Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 16 (1902)

Artikel: Characteres essentiales physicae praemotionis iuxta doctrinam divi
Thomae

Autor: Prado, Norbertus del

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762103

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Characteres essentiales physicae praemotionis etc. 51

—_—

CHARACTERES ESSENTIALES PHYSICAE
PRAEMOTIONIS IUXTA DOCTRINAM DIVI THOMAE.

Scripsit

P. FR. NORBERTUS DEL PRADO Ord. Praed.

L.

1. Ut natnra physicae praemotionis, quam deinde magis ad-
hue, Divo Thoma semper praeeunte, declaravimus, incipiat inno-
tescere, atque in perspicuo sui proprii splendoris posita fulgeat,
Omnibusque veritatem quaerentibus appareat manifesta; oportet
duplex genus motionis valde diversae accurate distinguere, qua
Voluntas creata in omnibus suis actibus movetur.

2. Primo namque admonendum, quod nthil velle possumus,
nisy sit intellectum. — Voluntas enim nostra movet intellectum
ad intelligendum volendo intelligere; sed voluntas intellectum ad
Intelligendum nullo modo movere valeret, nisi prius ab ipso intel-
lectu fuerit mota, ut vellet intelligere, tamquam aliquod bonum.
— Attamen, ut docet D. Thomas 1. qu. 82. a. 4. ad 3.: ,Non
Oportet procedere in infinitum, sed statur in intellectu sicut in
Primo. Omnem enim voluntatis motum necesse est quod praecedat
apprehensio; sed non omnem apprehensionem praecedit motus
Voluntatis; sed principium considerandi et intelligendi est aliquod
Intellectivam principium altius intellectu nostro, quod est Deus.

3. Secundo: Sub Deo, qui est primus motor immobilis, a
quo procedit omnis motus tam voluntatis quam naturae, primum
Principium intrinsecum omnis voluntarii actus in nobis est wis
Cognoscitiva et appetitiva; nam ratio voluntarii tunc maxime in-
Venitur in humanis actibus, cum homo maxime cognoscit finem
Sui operis, et cognoscendo movet seipsum ad opus suum exe-
quendum. — Liberum itaque arbitrium, per quod homo habet
dominjum suorum actuum, est facultas voluntatis et rationis.

adix enim libertatis est voluntas sicut subjectum; sed sicut
Causa est ratio; ex hoc enim voluntas libere potest ad diversa
ferri, quia ratio potest habere diversas conceptiones boni. Kt
ldeo philosophi definiunt liberum arbitrium, quod est liberum de
Yatione iudicium; quasi ratio sit causa libertatis. — Ita ad lit-
‘eram Divus Thomas 1. 2. qu. 1. a. 1. et 2.; et qu. 6. a. 1.;
® qu. 17. a. 1. ad 2. — Liberum arbitrium dicitur facultas

4%



92 Characteres essentiales physicae praemotionis

voluntatis et rationis, non quia utramque essentialiter compre-
hendat, sed virtualiter. Liberum arbitrium virtutem voluntatis
et rationis colligit, propter quod facultas utriusque dicitur. —
Lib. 2. Sent. dist. 24, qu. 1. a. 2. —

4. Tertio: Causa itaque libertatis est intellectus; subiectum
vero, in quo actus liber manifestatur, est voluntas; liberum autem
arbitrium est facultas voluntatis et rationis. — Proinde operae
pretium est attente considerare clareque perspicere relationes mu-
tuas inter intellectum et voluntatem, et quomodo se habeant ad
invicem in suis propriis motibus, dum intellectus movet volun-
tatem et voluntas movet intellectum. — Absolute et simpliciter
loquendo, intellectus est nobilior quam voluntas, et potentia altior;
quoniam obiectum intellectus est altius et nobilius quam obiectum
voluntatis. Verumtamen in statu praesentis vitae melior est amor
Dei quam cognitio; quia Deus in hoc statu immediate amatur,
sed non immediate cognoscitur. — Similiter, absolute et simpliciter
loquendo, intellectus est primus motor omnium actuum humano-
rum; quoniam etsi moveatur a voluntate, voluntas tamen non
ipsum movet, nisi prius ab illo mota. Ad omne velle praecedit
intelligere; non vero ad omne intelligere praecedit velle. — Unde
in moventibus et motis, dum agitur de motibus voluntatis et intel-
lectus, cum non sit procedere in infinitum, standum est in intel-
lectu sicut in primo. — 1. P. qu. 82. a. 3. et 4. —

5. Quarto: Tametsi intellectus sit primus motor simpliciter
omnium actuum humanorum, cum sit etiam primus motor ipsius
voluntatis, a qua aliae potentiae animae moventur ad suos actus,
utimur enim aliis potentiis, cum volumus; attamen non est primus
motor in omni genere motus, quo voluntas nata est moveri. —
Unde voluntas movet etiam ipsum intellectum quantum ad exer-
citinm vel usum actus; quia, ut docet D. Thomas 1. 2. qu. 9. a. 1.,
et ipsum verum, quod est perfectio intellectus, continetur sub
universali bono, ut quoddam bonum particulare. Sed quantum ad
determinationem actus, quae est ex parte obiecti, intellectus
movet voluntatem; quia et ipsum bonum apprehenditur secundum
quamdam specialem rationem comprehensam sub universali ratione
veri. — Et sic patet, quod non est idem movens et motum se-
cundum idem. —

6. Quinto: Cum autem voluntas sit primus motor omnium
actuum humanorum quoad ipsum exercitinm vel usnm actus, atque
hoc genere motus possit quoque movere semetipsam, quamgquam
non secundum idem voluntas movet et movetur (1. 2. qu. 9. a. 3);
hinc duplex modus, quo voluntas movetur ad operandum: 1. quan-
tum ad determinationem actus; 2. quantum ad exercitium vel



inxta doctrinam Divi Thomae. H3

usum actus. — Quod quidem duplex motionis genus constanter
distinguit Divus Thomas, quotiescumque de virtute immutandi
humanam voluntatem pertractat; ac saepe in suis operibus, in quo
altera ab altera differat motio, perspicue amat ostendere.

7. Sexto: In primis hujusce motionis diversitas ac neces-
sitas, sic probatur 1. 2. qu. 9. a. 1.: , Respondeo dicendum,
quod in tantum aliquid indiget moveri ab aliquo, in quantum est
In potentia ad plura: oportet enim, ut id, quod est in potentia,
reducatur in actum per aliquid, quod est in actu; et hoc est
movere. — Dupliciter autem aliqua vis animae invenitur esse in
potentia ad diversa: uno modo quantum ad agere vel non
agere; alio modo quantum ad agere hoc vel illnd; sicut visus
quandoque videt actu, quandoque non videt; et quandoque videt
album, quandoque videt nigrum. — Iediget igitur movente quan-
tum ad duo, scilicet: quantum ad exercitium vel usum actus,
et quantum ad determinationem actus. — Quorum primum est
ex parte subiecti, quod quandoque invenitur agens, quandoque
non agens; aliud autem est ex parte obiecti, secundum quod
specificatur actus.“ — Et deinde considerans rationem boni et
finis, quae est obiectum voluntatis, et ens et verum, quod est
obiectum intellectus; concludit intellectum movere voluntatem,
Sicut praesentans ei obiectnm sunm, a quo actio voluntatis speci-
ficatur; et voluntatem movere intellectum et alias potentias, et
etiam seipsam quoad exercitium actus. — Unde quod voluntas
agat vel non agat, a nulla alia potentia vel virtute creata accipit,
nisi a semetipsa; quod autem agat hoc vel illud, voluntas accipit
ab intellectu. Unde Divus Thomas in fine hujus quaest. 9. a. 6.
ad 3. expresse declarat, quod voluntas quoad exercitium actus
non movetur a Deo solo, nisi: 1. quando ,, Deus movet volunta-
tem hominis, sicut universalis motor ad wuniversale obiectum
voluntatis, quod est bonum, et sine hac universali motione homo
non potest aliquid velle**; 2. quando ,interdum, specialiter Deus
Mmovet aliquos ad aliquid determinate volendum, quod est bonum,
Stcut wm his, quos movet per gratiam“. — In reliquis, quoties-
Cumque voluntas operatur, , homo per rationem determinat seipsum
ad volendum hoc vel illud, quod est vere bonum vel apparens
bonum.“ — Et tunc quod voluntas velit vel non velit, a seipsa
habet; g semetipsa ad huiusmodi volitionem, quod est eligere vel
Consentire, movetur. Sed quod velit hoc¢ vel illud, quod est
vere bonum vel apparens bonum, a determinatione intellectus
Pendet, cuius obiectum movet voluntatem determinando. actum
psius ad modum principii formalis, — 1. 2. qu. 9. a. 1, et a. b.

8. Septimo: Naturam vero utriusque praedictae motionis



o4 Characteres essentiales physicae praemotionis

magis adhuc explanat Angelicus Doctor 1. P. q. 82, a. 4.:
., Respondeo dicendum, quod aliquid dicitur movere dupliciter.
Uno modo, per modum finis, sicut dicitur quod finis movet
efficientem; et hoc modo intellectus movet voluntatem, quia bo-
num intellectum est obiectum wvoluntatrs, et movet ipsam ut
finis, — Alio modo dicitur aliquid movere per modum agentis,
sicut alterans movet alteratum, ct impellens movet vmpulsum ;
et hoc modo voluntas movet intellectum, et omnes animae vires.
— Et hoc modo voluntas per modum agentis movet omnes animae
potentias ad suos actus, praeter vires naturales vegetativae partis,
quae nostro arbitrio non subduntur; et similiter voluntas per hoc,
quod vult finem, movet seipsam ad volendum ea, quae sunt ad
finem. = 1. P. qu. 82, a. 4; et 1. 2. qu. 9. a. 3. —

9. Octavo: Motio ergo, quo voluntas movetur ab intellectu,
vocatur a Divo Thoma: 1. quantum ad determinationem seu
specificationem actus; 2. per modum finis: 3. per modum sua-
dentis; 4. ab obiecto; 5. ab exteriori —

-— Motio autem, quo voluntas movetur a seipsa, denomina-
tur a Divo Thoma: 1. quantum ad exercitium vel usum actus;
2. per modum agentis; 3. per modum alterantis, impellentis,
immutantis; 4. ex parte ipsius potentiae; 5. ab interiori. —

10. Nono: Omnia, quae movent aut movere possunt primo
modo, in tantum agunt in potentiam voluntatis, in quantum agunt
vel possunt agere in ipsum intellectum, per quem omnis motio
ex parte obiecti exterius praesentati valet pertingere usque ad
voluntatem, quae est potentia omnino immaterialis et incorporea,
et quam non est possibile movere, quantum ad determinationem
seu specificationem actus, nisi mediante ipso intellectu. — Etenim
bonum intellectum, bonum ut apprehensum, est obiectum vo-
luntatis; et voluntas est appetitus rationalis, quae non sequitur
nisi formam apprehensam a potentia intellectiva. — Unde voluo-
tas non tendit in aliquod bonum, sive verum aut apparens, sive
spirituale aut corporale, nisi in quantum apprehenditur per intel-
lectum et ab ipso immediate voluntati praesentatur. — Tamen ad
hoc, quod voluntas in aliquid tendat, non requiritur, quod sit
bonum in rei veritate, sed sufficit, quod apprehendatur in ratione
boni. — 1. P. qu. 82, a. 4; 1. 2. qu. 8. a. 1. et qu. 9. a. 1. —

11. Decimo: Quae autem movent voluntatem altero modo,
semper directe agunt atque intrinsece in ipsam liberae voluntatis
potentiam ; et huiusmodi moventia nequeunt esse niti solus Deus,
qui dedit virtutem volendi, et ipsa voluntas, cui Deus, primum
voleus, contulit dominium proprii actus. — Unde D. Thomas lib,
2. Sent. dist. 25, qu. 1. a. 2. ad 3.: ,,Ad actum liberi arbitri



juxta doctrinam Divi Thomae. 9d

nulla virtus est eo superior, niss Deus, quamwvis forte aliqua
alia virtus creata simpliciter potentior sit; unde nulla virtus
creata liberum arbitrium cogere mec immutare potest. — Deus
autem potest quidem immutare, sed mon cogere, eo modo, quo
dicitur mon posse facere, ut duo comtradictoria sint simul.*
Et ad 5.: ,,Fides catholica ponit, animas immediate a Deo
Creari: unde ipse solus in voluntate operari potest et in ipsam
mprimere; et ideo diwersitates humanae voluntatis n unifor-
mitatem voluntatis divinae reducuntur sicut in primum re-
gulans. —

12. Undecimo: Primus itaque modus movendi voluntatem
consistit in determinata ratione proponendi.obiectum sub ratione
boni ab intellectu apprehensum ipsi potentiae volitivae, cui prae-
Sentatur. — Alter vero modus movendi consistit in applieatione
Ipsius virtutis volendi ad operationem ; ,sicut etiam artifex appli-
cat securim ad scindendum, qur tamen interdum formam securt
non tribuit‘; in applicatione quidem intrinseca, per quam ipsa
Vvirtus operativa causae secundae completur et elevatur de potentia
ad actualiter operandum. — 1. P. qu. 105. a. 5; lib. 3. cont. gent.
cap. 70; de Pot. qu. 3. a. 7. — Primum ergo est movere secun-
dum rationem causae finalis, alliciendo, suadendo, inspirando desi-
derium sui, et appellatur motio moralis. Alterum vero est
movere secundum rationen causae efficientis, intrinsece immu-
tando, interius inclinando, reducendo de potentia in actum, trans-
ferendo de actu primo in actum secundum, et nominatur motio
Physica. — Omnis motio physica praesupponit motionem moralem;
8ed motio moralis non necessario connectitur cum motione physica;
Potest enim esse et de facto invenitur pluries absque illa. Non
datur potentiae motio ex parte subiecti sine praevia motione ex
Parte obiecti; motio autem ex parte obiecti non sufficit ad im-
mutationem potentiae ex parte subiecti. .

13. Duodecimo: Nunc ergo, etsi non omnis praemotio physica
8it gratia efficax, omnis tamen gratia efficax formaliter constituitur
Per praemotionem physicam. — Notae vero seu essentiales prae-
Wotionis physicae characteres quibus intrinsecam divinae gratiae
efficaciam probare intendimus, ad sequentia reduci possunt:

1. Quia physica praemotio est Dei motio immediata im-
mediatione suppositi i ipsam potentiam liberi arbitrii.
2. Quia est Dei motio immediata immediatione virtutis
M apsum actum libert arbitri.

3. Quia est Dei motio determinans ad unum potentiam
liberi arbitrii.

4. Quia est Dei motio faciens mos velle hoc vel illud.



26 Characteres essentiales physicae praemotionis

5. Quia est Dei motio, ad quam necessario mnecessitate
infallibilitatis sequitur effectus in potentia liberi arbitrii, qus est
eligere vel consentire. — '

1L,

14. Ratio prima: Quia est Dei motio immediata immedia-
tione suppositi in ipsam potentiam liberi arbitrii.

Ut autem haec prima atque essentialis physicae praemotionis
nota perfecte capiatur, oportet mente recolere illos quatuor modos,
quibus Deus operatur in omni creatura operante, quosque D. Thomas
clare ac distincte explicat ubique in suis omnibus scriptis, prae-
sertim in utraque Summa atque in Quaest. Disputatis. — De
Potentia qu. 3. a. 7. docet et docendo concludit: ,Sic ergo
Deus est causa actionis cuiuslibet, in quantum dat virtutem
agendi, et in quantum conservat eam, et in quantum applicat
actioni, et in quantum eius virtute omnis alia virtus agit., —
Et cum coniunxerimus his, quod Deus sit sua virtus, et quod
sit intra rem quamlibet mon sicut pars essentiae, sed sicut
tenems rem in esse; sequetur quod 1ipse in quolibet operante
immediate operetur, non exclusa operatione voluntatis et na-
turae.” —

15. Primus itaque modus, quo Deus operatur in creatura
rationali, est, quo tribuit ei virtutem operandi; unde Deus est
causa nostrarum electionum omniumque humanorum actuum, in
quantum dat nobis pofentiam liberv arbitrii, per quam libere
operamur. — Secundus modus, quo Deus operatur in homine et
angelo, est quo potentiam liberi arbitrii, postquam causavit, ipse
conservat et tenet in esse. — Tertius modus, quo Deus operatur
in nobis, est, quo potentiam, quam nobis tribuit et in nobis con-
servat, ipse movet et applicat ad agendum. — Quartus denique
modus, quo Deus operatur in nobis, est, quo per potentiam, quam
ipse nobis tribuit et in nobis conservavit et ad agendum appli-
cavit, nos ipsi operamur in virtute nostra propria simul ac in
virtute ipsius Dei. — Atque in omnibus ac singulis praedictis
quatuor modis, quibus Deus operatur in quolibet operante creato,
semper sewperque Deus operatur immediate, vel immediatione
suppositi, vel saltem immediatione virtutis, vel utraque immedia-
tione. Quotiescumque Deus operatur immediate immediatione sup-
positi, etiam operatur immediate immediatione virtutis, at non e
converso.

16. Dicitur enim agens agere immediate immediatione vir-
tutis, quando virtus agentis iungitur effectui ex se, virtute propria,



iuxta doctrinam Divi Thomae. 57

ab intrinseco sui, non mendicando talem coniunctionem ab aliqua
alia virtute. — Dicitur autem agens agere immediate immedia-
tione suppositi, quando inter agens et ipsius effectum nulla alia
mediat causa efficiens, nullum suppositum subordinatum coagens.
- Cum autem Deus operatur, necesse est, ut semper operetur
Immediate immediatione virtutis; aliter non esset Deus, qui ope-
ratur, -— Cum vero dicitur Deus non operari immediate imme-
diatione suppositi, tantummodo significatur, quod Deus causat
effectus et vult illos facere mediante natura, ut servetur ordo in
rebus. Deus enim operatur in omni operante, et operatur in nobis
Omnia opera nostra; operatur, inquam, mediantibus rebus creatis,
quibus dedit veram virtutem operativam; non tamen operatur
Dropter defectum sui virtutis, sed propter abundantiam suae
bonitatis, ut dignitatem causalitatis etiam creaturis communicet.
Pot. qu. 8. a. 7. ad 16; lib. 3. cont. gent. cap. 70; 1. P. qu.
22. a. 3. — Attamen quamvis Deus hoc sensu non operetur
Semper immediate immediatione suppositi, non tamen propter hoc
Deus desinit esse in omnibus rebus intime per essentiam, praesen-
tiam et potentiam. In omnibus, inquam, rebus, sicut dans eis
esse et virtutem et operationem, — 1. P. qu. 8. a. 1. et 2 et 3.

17. Jam vero: in primo modo, quo Deus est causa actus
liberi, Deus operatur immediate immediatione virtutis et immedia-
tione suppositi; quoniam potentia seu virtus libere operandi con-
fertur a Deo per creationem angeli et creationem animae rationalis.
Et impossibile est, quod alicui creaturae conveniat creare; neque
Virtute propria, neque instrumentaliter sive per ministerium.
Creatio est propria actio ipsius Dei. — 1. P. qu. 45. a. 5.

In secundo autem modo, quo Deus est causa actus liberi,
Deus operatur immediate immediatione virtutis simul atque sup-
Positi; quoniam, licet sit verum, quod Deus conservat res quasdam
ln esse, mediantibus aliquibus causis, praesupposita tamen prin-
Cipali conservatione, quae est ab ipso, ea tamen, quae nequeunt
Produci nisi per creationem, sicut substantiae spirituales et formae
Subsistentes, conservantur in esse a solo Deo. Per se enim solum
Conservat Deus omnia, quae per se produxit. Esse per se con-
Sequitur formas subsistentes creatas, supposito tamen influxu Dei;
Sicut lumen sequitur diaphanum aéris, supposito tamen influxu
Solis.  Sic pariter formae subsistentes conservantur in esse, sup-
Posita continuatione huius divini influxus: Conservatio enim est
Continuata creatio. — 1. P. qu. 104. a. 1. et 2.

In tertio autem modo, quo Deus est causa actus liberi,
Operatur quoque Deus immediate immediatione virtutis atque
Mmediatione suppositi; quoniam hoc modo Deus est causa actionis



D8 Characteres essentiales physicae praemotionis

cuiuslibet rei creatae et operatur in ipsa natura vel voluntate,
ut movens et applicans virtutem ad agendum; et dum virtus
agendi movetur et applicatur, aliquid in ipsa virtute operativa
operatur; at agitur a solo Deo, nulla causa intermedia operante;
et agitur a solo Deo ita, ut in hoc modo causandi actum Deus
operetur in voluntate et natura, absque eo, quod natura et voluntas
adhuc operentur. — Unde Divus Thomas de Pot. qu. 3. a. 7. ad 3.
»Dicendum, quod in operatione, qua Deus operatur movendo
naturam, non operatur natura; sed ipsa naturae operatio est
etiam operatio virtutis divinae; sicut operatio instrumenti est
per virtutem agentis principalis. —

In quarto tandem modo, quo Deus est causa actionis cuius-
libet rei creatae, Deus operatur quidem semper immediate im-
mediatione virtutis, at non immediate immediatione suppositi.
Quia sic intelligendum est, Deum operari in rebus, quod tamen
ipsae res propriam habeant operationem; et in hoc quarto modo
Deus ita est causa actionis cuiuslibet creaturae, in quantum vir-

tute ipsius Dei omnis alia virtus agit. — Unde in hoc quarto
modo, ut D. Thomas docet: ,,7am Deus quam natura immediate
operantur: licet ordinentur sicut prius et posterius.“ — Deus

est prius agens, immediate agens in operatione cuiuslibet operantis
prioritate causalitatis et immediatione virtutis; creatura vero
est semper posterius agens, quia semper agit in virtute divina;
attamen est prius et immediate agens proximitate et immediatione
suppositi; etenim Deus minime subtrahit ordinem causae et causati
a rebus creatis, sed complet ac perficit. Operationes atque effectus
causarum secundarum producit Deus mediantibus ipsismet causis
secundis; non enim hoc est ex insufficientia divinae virtutis,
sed ex immensitate bonitatis ipsius, per quam suam similitu-
dinem rebus communicare voluit, non solum quantum ad hoc,
quod essent, sed etiam .quantum ad hoe, quod aliorum causae
essent . . . Per hoc etiam decor ordinis in rebus creatis apparuit,
— Lib. 3. cont. gentes cap. 70. —

18. Atque inter hos quatuor modos quibus Deus est causa
cuiuslibet actionis, et quibus operatur in quolibet operante, non
exclusa operatione voluntatis et naturae, adest quidam mirificus
ordo sic, ut alter alterius sit continuatio, perfectio et comple-
mentum, non quidem ex parte Dei operantis, sed ex parte naturae
et voluntaiis, quae per diversos gradus perfectionis educuntur
de potentia in actum: 1. i ordine essendi, 2. in ordine operands.
— In primo enim modo intelligitur ¢ollatio virtutis activae; dum
enim mens hominis creatur, facuitas voluntatis et rationis el
confertur. In secundo autem modo intelligitur conservatio virtutis



iuxta doctrinam Divi Thomae. 59

—_—

activae seu potentiae libere operandi, quae per creationem fuit
Creaturae rationali collata. In tertio vero modo intelligitur
applicatio ad actionem ipsius virtutis activae, quam Deus con-
tulit nobis et in esse conservat. In quarto denmique modo intel-
ligitur ipsa operatio liberae voluntatis, quae libere agit virtute
quidem propria, sed in virtute quoque Dei, qui creavit, conser-
vavit et applicavit ad agendum ipsam liberam voluntatem ope-
rantem sub Deo primo volente, ut instrumentum sub agente
Principali, — Secundns itaque modus est complementum primi,
tertius vero complementum primi et secundi, quartus autem ultima
perfertio ceterorum. Conservatio rei non est misi continuatio
esse ipsius; operatio virtutis operativae non est nisi continuatio
applicationis ipsius virtutis ad actionem. Conservatio est con-
tinuata creatio; et influxus divinus, in cuius virtute omnis alia
virtus agit, est physica motio continuata. |

19. Fundamentum autem scientificum ac vere philosophicum
horum omnium postea ex professo declarandum indicatur ab An-
gelico Doctore inter alios innumerabiles locos 1. P. qu. 54. a. 1.:
sImpossibile est, quod actio angeli vel cuiuscumque alterius
creaturae, sit eius substantia. Actio enim est proprie actualitas
virtutis; sicut esse est actualitas substantiae wvel essentiae.
Impossibile est autem, quod aliquid, quod non est purus actus,
sed aliquid habet de potentia admixtum, sit sua actualitas;
quia actualitas potentialitati repugnat. Solus autem Deus est
actus. Unde in solo Deo sua substantia est suum esse et suum
agere,* —

Et rursus art. 2.: ,,Nec in angelo mec in aliqua creatura
virtus vel potentia operativa estidem quod sua essentia. Quod
Sic patet. Cum enim potentia dicatur ad actum, oportet quod
Secundum diversitatem actuum sit diversitas potentiarum. Prop-
ter quod dicitur, quod proprius actus respondet propriae po-
tentiae. — In omni autem creato essemtia differt ab eius esse,
el comparatur ad ipsum sicut potentia ad actum; ut ex supra
dictis patet (1. P. qu. 3. a. 4.). Actus autem, ad quem com-
Dbaratur potentia operativa, est operatio. In angelo autem non
est idem intelligere et esse; nec aliqua alia operatio, aut in
Wso, aut in quocumque alio creato, est idem cum eius esse.
= Unde essentia angeli non est eius potentia intellectiva, nec
alicuius creati essemtia est eius operativa potentia.” —

Qui istam fundamentalem doctrinam D. Thomae intelligant,
Prompte, facile ac delectabiliter intelligent doctrinam de phy-
Sica praemotione atque de divina gratia ab intrinseco ex se et
Per se efficaci. — Qui vero praedictam solidissimam doctrinam noun



60 Characteres essentiales physicae praemotionis

capiant, in tenebris opus est ut pe‘rpetuo ambulent, ac de altis-
sima philosophia Angeli Doctoris non gustabunt quidquam, nec
in plenitudinem christianae Metaphysicae introibunt. — Qui autem
hanc fundamentalem veritatem Philosophiae christianae perspicere
non valeant, sciant certissime, quod pro ipsis non fuit scripta
Summa contra gentes nec Summa Theologica. — At eo, unde
digressi sumus, redeamus.

20. Primus itaque atque essentialis character physicae prae-
motionis stat in hoc, quod est Dei motio immediata immedia-
tione suppositi et immediatione virtutis, movens et applicans
ipsam potentiam liberi arbitrii ad agendum. — Non est enim
huiusmodi motio et applicatio collatio potentiae operativae, sed
collatio virtutis transeuntis, qua potentia operativa, quae est
per se virtus operandi permanens, completur, perficitur secundum
rationem suae activitatis, in'ratione esse principii sui actus. Non
confertur ipsa virtus volendi, ipsa facultas voluntatis, sed movetur
et applicatur; et per hanc divinam applicationem reducitur de
potentia in actum; per hunc divinum motum (motio enim moventis
in re mobili est motus) potentia liberae voluntatis ,participat
aliquid de virtute principalis causae*; et hoc aliquid est com-
plementum propriae formae et propriae virtutis; et hoc aliquid
est ipsa virtus divina participata per modum transeuntis, et con-
lungens virtutem operativam creaturae collatam ei per modum

permanentis ipsius proprio actui et effectui proprio — Unde
D. Thomas: ,Nam complementum virtutis agentis secundi est
ex virtute agentis primi.“ -— Lib. 3. cont. g. cap. 66. — de
Pot. qu. 3. a. 7. —

21. Atque iste primus essentialis character physicae prae-
motionis, ex quo velut ex sua radice oriuntur alii quatuor nobis
explanandi, constituit quoque primam et radicalem differentiam
inter duplex genus motionis, quo voluntas creata potest moveri,
videlicet: 1. motione, quae dicitur et est moralis; 2. motione,
quae dicitar et est physica, — Angelicus enim Doctor constanter
tradit et explicat rationem essentialem utriusque motionis; ac
dum sollicite utramque distinguit, perpetuus est in docendo, quod
physice movere potentiam voluntatis est proprium Dei, sicut
proprium Dei est voluntatem creare et comservare.

Physica enim motio voluntatis est: 1. voluntatem moveri
ab eo, qui causat virtutem volendi; 2. voluntatem immutari ex
parte ipsius potentiae; 3. voluntatem immutari ab interiori;
4. voluntatem wmmutari per modum causae efficientis; 5. vo-
luntatem moveri ab exteriori principio eo modo, quo movetur
a seipsa, nempe quantum ad exercitium actus.



juxta doctrinam Divi Thomae. 61

—_—

Moralis autem motio voluntatis est: 1. voluntatem mover:
ab obiecto, quod est bomum; 2. voluntatem moveri ab eo, qui
demonstrat aliquid esse bonum; 3. wvoluntatem immutari ab
exteriory; 4. voluntatem immutari per modum causae finalis;
5: voluntatem immutar: per viam intellectus, motione intellectus,
Stcut praesentans ei obiectum suum. —

Nunc vero: ex hac radicali differentia diversimode denomi-
Data inter utrumque motionis genus, D. Thomas infert tria, quo-
Tum primum est: '
~ Movere potentiam liberi arbitrii physice, id est, interius eam
Inclinando, competit soli Deo; quoniam solus Deus potentiam
liberi arbitrii fecit ac causavit; et quoniam solius Dei, qui est
bonum per essentiam, proprium est inclinare voluntatem in bonum
universale.

Alterum vero est: Movere potentiam liberi arbitrii sufficienter
et efficaciter morali motione, id est, ab obiecto, etiam non com-
petit nisi soli Deo, cuius virtus activa in movendo per modum
finis non tantum adaequat, sed excedit etiam capacitatem voluntatis
Creatae. '

Tertium est: Quotiescumque Deus movet immediate imme-
diatione suppositi, eum semper sufficienter et efficaciter movere
€0 modo, quo vult, et quando vult, et quocumque vult.

22. Cum igitur de conceptu cssentiali physicae motionis sit,
quod Deus immediate immediatione suppositi agat in ipsam po-
tentiam liberi arbitrii, implicat in terminis, quod si Deus physice
Voluntatem moveat, voluntas non moveatur; si Deus voluntatem
transmutet de malo in bonum, voluntas non transmutetur; si Deus
transferat peccatorem de statu iniustitiae ad statum iustitiae, pac-
Cator non iustificetur. — Unde D. Thomas loquens de hac physica
otione, qu. 22. de Verit. a. 9. scribit: ,,Fzxz parte quidem vo-
luntatis mutare actum voluntatis non potest, nisi quod operatur
Wira voluntatem; et hoc est ipsa voluntas, et id quod est causa
esse voluntatis; quod secundum fidem solus Deus est. Unde
Solus Deus potest inclinationem voluntatis, quam et dedit, trans-
ferre de uno in aliud, secundum quod vult.

23. Porro ipse D. Thomas aperte docet, efficaciam intrinse-
Cam divinae gratiae constitui formaliter per hanc physicam liberae
Voluntatis immutationem factam a Deo non modo, prout est auctor
Yantum naturae, verum prout est quoque auctor ordinis superna-
turalis, — Unde 1. P.qu. 106. a. 2.: , Fius est immutare volun-
tatem, cuius est wustificare; cum tustitia sit rectitudo voluntatis.

ed solus Deus est, qui iustificat — Et qu. 111. a. 2.: ,,Im-
Mutare voluntatem est proprium Dei, secundum illud Proverb.



62 Characteres essentiales phys:cae praemotionis

cap. 21. v. 1.: Cor regis in manu Domini, quocumque voluerit,
vertet illud . . . Et sic cum motus voluntatis non sit aliud
quam inclinatio voluntatis in rem wvolitam, solius Dei est sic
immutare voluntatem, qui dat naturae ntellectuali virtutem
talis inclinationis. Sicut enim inclinatio naturalis non est nisi
ab eo, qui dat naturam; ita inclinatio voluntaria non est nist
a Deo, qui causat voluntatem.‘

24. Haec est igitur gratia ex se efficax, Dei motio, qua
voluntas nostra physice movetur atque sic interias immutatur, ut
incipiat bonum velle, si prius malum volebat, et convertatur ad
Deum sicut ad specialem finem, quem homines iusti intendunt.
— 1. 2. qu. 109. a. 6.; et qu. 111. a. 2. — Per hanc quippe
motionem omnis duritia cordis dissolvitur, omnis voluntatis fictio
aufertur; et quidquid Deus facit, ut velimus, hoc naturaliter,
voluntarie, libere volumus. — Unde D. Thomas 3. P. qu. 69. a.
9. ad 2.: ,,Quando Deus voluntatem hominis de malo in bonum
mutat, tunc homo non accedit fictus; sed non semper hoc Deus
facit.“ — Et 3. P. qu. 44. a. 2. ad 1.: ,,Sicut inferioribus cor-
poribus naturale est moveri a coelestibus corporibus, quae sunt
superiora secundum naturae ordinem; ita ettam naturale est
cuilibet creaturae, ut transmutetur a Deo secundum eius vo-
luntatem.”“ — Et ibidem, a. 3. ad 1.: ,,Ex quibus omnibus patet,
quod Christus, quando voluit, virtute divina animas hominum
immutavit, non solum iustificando et sapientiam infundendo
(quod pertinet ad miraculorum finem), sed etiam exterius alli-
ctendo vel terremdo vel stupefaciendo, quod pertinet ad ipsa
miracula,

I1L

25. Ratio secunda: Quia est Der motio immediata imme-
diatione virtutis in ipsum actum liberi arbitri.

1. D. Thomas 1. P. qu. 2. a. 3.: ,,Secunda via est ex ratione
causae efficientis. Invenimus enim in istis sensibilibus esse ordi-
nem causarum efficientium . . . In omnibus causis efficientibus
ordinatis primum est causa medii, et medium est causa ultimi . . .
Ergo necesse est ponere aliquam causam efficientem primam, quam
omnes Deum nominant. — Et 1. P. qu. 105. a. 5.: ,,Si sint multa
agentia ordinata, semper eecundum agens agit in virtute primi
agentis. Nam primum agens movet secundum ad agendum; et
secundum hoc omnia agunt in virtute ipsius Dei; et ita ipse est
causa omnium actionum agentium.* — Ac¢ 1. 2. qu. 109. a. 1.:
,Quantumcumque natura aliqua corporalis vel spiritualis ponatur
perfecta, non potest insuum actum procedere, nisi moveatura Deo. —



o

iuxta doctrinam Divi Thomae. 65

——

2. D. Thomas lib. 1. Sent. dist. 37. qu. 1. a. 1. ad 4.:
»Respectu eiusdem operationis non potest esse duplex causa
proxima eodem modo, sed diversimode potest: quod sic patet. —
Operatio reducitur sicut in principium in duo; in ipsum agentem
et in virtutem agentis, qua mediante exit operatio ab agente. —
Quanto autem agens est magis proximum et immediatum, tanto
virtus eius est mediata; et primi agentis virtus est immediatis-
sima . . . Et ita patet, quod cum Deus sit prima causa omnium,
Sua virtus est immediatissima omnibus. — Sed quia ipsemet est
Sua virtus, ideo non tantum est immediatum principium opera-
tionis in omnibus, sed immediate in omnibus operans: quod in
aliis causis non contingit, quamvis singulae res proprias opera-
tiones habeant, quibus producunt suos effectus.” — Et lib. 2.
Sent. dist. 1. qu. 1. a. 4.: ,,Unde operatio creatoris magis per-
tingit ad intima rei, quam operatio causarum secundarum; et ideo
hoe, quod creatum est causa alii creaturae, non excludit, quin
Deus immediate in rebus omnibus operetur, in quantum virtus
Sua est sicut medium coniungens virtutem cuiuslibet causae secundae
cum suo effectu; non enim virtus alicuius creaturae posset in
Suum effectum, nisi per virtutem creatoris, a quo est omnis virtus
et virtutis conservatio et ordo ad effectum; quia, ut dicitur in
lib. de camsis prop. 1., causalitas causae secundae finaliter est
Per causalitatem causae primae.”“ —

3. D. Thomas in lib. de causis lect. 1.: ,Operatio, qua
Secunda causa causat effectum, causatur a causa prima. Nam
Causa prima adiuvat causam secundam, faciens eam operari...
Causa secunda non agit in causatum suum, nisi virtute causae
Primae.“ Etlect. 9.: , Dictum est autem in prima propositione, quod
Causa inferior operatur per virtutem causae superioris; unde virtus
Causae superioris est virtus virtutis causae inferioris.“ — Et de
Veritate qu. 22. a. 2.: ,,Secunda causa non potest influere in suum
effectum, nisi in quantum recipit virtutem primae causae. —
Et lib. 3. c. gentes cap. 70: ,, Virtus infimi agentis non habet,
quod producat hunc effectum ex se, sed ex virtute superioris
broximi; et virtus illius ex virtute superioris; et sic virtus
Suprems agentis invenitur ex se productiva effectus, quasi causa
mmediata . . . Idem effectus ab inferiort agente et a Deo;
ab utroque immediate, licet alio et alio modo . . . Totus et
tdem effectus ab utroque secundum alium modum; sicut idem
effectus totus attribuitur instrumento, et principali agenti etiam
totus.“ — Et de Pot. qu. 3. 3. 7.: ,, Sic ergo Deus est causa
Omnis actionis, prout quodlibet agens est instrumentum divinae
Ywrtutis operantis. Sic ergo si consideremus supposita agentia,



64 Characteres essentiales physicae praemotionis

quodlibet agens particulare est immediatum ad suum effectum.
St autem consideremus virtutem, qua fit actio, sic virtus supe-
rioris causae erit immediatior effectur, quam virtus inferioris;
pam virtus inferior non conjungitur effectui nisi per virtutem
superioris. Unde dicitur in lib. de causis prop. 1., quod virtus
causae primae prius agit in causatum et vehementius ingreditur
in ipsum, —

26. Ex quibus omnibus habetur: 1. actus liberae voluntatis,
qui sunt velle, intendere, consentire, eligere, cum habeant veram
rationem effectus causati a potentia liberi arbitrii, esse productos
secundum totum et a Deo et a libero arbitrio creato; ab utroque
immediate; et ab utroque fotus et tdem effectus, eadem et tota
operatio. —

2. Totum et eumdem effectum, eamdem et totam operatio-
nem produci a Deo et a libera voluntate, alio et alio modo: a
libera quidem voluntate immediate immediatione suppositi, a Deo
autem immediate immediatione virtutis.

3. Totum et eumdem effectum, totam eamdemque liberam
operationem ab utroque, a Deo scilicet et a potentia liberi arbi-
trii, at secundum alium modum. — A Deo namque illo modo,
quo totus effectus attribuitur principali agenti; a potentia vero
liberi arbitrii, seu ab homine per liberi arbitrii potentiam, illo
modo, quo idem effectus totus attribuitur instrumento. — ,,Sicut
artifex applicat securim ad scindendum, qui tamen interdum
formam securi non tribwit.” (1. P. qu. 105 a 5.) Deus enim,
qui est artifex applicans liberum hominis arbitrium ad propriam
operationem, etiam tribuit formam libere operandi homini, qui
est: ,famquam instrumentum anima rationaly animatum, quod
ita agitur, quod etiam agit. — 3. P. qu. 7. a. 1. ad 3. —

27. Ex praedictis habetur etiam, quod virtus communicata
ipso libero arbitrio creato per illam motionem, qua Deus agit in
omni agente ut primum efficiens, et qua, ut primum movens,
movet et applicat potentiam liberi arbitrii ad agendum ;

1. Est tmmediatior actui libero quam propria ipsius liberae
voluntatis virtus;

2. Prius agit in ipsum effectum liberi arbitrii quam potentia
activa voluntatis;

3. Vehementius ingreditur in ipsam liberi arbitrii operatio-
nem, quod est velle, intendere, consentire, eligere;

4. Est sicut medium coniungens virtutem liberae voluntatis
cum omnibus suis actibus; et veluti pons, per quem omnes animae
rationalis potentiae operativae transeunt ad actus suos, et perveniunt



iuxta doctrinam Divi Thomae. 65

deinde agendo usque ad terminos suis propriis operationibus ab
1pso Deo primo movente praefixos;

d. Iist demique illa vis, qua cuunctae res creatae, omnesque
agendi virtutes, etiam intellectus et voluntas, agunt ad esse,
Ut instrumentum primae causae: ¥i$, de qua scribit Divus Thomas,
quod est vis divinae artis cuncta facientis, et quod non potest
ulli creaturae conferri, tamquam virtus propria aut quasi forma
Permanens, ,,nisi daretur ei, quod esset universale essendi prin-
cipium* (de Pot. qu. 3. a. 7. ad 7).

28. Gratia vero ex se ab intrinseco efficax est illa motio
Superpaturalis, qua non modo completur virtus libere operandi
In creatura rationali, verum etiam infunditur a Deo nmovum esse
In essentia animae, et superadditur nova virtus altius operandi
Supra vires naturales liberi arbitrii, virtus altius cognoscendi in
lotellectu, et virtus altius diligendi in voluntate; et hoc per modum
formae permanentis, ut sunt omnes virtutes infusae.

Est illa motio, qua Deus agit in effectus liberae voluntatis
per caritatem iam informatae vehementius quam ipsa voluntas
bhominis iustificati.

Est sicut medium coniungens, non tantum potentias animae
rationalis, sed ipsosmet habitus supernaturales, quibus potentiae
perficiuntur et elevantur in ordine agendi, cum omnibus actibus
salutaribus vitaeque aeternae meritoriis.

Est illa vis, qua creatura rationalis agit ut instrumenti primi
agentis ad esse gratiae et gloriae, et per quam Deus adimplet
I nobis ordinem divinae praedesiinationis, vocando quos prae-
destinavit, iustificando quos vocavit, glorificando quos iustificavit.

4

29. Ratio tertia: Quia est Det motio determinans ad unum
botentiam liberv arbitrie.
_D. Thomas lib. 1. contra gentes cap. 82. ait.: ,,Ad utrum-
libet enim esse alicul virtuti potest convenire dupliciter: uno modo,
€X parte sui; alio modo, ex parte eius, ad quod dicitur. — Ex
Parte quidem sui, quando nondum consecuta est suam perfectionem,
Per quam ad unum determinetur; unde hoc in imperfectionem
Virtutis redundat, et ostenditur esse potentialitas in ipsa, sicut
Patet in intellectu dubitantis, qui nondum assecutus est principia,
®X quibus ad alterum determinetur. -

Ex parte autem eius, ad quod dicitur, invenitur aliqua virtus
4d utrumlibet esse, quando perfecta operatio virtutis a neutro
ependet, sed tamen utrumque esse potest; sicut aliquis, qui

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XVI, 5



66 Characteres essentiales physicae praemotionis

diversis instrumentis uti potest aequaliter ad idem opus perficien-
dum. — Hoc autem ad imperfectionem virtutis non pertinet, sed
magis ad eius eminentiam, in quantum utrumlibet expositorum ex-
cedit; et ob hoc determinatur ad neutrum, se ad utrumlibet habens.
Sic autem est in divina voluntate respectu aliorum a se; nam
finis eius a nullo aliorum dependet, cum tamen ipsa fini suo

perfectissime sit unita. — Non igitur oportet potentialitatem ali-
quam in divina voluntate ponere. — Similiter antem nec muta-
bilitatem . . .“

30. Quam quidem doctrinam complet ac dilucidat Angelicus
Doctor de Veritate qu. 22. a. 4.: ,Quanto enim, ait, aliqua
natura est Deo propinquior, tanto expressior in ea divinae dig-
nitatis similitudo invenitur. Hoc autem ad divinam dignitatem
pertinet, ut omnia moveat, et inclinet, et dirigat, ipse a nullo
alio motus vel in¢linatus vel directus. Unde quanto aliqua natura
est Deo vicinior, tanto minus ab eo inclinatur, et magis nata est
seipsam inclinare. — Natura igitur insensibilis, quae ratione suae
materialitatis est maxime a Deo remota, inclinatur quidem in
aliquem finem, non tamen est in ea aliquid inclinans, sed solum-
modo inclinationis principium, ut ex praedictis art. 1. huius quaest.
patet. — Natura autem sensitiva, ut Deo propinquior, in se ipsa
habet aliquod inclinans, scilicet appetibile apprehensum; sed
tamen inclinatio ipsa non est in potestate ipsius animalis, quod
inclinatur, sed est ei aliunde determinata. Animal enim ad
aspectum delectabilis non potest non concupiscere illud; quia illa
animalia non habent dominium suae inclinationis; unde non agunt,
sed magis aguntur; et hoc ideo, quia vis appetitiva sensibilis
habet organum corporale; et ideo vicinatur dispositionibus ma-
teriae et rerum corporalium, ut moveatur magis, quam moveat.
— Sed natura rationalis, quae est Deo vicinissima, non solum
habet inclinationem in aliquid, sicut habent inanimata; nec solum
movent se secundum hanc inclinationem quasi aliunde eis deter-
minatam, sicut natura sensibilis; sed ultra hoc habet in potestate
ipsam inclinationem, ut non sit ei necessarium inclinari ad appe-
tibile apprehensum, sed possit inclinari vel non inclinari; et sic
ipsa inclinatio non determinatur ei ab alio, sed a seipsa. — Et
hoc quidem competit ei, in quantum non utitur organo corporali;
et sic recedens a natura mobilis, accedit ad naturam moventis et
agentis. — Quod autem aliquid determinet sibi inclinationem in
finem, non potest contingere nisi cognoscat finem et habitudinem
finis in ea, quae sunt ad finem: quod est tantum rationis. —
Et ideo talis appetitus, non determinatus ex aliquo alio de neces-
sitate, sequitur apprehensionem rationis: unde appetitus rationalis,



iuxta doctrinam Divi Thomae. 67

qui voluntas dicitur, est alia potentia ab appetitu sensibili.”
Conferatur etiam 1. P. q. 81. a. 3.; et 1. 2. qu. 1. a. 2.

31. Se enim habere ad utrumlibet vel ad alterum opposi-
torum, rem valde diversam significat, secuandum quod consideratur
diversa ratio, quare potest convenire alicui virtuti operativae sive
alicui subiecto virtute agendi praedito. — Primo namque habere
8¢ ad alterum oppositorum potest convenire subiecto, ratione sui,
ex parte ipsius virtutis activae; ex parfe swi; tunc huiusmodi
indifferentia ad utrumque involvit: 1. carentiam illius perfectionis,
per quam ad unum virtus operativa determinatur; 2. carentiam
Proinde ipsius actus; etenim per actum et potentia operandi com-
pletur et alterum oppomtorum id est ad unum determinatur;
3. realem distinctionem inter potentiam agendi et ipsiusmet actum;
ahoqum agendi potentia numquam suo proprio careret, nam cum
Ipea re identificaretur; potentiam passiwam admixtam cum activo
Principio operandi; consequenter potentia, quae dividitur contra
actum, et quod est principium patiendi ab alio; 5. indetermina-
i’t(mem, quae analogiam quamdam retinet cum indeterminatione
materiae et quantitatis; nam potentia operandi absque actuali
Operatione similis quodammodo est materiae absque forma, et
Quantitati absque figura seu formali termino. — Hoc modo omnis
Potentia agendi creata se habet ad utrumlibet; quia in omni
Creatura actus est aliud a potentia; et actus est nobilior ipsa
Potentia, et ommis potentia est principium actionis. — Unde
D. Thomas, 1. P. qu. 25. a. 1.: ,, Actio Dei non est aliud ab eius
bolentia, sed utrumque est essentia divina; quia nec esse eius
est aliud ab eius essentia. — Potentia in rebus creatis non
solum est principium actionss, sed etiam effectus. Sic zgztur
m Deo salvatur ratio potentiae quantum ad hoc, quod est prin-
Cipium effectus, non autem quantum ad hoc, quod est princi-
bium actionis, quae est divina essentia.“ — Qua propter D. Thomas
excludit a divina voluntate hunc modum se habendi ad utrum-
libet, utpote importans potentialitatem et mutabilitatem.

32. Deinde se habere ad utrumlibet potest convenire sub-
lecto ex parte eius, ad quod dicitur; et tunc indifferentia potentiae
Operativae ad utrumque nihil mutablhtatls aut imperfectionis im-
Portat, nihil passivam activo mixtum praesupponit, nullamque ex
Se potentlahtatem sed e contra sic se habere ad alterum oppo-
Sitorum ad virtutis operativae eminentiam pertinet, et dominium
Super obiectum, a quo specificatur potentiae actus, includit. —

0¢c modo ad utrumlibet esse idem significat atque indepen-

dentiam potentiae operativae, quae potest aequaliter uti illo vel

alio medio ad suum opus perficiendum, et cuius operis perfectio
R¥*



68 Characteres essentiales physicae praemotionis

a neutro dependet, sed tamen utrumque esse potest. — Huius-
modi non est indifferentia passiva, sed activa, non indifferentia
privativa actus, sed indeterminatio, quae augetur per ipsum actum;
etenim est indeterminatio de conceptu essentiali virtutis activae,
quae completur per illudmet, quod est potentiae complementum-
Exinde esse indifferens vel ad utrumlibet hoc modo exprimit
essentiam liberi arbitrii, queniam dicit determinationem actus
relinqui in potestate ipsius operantis.

33. Unde in Deo, qui est primum movens immobile et prima
causa efficiens non habens causam, abest absolute esse ad utrum-
libet ex parie sui, et adest etiam absolute esse ad wutrumlvbet
ex parte eius, ad quod dicitur. Quoniam, ut ait D. Thomas,
hoc ad divinam dignitatem pertinet, ut omnia moveat, et in-
clinet, et dirigat, ipse a nullo alio motus vel inclinatus vel
directus. —

In omnibus, praeter Deum, adest absolute esse ad wutrum-
libet ex parte sui; quoniam omne ens creatum constat actu et
potentia tam in ordine essendi quam in ordine operandi. Omnia
enim indigent moveri et inclinari et dirigi a Deo, qui est actus
purus, primum volens et primus intellectus.

In omnibus praeter Deum reperitur, diversimode tamen,
quasi quaedam umbra seu participatio illius esse ad utrumlibet
ex parte eius, ad quod dicitur; quoniam in omni creatura adin-
venire est virtus operativa, quae est participatio quaedam divinae
virtutis, et quanto huiusmodi participatio est perfectior, tanto magis
appropinquat ad divinae virtutis eminentiam, ¢ quantum utrum-
libet oppositorum excedit. — Unde, ait D. Thomas, quanto aliqua
natura est Deo vicinior, tanto minus ab eo inclinatur, et magis
nata est seipsam inclinare.

Ad tres itaque gradus reducuntur diversi modi quibus crea-
turae participant divinam virtutem in ordine operandi; sunt enim
creaturae, quae tantummodo inclinantur, et nullo modo se incli-
nant; et haec sunt insemsibilia, quae omni prorsus carent cog-
nitione. — Sunt praeterea creaturae, quae et inclinantur, et
etiam incipiunt seipsas inclinare; et haec sunt, quae percipiunt
aliqualiter ea ipsa, quae appetunt, videlicet animalia, — Sunt
denique creaturae, quae et inclinantur et perfecto quoque modo
seipsas inclinant; et haec sunt creaturae rationales, quae dum
operantur, cognoscunt perfecte rationem finis in suis operatio-
nibus.

34. Sic intra res insensibiles est principium inclinationis,
sed non aliquid inclinans; in animalibus est et principium incli-
nationis, et aliquid inclinans, at inclinans necessario ad aliquid



juxta doctrinam Divi Thomae. 69

2 solo Deo determinatum; et in creatura rationali est et princi-
Pium inclinationis, et aliquid inclinans, et potestas huius inclina-
tionis, seu determinatio per intellectus iudicium illius boni, ad
qQuod inclinatur appetitus sequens apprehensionem rationis. —
Unde humana voluntas appetit et vult aliquid, sicut appetunt
Inanimata; et aliquid, sicut appetit natura sensibilis; et ultra hoc,
appetit et vult aliquid, determinando sibi ipsi inclinationem in
finem, quod est tantum rationis. Atque in hoc modo seipsam
movendi, inclinandi et dirigendi, creatura rationalis appropinquat
Deo, primo motori et primae causae; et tanto expressior in ea
divinae dignitatis similitudo invenitur, quanto cognitio est altior,
et maiori in iudicando praedita est robore. Qua propter D. Thomas
1. P. qu. 59. a. 3.: , Ubicumque est intellectus, est liberum
arbitrium. Et sic patet liberum arbitrium esse in angelis, etiam
excellentius quam in hominibus, sicut et intellectum.” —

35. Voluntas itaque hominis movetur, inclinatur et dirigitur
semper a Deo: Uno modo ex necessitate, sicut inanimata et
sensibilia. Alio modo, non de necessitate, sed modo sibi proprio,
ut appetitus rationalis est; nempe: Ut recedens a natura mobilis
et accedens ad naturam moventis et agents; ut natura rationalis,
transcendens ommem naturam insensibilem et sensibilem, et
appropinquans Deo utpote Deo vicimissima; et hoc modo mo-
Vetur, inclinatur et dirigitur semper a Deo, ita quod moveat etiam
et inclinet et dirigat seipsam. — Hic enim duplex modus motionis
et motus sic inter se ordinantur, ut primus includatur in secundo;
€t in secundo inveniatur non solum id, quod sibi competit secun-
dum rationem propriam, sed quod competit secundum rationem
Primi. Etenim in voluntate oportet invenire non solum id, quod
Voluntatis est, sed etiam quod naturae est. Hoc autem est cuius-
libet naturae creatae, ut a Deo sit ordinata in bonum, naturaliter
appetens illud. Homo non vult hoc vel illud bonum, nisi quia
Vult bonum; et voluntas in tantum movet seipsam ad volendam
€3, qua sunt ad finem, in quantum vult finem. — 1. 2. qu. 9. a.
3. et 6. — De Verit. qu. 22. a. 5. —

36. Voluntas igitur humana movetur a Deo ex necessitate
ad universale obiectum voluntatis, quod est bonum; et sine hac
Universali motione homo mnon potest aliquid velle. Naturaliter
homo vult non solum obiectum voluntatis, sed etiam alia, quae
Conveniunt aliis potentiis; ut cognitionem veri, quae convenit
Intellectui; et esse et vivere et huiusmodi alia, quae respiciunt
Consistentiam naturalem: quae omnia comprehenduntur sub obiecto
Voluntatis, sicut quaedam particularia bona. — Ad ista omnia
Appetenda voluntas movetur ex necessitate quantum ad Speci-



70 Characteres essentiales physicae praemotionis

ficationem actus, quae est ex obiecto. Nam finis ultimus ex
necessitate movet voluntatem, quia est bonum perfectum; et si-
militer illa, quae ordinatur ad hunc finem, sine quibus finis
haberi non potest: sicut esse et vivere et huiusmodi. — In his
omnibus appetendis motus voluntatis est voluntatis ut natura;
et inclinatur a Deo, sicut inclinantur inanimata et natura sen-
sibilis; et inclinatio haec determinatur ei a solo Deo; et voluntas
de necessitate vult quasi naturali inclinatione in ipsum determi-
nata, in finem nempe ultimum, ut beatitudo, et ea, quae in ipso
includuntur, ut est cognitio veritatis et alia huiusmodi. — Atta-
men adhuc in hisce praedictis appetendis, voluntas humana longe
excedit omnem appetitum naturalem rerum inferiorum; nam quan-
tum ad exercitinm actus, voluntas a nullo obiecto ex necessitate
movetur; potest enim aliquis de quocumque obiecto non cogitare ;
et per consequens nec actu velle illud. — 1. 2. qu. 9. a. 6 ad 3.;
et qu. 10. a. 1 et 2.; de Verit. qu. 22. a. 5. —

37. Ad alia vero appetenda, etiam quantum ad specificatio-
nem actus, voluntas propria dispositione absque necessitate deter-
minatur. Homo per rationem determinat seipsum ad volendum
hoc vel illud, quod est vere bonum vel apparens bonum. In
his omnibus volendis voluntas nata est seipsam inclinare, et
ipsa determinat sibi inclinationem in finem, et habet in po-
testate ipsam inclinationem utroque modo et quoad specificationem
actus et quantum ad ipsius actus exercitium. — Motus hic vo-
luntatis est voluntatis, ut voluntas; ut facultas operandi accedens
ad naturam moventis et agentis; ut appetitus naturae rationalis,
quae est Deo vicinissima. — Verumtamen voluntas creata etiam
in his appetendis movetur, inclinatur et dirigitur a Deo; quo-
niam hoc ad divinam dignitatem pertinet, ut omnia moveat et
mclinet et dirigat, ipse a nullo alio motus vel inclinatus vel
directus. — Unde D. Thomas concludit: ,,F¢ ideo talis appetitus,
non determinatus ex aliquo alio de mecessitate, sequitur appre-
hensionem rationis.”“ — Sed tamen determinatur ab aliquo alio,
quod est Deus, in ordine causae primae, sed determinatur libere,
non de mecessitate. Ipsa inclinatio liberae voluntatis deter-
minatur ei a Deo et a seipsa: a Deo, qui movet simul et volun-
tatem et rationem, cuius iudicium sequitur appetitus rationalis,
qui voluntas dicitur.

38. lam vero voluntas, ut voluntas seu potentia liberi ar-
bitrii, se habet ad utrumlibet dupliciter: 1. ex parte sui, 2. ex
parte cius, ad quod dicitur. — Ex parte quidem sui; quoniam
est liberum arbitrium creatum, de cuius ratione est constare actu
et potentia, et quod actus realiter distinguatur ab ipsa potentia



juxta doctrinam Divi Thomae. 71

Operativa. — Ex parte eius, ad quod dicitur; quoniam est liberum
arbitrium, de cuius ratione est habere dominium sui actus, et
dominium ipsius obiecti, a quo actus specificatur. — Propter pri-
mum se habere ad utrumlibet oportet in libero arbitrio ponere
aliquam potentialitem et mutabilitatem. Propter alterum se habere
ad utrumlibet nulla adinvenitur in libero arbitrio creato imper-
fectio, sed e contra eminentia virtutis operativae excedens utrum-
libet oppositorum, quorum alterutro potest uti aequaliter ad idem
Opus perficiendum.

39. Sic igitur potentia liberi arbitrii indiget divina motione,
ut determinetur ad unum tam ex parte sui, quam ex parte eius,
ad quod dicitur. — Etenim ex parte sui potentia liberae volun-
tatis determinatur ad unum per actum; ex parte eius, ad quod
dicitur, determinatur ad unum per rationem, per consilium atque
wdicium practicum intellectus; atque ex utroque capite divina
motio est absolute necessaria. -—— Necessaria enim ex primo capite;
Quoniam, quod est in potentia ad utrumque, ut primo sit volens
Potentia utrumque et postmodum volens actu, revera mutatur
atque transeundo de potentia in actum consequitur suam perfec-
tionem, per quam ad unum determinetur. Ac de potentia non
Potest aliquid reduci in actum, nisi per aliquod ens in actu; con-
Sequenter nullum liberum arbitrium transit de potentia in actu
nisi per primum liberum, quod semper est volens in actu, quid-
Quid vult. Voluntas enim Dei, quae est actus purus, semper est
ln actu volendi. — 1. 2. qu. 10. a. 1. ad 2.; lib. 1. cont. g.
cap. 82. — Hocce argumentum, quod ex intimis Philosophiae
christianae visceribus emanat, incipit evolvere Angelicus Doctor
L P. qu. 2. a. 3., dum ostendit Deum esse per illam viam,
qQuae sumitur ex parte motus; et perficit 1. 2. qu. 9. a. 4. et 6.,
dum ostendit, voluntatem etiam quantum ad exercitium actus
Moveri ab aliquo exteriori principio, quod est Deus. —

40. Necessaria vero ex altero capite: 1. Quoniam ita se
habere ad utrumlibet pertinet ad eminentiam virtutis operativae;
el omnis perfectio, omnis actio, omne ens, derivatur a primo ente,
Causatur a primo actu, descendit ab eo, qui est bonus et perfectus
Per essentiam. — 2. Quoniam homo, dum agit potentia liber:
arbitrii, determinat se ad unum per rationem et per voluntatem;
lam liberum arbitrium est facultas voluntatis et rationis. — Per
Yationem consiliando; per voluntatem eligendo iuxtra rationis
Consilium. Per rationem inquirendo, comparando, iudicando; per
Voluntatem iudicium rationis practicae acceptando. — Kt omnium
Wotuum interiornm mentium principium est a Deo movente: a Deo
electio, voluntatis principium: a Deo etiam consilium, principium



72 Characteres essentiales physicae praemotionis

electionis. — Quodlib. 1. a. 7., lib. 3. cont. gent. cap. 89,
n. 6. —

41. Rursus: ,Potentia voluntatis completur per actum, per
quem determinatur ad alterum oppositorum, de se in potentia
existens ad utrumque; sicut materia in potentia existens ad plures
formas per dispositiones aptatur ad unam formam magis quam
ad aliam.“ — de Verit. qu. 28. a. 3. ad 9. — Sed divina motio,
qua Deus physice et intrinsece movet voluntatem tam ad actus
naturales quam ad actus liberos, est wvirtus coniungens ipsam
potentiam voluntatis cum suis propriis actibus, et faciens ipsam
actu volentem. — Ergo divina motio est determinans ad unum
sive de necessitate sive libere ipsam voluntatis creatae potentiam.

42. Praeterea: D. Thomas de Verit. qu. 8. a. 13.: ,Sed
quia ex causa ad utrumlibet, cum sit quasi in potentia, non pro-
greditur aliquis effectus, nisi per aliquam aliam causam deter-
minetur magis ad unum quam ad aliud; ideo huiusmodi effectus
in causis quidem ad utrumlibet nullo modo cognosci possunt per
se acceptis; sed si adiungantur causae illae, quae causas ad
utrumlibet inclinant magis ad unum quam ad aliud, potest aliqua
certitudo coniecturalis de effectibus praedictis haberi; sicut de
his, quae ex libero arbitrio dependent, aliqua futura coniicimus
ex consuetudinibus et complexionibus hominum, quibus inclinantur
ad unum. — Omnes autem huiusmodi effectus, qualescumque sint
eorum causae proximae, tamen in causa prima omnes sunt deter-
minati, quae sua praesentia omnia intuetur et sua providentia
omnibus modum imponit.** —

Iam vero liberum arbitrium, licet possit inclinari magis ad
unum quam ad alterum ex consuetudinibus, ex parte ipsius appe-
titus sensitivi, ex suasionibus hominum, motione, quae dicitur
ex obiecto, ab exteriori, moralis; minime potest physice et interius
inclinari nisi a solo Deo; atque in solo Deo effectus omnes liberi
arbitrii creati sunt determinati. — Ergo sola Dei motio, per
guam in ordine executionis suae providentiae omnibus imponit
modum, determinat ad unum potentiam liberi arbitrii. —

43. Iterum: D. Thomas opusc. 8. qu. 38: ,,Manifestum est
emim, quod Deus in anima agit, non solum causando in ea
aliquem habitum, puta gratiae vel virtutis, sed etiam inclinando
liberum arbitrium ad hoc vel ad illud: quod nom proprie di-
citur influere, sed magis movere ad actum.“ — At inclinare
liberum arbitrium ad hoc vel ad illud, movendo ad actum, est de-
terminare ad unum potentiam liberi arbitrii. —

Unde ipse D. Thomas concludit lib. 3. cont. gent. cap.
88, quod solus Deus potest esse causa directe electionum et



juxta doctrinam Divi Thomae. is

voluntatum nostrarum. 1. Quoniam solus Deus potest movere volun-
tatem per modum agentis. 2. Quoniam ipse solus voluntatem
nostram i aliquid inclinare potest. 3. Quoniam a solo Deo potest
motus voluntarius caunsari. 4. Quoniam solus Deus, creando ani-
mam, causat principium intrinsecum huius motus, huius electionis
vel consensus, quod est pofentia ipsa voluntatis. — Hine est
quod dicitur: Cor regis in manu Domini; quocumque voluerit,
inclinabit illud. (Proverb. cap. 31. v. 1.) — Deus est, qui operatur
m vobis et velle et perficere, pro bona voluntate. (Philipp. cap.
2. v. 13) —
V.

44. Ratio quarta: Quia est Dei motio faciens mos wvelle
hoc wel illud.

Haec ratio, in qua includuntur reliquae, dilucidatur ex pro-
fesso ab Angelico Doctore et firmiter propugnatur contra omnes,
qui non valent intelligere physicam praemotionem absque laesione
libertatis. Sic scribit lib. 3. contra gentes cap. 89:

,Quidam vero, non intelligentes, qualiter motum voluntatis
Deus in nobis causare possit absque praeiudicio libertatis volun-
tatis, conati sunt has auctoritates male exponere, ut scilicet di-
cerent, quod Deus causat in nobis velle et perficere, in quantum
dat nobis virtutem volendi, non autem sic, quod faciat nos velle
hoc wvel illud; sicut Origenes exponit (lib. 3. Ilepl Agydw cap. 1)
liberum arbitrium defendens contra auctoritates praedictas. — Et
€x hoc processisse videtur opinio quorumdam, qui dicebant quod
Providentia non est de his, quae subsunt libero arbitrio, scilicet
de electionibus, sed providentia refertur ad exteriores eventus;
Don enim qui elegit aliquod consequi vel perficere, puta aedificare
vel ditari, semper poterit ad hoc pervenire; et sic eventus ac-
tionum nostrarum non subiacent libero arbitrio, sed providentia
disponuntur.” —

,Quibus quidem auctoritatibus sacrae Scripturae resistitur
evidenter.*

1. ,Dicitur enim: omnia opera nostra operatus es nobis,
Domine. Isaiae cap. 26. v. 12. — Unde uon solum virtutem
Volendi a Deo habemus, sed etiam operationem.“

2. ,Praeterea. Hoc ipsum quod Salomon dicit: Quocumaque
voluerit, inclinabit illud (Prov. 21.), ostendit non solum divinam
Causalitatem ad potentiam voluntatis extendi, sed etiam ad actum
lpsiuS.u L

3. ,ltem. Deus non solum dat rebus virtutem, sed eliam
ulla res potest propria virtute agere, nisi agat in virtute ipsius,



4 Characteres essentiales physicae praemotionis

ut supra cap. 67. et 70. ostensum est. Krgo homo non potest
virtute voluntatis sibi data uti, nisi in quantum agit in virtute
Dei. — Iilud autem in cuius virtute agens agit, est causa non
solum virtutis, sed etiam actus: quod in artifice apparet, in cuius
virtute agit instrumentum, etiam quod ab hoc artifice propriam
formam non accipit, sed solum ab ipso applicatur ad actum. —
Deus igitur est causa nobis, non solum voluntatis, sed etiam
volendi.*

4. ,, Amplius. Perfectius invenitur ordo in spiritualibus quam
in corporalibus. In corporalibus autem omnis motus causatur a
primo motu. — Oportet igitur, quod in spiritualibus omnis motus
voluntatis causetur a prima voluntate, quae est voluntas Del* —

9. ,,Adhuc. Superius cap. 67. et 70. ostensum est, quod
Deus est causa omnis actionis et operatur in, omni agente. —
Est igitur causa motuum voluntatis.*

6. ,,Jdem. Arguit Aristoteles in 7. Ethicorum Eudemiorum
cap. 14. per hunc modum: Huius, quod aliquis intelligat, consi-
lietur et eligat et velit, oportet aliquid esse causam; quia omne
novum oportet quod habeat aliquam causam. — Si autem est
causa eius aliud consilium et alia voluntas praecedens, cum non
sit procedere in his in infinitum, oportet devenire ad aliquod

primum. — Huiusmodi autem primum oportet esse aliquid, quod
est melius ratione. Nihil autem est melius intellectu et ratione
nisi Deus. — FEst igitur Deus primum principium nostrorum

consiliorum et voluntatum.” —

45. Licet thesis et argumenta, quibus D. Thomas ipsam
confirmat, sint adeo clara, ut declaratione non indigeant, sed
assidua duntaxat atque attenta meditatione; attamen quaedam
adhuc placet adnotare. — Primo: D. Thomam hic loqui de illa
motione voluntatis, quae est propria solius Dei; sicut est proprium
solius Dei animam rationalem creare. Loquitur ergo de physica
praemotione: 1. Quia hoc in loco a capite 85 usque ad 8Y. An-
gelicus Doctor ostendit nullam creaturam posse causare physice,
intrinsece, directe actus et electiones voluntatis humanae; et con-
traponit hunc causandi modum ad causam electionis nostrae per
moduw suadentis vel per modum indirectum, alliciendo appetitum
sensitivum. — 2. Quia causare per motionem moralem, proprie
loquendo, non est causare electiones nostras, sed tantum suadere,
hortari, ostendere convenientiam ex parte obiecti. Quod minime
valet interius potentiam liberi arbitrii immutare. — 3. Quia
D. Thomas ait expresse inveniri ,,quosdam non intelligentes,
qualiter motum voluntatis Deus in nobis causare possit absque
praewudicio lLibertatis voluntatis.“ Bt notum est omnibus, qui



iuxta doctrinam Divi Thomae. rhs)

—

8int isti quidam non intelligentes physicam motionem ad hoc
vel illud volendum absque morte libertatis humanae. |

Secundo: D. Thomas tradit hic conceptis verbis, quod Deus
Physice movendo potentiam liberi arbitrii, ,facit nos velle hoc
vel illud.“ — Ac velle hoc vel illud est determinatio liberae
Voluntatis ad unum; sive accipiatur determinatio ad unum ex
Parte ipsius potentiae operativae, sive ex parte obiecti, quod eligendo
vel consentiendo vult. — Unde Deus facit nos velle hoc vel
illud: 1. faciendo nos inquirere, consiliari, iudicare et per iudicium
rationis determinare hoc vel illnd volendum, eligendum; 2. redu-
cendo potentiam voluntatis reduplicative ut voluntatis, de posse
eligere ad actum eligendi.

Tertio: Conferre oportet hanc doctrinam, quam D. Thomas
ex professo et sic late ac profunde in hoc 3. lib. cont. gentes
evolvit atque dilucidat, cum doctrina tradita 1. 2. qu. 9., in qua
etiam edocet voluntatem moveri, eo ipso modo, quo movetur
Quantum ad exercitium actus a semetipsa, ab aliquo principio
exteriori; quod tamen principium non potest esse nisi solus Deus;
squonitam voluntatis causa nihil aliud esse potest quam Deus*.

(a. 6.) — Et cum in argum. 3. in contra ait: ,,Deus non est
causa nisi bonorum. — Si ergo a solo Deo voluntas hominis
moveretur, numquam moveretur ad malum. — Ergo voluntas
Dotest moveri etiam ab alio, diabolo scilicet, tamquam ab ex-
teriori principio®. — Angelicus Doctor ad 3.: ,,Dicendnm, quod

eus movet voluntatem hominis sicut universalis motor ad uni-
Yersale obiectum voluntatis, quod est bonum; et sine hac uni-
versali motione homo non potest aliquid velle; sed homo per
rationem determinat se ad volendum hoc wvel illud, quod est
vere bonum vel apparens bonum. — Sed tamen interdum specia-
liter Deus movet aliquos ad aliquid determinate volendum,
qQuod est bonum, sicut in his, quos movet per gratiam, ut infra
dicetur (qu. 109. et 111. ¢t 112).“ — In qua famosa responsione
D. Thomuas: 1. satistacit argumento posito contra conclusionem
articuli, concedendo maiorem, concedendo minorem et negando
Consequentiam. Verum enim est, quod ,Deus non est causa
st bonorum.“ — Verum quoque est, quod ,Si a solo Deo
voluntas hominis moveretur, numquam moveretur ad malum*. —
At falsum est: Frgo voluntas movetur, sicut ab Exteriori prin-
Cpio, ab alio, praeter Deum. — Etenim homo movetur a seipso
tamquam a principio intrinseco; et dum movendo seipsum deficit
0 suo proprio motu a motione Dei, tunc ,movetur ad malum
Peccando“. — Non est ergo necessarium admittere aliquod aliud
Principium extrinsecum, a quo secundum rationem causae efficientis



76 Characteres essentiales physicae praemotionis

moveatur humana voluntas; sufficit,. quod ,,homo per rationem
determinet se ad volendum hoc wvel illud, quod est vere bonum,
vel apparens bonum“. Quando bonum est tantum apparens et
non vere bonum, tunc motus proprius voluntatis, qui speciem
accipit in ordine morali ab obiecto, est deficiens a rectitudine
rationis. — 2. At D. Thomas non solummodo solvit perfecte
argumentum contrariorum, sed quasi in compendium redigens
diversos gradus divinae motionis iudicat tres praecipuos modos,
quibus Deus determinat voluntatem ad unum; postea a nobis
exponendos. Ad praesens sufficiat dicere, peregrinos in doctrina
D. Thomae se exhibere illos scriptores, qui ex respons. ad 3. in
1. 2. q. Y. a. 6. confidenter asserere audent, Angelicum Doctorem
numquam docuisse determinationem ad unum, eo quod ait: ,,Homo
per rationem determinat se ad wvolendum hoc vel illud, quod
est vere bomum wvel apparens bonum. -— Quis ex discipulis
Divi Thomae hoc negavit umquam? D. Thomas affirmat, quod
omnes debemus admittere; et hoc est sufficiens ad argumentum
solvendum; at asseritne, quod Deus non determinet hominem ad
volendum hoc vel illud? Hoc est, quod quaeritur ab adversariis,
quibus etiam ipse D. Thomas respondet: ,Quidam vero non

intelligentes . . . . quod Deus . . . . faciat nos wvelle hoc vel
illud . . . .“ Unde si non intelligunt, saltem laborent, ut intelligere
possint.

Quarto: D. Thomas ait similiter, quod isti quidam non
intelligentes ab Originis temporibus usque ad hodiernum diem,
wlberum arbitrium defendunt contra auctoritates s. Scripturae,
illas male exponentes“. — Et ut liberum arbitrium defendatur,
non est necesse, quod ,auctoritatibus S. Scripturae resistatur
evidenter”. —

Quinto: D. Thomas etiam manifestat, in quo stat essentialis
ratio physicae praemotionis, dum scribit: ,, Homo non potest
virtute sibi data uti, nisi in quantum agit in virtute Dei. —
Unde virtus divina collata potentiae voluntatis confert illi usum
actualem tam intellectus quam ipsiusmet voluntatis. — 1. 2. qu.
16. a. 1.: ,,Usus rei alicuius importat applicationem illius ad
aliquam operationem . . . . Ad operationem autem applicamus
et principia interiora agendi, scilicet ipsas potentias animae,
ut intellectum ad intelligendum* . . . . Et a. 4.: ,Sed quia
voluntas etiam quodammodo rationem movet et utitur ea; potest
intellige usus eius, quod est ad finem, secundum quod est in
consideratione rationis referentis ipsum in finem. KEt hoc modo
usus praecedit electionem.” —

Ergo homo recipit a Deo per physicam motionem koc, quod



iuxta doctrinam Divi Thomae. i

determinet seipsum per rationem et voluntatem ad volendum
hoc wvel illud. — Voluntas virtute divinae motionis utitur intel-
lectu ad consiliandum, ad iudicandum, ad determinandum; etiam
utitur seipsa, exercendo actum electionis vel consensus, dum
acceptat iudicium rationis practicae; et iuxta prudentiam, quae
€8t recta ratio agibilium, wult, consentit, eligit et transit ad
exteriora opera.
~ Sexto: Ex eo, quod iu spiritualibus ordo est perfectior quam
In corporalibus, etiam rationalis creatura magis inclinatur a Deo,
quam natura inanimata et sensibilis; licet minus inclinetur illo
Modo, quo natura inferior inclinatur, nempe de necessitate ad
Unum; etenim hoc modo, homo et angelus non inclinantur nisi
ad booum universale. — Sed in his omnuibus aliis, in quibus
Creatura rationalis, utpote Deo vicinissima, nata est inclinare
Seipsam, efficacius et excellentius inclinatur quam sensibilia et
Inanimata. Unde D. Thomas lib. 3. c. gent. cap. 93: ,,Sub-
Stantiae intellectuales propinquiores sunt Deo quam substantiae
Naturales imanimatae. Efficacior est igitur impressio divinae
Motionis in substantiis intellectualibus quam in substantiis aliis
haturalibus.

Septimo: Tandem D. Thomas viam ex parte motus et viam
€X ratione causae efficientis, quas 1. P. qu. 2. a. 3. inchoat a
Wotu locali et ab ordine causarum in rebus sensibilibus, hic pro-
greditur et prosequendo ascendit per motmm liberi arbitrii, quae
est facultas voluntatis et rationis; et transeundo de actibus intel-
lectus ad actus voluntatis, de consilio ad electionem; et de actibus
Voluntatis ad actus intellectus, de volitione ad apprehensionem
Tationis, pervenit ad aliquod primum, quod est melius ratione
et voluntate creata: ad Deum, primum principium efficiens nostro-
Tum consiliorum et voluntatum. — ,,Nihil autem est melius intel-
cctu et ratione nisi Deus.* —

VI

46. Ratio quinta: Quia est Dev motio, ad quam necessario
Necessitate infallibilitatis sequitur effectus in potentia libert
arbitrii, qui est eligere vel consentire. —

Hance quoque notam essentialem physicae praemotionis tradit
8 litteram D. Thomas ubique passim in suis scriptis. Ut alia
Praetermittamus, lib. 3. c. gent. cap. 92: , Quamvis autem Deus
“olus directe ad electionem hominis operetur, tamen actio Angeli
Oberatur aliquid ad electionem hominis per modum persuasionis;

Actio vero corporis coelestis per modum disponentis, in quantum
Corporales coelestium impressiones in corpora nostra disponunt



78 Characteres essentiales physicae praemotionis

ad aliquas electiones . . . Sed in hoc est attendenda differentia.
Nam operatio angeli et corporis coelestis est solum sicut dispo-
nens ad electiones, operatio autem Dei est sicut perficiens. —
Quum autem dispositio, quae est ex corporis qualitate vel intel-
lectus persuasione, necessitatem ad eligendum non inducat, non
semper homo eligit id, quod Angelus custodiens intendit, neque
illud, ad quod corpus coeleste inclinat; semper tamen hoc homo
eligit, quod Deus operatur in ewus voluntate. — Unde custodia
angelorum interdum cassatur, secundum illud Ieremiae cap. 51 v.9:
Curavimus Babylonem, et non est sanata; et multo magis coele-
stium corporum: divina vero providentia semper est firma.“ —

47. Et iterum de Malo qu. 3. a. 3.: ,,Respondeo dicendum,
quod camnsa aliquid movens multipliciter dicitur. — Quandoque
enim dicitur causa, id est quod est disponens, vel quod est con-
silians, vel quod est praecipiens. — Quandoque vero dicitur
causa id, quod est perficiens; et haec proprie et vere causa
dicitur; quia causa est, ad quam sequitur effectus. Ad actionem
autem perficientis statim effectus sequitur; non autem ad actionem
disponentis vel consulentis vel imperantis . . . Est autem consi-
derandum, quod voluntas ad aliquid inclinari dicitur dupliciter:
uno modo ab exteriori, alio modo ab interiori. — Ab exteriori
quidem, sicut ab obiecto apprehenso, nam bonum apprehensum
movere dicitur voluntatem; et per hunc modum dicitur movere
consilians vel suadens, in quantum scilicet facit apparere aliquod
esse bonum. — Ab interiori autem movetur voluntas, sicut ab
eo, quod producit ipsum voluntatis actum ... -— Relinquitur
ergo, quod causa perficiens et propria voluntarii actus sit solum
id, quod operatur interius. Hoc auntem nihil aliud esse potest
quam ipsa voluntas sicut causa secunda et Deus sicut causa
prima. — Cuius ratio est, quia actus voluntatis nihil est aliud
quam inclinatio quaedam voluntatis in volitum, sicut et appetitus
naturalis nihil est aliud quam inclinatio naturae ad aliquid. —
Inclinatio autem naturae est et a forma naturali et ab eo, quod
dedit formam: unde dicitur quod motus ignis sursum est ab eius
levitate et a generante, quod talem formam creavit. — Sic ergo
motus voluntatis directe procedit a voluntate et a Deo, qui est
voluntatis causa, qui solus in voluntate operatur et voluntatem
inclinare potest ,in quodecumque voluerit. —

48. Sic clare, sic distincte, et ordinate tradit nobis D. Thomas,
quaecumque sunt necessaria ad perfectam intelligentiam physicae
praemotionis et divinae gratiae ex se et per se efficacis. —

Primo: Distinctio inter motionem moralem et physicam. Nam
etsi utraque sit causa aliquid movens, motio moralis est tantummodo



iuxta doctrinam Divi Thomae, 79

disponens vel consilians vel praecipiens vel qualitercumque alli-
ciens, motio autem physica est causa movens perficiens. — Rursus:
mnotio moralis est causa indirecta actus voluntarii et ab exteriori
sicut ab obiecto apprehenso, motio vero physica est causa directa
et ab interiori et sicut ab eo, quod producit ipsum volutantis
actum. — Rursus: motio moralis potest esse creaturae, motio
autem physica est duntaxat propria Del, qui solus potentiam
liberi arbitrii creavit. —

Secundo: efficacia intrinseca physicae praemotionis: 1. Quo-
Diam haec proprie et vere est causa; et causa est, ad quam
Sequitur effectus. — 2. Quoniam physice movendo Deus operatur
Interius intra ipsam potentiam liberae voluntatis. — 3. Quoniam
motus voluntatis, etsi procedat a voluntate sicut a causa secunda,
Procedit quoque a Deo sicut a causa prima; et ,virtus prim:
agentis invenitur immediata ad producendum effectum; nam
virtus infimi agentis non habet, quod producat effectum ex se,
Sed ex wvirtute superioris, quae ex se est productiva effectus
quasi causa immediata immediatione virtutis.“ — Unde liberum
arbitrium creatum ,invenitur immediatum activum immediatione
Suppositi; et voluntas Dei per physicam motionem invenitur
lmmediatum activum immediatione virtutis. — (Lib. 3. c. gent.
cap. 70.) — 4. Quoniam motus voluntatis ,,directe procedit a Deo,
Qui est voluntatis causa, qui solus in voluntate operatur, et volun-
tatem inclinare potest in quodcumque voluerit. — 5. Quoniam
nSemper homo hoc eligit, quod Deus operatur in eius voluntate*;
et ,ex divina operatione inclinante inclinatur eius voluntas
ad aliquid eligendum sibi utile”; et ,Deus solus directe ad
electionem hominis operatur®; et ,operatio Dei est sicut per-
ficiens ; et ,,actionem perficientis statim effectus sequitur®; et
»Deus est actor bomorum nostrorum operum et sicut exterius
Dbersuadens et sicut interius movens“; et ,ipse est causa elec-
tomis et voluntatis nostrae”; et ,,quanto ergo Deus aliqua magis
amat, tanto magis sub eius providentia cadunt. — Lib. 3. c,
gent. cap. 90. et 91. et 92.; et de Malo qu. 3. a. 3.

Tertio: Efficacia intrinseca adhuc maior ac perfectior divinae
gratiae, quae est physica motio in ordine supernaturali, et qua
Moventur a Deo illi, qui cadunt sub praedestinatione, quae est
SPecialissima providentia electorum. — Deus semper movet ad

Onum; quamvis non ommues physice moveat ad omne bonum.
€us semper movet ad bene operandum, tametsi non omnes
PhYSice moveat ad operandum eodem gradu perfectionis et boni-
latis, Per physicam motionem in ordine naturae Deus movet ad
ne et libere operandum vel saltem ad operandum libere. Per



80 Lehre des hl. Thomas

physicam motionem in ordine supernaturali Deus movet semper
ad libere et bene et salutariter operandum; quoniam huiusmodi
operatio non solum est libera et bona, verum etiam est meri-
toria vitae aeternae. — Unde D. Thomas loquendo de actione
humana, cui coniungitur deformitas peccati, ait: ,,Hoc autem Deo
non convenit; et ido non oportet, ut ad malum cooperari di-
catur; quamvis actionis illius causa sit, m qua malum con-
sistit, secundum quod nfluit agenti esse, posse et agere et
quidquid perfectionis in agente est. — Loquendo autem de
bona operatione addit: ,,Deus dicitur causa bonarum operationum
non solum quantum ad essentiam actus, sed etiam quantum
ad perfectionem, secundum quam bonae dicuntur: utrumque

enim agenti nfluit, et ut agat, et ut bene agat.“ — (Lib. 2.
Sent. dist. 37. qu. 2. a. 2.) —
Et rursus: ,,Quidquid est in actu . . . de ratione actus et

entis et boni: totum hoc a primo agente, scilicet Deo, procedit
mediante voluntate.“ — (Ibid.)

s

LEHRE DES HL. THOMAS UBER DAS WESEN
DER BIBLISCHEN INSPIRATION.

Von P. REGINALD M. SCHULTES Ord. Praed.

— e

1. Die hl. Schrift hat vor allen anderen schriftlichen Aufzeich-
nungen den Vorzug, dals sie unter gottlicher Erleuchtung und
Eingebung geschrieben wurde. Dies verleiht ihr auch ihren
eigenartigen Wert.

Wir verdanken zwar Gott alle unsere Erkenntnisse, aber
die in den hl. Biichern niedergelegte in ganz besonderer Weise.

Die gottliche, erste Wahrheit kann namlich unter doppeltem
Gesichtspunkte betrachtet werden: das einemal, insofern sie Ge-
genstand unseres Krkennens ist, das anderemal als Richt-
schnur unserer Erkenntnis. Auch in der natiirlichen Erkenntnis
ist Gottes ewige Wahrheit Gegenstand der Erkenntnis, weil alle
Dinge nur Abdriicke und Auswirkungen seines eigenen Wesens
sind und so unseren Geist zur Erkenntnis des Vorbildes, der
Ursache fiihren, der sie Wesen und Dasein verdanken. Die
gottliche Wahrheit ist so auch Richtschnur unserer natiirlichen



	Characteres essentiales physicae praemotionis iuxta doctrinam divi Thomae

