
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Artikel: Characteres essentiales physicae praemotionis iuxta doctrinam divi
Thomae

Autor: Prado, Norbertus del

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762103

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Characteres essentiales physicae praemotionis etc. 51

CHARACTERES ESSENTIALES PHYSICAE
PRAEMOTIONIS IUXTA DOCTRINAM DIYI THOMAE.

Scripsit

P. FR. NORBERTUS DEL PRADO Ord. Praed.

I.
1. Ut natura physicae praemotionis, quam deinde magis ad-

huc, Divo Thoma semper praeeunte, declaravimus, incipiat inno-
tescere, atque in perspicuo sui proprii splendoris posita fulgeat,
°mnibusque veritatem quaerentibus appareat manifesta; oportet
duplex genus motionis valde diversae accurate distinguere, qua
voluntas creata in omnibus suis actibus movetur.

2. Primo namque admonendum, quod nihil telle possumus,
nisi sit intellectum. — Voluntas enim nostra movet intellectum
ad intelligendum volendo intelligere; sed voluntas intellectum ad
intelligendum nullo modo movere valeret, nisi prius ab ipso intellectu

fuerit mota, ut vellet intelligere, tamquam aliquod bonum.
— Attamen, ut docet D. Thomas 1. qu. 82. a. 4. ad 3.: „Non
oportet procedere in infinitum, sed statur in intellectu sicut in
Prirao. Omnem enim voluntatis motum necesse est quod praecedat
apprehensio; sed non omnem apprehensionem praecedit motus
voluntatis; sed principium considerandi et intelligendi est aliquod
tntellectivum principium altius intellectu nostro, quod est Deus."

3. Secundo: Sub Deo, qui est primus motor immobilis, a

loo procedit omnis motus tam voluntatis quam naturae, primum
Principium intrinsecum omnis voluntarii actus in nobis est vis
Cognoscitiva et appetitiva; nam ratio voluntarii tunc maxime in-
Venitur in humanis actibus, cum homo maxime cognoscit finem
8ui operis, et cognoscendo movet seipsum ad opus suum exe-
quendum. — Liberum itaque arbitrium, per quod homo habet
dominium suorum actuum, est facultas voluntatis et rationis.
Radix enim libertatis est voluntas sicut subjectum; sed sicut
CaUsa est ratio; ex hoc enim voluntas libere potest ad diversa
Jerri, quia ratio potest habere diversae conceptioues boni. Et
tdeo philosophi definiunt liberum arbitrium, quod est liberum de
r<*tione indicium; quasi ratio sit causa libertatis. — Ita ad lit-
teram Divus Thomas 1. 2. qu. 1. a. 1. et 2.; et qu. 6. a. 1. ;

et qu. 17. a. 1. ad 2. — Liberum arbitrium dicitur facultas
i*



52 Characteres esaentiales physicae praemotionia

voluntatis et rationis, non quia utramque essentialiter compre-
liendat, sed virtualiter. Liberum arbitrium virtutem voluntatis
et rationis colligit, propter quod facultas utriusque dicitur. —
Lib 2. Sent. dist. 24, qu. 1. a. 2. —

4. Tertio: Causa itaque libertatis est intellectus; subiectum

vero, in quo actus liber manifestatur, est voluntas; liberum autem
arbitrium est facultas voluntatis et rationis. — Proinde operae
pretium est attente considerare clareque perspicere relationes mu-
tuas inter intellectual et voluntatem, et quomodo se habeant ad
invicem in suis propriis motibus, dum intellectus movet voluntatem

et voluntas movet intellectum. — Absolute et simpliciter
loquendo, intellectus est nobilior quam voluntas, et potentia altior;
quoniam obiectum intellectus est altius et nobilius quam obiectum
voluntatis. Verumtamen in statu praesentis vitae melior est amor
Dei quam cognitio ; quia Deus in hoc statu immediate amatur,
sed non immediate cognoscitur. — Similiter, absolute et simpliciter
loquendo, intellectus est primus motor omnium actuum humano-

rum; quoniam etsi moveatur a voluntate, voluntas tamen non
ipsum movet, nisi prius ab illo mota. Ad omne velle praecedit
intelligere; non vero ad omne intolligere praecedit velle. — Unde
in moventibus et motis, dum agitur de motibus voluntatis et
intellectus, cum non sit procedere in infinitum, standum est in intel-
lectu sicut in primo. — 1. P. qu. 32. a. 3. et 4. —

5. Quarto: Tametsi intellectus sit primus motor simpliciter
omnium actuum humanorum, cum sit etiam primus motor ipsius
voluntatis, a qua aliae potentiae animae moventur ad suos actus,
utimur enim aliis potentiis, cum volumus; attamen non est primus
motor in omni genere motus, quo voluntas nata est moveri. —
Unde voluntas movet etiam ipsum intellectum quantum ad exer-
citium vel usuin actus; quia, ut docet D. Thomas 1. 2. qu. 9. a. 1.,
et ipsum verum, quod est perl'ectio intellectus, continetur sub
universali bono, ut quoddam bonum particulare. Sed quantum ad
determinationem actus, quae est ex parte obiecti, intellectus
movet voluntatem; quia et ipsum bonum apprehenditur secundum
quamdam specialem rationem comprehensam sub universali ratione
veri. — Et sic patet, quod non est idem movens et motum
secundum idem. —

6. Quinto: Cum autem voluntas sit primus motor omnium
actuum humanorum quoad ipsum exercitium vel usum actus, atque
hoc genere motus possit quoque movere semetipsam, quamquam
non secundum idem voluntas movet et movetur (1. 2. qu. 9. a. 3);
hinc duplex modus, quo voluntas movetur ad operandum: 1. quantum

ad determinationem actus; 2. quantum ad exercitium vel



iuxta doctrinam Divi Thomae. 53

usuni actus. — Quod quidem duplex motioni9 genus constanter
di8tinguit Divus Thomas, quotiescumque de virtute immutandi
humanam voluntatem pertractat; ac saepe in suis operibus, in quo
altera ab altera différât motio, perspicue amat ostendere.

7. Sexto: In prirnis hujusce motionis diversitas ac nécessitas,

sic probatur 1. 2. qu. 9. a. 1.: „Respondeo dicendum,
quod in tantum aliquid indiget moveri ab aliquo, in quantum est
m potentia ad plura; oportet enim, ut id, quod est in potentia,
reducatur in actum per aliquid, quod est in actu; et hoc est
movere. — Dupliciter autem aliqua vis animae invenitur esse in
potentia ad diversa: uno modo quantum ad agere vel lion
agere; alio modo quantum ad agere hoc vel illud; sicut visus
quandoque videt actu, quandoque non videt; et quandoque videt
album, quandoque videt nigrum. — Indiget igitur movente quantum

ad duo, scilicet: quantum ad exercitium vel usum actus,
et quantum ad determinationem actus. — Quorum primum est
ex parte subiecti, quod quandoque invenitur agen9, quandoque
non agens-, aliud autem est ex parte obiecti, secundum quod
specificatur actus." — Et deinde considerans rationem boni et
finis, quae est obiectum voluntatis, et ens et verum, quod est
obiectum intellectus; concludit intellectum movere voluntatem,
sicut praesentans ei obiectum suum, a quo actio voluntatis speci-
ficatur; et voluntatem movere intellectum et alias potentias, et
etiam seipsam quoad exercitium actus. — Unde quod voluntas
agat vel lion agat, a nulla alia potentia vel virtute creata accipit,
nisi a semetipsa; qUod autem agat hoc vel illud, voluntas accipit
ab intellectu. Unde Divus Thomas in fine hujus quaest. 9. a. b.
ad 3. expresse declarat, quod voluntas quoad exercitium actus
non movetur a Deo solo, nisi: 1. quando „Deus movet voluntatem

hominis, sicut universalis motor ad universale obiectum
voluntatis, quod est bonnm, et sine hac universali motione homo
non potest aliquid vellc2. quando „interdum, specialiter Deus
movet aliquos ad aliquid determinate volendum, quod est bonum,
sicut in his, quos movet per gratiam". — In reliquis, quoties-
cirnque voluntas operatur, „homo per rationem déterminât seipsum
ad volendum hoc vel illud, quod est vere bonum vel apparens
bonum." — Et tunc quod voluntas velit vel lion velit, a seipsa
habet; a semetipsa ad huiusmodi volitionem, quod est eligere vel
Donsentire, movetur. Sed quod velit hoc vel illud, quod est
voi"e bonum vel apparens bonum, a determinatione intellectus
Pendet, cuius obiectum movet voluntatem determinando actum
Jpsiu8 ad modum principii f'ormalis. — 1. 2. qu. 9. a. 1. et a. b.

8. Septimo: Naturam vero utriusque praedictae motionis



54 Characteres essentiales physicae praemotionis

magis adhuc explanat Angelicus Doctor 1. P. q. 82, a. 4.:
„Respondeo dicendum, quod aliquid dicitur movere dupliciter.
Uno modo, per modum finis, sicut dicitur quod finis movet
efficientem; et hoc modo intellectus movet voluntatem, quia bo-

num intellectum est obiectum voluntatis, et movet ipsam ut
finis. — Alio modo dicitur aliquid movere per modum agentis,
sicut alterans movet alteratum, et impellens movet impulsum;
et hoc modo voluntas movet intellectum, et omnes animae vires."
— Et hoc modo voluntas per modum agentis movet omnes animae
potentias ad suos actus, praeter vires naturales vegetativae partis,
quae nostro arbitrio non subduntur; et similiter voluntas per hoc,
quod vult finem, movet seipsam ad volendum ea, quae sunt ad
finem. 1. P. qu. 82. a. 4; et 1. 2. qu. 9. a. 3. —

9. Octavo: Motio ergo, quo voluntas movetur ab intellectu,
vocatur a Divo Thoma: 1. quantum ad determinationem seu
specificationem actus; 2. per modum finis: 3. per modum sua-
dentis; 4. ab obiecto; 5. ab exteriori —

— Motio autem, quo voluntas movetur a seipsa, denomina-
tur a Divo Thoma: 1. quantum ad exercitium vel usum actus;
2. per modum agentis; 3. per modum alterantis, impellentis,
immutantis; 4. ex parte ipsius potentiae; 5. ab interiori. —

10. Nono: Omnia, quae movent aut movere possunt primo
modo, in tantum agunt in potentiam voluntatis, in quantum agunt
vel possunt agere in ipsum intellectum, per quem omnis motio
ex parte obiecti exterius praesentati valet pertingere usque ad

voluntatem, quae est potentia omnino immaterialis et incorporea,
et quam non est possibile movere, quantum ad determinationem
seu specificationem actus, nisi mediante ipso intellectu. — Etenim
bonum intellectum, bonum ut apprehensnm, est obiectum
voluntatis; et voluntas est appetitus rationalis, quae non sequitur
nisi formam apprehensam a potentia intellectiva. — Unde voluntas

non tendit in aliquod bonum, sive verum aut apparens, sive
spirituale aut corporale, nisi in quantum apprehenditur per
intellectum et ab ipso immediate voluntati praesentatur. — Tamen ad
hoc, quod voluntas in aliquid tendat, non requiritur, quod sit
bonum in rei veritate, sed sul'ficit, quod apprehendatur in ratione
boni. — 1. P. qu. 82, a. 4; 1. 2. qu. 8. a. 1. et qu. 9. a. 1. —

11. Decimo: Quae autem movent voluntatem altero modo,
semper directe agunt atque intrinsece in ipsam liberae voluntatis
potentiam ; et huiusmodi moventia nequeunt esse nisi solus Deus,
qui dédit virtutem volendi, et ipsa voluntas, cui Deus, primum
volens, contulit dominium proprii actus. — Unde D. Thomas lib.
2. Sent. dist. 25, qu. 1. a. 2. ad 3.: „Ad actum liberi arbitrii



iuxta doctrinam Divi Thomae.

nulla virtus est eo superior, nisi Deus, quamvis forte aliqua
alia virtus creata simpliciter potentior sit; uncle nulla virtus
areata liberum arbitrium cogéré nee immutare potest. — Deus
autem potest quidem immutare, sed non cogéré, eo modo, quo
dicitur non posse facere, ut duo contradictoria sint simul."
Et ad 5.: „Fides catholica ponit, animas immediate a Deo
creari: unde ipse solus in voluntate operari potest et in ipsam
imprimere; et ideo diversitates humanae voluntatis in unifor-
niitatem voluntatis divinae reducuntur sicut in primum
régulons." —

12. Undecimo: Primus itaque modus movendi voluntatem
consistit in determinata ratione proponendi obiectum sub ratione
boni ab intellectu apprehensum ipsi potentiae volitivae, cui prae-
sentatur. — Alter vero modus movendi consistit in applioatione
ipsius virtutis volendi ad operationem ; „sicut etiam artifex appli-
oat securim ad scindendum, qui tarnen interdum formam securi
non tribuit"; in applicatione quidem intrinseca, per quam ipsa
virtus operativa causae secundae completur et elevatur de potentia
ad actualiter operaudum. — 1. P. qu. 105. a. 5; lib. 3. cont. gent,
cap. 70; de Pot. qu. 3. a. 7. — Primum ergo est movere secundum

rationera causae finalis, alliciendo, suadendo, inspirando desi-
deriurn sui, et appellatur lliotio moralis. Alterum vero est
movere secundum rationen causae efficientis, intrinsece immu-
tando, interius inclinando, reducendo de potentia in actum, trans-
ferendo de actu primo in actum secundum, et nominatur lliotio
physica. — Omnis motio physica praesupponit motionem moralem;
aed motio moralis non necessario conuectitur cum motione physica;
potest enim esse et de facto invenitur pluries absque ilia. Non
datur potentiae motio ex parte subiecti sine praevia motione ex
Parte obiecti; motio autem ex parte obiecti non sufficit ad im-
mutationem potentiae ex parte subiecti.

13. Duodecimo: Nunc ergo, etsi non omnis praemotio physica
sit gratia efficax, omnis tarnen gratia efficax formaliter constituitur
per praemotionem physicam. — Notae vero seu essentiales prae-
motionis physicae characteres quibus intrinsecam divinae gratiae
cfficaciam probare intendiraus, ad sequentia reduci possunt:

1. Quia physica praemotio est Dei motio immediata im-
niediatione suppositi in ipsam potentiam liberi arbitrii.

2. Quia est Dei motio immediata immediatione virtutis
ipsum actum liberi arbitrii.

3. Quia est Dei motio déterminons ad unum potentiam
liberi arbitrii.

4. Quia est Dei motio faciens nos velle hoc vel illud.



56 Characteres essentiales physicae praemotionis

5. Quia est Dei motio, ad quam necessario necessitate
infallibilitatis sequitur eff'ectus in potentia liberi arbitrii, qui est

eligere vel consentire. —

II.
14. Ratio prima: Quia est Dei motio immediata immedia-

tione suppositi in ipsam potentiam liberi arbitrii.
Ut autem haec prima atque essentialia physicae praemotionis

nota perfecte capiatur, oportet mente recolere il los quatuor modos,
quibus Deus operaturin omni creatura opérante, quosque D. Thomas
clare ac distincte explicat ubique in suis omnibus scriptis, prae-
sertim in utraque Bumrna atque in Quaest. Disputatis. — De
Potentia qu. 3. a. 7. docet et docendo concludit: „Sic ergo
Deus est causa actionis cuiuslibet, in quantum dat virtutem
agendi, et in quantum conservât earn, et in quantum applicat
actioni, et in quantum ems virtute omnis alia virtus agit. —
Et cum coniunxerimus his, quod Deus sit sua virtus, et quod
sit intra rem quamlibet non sicut pars essentiae, sed sicut
tenens rem in esse; sequetur quod ipse in quolibet opérante
immediate operetur, non exclusa operatione voluntatis et
naturae." —

15. Primus itaque modus, quo Deus operatur in creatura
rationali, est, quo tribuit ei virtutem operandi; unde Deus est
causa nostrarum electionum omniumque humanorum actuum, in
quantum dat nobis potentiam liberi arbitrii, per quam libéré
operamur. — Secundus modus, quo Deus operatur in homine et
angelo, est quo potentiam liberi arbitrii, postquam causavit, ipse
conservât et tenet in esse. — Tertius modus, quo Deus operatur
in nobis, est, quo potentiam, quam nobis tribuit et in nobis
conservât, ipse movet et applicat ad agendum. — Quartus denique
modus, quo Deus operatur in nobis, est, quo per potentiam, quam
ipse nobis tribuit et in nobis conservavit et ad agendum appli-
cavit, nos ipsi operamur in virtute nostra propria simul ac in
virtute ip8ius Dei. — Atque in omnibus ac singulis praedictis
quatuor modis, quibus Deus operatur in quolibet opérante creato^
semper seinperque Deus operatur immediate, vel immediatione
suppositi, vel saltern immediatione virtutis, vel utraque immediatione.

Quotiescumque Deus operatur immediate immediatione
suppositi, etiam operatur immediate immediatione virtutis, at non e

converso.
16. Dicitur enim agens agere immediate immediatione

virtutis, quando virtus agentis iungitur effectui ex se, virtute propria,



iuxta doctrinam Divi Thomae. 57

ab intrinseco sui, non mendicando talem coniunctionem ab aliqua
alia virtute. — Dicitur au te m agens agere immediate immedia-
tione suppositi, quando inter agens et ipsius effectum nulla alia
Médiat causa efficiens, nullum suppositum subordinatum coagens.
— Cum autem Deus operatur, necesse est, ut semper operetur
immediate immediatione virtutis; aliter non esset Deus, qui
operatur. — Cum vero dicitur Deus non operari immediate
immediatione suppositi, tantummodo significatur, quod Deus causât
effectus et vult illos facere mediante natura, ut servetur ordo in
rebus. Deus enim operatur in omni opérante, et operatur in nobis
omnia opera nostra ; operatur, inquam, mediantibus rebus creatis,
quibus dédit veram virtutem operativam; non tarnen operatur
propter defectum, sui virtutis, sed propter abundantiam suae
bonitatis, ut dignitatem causalitatis etiam creaturis communicet.
Pot. qu. 3. a. 7. ad 16; lib. 3. cont. gent. cap. 70; 1. P. qu.
22. a. 3. — Attamen quamvis Deus hoc sensu non operetur
semper immediate immediatione suppositi, non tarnen propter hoc
Deus desinit esse in omnibus rebus intime per essentiam, praesen-
tiam et potentiam. In omnibus, inquam, rebus, sicut dans eis
esse et virtutem et operationem. — 1. P. qu. 8. a. 1. et 2 et 3.

17. Iam vero: in primo modo, quo Deus est causa actus
liberi, Deus operatur immediate immediatione virtutis et immediatione

suppositi; quoniam potentia seu virtus libere operandi con-
fertur a Deo per creationem angeli et creationem animae rationalis.
Et impossibile est, quod alicui creaturae conveniat ereare; neque
virtute propria, neque instrumentaliter sive per ministerium.
Creatio est propria actio ipsius Dei. — 1. P. qu. 45. a. 5.

In secundo autem modo, quo Deus est causa actus liberi,
Deus operatur immediate immediatione virtutis simul atque
suppositi; quoniam, licet sit verum, quod Deus conservât res quasdam
1Ji esse, mediantibus aliquibus causis, praesupposita tamen prin-
oipali conservatione, quae est ab ipso, ea tamen, quae nequeunt
produci nisi per creationem, sicut substantiae spirituales et formae
subsistentes, conservantur in esse a solo Deo. Per se enim solum
conservât Deus omnia, quae per se produxit. Esse per se con-
sequitur formas subsistentes creatas, supposito tamen influxu Dei;
8'cut lumen sequitur diaphanum aëris, supposito tamen influxu
solis. Sjc pariter formae subsistentes conservantur in esse, sup-
Posita continuatione huius divini influxus : Conservatio enim est
c°ntinuata creatio. — 1. P. qu. 1C4. a. 1. et 2.

In tertio autem modo, quo Deus est causa actus liberi,
pperatur quoque Deus immediate immediatioue virtutis atque
]mmediatione suppositi; quoniam hoc modo Deus est causa actionis



58 Characteres essentiales physicae praemotionis

cuiuslibet rei creatae et operatur in ipsa natura vel voluntate,
ut movens et applicans virtutem ad aj/endum ; et dum virtus
agendi movetur et applicatur, aliquid in ipsa virtute operativa
operatur; at agitur a solo Deo, nulla causa intermedia opérante;
et agitur a solo Deo ita, ut in hoc modo causandi actum Deus

operetur in voluntate et natura, absque eo, quod natura et voluntas
adhuc operentur. — Unde Divus Thomas de Pot. qu. 3. a. 7. ad 3.

„Diccndum, quod in operatione, qua Deus operatur movendo
naturam, non operatur natura; sed ipsa naturae operatio est
etiam operatio virtutis divinae; sicut operatio instrumenti est

per virtutem agentis principalis.11 —
In quarto tandem modo, quo Deus est causa actionis cuiuslibet

rei creatae, Deus operatur quidem semper immediate im-
mediatione virtutis, at non immediate immediatione suppositi.
Quia sie intelligendum est, Deum operari in rebus, quod tarnen
ipsae res propriam habeant Operationen! ; et in hoc quarto modo
Deus ita est causa actionis cuiuslibet creaturae, in quantum
virtute ipsius Dei omnis alia virtus agit. — Unde in hoc quarto
modo, ut D. Thomas docet: „Tarn Deus quam natura immediate
operantur; licet ordinentur sicut prius et posterius." — Deus
est prius agens, immediate agens in operatione cuiuslibet operantis
prioritate causalitatis et immediatione virtutis; creatura vero
est semper posterius agens, quia semper agit in virtute divina;
attamen est prius et immediate agens proximitate et immediatione
suppositi; etenim Deus minime subtrahit ordinem causae et causati
a rebus creatis, sed complet ac perficit. Operationes atque effectus
cau8arum secuudarum producit Deus mediantibus ipsismet causis
secundis; non enim hoc est ex insufßcientia divinae virtutis,
sed ex immensitate bonitatis ipsius, per quam suam similitu-
dinem rebus communicare voluit, non solum quantum ad hoc,
quod essent, sed etiam quantum ad hoc, quod aliorum causae
essent Per hoc etiam decor ordinis in rebus creatis apparuit.
— Lib. 3. cont. gentes cap. 7U. —

18. Atque inter hos quatuor modos quibus Deus est causa
cuiuslibet actionis, et quibus operatur in quolibet opérante, non
exclusa operatione voluntatis et naturae, adest quidam mirificus
ordo sic, ut alter alterius sit continuatio, perfectio et comple-
mentum, non quidem ex parte Dei operantis, sed ex parte naturae
et voluntatis, quae per diversos gradus perfections educuntur
de potentia in actum: 1. in ordine essendi, 2. in ordine operandi.
— In primo enim modo intelligitur collatio virtutis activae; dum
enim mens hominis creatur, facultas voluntatis et rationis ei
confertur. In secundo autem modo intelligitur conservatio virtutis



iuxta doctrinam Divi Thomae. 59

activae seu potentiae libéré operandi, quae per creationem fuit
creaturae rationali collata. In tertio vero modo intelligitur
applicatio ad actionem ipsius virtutis activae, quam Deus con-
tulit nobis et in esse conservât. In quarto denique modo
intelligitur ipsa operatio liberae voluntatis, quae libéré agit virtute
quidem propria, sed in virtute quoque Dei, qui creavit, conser-
vavit et applicavit ad agendum ipsam liberam voluntatem ope-
rantem sub Deo primo volente, ut instrumentum sub agente
principali. — Secundus itaque modus est complementum primi,
tertius vero complementum primi et secundi, quartus autem ultima
perfertio ceterorum. Conservatio rei non est nisi continuatio
esse ipsius; operatio virtutis operativae non est nisi continuatio
applications ipsius virtutis ad actionem. Conservatio est con-
tinuata creatio; et inlluxus divinus, in cuius virtute omnis alia
virtus agit, est physica motio continuata.

19. Fundamentum autem scientificum ac vere philosop'aicum
horum omnium postea ex professo declarandum indicatur ab An-
gelico Doctore inter alios innumerabiles locos 1. P. qu. 54. a. 1.:
„Impossibile est, quod actio angeli vel cuiuscumque alterius
creaturae, sit eius substantia. Actio enim est proprie actualitas
virtutis; sicut esse est actualitas substantiae vel essentiae.
Impossibile est autem, quod aliquid, quod non est purus actus,
sed aliquid habet de potentia admixtum, sit sua actualitas;
quia actualitas potentialitati répugnât. Solus autem Deus est
actus. Unde in solo Deo sua substantia est suum esse et suum
agere." —

Et rursus art. 2.: „Nec in angelo nec in aliqua creatura
virtus vel potentia operativa est idem quod sua essentia. Quod
sic patet. Cum enim potentia dicatur ad actum, oportet quod
secundum diversitatem actuum sit diversitas potentiarum. Frop-
ter quod dicitur, quod proprius actus respondet propriae
potentiae. — In omni autem creato essentia differt ab eius esse,
et comparatur ad ipsum sicut potentia ad actum ; ut ex supra
dictis patet (1. P. qu. 3. a. 4.). Actus autem, ad quern com-
Paratur potentia operativa, est operatio. In angelo autem non
est idem intelligere et esse; nec aliqua alia operatio, aut in
lpso, aut in quocumque alio creato, est idem cum eius esse.

Unde essentia angeli non est eius potentia intellectiva, nec
alicuius creati essentia est eius operativa potentia." —

Qui istam fundamentalem doctrinam D. Thomae intelligant,
Prompte, facile ac deleetabiliter intelligent doctrinam de phy-
s'ca praemotione atque de divina gratia ab intrinseco ex se et
Per se efflcaci. — Qui vero praedictam solidissimam doctrinam non



60 Characteres essentiales pbysicae praemotionis

capiant, in tenebris opus est ut perpetuo ambulent, ac de altis-
sima philo8ophia Angeli Doctoris non gustabunt quidquam, nec
in plenitudinem christianae Metaphysicae introibunt. — Qui autem
hanc fundamentalem veritatem Philosophiae christianae perspicere
non valeant, sciant certissime, quod pro ipsis non fuit scripta
Snmma contra gentes nec Summa Theologica. — At eo, unde
digressi sumus, redeamus.

20. Primus itaque atque essentialia character physicae
praemotionis stat in hoc, quod est Dei motio immediata immedia-
tione suppositi et immediatione virtutis, movens et applicans
ipsam potentiam liberi arbitrii ad agendum. — Non est enim
huiusmodi motio et applicatio collatio potentiae operativae, sed
collatio virtutis transeniltis, qua potentia operativa, quae est
per se virtus operandi permanens, completur, perficitur secundum
rationem suae activitatis, in ratione esse principii sui actus. Non
confertur ipsa virtus volendi, ipsa facultas voluntatis, sed movetur
et applicatur; et per hanc divinam applicationem reducitur de

potentia in actum; per hunc divinum motum (motio enim moventis
in re mobili est motus) potentia liberae voluntatis „participât
aliquid de virtute principalis causae"; et hoc aliquid est com-
plementum propriae formae et propriae virtutis; et hoc aliquid
est ipsa virtus divina participata per modum transeuntis, et con-
iungens virtutem operativam creaturae collatam ei per modum
permanentis ipsius proprio actui et effectui proprio — Unde
1). Thomas: „Nam complementum virtutis agcntis secundi est
ex virtute aqentis primi." — Lib. 3. cont. g. cap. 66. — de
Pot. qu. 3. a. 7. —

21. Atque iste primus essentialis character physicae
praemotionis, ex quo velut ex sua radice oriuntur alii quatuor nobis
explanandi, constituit quoque primam et radicalem differentiam
inter duplex genus motionis, quo voluntas creata potest moveri,
videlicet: 1. motione, quae dicitnr et est moralis; 2. motione,
quae dicitur et est physica. — Angelicus enim Doctor constanter
tradit et explicat rationem essentialem utriusque motionis; ac
dum sollicite utramque distinguit, perpetuus est in docendo, quod
physice movere potentiam voluntatis est proprium Dei, sicut
proprium Dei est voluntatem creare et conservare.

Physica enim motio voluntatis est: 1. voluntatem moveri
ab eo, qui causat virtutem volendi; 2. voluntatem immutari ex
parte ipsius potentiae; 3. voluntatem immutari ab interiori;
4. voluntatem immutari per modum causae efficientis; 5.
voluntatem moveri ab exteriori principio eo modo, quo movetur
a seipsa, ncmpe quantum ad exercitium actus.



iuxta doctrinam Divi Thomae. 61

Moralis autem motio voluntatis est: 1. voluntatem moveri
ub obiecto, quod est bonum; 2. voluntatem moveri ab eo, qui
demonstrat aliquid esse bonum; 3. voluntatem immutari ab
cxteriori; 4. voluntatem immutari per modum causae finalis;
5. voluntatem immutari per viam intellectus, motione intellectus,
sicut praesentans ei obiectum suum.. —

Nunc vero: ex hac radicali differentia diversimode denomi-
uata inter utrumque motionis genus, D. Thomas infert tria, quorum

primum est:
Movere potentiam liberi arbitrii physice, id est, interius earn

inclinando, competit soli Deo; quoniam solus Deus potentiam
liberi arbitrii fecit ac causavit; et quoniam solius Dei, qui est
bonum per essentiam, proprium est inclinare voluntatem in bonum
Universale.

Alterum vero est: Movere potentiam liberi arbitrii sufficienter
et el'ficaciter morali motione, id est, ab obiecto, etiam non
competit nisi soli Deo, cuius virtus activa in movendo per modum
finis non tantum adaequat, sed excedit etiam capacitatem voluntatis
creatae.

Tertium est: Quotiescumque Deus movet immediate imme-
diatione suppositi, eum semper sufficienter et etficaciter movere
eo modo, quo vult, et quando vult, et quocumque vult.

22. Cum igitur de conceptu cssentiali physicae motionis sit,
quod Deus immediate immediatione suppositi agat in ipsam
potentiam liberi arbitrii, implicat in terminis, quod si Deus physice
Voluntatem moveat, voluntas non moveatur; si Deus voluntatem
transmutet de malo in bonum, voluntas non transmutetur; si Deus
transférât peccatorem de statu iniustitiae ad statum iustitiae, pac-
cator non iustificetur. — Unde D. Thomas loquens de hac physica
uiotione, qu. 22. de Verit. a. 9. scribit : „Ex parte quidem
voluntatis mutare actum voluntatis non potest, nisi quod operatur
intra voluntatem ; et hoc est ipsa voluntas, et id quod est causa
esse voluntatis; quod secundum fidem solus Deus est. Unde
solus Deus potest inclinationem voluntatis, quam et dédit, transferre

de uno in aliud, secundum quod vult."
23. Porro ipse D. Thomas aperte docet, efficaciam intrinse-

cam divinae gratiae constitui formaliter per hanc physicam liberae
Voluntatis immutationem factam a Deo non modo, prout est auctor
tantum naturae, verum prout est quoque auctor ordinis superna-
turalis.— Unde 1. P. qu. 106. a. 2.: „Eius est immutare volun-
tatem, cuius est iustificare; cum iustitia sit rectitudo voluntatis.
f>ed solus Deus est, qui iustißcat." — Et qu. 111. a. 2.:
„Immutare voluntatem est proprium Dei, secundum illud Proverb.



62 Characteres essentiales physicae praemotionis

cap. 21. v. 1.: Cor regis in manu Domini, quocumque voluerit,
vertet illud Et sic cum motus voluntatis non sit aliud
quam inclinatio voluntatis in rem volitam, solius Dei est sic
immutare voluntatem, qui dat naturae intellectuali virtutem
talis inclinationis. Sicut enim inclinatio naturalis non est nisi
ab eo, qui dat naturam; ita inclinatio voluntaria non est nisi
a Deo, qui causat voluntatem."

24. Haec est igitur gratia ex se etficax, Dei motio, qua
voluntas nostra physico movetur atque sic interius immutatur, ut
incipiat bonum velle, si prius malum volebat, et convertatur ad
Deum sicut ad specialem fitem, quem homines iusti intendunt.
— 1. 2. qu. 109. a. 6.; et qu. 111. a. 2. — Per hanc quippe
motionem omnis duritia cordis dissolvitur, omnia voluntatis Actio
aufertur; et quidquid Deus facit, ut velimus, hoc naturaliter,
voluntarie, libere volumus. — Unde D. Thomas 3. P. qu. 69. a.
9. ad 2.: „Quando Deus voluntatem hominis de malo in bonum
mutat, tunc homo non accedit fetus ; sed non semper hoc Deus
facit." — Et 3. P. qu. 44. a. 2. ad 1.: „Sicut inferioribus cor-
poribus naturale est moveri a coelestibus corporibus, quae sunt
superiora secundum naturae ordinem; ita etxam naturale est
cuilibet creaturae, ut transmutetur a Deo secundum eius
voluntatem." — Et ibidem, a. 3. ad 1.: „Ex quibus omnibus patet,
quod Christus, quando voluit, virtute divina animas hominum
immutavit, non solum iustifcando et sapientiam infundendo
(quod pertinet ad miraculorum finem), sed etiam exterius alli-
ciendo vel terrendo vel stupefaciendo, quod pertinet ad ipsa
miracula.

III.
25. Ratio secunda: Quia est Dei motio immediata imme-

diatione virtutis in ipsum actum liberi arbitrii.
1. D. Thomas 1. P. qu. 2. a. 3.: „Secunda via est ex ratione

causae etAcientis. Invenimus enim in islis sensibilibus esse ordinem

cau8arum efßcientium In omnibus causis efficientibus
ordinatis primnm est causa medii, et medium est causa ultimi
Ergo necesse est ponere aliquam causam efücientem primam, quam
omne8 Deum nominant." — Et 1. P. qu. 105. a. 5. : „Si sint multa
agentia ordinata, semper secundum agens agit in virtute primi
agentis. Earn primum agens inovet secundum ad agendum; et
secundum hoc omnia agunt in virtute ipsius Dei; et ita ipse est
causa omnium actionum agentium." — Ac 1. 2. qu. 109. a. 1.:
„Quantumcumque natura aliqua corporalis vel spiritualis ponatur
perfecta, non potest insuum actumprocedere,nisimoveatura Deo.'- —



iuxta doctrinam Divi Thomae. 63

2. D. Thomas lib. 1. Sent. dist. 37. qu. 1. a. 1. ad 4.:
„Respectu eiusdem operationis non potest esse duplex causa
proxima eodem modo, sed diversimode potest: quod sic patet. —
Operatio reducitur sicut in principium in duo; in ipsum agentem
et in virtutem agentis, qua mediante exit operatio ab agente. —
Ouanto autem agens est magis proximum et immediatum, tanto
virtus eius est mediata; et primi agentis virtus est immediatis-
sima Et ita patet, quod cum Deus sit prima causa omnium,
sua virtus est immediatissima omnibus. — Sed quia ipsemet est
sua virtus, ideo non tantum est immediatum principium operationis

in omnibus, sed immediate in omnibus operans: quod in
aliis causis non contingit, quamvis singulae res proprias opera-
tiones habeant, quibus producunt suos effectus." — Et lib. 2.
Sent. dist. 1. qu. 1. a. 4.: ,,Unde operatio creatoris magis per-
tingit ad intima rei, quam operatio causarum secundarum; et ideo
hoc, quod creatum est causa alii creaturae, non excludit, quin
Deus immediate in rebus omnibus operetur, in quantum virtus
sua est sicut medium coniungens virtutem cuiuslibet causae secundae
cum suo effectu; non enim virtus alicuius creaturae posset in
suum effectuai, nisi per virtutem creatoris, a quo est omnis virtus
et virtutis conservatio et ordo ad effectum; quia, ut dicitur in
Üb. de causis prop. 1., causalitas causae secundae finaliter est
per causalitatem causae primae." —

3. D. Thomas in üb. de causis lect. 1.: „Operatio, qua
secunda causa causât effectum, causatur a causa prima. Nam
causa prima adiuvat causam secundam, faciens eam operari
Causa secunda non agit in causatum suum nisi virtute causae
primae." Et lect. 9.: „Dictum est autem in prima propositione, quod
causa inferior operatur per virtutem causae superioris; uude virtus
causae superioris est virtus virtutis causae inferioris." — Et de
Veritate qu. 22. a. 2. : „Secunda causa non potest influere in suum
effectum, nisi in quantum recipit virtutem primae causae." —
Et lib. 3. c. gentes cap. 70: „Virtus infimi agentis non habet,
quod producat hune effectum ex se, sed ex virtute superioris
proximi; et virtus illius ex virtute superioris; et sic virtus
supremi agentis invenitur ex se productiva effectus, quasi causa
'»médiata Idem effectus ah inferiori agente et a Deo;
ab utroque immediate, licet alio et alio modo Tottis et
idem effectus ab utroque secundum odium modum; sicut idem
effectus totus attribuitur instrumento, et principali agenti etiam
totus." — Et de Pot. qu. 3. 3. 7.: „ Sic ergo Deus est causa
°mnis actionis, prout quodlibet agens est instrumentum divinae
virtutis operantis. Sic ergo si consideremus supposita agentia,



64 Characteres esaentiales physicae praemotionis

quodlibet agens particulare est immediatum ad suum effectum.
Si autem consideremus virtutem, qua fit actio, sic virtus supe-
rioris causae erit immediatior effectui, quam virtus inferioris;
nam virtus inferior non conjungitur effectui nisi per virtutem
euperioris. Unde dicitur in lib. de causis prop. 1., quod virtus
causae primae prius agit in causatum et vehementius ingreditur
in ipsum." —

26. Ex quibus omnibus habetur: 1. actus liberae voluntatis,
qui sunt velle, intendere, consentire, eligere, cum habeant veram
rationem effectus causati a potentia liberi arbitrii, esse productos
secundum totum et a Deo et a libero arbitrio creato; ab utroque
immediate; et ab utroque totus et idem effectus, eadem et tota
operatio. —

2. Totum et eumdem effectum, eamdem et totam operatio-
nem produci a Deo et a libera voluntate, alio et alio modo : a
libera quidem voluntate immediate immediatione suppositi, a Deo
autem immediate immediatione virtutis.

3. Totum et eumdem effectum, totam eamdemque liberam
operationem ab utroque, a Deo scilicet et a potentia liberi arbitrii,

at secundum alium modum. — A Deo namque illo modo,
quo totus effectus attribuitur principali agenti; a potentia vero
liberi arbitrii, seu ab homine per liberi arbitrii potentiam, illo
modo, quo idem effectus totus attribuitur instrumente. — „Sicut
artifex applicat securim ad scindendum, qui tarnen interdum
formam securi non tribuit." (1. P. qu. 105 a 5.) Deus enim,
qui est artifex applicans liberum hominis arbitrium ad propriam
operationem, etiam tribuit formant libéré operandi homini, qui
est: „tamquam instrumentant anima rationali animatum, quod
ita agitur, quod etiam agit." — 3. P. qu. 7. a. 1. ad 3. —

27. Ex praedictis habetur etiam, quod virtus communicata
ipso libero arbitrio creato per illam motionem, qua Deus agit in
omni agente ut primum efficiens, et qua, ut primum movens,
movet et applicat potentiam liberi arbitrii ad agendum ;

1. Est immediatior actui libero quam propria ipsius liberae
voluntatis virtus;

2. Prius agit in ipsum effectum liberi arbitrii quam potentia
activa voluntatis;

3. Vehementius ingreditur in ipsam liberi arbitrii operationem,

quod est velle, intendere, consentire, eligere;
4. Est sicut medium coniungens virtutem liberae voluntatis

cum omnibus suis actibus; et veluti pons, per quern omnes animae
rationalis potentiae operativae transeunt ad actus suos, et perveniunt



65

Heinde agendo usque ad terminos suis propriis operationibus ab

ipso Deo primo mo vente praefixos;
5. Est denique illa vis, qua cunctae res creatae, omnesque

agendi virtutes, etiam intellectus et voluntas, agunt ad esse,
nt instrumentum primae causae: vis, de qua scribit Divus Thomas,
quod est vis divinae artis cuncta facientis, et quod non potest
Ulli creaturae conferri, tamquam virtus propria aut quasi forma
permanens, „nisi daretur ei, quod esset universale essendi prin-
oipium" (de Pot. qu. 3. a. 7. ad 7).

28. Gratia vero ex se ab intrinseco efficax est illa motio
supernaturalis, qua non modo completur virtus libéré operandi
in creatura rationali, verum etiam infunditur a Deo noviim esse
in essentia animae, et superadditur nova virtus altius operandi
supra vires naturales liberi arbitrii, virtus altius cognoscendi in
intellectu, et virtus altius diligendi in voluntate; et hoc per modum
tormae permanentis, ut sunt omnes virtutes infusae.

Est illa motio, qua Deus agit in effectus liberae voluntatis
Per caritatem iam informatae vehementius quam ipsa voluntas
hominis iustificati.

Est sicut medium coniungens, non tantum potentias animae
rationalis, sed ipsosmet habitus supernaturales, quibus potentiae
perficiuntur et elevantur in ordine agendi, cum omnibus actibus
salutaribus vitaeque aeternae meritoriis.

Est illa vis, qua creatura rationalis agit ut instruraenti primi
agentis ad esse gratiae et gloriae, et per quam Deus adimplet
in nobis ordinem divinae praedestinationis, vocando quos prae-
destinavit, iustificando quos vocavit, glorificando quos iustificavit.

IY.
29. Ratio tertia: Quia est Dei motio determinans ad unum

potentiam liberi arbitrii.
D. Thomas lib. 1. contra gentes cap. 82. ait.: „Ad utrum-

übet enira esse alicui virtuti potest convenire dupüciter: uno modo,
parte sui; alio modo, ex parte eius, ad quod dicitur. — Ex

parte quidem sui, quando nondum consecuta est suam perfectionem,
Per quam ad unum determinetur; unde hoc in imperfectionem
virtutis redundat, et ostenditur esse potentialitas in ipsa, sicut
patet in intellectu dubitantis, qui nondum assecutus est principia,
eX quibus ad alterum determinetur.

Ex parte autem eius, ad quod dicitur, invenitur aliqua virtus
ad utrumlibet esse, quando perfecta operatio virtutis a neutro
Spendet, sed tarnen utrumque esse potest; sicut aliquis, qui

Jahrbuch für Philosophie etc. XVI. 5



66 Characteres essentiales physicae praemotionis

diversis instruments uti potest aequaliter ad idem opus perficien-
dum. — Hoc autem ad imperfectionem virtutis non pertinet, sed

magis ad eius eminentiam, in quantum utrumlibet expositorum ex-
cedit ; et ob hoc determinatur ad neutrum, se ad utrumlibet habens.
Sic autem est in divina voluntate respectu aliorum a se; nam
finis eius a nullo aliorum dependet, cum tarnen ipsa fini suo
perl'ectissime sit unita. — Non igitur oportet potentialitatem ali-
quam in divina voluntate ponere. — Similiter autem nec muta-
bilitatem

30. Quam quidem doctrinam complet ac dilucidat Angelicus
Doctor de Veritate qu. 22. a. 4.: „Quanto enim, ait, aliqua
natura est Deo propinquior, tanto expressior in ea divinae
dignitatis 8imilitudo invenitur. Hoc autem ad divinam dignitatem
pertinet, ut omnia moveat, et inclinet, et dirigat, ipse a nullo
alio motus vel inClinatus vel directus. Unde quanto aliqua natura
est Deo vicinior, tanto minus ab eo inclinatur, et magis nata est
seip8am inclinare. — Natura igitur insensibilis, quae ratione suae
materialitatis est maxime a Deo remota, inclinatur quidem in
aliquem finem, non tarnen est in ea aliquid inclinans, sed solum-
modo inclinations principium, ut ex praedictis art. 1. huius quaest.
patet. — Natura autem sensitiva, ut Deo propinquior, in se ipsa
habet aliquod inclinans, scilicet appetibile apprehensum; sed
tarnen inclinatio ipsa non est in potestate ipsius animalis, quod
inclinatur, sed est ei aliunde determinata. Animal enim ad

aspectum delectabilis non potest non concupiscere illud; quia ilia
animalia non habent dominium suae inclinations; unde non agunt,
sed magis aguntur; et hoc ideo, quia vis appetitiva sensibilis
habet Organum corporate; et ideo viciuatur dispositionibus ma-
teriae et rerum corporalium, ut moveatur magis, quam moveat.
— Sed natura rationalis, quae est Deo vicinissima, non solum
habet inclinationem in aliquid, sicut habent inanimata; nec solum
movent se secundum hanc inclinationem quasi aliunde eis deter-
minatam, sicut natura sensibilis; sed ultra hoc habet in potestate
ipsam inclinationem, ut non sit ei necessarium inclinari ad appetibile

apprehensum, sed possit inclinari vel non inclinari ; et sic
ipsa inclinatio non determinatur ei ab alio, sed a seipsa. — Et
hoc quidem competit ei, in quantum non utitur organo corporali;
et sic recedens a natura mobilia, accedit ad naturam movents et
agentis. — Quod autem aliquid determinet sibi inclinationem in
finem, non potest contingere nisi cognoscat finem et habitudinem
finis in ea, quae sunt ad finem: quod est tantum rations. —
Et ideo talis appetitus, non determinatus ex aliquo alio de necessitate,

sequitur apprehensionem rationis: unde appetitus rationalis,



iuxta doctrinam Divi Thomae. 67

qui voluntas dicitur, est alia potentia ab appetitu sensibili." —
Conferatur etiam 1. P. q. 81. a. 3.; et 1. 2. qu. 1. a. 2.

31. Se enim habere ad utruralibet vel ad alterum opposi-
torum, rem valde diversam significat, secundum quod consideratur
diversa ratio, quare potest convenire alicui virtuti operativae sive
alicui subiecto virtute agendi praedito. — Primo namque habere
se ad alterum oppositorum potest convenire subiecto, ratione sui,
ex parte ipsius virtutis activae; ex parte sui; tune huiusmodi
indifferentia ad utrumque involvit: 1. carentiam illius perfectionis,
per quam ad unum virtus operativa determinatur ; 2. carentiam
proinde ipsius actus; etenim per actum et potentia operandi com-
pletur et alterum oppositorum, id est ad unum determinatur;
3. realem distinctionem inter potentiam agendi et ipsiusmet actum;
alioquin agendi potentia numquam suo proprio careret, nam cum
ipsa re identificaretur; potentiam passivam admixtam cum activo
principio operandi; consequenter potentia, quae dividitur contra
actum, et quod est principium patiendi ab alio; 5. indetermina-
tionem, quae analogiam quamdam retinet cum indeterminatione
ttateriae et quantitatis; nam potentia operandi absque actuali
operatione similis quodammodo est materiae absque forma, et
quantitati absque figura seu formali termino. — Hoc modo omnis
potentia agendi creata se habet ad utrumlibet; quia in omni
creatura actus est aliud a potentia; et actus est nobilior ipsa
potentia, et omnis potentia est principium actionis. — Unde
lb Thomas, 1. P. qu. 25. a. 1.: „Actio Dei non est aliud ab eius
Potentia, sed utrumque est essentia divina; quia nec esse eius
est aliud ab eius essentia. — Potentia in rebus creatis non
solum est principium actionis, sed etiam effectus. Sic igitur
in Deo salvatur ratio potentiae quantum ad hoc, quod est prin-
oipium effectus, non autem quantum ad hoc, quod est principium

actionis, quae est divina essentia— Qua propter D. Thomas
excludit a divina voluntate hune modum se habendi ad utrumlibet,

utpote importans potentialitatem et mutabilitatem.
32. Deinde se habere ad utrumlibet potest convenire

subiecto ex parte eius, ad quod dicitur; et tunc indifferentia potentiae
°perativae ad utrumque nihil mutabilitatis aut imperfectionis
importât, nihil passivum activo mixtum praesupponit, nullamque ex
Re potentialitatem; sed e contra sic se habere ad alterum oppo-
Ritorum ad virtutis operativae eminentiam pertinet, et dominium
®^per obiectum, a quo specificatur potentiae actus, includit. —
S°c modo ad utrumlibet esse idem significat atque indepen-
dentiam potentiae operativae, quae potest aequaliter uti illo vel
abo medio ad suum opus perficiendum, et cuius operis perfectio

ft*



68

a neutro dependet, sed tamen utrumque esse potest. — Huius-
modi non est indifferentia passiva, sed activa, non indifferentia
privativa actus, sed indeterminatio, quae augetur per ipsum actum;
etenim est indeterminatio de conceptu essential! virtutis activae,
quae completur per illudmet, quod est potentiae complementum.
Exinde esse indifférons vel ad utrumlibet hoc modo exprimit
e8sentiam liberi arbitrii, quoniam dicit determinationem actus
relinqui in potestate ipsius operantis.

33. Unde in Deo, qui est primum inovens immobile et prima
causa efficiens non habens causam, abest absolute esse ad utrumlibet

ex parte sui, et adest etiam absolute esse ad utrumlibet
ex parte eius, ad quod dicitur. Quoniam, ut ait D. Thomas,
hoc ad divinum dignitatem pertinet, ut omnia moveat, et in-
clinet, et dirigat, ipse a nullo alio motus vel inclinatus vel
directus. —

In omnibus, praeter Deum, adest absolute esse ad utrumlibet

ex parte sui; quoniam omne ens creatura constat actu et
potentia tarn in ordine essendi quam in ordine operandi. Omnia
enim indigent moveri et inclinari et dirigi a Deo, qui est actus
purus, primum volens et primus intellectus.

In omnibus praeter Deum reperitur, diversimode tamen,
quasi quaedam umbra seu participatio illius esse ad utrumlibet
ex parte eius, ad quod dicitur; quoniam in omni creatura adin-
venire est virtus operativa, quae est participatio quaedam divinae
virtutis, et quanto huiusmodi participatio est perfectior, tanto magis
appropinquat ad divinae virtutis eminentiara, in quantum utrumlibet

oppositorum excedit. — Unde, ait D. Thomas, quanto aliqua
natura est Deo vicinior, tanto minus ab eo inclinatur, et magis
nata est seipsam inclinare.

Ad très itaque gradus reducuntur diversi modi quibus crea-
turae participant divinam virtutem in ordine operandi; sunt enim
creaturae, quae tantummodo inclinantur, et nullo modo se
inclinant; et haec sunt insensibilia, quae omni prorsus carent cog-
nitione. — Sunt praeterea creaturae, quae et iliclinantnr, et
etiam incipiunt seipsas inclinare; et haec sunt, quae percipiunt
aliqualiter ea ipsa, quae appetunt, videlicet animalia. — Sunt
denique creaturae, quae et incliliailtur et perfecto quoque modo
seipsas inclinant; et haec sunt creaturae rationales, quae dum
operantur, cognoscunt perfecte rationem finis in suis operatio-
nibus.

34. Sic intra res insensibiles est principium inclinationis,
sed non aliquid inclinans ; in animalibus est et principium
inclinationis, et aliquid inclinans, at inclinans necessario ad aliquid



iuxta doctrinam Divi Thomae. 69

a solo Deo determinatum; et in creatura rationali est et princi-
pium inclinations, et aliquid inclinans, et potestas huius inclina-
tionis, seu determinatio per intellectus iudicium illius boni, ad
quod inclinatur appetitus sequens apprehensionem rationis. —
Unde humana voluntas appétit et vult aliquid, sicut appetunt
inanimata; et aliquid, sicut appétit natura sensibilis ; et ultra hoc,
appétit et vult aliquid, determinando sibi ipsi inclinationem in
finem, quod est tantum rationis. Atque in hoc modo seipsam
movendi, inclinandi et dirigendi, creatura rationalis appropinquat
Deo, primo motori et primae causae; et tanto expressior in ea
divinae dignitatis similitudo invenitur, quanto cognitio est altior,
et maiori in iudicando praedita est robore. Qua propter D. Thomas
1. P. qu. 59. a. 3.: „Ubicumque est intellectus, est liberum
Arbitrium. Et sic patet liberum arbitrium esse in angelis, etiam
cxcellentius quam in hominibus, sicut et intellectum.'1 —

35. Voluntas itaque hominis movetur, inclinatur et dirigitur
semper a Deo: Uno modo ex necessitate, sicut inanimata et
sensibilia. Alio modo, non de necessitate, sed modo sibi proprio,
ut appetitus rationalis est; nempe: Ut recedens a natura mobilis
et accedens ad naturam moventis et agentis; ut natura rationalis,
transcendens omnem naturam insensibilem et sensibilem, et

uppropinquans Deo utpote Deo vicinissima; et hoc modo
movetur, inclinatur et dirigitur semper a Deo, ita quod moveat etiam
et inclinet et dirigat seipsam. — Hic enim duplex modus motionis
et motus sic inter se ordinantur, ut primus includatur in secundo;
et in secundo inveniatur non solum id, quod sibi competit secundum

rationem propriam, sed quod competit secundum rationem
Primi. Etenim in voluntate oportet invenire non solum id, quod
voluntatis est, sed etiam quod naturae est. Hoc autem est cuius-
libet naturae creatae, ut a Deo sit ordinata in bonum, naturaliter
aPpetens illud. Homo non vult hoc vel illud bonum, nisi quia
vult bonum; et voluntas in tantum movet seipsam ad volendum
ea, qua sunt ad finem, in quantum vult finem. — 1. 2. qu. 9. a.
3. et 6. — De Verit. qu. 22. a. 5. —

36. Voluntas igitur humana movetur a Deo ex necessitate
ad universale obiectum voluntatis, quod est bonum; et sine hac
oniversali motione homo non potest aliquid velle. Naturaliter
homo vult non solum obiectum voluntatis, sed etiam alia, quae
convenient aliis potentiis; ut cognitionem veri, quae convenit
'otellectui; et esse et vivere et huiusmodi alia, quae respiciunt
consistentiam naturalem: quae omnia comprehenduntur sub obiecto
voluntatis, sicut quaedam particularia bona. 1— Ad ista omnia
aPpetenda voluntas movetur ex necessitate quantum ad speci-



70 Characteres essentiales physicae praemotionis

ficationeni actus, quae est ex obiecto. Nam finis ultimus ex
necessitate movet voluntatem, quia est bonum perfectum; et
similiter ilia, quae ordinatur ad hunc finem, sine quibus finis
haberi non potest: sicut esse et vivere et huiusmodi. — In his
omnibus appetendis motus voluntatis est voluntatis ut natura;
et inclinatur a Deo, sicut inclinantur inanimata et natura sen-
sibilis; et iuclinatio haec determinatur ei a solo Deo; et voluntas
de necessitate vult quasi naturali inclinatione in ipsum determi-
nata, in finem nempe ultimum, ut beatitudo, et ea, quae in ipso
includuntur, ut est cognitio veritatis et alia huiusmodi. — Atta-
men adhuc in hisce praedictis appetendis, voluntas humana longe
excedit omnem appetitum naturalem rerum inferiorum; nam quantum

ad exercitium actus, voluntas a nullo obiecto ex necessitate
movetur; potest enim aliquis de quocumque obiecto non cogitare ;

et per consequens nec actu velle illud. — 1. 2. qu. 9. a. 6 ad 3.;
et qu. 10. a. 1 et 2.; de Yerit. qu. 22. a. 5. —

37. Ad alia vero appetenda, etiam quantum ad specificatio-
nem actus, voluntas propria dispositione absque necessitate
determinatur. Homo per rationem déterminât seipsum ad volendum
hoc vel illud, quod est vere bonum vel apparens bonum. In
his omnibus volendis voluntas nata est seipsam inclinare, et
ipsa déterminât sibi inclinationem in finem, et habet in po-
testate ipsam inclinationem utroque modo et quoad specificationem
actus et quantum ad ipsius actus exercitium. — Motus hie
voluntatis est voluntatis, ut voluntas; ut facultas operandi accedens
ad naturam moventis et agentis; ut appetitus naturae rationalis,
quae est Deo vicinissima. — Verumtamen voluntas creata etiam
in his appetendis movetur, inclinatur et dirigitur a Deo; quo-
niam hoc ad divinam dignitatem pcrtinct, ut omnia moveat et
inclinet et dirigat, ipse a nullo alio motus vel inclinatus vel
directus. — Unde D. Thomas concludit: ,,Fd ideo talis appetitus,
non determinatus ex aliquo alio de necessitate, sequitur appre-
hensionem rationis." — Sed tamen determinatur ab aliquo alio,
quod est Deus, in ordine causae primae, sed determinatur libere,
lion de necessitate. Ipsa inclinatio liberae voluntatis
determinatur ei a Deo et a seipsa: a Deo, qui movet simul et voluntatem

et rationem, cuius iudicium sequitur appetitus rationalis,
qui voluntas dicitur.

38. Iam vero voluntas, ut voluntas seu potentia liberi ar-
bitrii, se habet ad utrumlibet dupliciter: 1. ex parte sui, 2. ex
parte eius, ad quod dicitur. — Ex parte quidem sui; quoniam
est liberum arbitrium creatum, de cuius ratione est constare actu
et potentia, et quod actus realiter distinguatur ab ipsa potentia



71

operativa. — Ex parte eius, ad quod dicitur; quoniain est liberum
arbitrium, de cuius ratione est habere dominium sui actus, et
dominium ipsius obiecti, a quo actus specificatur. — Propter pri-
mum se habere ad utrumlibet oportet in libero arbitrio ponere
aliquam potentialitem et mutabilitatem. Propter alterum se habere
ad utrumlibet nulla adinvenitur in libero arbitrio creato imperfecta),

sed e contra eminentia virtutis operativae excedens utrumlibet

oppositorura, quorum alterutro potest uti aequaliter ad idem
opus perficiendum.

39. Sic igitur potentia liberi arbitrii indiget divina motione,
at determinetur ad unum tam ex parte sui, quam ex parte eius,
ad quod dicitur. — Etenim ex parte sui potentia liberae voluntatis

determinatur ad unum per actum; ex parte eius, ad quod
dicitur, determinatur ad unum per rationem, per consilium atque
indicium practicum intellectus; atque ex utroque capite divina
niotio est absolute necessaria. — Necessaria enim ex primo capite;
quoniam, quod est in potentia ad utrumque, ut primo sit volens
potentia utrumque et postmodum volens actu, revera mutatur
atque transeundo de potentia in actum consequitur suam perfec-
tionem, per quam ad unum determinetur. Ac de potentia non
potest aliquid reduci in actum, nisi per aliquod ens in actu; con-
sequenter nullum liberum arbitrium transit de potentia in actu
aisi per primum liberum, quod semper est volens in actu, quid-
quid vult. Voluntas enim Dei, quae est actus purus, semper est
'a actu volendi. — 1. 2. qu. 10. a. 1. ad 2.; lib. 1. cont. g.
°ap. 82. — Hocce argumentum, quod ex intimis Philosophiae
ahristianae visceribus eroanat, incipit evolvere Angelicas Doctor
1. P. qu. 2. a. 3., dum ostendit Deum esse per illam viam,
quae sumitur ex parte motus; et perficit 1. 2. qu. 9. a. 4. et 6.,
dum ostendit, voluntatem etiam quantum ad exercitium actus
aioveri ab aliquo exteriori principio, quod est Deus. —

40. Necessaria vero ex altero capite; 1. Quoniam ita se
habere ad utrumlibet pertinet ad eminentiam virtutis operativae;
et omnis perfectio, omnis actio, omne ens, derivatur a primo ente,
°ausatur a primo actu, descendit ab eo, qui est bonus et perfectus
per e8sentiam. — 2. Quoniam homo, dum agit potentia liberi
arbitrii, déterminât se ad unum per rationem et per voluntatem;
nani liberum arbitrium est facultas voluntatis et rationis. — Per
rationem consiliando; per voluntatem eligendo iuxtra rationis
eonsilium. Per rationem inquireDdo, comparando, iudicando; per
voluntatem iudicium rationis practicae acceptando. — Et omnium
^otuum interiorum meutium principium est a Deo movente : a Deo
electio, voluntatis principium; a Deo etiam consilium, principium



72 Characteres essentiales physicae praemotionis

electionis. — Quodlib. 1. a. 7., lib. 3. cont. gent. cap. 89,
n. 6. —

41. Rursus: „Potentia voluntatis completur per actum, per
quem determinatur ad alterum oppo9itorum, de se in potentia
existens ad utrumque; sicut materia in potentia existens ad plures
formas per dispositiones aptatur ad unam formam magis quam
ad aliam." — de Verit. qu. 28. a. 3. ad 9. — Sed divina motio,
qua Dens physice et intrinsece movet voluntatem tarn ad actus
naturales quam ad actus liberos, est virtus coniungens ipsam
potentiam voluntatis cum suis propriis actibus, et faciens ipsam
actu volentem. — Ergo divina motio est determinans ad unum
sive de necessitate sive libere ipsam voluntatis creatae potentiam.

42. Praeterea: D. Thomas de Verit. qu. 8. a. 13.: „Sed
quia ex causa ad utrumlibet, cum sit quasi in potentia, non pro-
greditur aliquis effectus, nisi per aliquam aliam causam deter-
minetur magis ad unum quam ad aliud; ideo huiusmodi effectus
in causis qnidem ad utrumlibet nullo modo cognosci possunt per
se acceptis; sed si adiungantur causae illae, quae causas ad
utrumlibet inclinant magis ad unum quam ad aliud, potest aliqua
certitudo coniecturalis de effectibus praedictis haberi ; sicut de
his, quae ex libero arbitrio dependent, aliqua futura coniicimus
ex consuetudinibus et complexionibus hominum, quibus inclinantur
ad unum. — Omnes autem huiusmodi effectus, qualescumque sint
eorum causae proximae, tarnen in causa prima omnes sunt deter-
minati, quae sua praesentia omnia intuetur et sua Providentia
omnibus modum imponit." —

lam vero liberum arbitrium, licet possit inclinari magis ad
unum quam ad alterum ex consuetudinibus, ex parte ipsius appe-
titus sensitivi, ex suasionibus hominum, motione, quae dicitur
ex obiecto, ab exteriori, moralis; minime potest physice et interius
inclinari nisi a solo Deo; atque in solo Deo effectus omnes liberi
arbitrii creati sunt determinati. — Ergo sola Dei motio, per
quam in ordine executionis suae providentiae omnibus imponit
modum, déterminât ad unum potentiam liberi arbitrii. —

43. Iterum: D. Thomas opusc. 8. qu. 38: „Manifestum est
enim, quod Deus in anima agit, non solum causando in ea
aliquem habitum, puta gratiae vel virtutis, sed etiam inclinando
liberum arbitrium ad hoc vel ad illud: quod non proprie
dicitur influere, sed magis movere ad actum.'1 — At inclinare
liberum arbitrium ad hoc vel ad illud, movendo ad actum, est de-
terminare ad unum potentiam liberi arbitrii. —

Unde ipse D. Thomas concludit lib. 3. cont. gent. cap.
88, quod solus Deus potest esse causa directe electionum et



iuxta doctrinam Divi Thomae. 73

voluntatum nostrarum. 1. Quoniam solus Deus potest movere volun-
tatem per modum agentis. 2. Quoniam ipse solus voluntatem
nostram in aliquid inclinare potest. 3. Quoniam a solo Deo potest
motus voluntarius eausari. 4. Quoniam solus Deus, creando ani-
tnam, causât principium intrinsecum huius motus, huius electionis
vel consensus, quod est potentia ipsa voluntatis. — Hinc est
quod dicitur: Cor regis in manu Domini; quoeumque voluerit,
inclinabit illud. (Proverb, cap. 31. v. 1.) — Deus est, qui operatur
in vobis et vélle et perficere, pro bona voluntate. (Philipp, cap.
2. v. 13.) —

Y.

44. Ratio quarta: Quia est Dei motio faciens nos 'celle
hoc vel illud.

Haec ratio, in qua includuntur reliquae, dilucidatur ex pro-
i'esso ab Angelico Doctore et firmiter propugnatur contra omnes,
qui non valent intelligere physicam praemotionem absque laesione
libertatis. Sic scribit lib. 3. contra gentes cap. 89:

„Quidam vero, non intelligentes, qualiter motum voluntatis
Deus in nobis causare possit absque praeiudicio libertatis voluntatis,

conati sunt has auctoritates male exponere, ut scilicet di-
cerent, quod Deus causât in nobis velle et perficere, in quantum
dat nobis virtutem volendi, non autem sic, quod faciat nos velle
hoc vel illud; sicut Origenes exponit (lib. 3. Ihçl Hçxmv cap. 1)
liberum arbitrium defendens contra auctoritates praedictas. — Et
ex hoc proce8sis8e videtur opinio quorumdam, qui dicebant quod
Providentia non est de his, quae subsunt libero arbitrio, scilicet
de electionibus, sed providentia refertur ad exteriores eventus;
eon enim qui elegit aliquod consequi vel perficere, puta aedificare
"Vel ditari, semper poterit ad hoc pervenire; et sic eventus ac-
tionum nostrarum non subiacent libero arbitrio, sed providentia
disponuntur." —

„Quibus quidem auctoritatibus sacrae Seripturae resistitur
evidenter."

1. „Dicitur enim: omnia opera nostra operatus es nobis,
Domine. Isaiae cap. 26. v. 12. — Unde non solum virtutem
volendi a Deo habemus, sed etiam operationem."

2. „Praeterea. Hoc ipsum quod Salomon dicit: Quocumque
l'oluerit, inclinabit illud (Prov. 21.), ostendit non solum divinam
pau8alitatem ad potentiam voluntatis extendi, sed etiam ad actum
ipsius." —

3. „Item. Deus non solum dat rebus virtutem, sed etiam
Dulla res potest propria virtute agere, nisi agat in virtute ipsius,



74 Characteres essentiales physieae praemotionis

ut supra cap. 67. et 70. ostensuni est. Ergo homo nou potest
virtute voluntatis sibi data uti, nisi in quantum agit in virtute
Dei. — Illud autem in cuius virtute agens agit, est causa non
solum virtutis, sed etiam actus: quod in artifice apparet, in cuius
virtute agit instruraentum, etiam quod ab hoc artifice propriam
formam non accipit, sed solum ab ipso applicatur ad actum. —
Deus igitur est causa nobis, non solum voluntatis, sed etiam
volendi."

4. „Amplius. Perl'ectius invenitur ordo in spiritualibus quam
in corporalibus. In corporalibus autem omnis motus causatur a

primo motu. — Oportet igitur, quod in spiritualibus omnis motus
voluntatis causetur a prima voluntate, quae est voluntas Dei." —

5. „Adhuc. Superius cap. 67. et 70. ostensum est, quod
Deus est causa omnis actionis et operatur in. omni agente. —
Est igitur causa motuum voluntatis."

6. „Idem. Arguit Aristoteles in 7. Ethicorum Eudemiorum
cap. 14. per hunc modum: Huius, quod aliquis intelligat, consi-
lietur et eligat et velit, oportet aliquid esse causam; quia omne
novum oportet quod habeat aliquam causam. — Si autem est
causa eius aliud consilium et alia voluntas praecedens, cum non
sit procedere in his in infinitum, oportet devenire ad aliquod
primum. — Huiusmodi autem primum oportet esse aliquid, quod
est melius ratione. Nihil autem est melius intellectu et ratione
nisi Deus. — Est igitur Deus primum principium nostrorum
consiliorum et voluntatum." —

45. Licet thesis et argumenta, quibus D. Thomas ipsam
confirmât, sint adeo clara, ut declaratione non indigeant, sed
assidua duntaxat atque attenta meditatione; attamen quaedam
adhuc placet adnotare. — Primo: D. Thomam hic loqui de ilia
motione voluntatis, quae est propria solius Dei; sicut est proprium
solius Dei animam rationalem creare. Loquitur ergo de physica
praemotione: 1. Quia hoc in loco a capite 85 usque ad 89. An-
gelicus Doctor ostendit nullam creaturam posse causare physice,
intrinsece, directe actus et electiones voluntatis humanae; et con-
traponit hunc causandi modum ad causam electionis nostrae per
modum suadentis vel per modum indirectum, alliciendo appetitum
sensitivum. — 2. Quia causare per motionera inoralem, proprie
loquendo, non est causare electiones nostras, sed tantum suadere,
hortari, ostendere convenientiam ex parte obiecti. Quod minime
valet interius potentiam liberi arbitrii immutare. — 3. Quia
D. Thomas ait expresse inveniri „quosdatn non intelligentes,
qualiter motum voluntatis Deus in nobis causare possit absque
praeiudicio libertatis voluntatisEt notum est omnibus, qui



iuxta doctrinam Divi Thomae. 75

sint isti quidam non intelligentes physicam motionem ad hoc
Vel illud Yolendum absque morte libertatis humanae.

Secundo: D. Thomas tradit hic conceptis verbis, quod Deus
physice movendo potentiam liberi arbitrii, „facit nos velle hoc
Vel illud." — Ac velle hoc vel illud est determinatio liberae
voluntatis ad unum; sive accipiatur determinatio ad unum ex
parte ipsius potentiae operativae, sive ex parte obiecti, quod eligendo
vel consentiendo vult. — Unde Deus facit nos velle hoc vel
illud: 1. faciéndo nos inquirere, consiliari, iudicare et per iudicium
vationis determinare hoc vel illud volendum, eligendum; 2. redu-
cendo potentiam voluntatis reduplicative ut voluntatis, de posse
eligere ad actum eligendi.

Tertio: Conferre oportet haue doctrinam, quam D. Thomas
ex profe8so et sic late ac profunde in hoc 3. lib. cont. gentes
evolvit atque dilucidat, cum doctrina tradita 1. 2. qu. 9., in qua
etiam edocet voluntatem moveri, eo ipso modo, quo movetur
quantum ad exercitium actus a semetipsa, ab aliquo principio
exteriori; quod tarnen principium non potest esse nisi solus Deus,
»quoniam voluntatis causa nihil aliud esse potest quam Deus".
(a. 6.) — Et cum in argum. 3. in contra ait: „Deus non est
causa nisi bonorum. — Si ergo a solo Deo voluntas hominis
moveretur, numquam moveretur ad malum. — Ergo voluntas
potest moveri etiam ab alio, diabolo scilicet, tamquam ab
exteriori principio". — Angelicus Doctor ad 3.: „Dicendnm, quod
Deus movet voluntatem hominis sicut universalis motor ad
universale obiectum voluntatis, quod est bonum; et sine hac uni-
versali motione homo non potest aliquid velle; sed homo per
xationem déterminât se ad volendum hoc vel illud, quod est
vcre bonum vel apparens bonum. — Sed tarnen interdum specialer

Deus movet aliquos ad aliquid determinate volendum,
luod est bonum, sicut in his, quos movet per gratiam, tit infra
dicetur (qu. 109. et 111. et 112)." — In qua famosa responsione
i*. Thomas: 1. satisfacit argumento posito contra conclusionem
articuli, concedendo maiorem, concedendo minorem et negando
eonsequentiam. Verum enim est, quod „Deus non est causa
n*8i bonorum." — Verum quoque est, quod „Si a solo Deo
voluntas hominis moveretur, numquam moveretur ad malum". —
At falsum est : Ergo voluntas movetur, sicut ab Exteriori prin-
ctpio, ab alio, praeter Deum. — Etenim homo movetur a seipso
\o,mquam a principio intrinseco; et dum movendo seipsum deficit
ln suo proprio motu a motione Dei, tunc „movetur ad malum
Peccando". — Non est ergo necessarium admittere aliquod aliud
Pvincipium extrinsecum, aquo secundum rationem causae efficientis



Characteres essentiales physicae praemotionis

moveatur humana voluntas; sufficit, quod „homo per rationem
determinet se ad volendum hoc vel illud, quod est vere bonum,
vel apparens bonum". Quando bonum eRt tantum appareils et
lion vere bonnni, tunc motus proprius voluntatis, qui speciem
accipit in ordine morali ab obiecto, est deficiens a rectitudine
rationis. — 2. At D. Thomas non solummodo solvit perfecte
argumentum contrariorum, sed quasi in compendium redigens
diversos gradus divinae motionis iudicat très praecipuos modos,
quibus Deus déterminât voluntatem ad unnm; postea a nobis
exponendos. Ad praesens snfficiat dicere, peregrinos in doctrina
D. Thomae se exhibere illos scriptores, qui ex respons. ad 3. in
1. 2. q. 9". a. 6. confidenter asserere audent, Angelicum Doctorem
numquam docuisse determinationem ad unum, eo quod ait: „Homo
per rationem déterminât se ad volendum hoc vel illud, quod
est vere bonum vel apparens bonum." — Quia ex discipnlis
Divi Thomae hoc negavit umquam? D. Thomas ai'firmat, quod
omnes debemus admittere; et hoc est sufficiens ad argumentum
8olvendum; at asseritne, quod Deus non determinet hominem ad
volendum hoc vel illud? Hoc est, quod quaeritur ab adversariis,
quibus etiam ipse D. Thomas respondet: „Quidam vero non
intelligentes quod Heus faciat nos velle hoc vel
illud ." ünde si non intelligunt, saltern laborent, ut intelligere
possint.

Quarto: D. Thomas ait similiter, quod isti quidam non
intelligentes ab Originis temporibus usque ad hodiernum diem,
„liberum arbitrium defendant contra auctoritates s. Scripturae,
illas male exponentes". — Et ut liberum arbitrium defendatur,
non est necesse, quod „auctoritatibus S. Scripturae resistatur
evidenter". —

Quinto: D. Thomas etiam manifestât, in quo stat essentialis
ratio physicae praemotionis, dum scribit: „Homo non potest
virtute sibi data uti, nisi in quantum agit in virtute Hei." —
TJnde virtus divina collata potentiae voluntatis confert illi usum
actualem tarn intellectus quam ipsiusmet voluntatis. — 1. 2. qu.
16. a. 1.: „Usus rei alicuius importât applicationem illius ad
aliquam operationem Ad operationem autem applicamus
et principia interiora agendi, scilicet ipsas potentias animae,
ut intellectum ad intelligendum" Et a. 4.: „Sed quia
voluntas etiam quodammodo rationem movet et utitur ea; potest
intelligi usus eins, quod est ad finem, secundum quod est in
considerations rationis referentis ipsum in finem. Et hoc modo

usus praecedit eledionem." —

Ergo homo recipit a Deo per physicam motionem hoc, quod



iuxta doctrinam Divi Thomae. 77

determinet seipsum per rationem et voluntatem ad volendum
hoc vel illud. — Voluntas virtute divinae motionis utitur intel-
lectu ad consiliandum, ad iudicandum, ad determinandum; etiam
otitur seip8a, exercendo actum electionis vel consensus, dum
acceptât iudicium rationis practicae; et iuxta prudentiam, quae
eat recta ratio agibiliuin, vult, consentit, eligit et transit ad
cxteriora opera.

Sexto: Ex eo, quod in spiritualibus ordo est perfectior quam
to corporalibus, etiam rationalis creatura magis inclinatur a Deo,
quam natura inanimata et sensibilis; licet minus inclinetur illo
modo, quo natura inferior inclinatur, nempe de necessitate ad
Unum; etenim hoc modo, homo et angélus non inclinantur nisi
od bonum universale. — Sed in his omnibus aliis, in quibus
creatura rationalis, utpote Deo vicinissima, nata est inclinare
seipsam, efficacius et excellentius inclinatur quam sensibilia et
inanimata. Unde D. Thomas lib. 3. c. gent. cap. 95: „Sub-
stantiae intellectuales propinquiores sunt Deo quam substantiae
naturales inanimatae. Efßcacior est igitur impressio divinae
niotionis in substantiis intellectualibus quam in substantiis aliis
naturalibus."

Septimo: Tandem D. Thomas viam ex parte motus et viara
ex ratione causae efficientis, quae 1. P. qu. 2. a. 3. inchoat a
motu locali et ab ordine causarum in rebus sensibilibus, hie pro-
greditur et prosequendo ascendit per motnw liberi arbitrii, quae
est facultas voluntatis et rationis; et transeundo de äctibus intel-
icctus ad actus voluntatis, de consilio ad electionem; et de actibu9
Voluntatis ad actus intellectus, de volitione ad apprehensionem
rationis, pervenit ad aliquod primum, quod est melius ratione
ct voluntate creata: ad Deum, primum principium efficiens nostro-
|'Ulo consiliorum et voluntatum. 1— „Nihil autem est melius intel-
lectu et ratione nisi Deus.a —

VI.
46. Ratio quinta: Quia est Dei motio, ad quam necessario

necessitate infallibilitatis sequitur effectus in potentia liberi
arbitrii, qui est eligere vel consentire. —

Hanc quoque notam essentialem physicae praemotionis tradit
ad litteram D. Thomas ubique passim in suis scriptis. Ut alia
praetermittamus, lib. 3. c. gent. cap. 92: „Quamvis autem Deus
solus directe ad electionem hominis operetur, tarnen actio Angeli
°peratur aliquid ad electionem hominis per modum persuasionis ;

actio vero corporis coelestis per modnm dispoiientis, in quantum
corporales coelestium impressiones in corpora nostra disponunt



78 Characteres essentiales physicae praemotionis

ad aliquas electiones Sed in hoc est attendenda differentia.
Nam operatio angeli et corporis coelestis est solum sicut dispo-
nens ad electiones, operatio autem Dei est sicut perficiens. —
Quum autem dispositio, quae est ex corporis qualitate vel intel-
lectus persuasione, necessitatem ad eligendum non inducat, non
semper homo eligit id, quod Angelus custodiens intendit, neque
illud, ad quod corpus coeleste inclinât; semper tamen hoc homo
eligit, quod Deus operatur in eius voluntate. — Unde custodia
angelorum interdum cassatur, secundum illud leremiae cap. 51 v. 9 :

Curavimus Bahylonem, et non est sanata; et multo magis coele-
stium corporum: divina vero providentia semper est firma." —

47. Et iterum de Malo qu. 3. a. 3. : „Respondeo dicendum,
quod causa aliquid movens multipliciter dicitur. — Quandoque
enim dicitur causa, id est quod est disponens, vel quod est con-
silians, vel quod est praecipiens. — Quandoque vero dicitur
causa id, quod est perficiens; et haec proprie et vere causa
dicitur; quia causa est, ad quam sequitur effectus. Ad actionem
autem perficientis statim effectus sequitur; non autem ad actionem
disponents vel consulentis vel imperantis Est autem consi-
derandum, quod voluntas ad aliquid inclinari dicitur dupliciter:
uno modo ab exteriori, alio modo ab interiori. — Ab exteriori
quidem, sicut ab obiecto apprehenso, nam bonum apprehensum
movere dicitur voluntatem; et per hunc modum dicitur movere
consilians vel suadens, in quantum scilicet facit apparere aliquod
esse bonum. — Ab interiori autem movetur voluntas, sicut ab

eo, quod producit ipsum voluntatis actum — Relinquitur
ergo, quod causa perficiens et propria voluntarii actus sit solum
id, quod operatur interius. Hoc autem nihil aliud esse potest
quam ipsa voluntas sicut causa secunda et Deus sicut causa
prima. — Cuius ratio est, quia actus voluntatis nihil est aliud
quam inclinatio quaedam voluntatis in volitum, sicut et appetitus
naturalis nihil est aliud quam inclinatio naturae ad aliquid. —
Inclinatio autem naturae est et a forma naturali et ab eo, quod
dedit f'ormam : unde dicitur quod motus ignis sursum est ab eius
levitate et a generante, quod talem formam creavit. — Sic ergo
motus voluntatis directe procedit a voluntate et a Deo, qui est
voluntatis causa, qui solus in voluntate operatur et voluntatem
inclinare potest ,in quodcumque voluerit." —

48. Sic clare, sic distincte, et ordinate tradit nobis D. Thomas,
quaecumque sunt necessaria ad perfectam intelligentiam physicae
praemotionis et divinae gratiae ex se et per se efficacis. —

Primo: Distinctio inter motionem moralem et physicam. Nam
etsi utraque sit causa aliquid movens, motio moralis est tantummodo



iuxta doctrinam Divi Thomae.

disponens vel consilians vel praecipiens vel qualitercumque alli-
ciens, motio autem physica est causa ruovens perficiens. — Rursus:
motio moralis est causa iudirecta actus voluutarii et ab exteriori
sicut ab obiecto apprehenso, motio vero physica est causa directa
et ab interiori et sieut ab eo, quod producit ipsum volutantis
actum. — Rursus: motio moralis potest esse creaturae, motio
autem physica est duntaxat propria Dei, qui solus potentiam
liberi arbitrii creavit. —

Secundo: efficacia intrinseca physicae praemotionis: 1. Quoniam

haec proprie et vere est causa; et causa est, ad quam
sequitur effectus. — 2. Quoniam physice moveodo Deus operatur
interius intra ipsam potentiam liberae voluntatis. — 3. Quoniam
motus voluntatis, etsi procedat a voluntate sicut a causa secunda,
procedit quoque a Deo sicut a causa prima; et „virtus primi
agentis invenitur immediata ad producendum effectum; nam
virtus infimi agentis non habet, quod producat effectum ex se,
sed ex virtute superioris, quae ex se est productiva effectus
'quasi causa immediata immediatione virtutis." — Unde liberum
Arbitrium creatum „invenitur immediatum activum immediatione
suppositi" ; et voluntas Dei per physicam motionem invenitur
immediatum activum immediatione virtutis. -— (Lib. 3. c. gent.
cap. 70.) — 4. Quoniam motus voluntatis „directe procedit a Deo,
qui est voluntatis causa, qui solus in voluntate operatur, et volun-
tatem inclinare potest in quodcumque voluerit''. — 5. Quoniam
»semper homo hoc eligit, quod Deus operatur in eius voluntate";
et „ex divina operations inclinante inclinatur eius voluntas
a'l aliquid eligendum sïbi utile"; et „Deus solus directe ad
clectionem hominis operaturet „operatio Dei est sicut
perficiens" ; et „actionem perfdentis statim effectus sequitur" ; et
»Deus est actor bonorum nostrorum operum et sicut exterius
persuadons et sicut interius movens"; et „ipse est causa elec-
Honis et voluntatis nostraeet „quanto ergo Deus aliqua magis
®mat, tanto magis sub eius Providentia cadunt". — Lib. 3. c.
Sent. cap. 90. et 91. et 92.; et de Malo qu. 3. a. 3.

Tertio : Efficacia intrinseca adhuc maior ac perfectior divinae
Sratiae, quae est physica motio in ordine supernaturali, et qua
Inventur a Deo illi, qui cadunt sub praedestinatione, quae est
®Peciali8sima providentia electorum. — Deus semper movet ad
bonum; quamvis non omnes physice moveat ad omne bonum.
UeU8 seraper movet ad bene operandum, tametsi non omnes
Physice moveat ad operandum eodem gradu perfectionis et boni-
batis. per physicam motionem in ordine naturae Deus movet ad

ene et libéré operandum vel saltem ad operandum libéré. Per



80 Lehre des hl. Thomas

physicam motionem in ordine supernaturali DeuS movet seraper
ad libere et bene et salutariter operunduin; quoniam huiusmodi
operatio non solum est libera et bona, verum etiam est raeri-
toria vitae aeternae. — Unde D. Thomas loquendo de actione
humana, cui coniungitur deformitas peccati, ait: „Hoc autem Dco
non convenit; et ido non oportet, ut ad malum cooperari di-
catur; quamvis actionis illius causa sit, in qua malum
consista, secundum quod influit agenti esse, posse et agere et

quidquid perfectionis in agente est." — Loquendo autem de

bona operatione addit: „Deus dicitur causa bonarum operationum
non solum quantum ad essentiam actus, sed etiam quantum
ad perfectionem, secundum quam bonae dicuntur: utrumque
enim agenti influit, et ut agat, et ut bene agat." — (Lib. 2.

Sent. dist. 37. qu. 2. a. 2.) —
Et rursus: „Quidquid est in actu de ratione actus et

entis et boni: totum hoc a primo agente, scilicet Deo, procedit
mediante voluntate." — (Ibid.)

« >—

LEHRE DES HL. THOMAS ÜBER DAS WESEN
DER BIBLISCHEN INSPIRATION.

Von P. REGINALD M. SCHULTES Ord. Praed.

1. Die hl. Schrift hat vor allen anderen schriftlichen Aufzeichnungen

den Vorzug, dafs sie unter göttlicher Erleuchtung und
Eingebung geschrieben wurde. Dies verleiht ihr auch ihren
eigenartigen Wert.

Wir verdanken zwar Gott alle unsere Erkenntnisse, aber
die in den hl. Büchern niedergelegte in ganz besonderer Weise.

Die göttliche, erste Wahrheit kann nämlich unter doppeltem
Gesichtspunkte betrachtet werden: das einemal, insofern sie

Gegenstand unseres Erkennens ist, das anderemal als
Richtschnur unserer Erkenntnis. Auch in der natürlichen Erkenntnis
ist Gottes ewige Wahrheit Gegenstand der Erkenntnis, weil alle
Dinge nur Abdrücke und Auswirkungen seines eigenen Wesens
sind und so unseren Geist zur Erkenntnis des Vorbildes, der
Ursache führen, der sie Wesen und Dasein verdanken. Die
göttliche Wahrheit ist so auch Richtschnur unserer natürlichen


	Characteres essentiales physicae praemotionis iuxta doctrinam divi Thomae

