
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 16 (1902)

Artikel: Die Thübinger katholisch-theologische Schule, vom spekulativen
Standpunkt kritisch beleuchtet [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762102

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE TÜBINGER KATHOLISCH-THEOLOGISCHE
SCHULE, VOM SPEKULATIVEN STANDPUNKT

KRITISCH BELEUCHTET.
(Fortsetzung von Bd. XV Seite 166.)

Von Dr. M. GLOSSNER.

II.
Kuhn, der Dogmatiker.

Im Wesentlichen denselben glaubensphilosophischen, theo-
sophischen und relativsupernaturalistischen Standpunkt vertretend,
unterscheidet sich der berühmte Tübinger Dogmatiker von dem
Apologeten Drey sowohl durch die tiefere philosophische Begründung

als auch durch die Anwendung des gemeinsamen
Standpunkts auf die verschiedenen philosophischen und dogmatischen
Probleme. Kuhn ist der Systematiker der katholisch-theologischen

Tübinger Schule. In der Meinung einerseits, es bestehe
ein Gegensatz in erkenntnistheoretischer Beziehung zwischen
Vätern und Scholastikern, indem jene zur platonischen, diese zur
aristotelischen Theorie sich bekennen (Dogmat. 2. Aufl. I. Bd.
2. Abt. S. 608 f.), andererseits in dem Glauben, von
katholischtheologischer, scholastischer Seite seien zwar einzelne
erkenntnistheoretische Fragen gelegentlich behandelt, dagegen eine
zusammenhängende systematische Erkenntnistheorie nie in Angriff
genommen worden : betrachtete er es als seine nächste Aufgabe,
diesem Mangel abzuhelfen und die zu seiner Zeit — durch Kant
und Jakobi — in den Vordergrund getretenen die menschliche
Erkenntnis betreffenden Probleme einer der theologischen Wissenschaft

entsprechenden Lösung zuzuführen (a. a. 0. S. 463). Wir
werden deshalb in erster Linie unsere Aufmerksamkeit auf die
Kuhnsche Erkenntnistheorie zu richten haben.

1. Die Erkenntnistheorie Kuhns.

Obgleich Kuhn selbst gegen die Bezeichnung seiner
wissenschaftlichen Richtung als einer Kant-Jakobischen Verwahrung

Jahrbuch für Philosophie etc. XVI. 1



2 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

einlegte, so steht doch als unleugbare Thatsache fest, dals sein
erkenntnistheoretischer Standpunkt die Signatur der beiden
genannten Philosophen trägt. Von Kant entnahm er als ein
vermeintlich sicheres Ergebnis der „Kritik" die Ansicht von der
rein formalen Natur des Verstandes, von der Unmöglichkeit, auf
dem Wege der Demonstration zu einer realen, d. h. eigentlichen

Erkenn tnis zu gelangen, und damit die Annahme, dafs alles
Erkennen auf Erfahrung beruhe. Von Jakobi aber die
Annahme einer Art von Erfahrungserkennen auch des Übersinnlichen

durch Vernunft; insbesondere werde Gott nicht auf
demonstrativem Wege, sondern nur durch eine gewisse unmittelbare

Wahrnehmung, eine Art von Vernunftglauben, eine
eingeborene, wenn auch durch Betrachtung der Geschöpfe zu
vermittelnde und inhaltlich näher zu bestimmende Gottesidee, erkannt.
Der Anspruch aber, durch Demonstration, d. h. durch blofses
Denken, das Dasein Gottes zu erweisen, führe notwendig zum
Pantheismus, d. h. zur Annahme eines unpersönlichen Absoluten,
das nichts weiter als das allgemeine Wesen der Dinge, die
Substanz im Sinne Spinozas sei.

In dieser letzteren Meinung blieb Kuhn durch die
verschiedenen Phasen seiner wissenschaftlichen Entwicklung in dem
Grade befangen, dafs er noch in der zweiten Auflage seiner
Dogmatik von der thomistischen Beweisführung für das Dasein
Gottes urteilte: Thomas, hätte er die Konsequenzen seines
erkenntnistheoretischen Standpunktes vollständig und mit unerbittlicher
Strenge gezogen, hätte er sich überhaupt und allein von ihm,
und nicht vielmehr von seinem religiösen Bewufstsein leiten lassen,
wäre in den Pantheismus hineingeraten und hätte sich mit dem
Begriff des Absoluten, dessen Wahrheit durch die blofs denkende
Weltbetrachtung sich nachweisen läfst, begnügt, behauptend, dafs
dieser Begriff das Wahre, und das Absolute in diesem Sinne
,Gott' sei. (A. a. 0. 2. Abt. S. 713 f.)

Auffallend erscheint, dafs an dieser Stelle von der Wahrheit

des pantheisti8chen Begriffs des Absoluten die Rede ist,
da doch Kuhn anderwärts den Pantheismus verwirft und bekämpft.
Die Lösung dieses scheinbaren Widerspruchs führt uns auf das
Verhältnis Kuhns zu Jakobi zurück. Der Letztere soll zwar
richtig erkannt haben, dafs alles übersinnliche Erkennen auf einem
unmittelbaren Wissen, genauer auf einem Glauben, sei es
Vernunft- oder Gefühlsglauben, beruhe; dagegen sei er im
Irrtum befangen, wenn er sich auf diesen Glauben zurückziehe und
auf jede wissenschaftliche Bewährung oder Beweisführung für das
Übersinnliche, insbesondere auf eine spekulative Bearbeitung der



Kuhn, der Dogmatiker.

Lehre von Gott, freilich auf Grund der eingeborenen Gottesidee
verzichte.

Demzufolge erklärt Kuhn gegenüber jenen, die seinen Standpunkt

als einen Kant-Jakobischen kennzeichnen, er stehe
vielmehr, wie Leibnitz, auf dem Standpunkt der Vermittlung der
Gegensätze zur höheren Einheit. Diese Erklärung wirft Licht
auf die obige Aufserung von der Wahrheit des pantheistischen
Begriffs des Absoluten, die durch blofse denkende Weltbetrachtung

demonstriert werden könne. Der Sinn kann nur der sein,
dafs der pantheistische Begriff des Absoluten zwar Wahrheit,
nicht aber die Wahrheit sei. Diese liege in der höheren Einheit
des einseitigen abstrakten Monismus und des ebenso einseitigen
abstrakten oder dualistischen Theismus: eine Erkenntnis, zu der
aber nur unter Voraussetzung der eingebornen Gottesidee, auf
Grund des mehr oder minder lebendigen „göttlichen Sinnes" zu
gelangen sei; denn wo dieser durch Verstandesstolz oder die
Herrschaft der Sinnlichkeit unterdrückt ist, könne zwar auf dem
strengen Wege der Beweisführung die Anerkennung eines
allgemeinen Weltgrnndes und substantiellen Weltwesens, nicht aber
die eines persönlichen Gottes erzwungen werden. Kuhn
vergleicht daher in seiner Darlegung der Gottesbeweise den Fortgang

vom abstrakteren kosmologischen zu dem konkreteren
moralischen Argumente mit einer Diagonale, die von einem Punkte,
der durch den allgemeinen Weltgrund bezeichnet werde, zu einem
anderen, durch den Begriff des persönlichen überweltlichen Gottes
gekennzeichneten Punkt fortschreite, und zwar in der Weise,
dafs die Beweisführung in dem Mafse der Annäherung an den
letzteren an Strenge verliere (a. a. 0. 2. Abt. S. 701).

Zwar scheint Kuhn die Aufserung, der pantheistische Begriff
des Absoluten lasse sich dnrch blofs denkende Weltbetrachtung
als wahr erweisen, durch eine frühere Bemerkung anticipando
zurückzunehmen, indem er davor warnt, die Beweise für Gottes
Basein von einander zu trennen und als für sich bestehende
Argumente hinzustellen; man dürfe also nicht sagen, das kos-
mologische Argument beweise das ovxcoç ov, das Absolute des
Bantheismus als das Wahre u. s. w. (A. a. 0. S. 7C0). Dafs
dem nicht so ist, beweist ein schärferer Blick auf die Art, wie
Huhn sich ausdrückt, indem er das einemal (S. 714) behauptet,
der pantheistische Begriff des Absoluten sei wahr, das andere-
®al (S. 701) er sei nicht das Wahre: eine Unterscheidung, durch
die nach der von Kuhn geübten Dialektik, die wir im weiteren
Verlaufe näher kennen lernen werden, der für uns allerdings
fortbestehende Widerspruch hinwegfallt.

1*



4 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

Diese Probe gerade an dem bedeutsamsten Gegenstande der

Philosophie beweist, wie gefährlich für den Glaubensphilosophen,
den Anhänger Jakobis, es ist, aus dem sorgsam gehüteten Schlupfwinkel

der wissenschaftlichen Ignoranz heraus- und auf den freien
Kampfplatz dialektischer Spekulation sich zu wagen. Denn, soll
die Kantsche Auffassung des wissenschaftlichen Erkennens
festgehalten werden, und bedeutet Wissenschaft soviel als a priori
konstruierendes, ihren Gegenstand bestimmendes, gewissermafsen
ihn schaffendes Erkennen, so führt der Versuch, den Inhalt des

unmittelbaren Wissens denkend zu begreifen und demonstrativ

zu bewähren, unmittelbar in das Fahrwasser, in welchem
sich Spinoza und Hegel bewegen, d. h. zur Verwechslung des

göttlichen Seins mit jenem ens, welches Element alles Denkens
ist, und das wir von Allem ohne Ausnahme, wenn auch im
ververschiedensten Sinne, aussagen.

Wir sehen demnach, wie Kuhn als methodisches Hilfsmittel
für seine spekulative Behandlung des Inhalts des „unmittelbaren

Wissens" sich einer Dialektik bedient, die mit der Hegel-
schen in inniger Beziehung steht, und Formeln gebraucht, wie die
des jfliefsenden' Moments, der aufgehobenen und doch bewahrten
Bestimmung. So ist in der Anwendung auf die Gottesidee die
Bestimmung der göttlichen Katur als des allgemeinen WTeltgrundes
und Weltwesens, rö ov, in der Idee des persönlichen, absolut
aktualen Gottes (o a>v) aufgehoben zu denken. Mit dieser
Auffassung der Gottesidee lenkt Kuhn in deD Gedankengang des

Theosophen Baader ein, dessen Schöpfungshegriff er sich
aneignet, indem er das Schaffen als ein Schöpfen der Dinge aus
den Tiefen der göttlichen Macht, d. h. aus der in Gott
„aufgehobenen" Potenzialität erklärt.

Indem jedoch Kuhn den glaubensphilosophischen Standpunkt
Jakobis festhält, tritt ihm die Dialektik zu den religiösen
Überzeugungen in ein wesentlich anderes Verhältnis, als ihr im Systeme
Hegels zugewiesen wird. Diesem gegenüber betont er aufs
Schärfste, dafs der-Begriff' nicht die wesentliche Form des Be-
wufstseins der Wahrheit und noch weniger deren Quelle sei; dafs
diese vielmehr über dem Denken (Verstand) liege, und das

(reflektierende und spekulierende) Denken nur das Mittel ihrer
wissenschaftlichen Erkenntnis bilde. Dies glaubt er durch die
Erwägung beweisen zu können, dafs die Wahrheit allgemein
zugänglich sein müsse, wie Licht, Luft, sinnliche Empfindung und
Lust. Dies könnte sie aber nicht sein, wenn die Wahrheit
zugleich mit der Überzeugung von ihr nur erst in der Form des

spekulativen Begriffs erreicht würde. Dabei ist — allerdings



5

mit Recht — vorausgesetzt, dafs die Wahrheit in jener begrifflichen

Form, die ihr Hegel gegeben, mit der Gestalt, die sie in
der „Vorstellung" (den religiösen Überzeugungen der gewöhnlichen

Menschen) hat, nicht allein sich nicht deckt, sondern zu
ihr im schroffen Widerspruch steht. Diesen „Beweis" hält Kuhn
für so schlagend und überzeugend, dafs er ausruft: „Stofse diesen
Beweis um, wer es kann." (A. a. 0. S. 341 f.)

Und doch ist dieser vermeintliche Beweis, wie bereits Schäzler
bemerkte, leicht umzustofsen, da er auf einer irrigen Auffassung
des Denkens, resp. des Verstandes beruht, nämlich auf jener
aphoristischen Ansicht Kants, derzufolge in aller notwendigen
(wissenschaftlichen) Erkenntnis der Verstand das den Gegenstand
bestimmende, alles Verstandeswissen also formal ist, und wenn
als real geltend gemacht, notwendig zur Identificierung von
Denken und Sein und damit zum Substanzpantheismus Spinozas
oder dem Begriffspantheismus Hegels führen müsse. Anders verhält

es sich, wenn man mit Aristoteles und dem hl. Thomas im
Denken das Sein, das Objekt, die reale (fundamentale) Wahrheit

als das Bestimmende betrachtet. In diesem Falle bedarf
es offenbar einer weitern über ihm (in einer wahrnehmenden
Vernunft) liegenden Quelle der Wahrheit nicht. Diese liegt
vielmehr im Objekt, aus welchem der Verstand seine Begriffe
schöpft und von welchem er in seinen Urteilen und Schlüssen
geleitet wird. Kuhn aber überträgt, was von Hegel und seiner
aprioristischen Logik gilt, auf Aristoteles und Thomas und
behauptet vom Letzteren, sein Standpunkt hätte ihn, falls er denselben
Dis zur äufsersten Konsequenz verfolgt hätte, zur Annahme Hegels
geführt, die Religion sei die Bewufstseinsweise, wie die Wahrheit

für die Menge ist (a. a. 0. S. 714). Da nun Thomas dieser
Konsequenz aus dem Wege ging, so bestehe im Grunde zwischen
Thomas und Kuhn Übereinstimmung im Wesen der Sache: eine
»Entdeckung", die bisher ganz unbeachtet geblieben sei, worauf
er aber im Hinblick auf seine Gegner grofses Gewicht lege.
(S. 703 f.)

Wie es mit dieser Entdeckung bestellt sei, zu beurteilen,
bedarf wohl kaum einer näheren Ausführung; die angegebene
Differenz in der Auffassung des Verstandes genügt hierzu.
Der englische Lehrer bedurfte keineswegs einer über den
Verstand hinausliegenden Wahrheitsquelle in einem besonderen
Vernunft Wahrnehmungsvermögen, da ihn der das Intellegible im
Sinnlichen erfassende, abstrahierende und reflektierende Verstand
soweit zu führen vermochte, als dem menschlichen Geiste von

atur überhaupt vergönnt ist, nämlich zur Erkenntnis des Daseins



6 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

einer von der Welt verschiedeneu, sie schöpferisch hervorbringenden,

intelligenten, persönlichen Ursache. Die auf Grund der
Erfahrung an der Hand objektiver Vernunftprincipien geführten
Beweise sind vollkommen konkludent und durch die Kautsche
Kritik mit ihrem völlig haltlosen, von Kuhn selbst verworfenen
(wenn auch in der „dialektischen Methode" durch eine Hinter-
thüre wiedereingeführten) Apriorismus in nichts erschüttert.

Wie verhält sich nun aber der an sich rein formale,
reflektierende und spekulierende Verstand Kuhns zum Inhalt des sog.
Grundbewufstseins, insbesondere zu den Ideen der Vernunft und
unter diesen vor allem zur Idee des Absoluten oder der Gottesidee?

Wir vernahmen bereits, dafs Kuhn nicht wie sein ursprünglicher

Lehrmeister Jakobi auf eine wissenschaftliche Behandlung
der Vernunftideen, auf begriffliche Fassung und Bewährung der
Gottesidee verzichtet. Der Verstand vermag den Inhalt des
Grundbewufstseins in Vorstellungen und Begriffe zu fassen, verhält

sich aber dazu inkommensurabel, ähnlich wie das um- und
eingeschriebene Vieleck zum Kreise. Die am Vernunftinhalt
geübte Dialektik, die ganz ähnlich der Hegeischen in Vorstellungen

und Begriffen verläuft, stellt demnach eine Art von Ex-
haustionsmethode und infinitesimalem Verfahren dar, in welchem
die zwischen der wissenschaftlichen Erkenntnis und der gegebenen
realen Wahrheit (den natürlichen Gottesglauben) bestehende nie
ganz aufzuhebende Differenz eine „fiiefsende" ist; kleiner gemacht
werden kann, als jede gegebene Gröfse. Eine Probe dieser
Dialektik wurde bereits oben in der Kuhnschen Beweisführung für
Gottes Dasein angedeutet, die zwischen pantheistischem
Weltgrund und persönlichem Weltschöpfer oscilliert; noch mehr
derartige Proben werden uns in der Theorie der göttlichen Attribute
begegnen. Dafs diese der Hegeischen nachgebildete Dialektik
unvermeidliche Widersprüche nach sich ziehe, läfst sich im
vorneherein erwarten, indem der Begriff negiert, was die Vorstellung
bejaht, daher auch die Hegeischen Formeln nicht verschmäht
werden, indem z. B. an die Stelle der „abstrakten" Einfachheit,
Unveränderlichkeit, Ewigkeit die „konkrete" Einfachheit u. s. w.
tritt, worin die Momente der Zeitlichkeit, der Zusammensetzung
u. s. w. als „aufgehobene" und doch bewahrte, allerdings nur
analogisch zu lässende Bestimmungen enthalten sind.

Über die Theorie der spekulativen Erkenntnis spricht sich
Kuhn ausführlicher in der efsten Auflage der Einleitung, kürzer
in der zweiten aus (a. a. 0. S. 238 ff.). Hier lesen wir
Folgendes: „Um zwei Punkte handelt es sich: 1. um das Princip
der Wahrheit und ihrer Erkenntnis, 2. um das Gesetz der



Kuhn, der Dogmatiker. 7

Bewegung des Denkens, durch welches die spekulativ begriffliche

oder wissenschaftliche Erkenntnis zustande kommt. In
ersterer Beziehung haben wir grundsätzlich festzuhalten, dafs das
Denken (der Verstand) nicht Quelle der Wahrheit, sondern
nur Mittel ihrer Erkenntnis ist. Die Wahrheit ist dem
Denken (auf allen Gebieten der realen Erkenntnis, reine Logik,
reine Mathematik1 also ausgenommen) gegeben, und wenngleich,
wo immer Wahrheit ist, auch Denken sein mufs, so ist dieses
doch das Sekundäre: so in den Ideen und im unmittelbaren Be-
wulstsein der Wahrheit. Dem reflektierenden und
spekulierenden Denken, wodurch die Erkenntnis und Wissenschaft
der Wahrheit zustande kommt, ist sie in der Vernunft (in den
Vernunftideen) und in der Erfahrung einerseits, andererseits in
der Offenbarung gegeben. Es gibt also kein spekulatives
Denken in dem Sinne eines die Wahrheit produzierenden
Denkens. Das Denken produziert nur die Erkenntnis und
Wissenschaft der Wahrheit, die ihm aus einem über ihm
stehenden, unabhängig von ihm lebendigen Quell zufliefst."

„Was sodann das Gesetz der Bewegung des Denkens betrifft,
durch welches der spekulative Begriff (die spekulative
Erkenntnis) der Wahrheit gewonnen wird, so bestimmt sich dieses
begreiflich nach der Natur des Formalprincips; von der Theorie
des Aphorismus aus mufs es sich ganz anders gestalten, als von
dem entgegengesetzten Grundsatze aus, wonach die Wahrheit
(alle reale Wahrheit) dem Denken gegeben ist. Die thatsäch-
lichen Momente des Bewufstseins zwar in seinem (dialektischen)
Fortschritt von der Anschauung oder unmittelbaren Wahrnehmung

durch die Vorstellung hindurch zu dem Begriff mufs jede
Erkenntnistheorie anerkennen; aber ihre Bedeutung und ihr
Verhältnis zur Erkenntnis der Wahrheit, und dieses selbst gestaltet
sich auf beiden Standpunkten notwendig verschieden." (S. 240).

Man beachte, dafs hier von einem „dialektischen" Fortschritt
von der Anschauung durch die Vorstellung zum Begriff die Rede
ist. Demnach ist der Gedanke nicht, dafs die Erkenntnis mit
sinnlicher Anschauung beginnt, mit Abstraktion des Intellegiblen
vom Sinnlichen sich fortsetzt, um in Demonstration und Systembildung

sich zu vollenden. Vielmehr soll die Wahrheit zunächst
anschauungs- und vorstellungs-, dann begriffsmäfsig erfafst werden.
Bs ist also doch im wesentlichen der Gang der Hegeischen Dia-

1 Mathematik hält Kuhn für eine formale Wissenschaft; ihr Objekt
ist vermeintlich nicht gegeben, sondern a priori konstruierbar. In

ahrheit hat die Mathematik ebenso wie Metaphysik mit einem realen
em — der Quantität — zu thun.



S Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

lektik, den die Erkenntnis einschlägt. Auf der Höhe des Begriffs
angelangt soll sich nun aber die „spekulative" Erkenntnis plötzlich
besinnen, dafs sie mit der ursprünglichen Anschauung und
Vorstellung in Widerstreit zu geraten im Begriffe steht, und daher
schleunigst den Rückweg antreten und so von der Vorstellung
zum Begriff" und von diesem zu jener hin und hergehen, d. h.
sich schliefslich wieder zum „Glauben" bekennen. Und warum
dies? Weil die Wahrheit für alle sein mufs und deshalb der
Begriff nicht die wesentliche Form derselben sein darf! Das ist
das Resultat dieser über Jakobi hinausgehenden, auf Wissenschaft

aspirierenden Glaubensphilosophie. Sie sieht sich schliefslich
doch wieder gezwungen, um den gefährlichen Konsequenzen der
begrifflichen Spekulation zu entgehen, auf Gefühls- und Vernunftglauben

sich zurückzuziehen.
Fragen wir nach dem Grund dieser Erscheinung, so finden

wir ihn darin, dafs die Kuhnsche Spekulation ganz und gar im
modernen Subjektivismus befangen ist.

Wie Kuhn in seiner rein philosophischen Schrift: „Jakobi
und die Philosophie seiner Zeit" (Mainz, 1834) ausführt, vermag
keine Vorstellung, sei es sinnliche oder intellektuelle, das Sein
zu erreichen ; soll es also doch objektiv-reale Erkenntnis geben,
so müsse aufser dem vorstellungsmäfsigen, abgeleiteten „Bewufst-
sein", ein „Grundbewufstsein" angenommen werden, in welchem
Subjekt und Objekt ungetrennt eins sind. „Das Bewufstsein
bezeichnet nichts anderes als die Quelle, den Sitz und Iuhalt
des Wissens und ist insofern lediglich eine Funktion des Ich
und seiner Gesetzmäfsigkeit. Nach dieser Vorstellungsweise
mufste man Bewufstsein etymologisch erklären als: im Zustande
des Wissens sein, und zwar aktiv genommen. Eine Modification
des Bewufstsein8 ist ein besonderer Akt oder eine bestimmte
Bestimmung desselben, insofern in einer jeden das Bewufstsein
auf eine eigene Weise bestimmt, ein modificatione modificatum
(nach Spinoza) ist, und heifst Vorstellung. Wenn nun alles Wissen
und Erkennen aus lauter Vorstellungen besteht, oder richtiger
durch sie vermittelt wird, so gibt es zunächst in jedem Bewufstsein

nur ein Vorgestelltes, auf welches sich die Vorstellung
als auf ihr Objekt bezieht, und der Grund, aus welchem wir,
wenn und so oft es geschieht, von einem blofs Vorgestellten auf
ein Reales, Ding an sich, übergehen, liegt in einem andern,
insbesondere in einem Schlafs aus den Eigenschaften einer
Vorstellung auf ihr Wesen." (S. 25 f.)

Kuhn teilt somit den Grundirrtum der gesamten neueren
Philosophie, nämlich dafs das Bewufstsein Quelle des Wissens,



9

das Wissen also eine Bewufstseinsidnktion sei, und da er auch
den weiteren Irrtum sich aneignet, wonach die Vorstellung nur
mittelbar (durch einen Schlufs) auf das vorgestellte Reale sich
bezieht, und zugleich einsieht, dafs auf diese Weise eine objektivreale

Erkenntnis, ein wahres Wissen nicht zu erreichen sei, so
gelangt er zu der Annahme eines Grundbewufstseins, in
welchem Subjekt und Objekt eins sind. Da nun aber, wie er
anerkennt, ein solches Einssein nur im Selbstbewufstsein
stattfindet (S. 36), so gelangt er bezüglich der Welt- und
Gotteserkenntnis zu folgenden Konsequenzen. Erstlich nämlich ist klar,
dafs körperliche, ausgedehnte Dinge als solche einer unmittelbaren
Verbindung mit einem erkennenden Subjekte nicht fähig sind.
Soll nun gleichwohl eine solche Einheit in einem Grundbewufst-
sein stattfinden, so fordert dies eine idealistische Auffassung
des körperlichen Seins. In der Jhat erklärt Kuhn das
körperliche Sein (man beachte, dafs es sich nicht um einen
Bestandteil desselben im aristotelischen Sinne, um die materia prima
handelt) als blofs potenzielles Sein; ja es stelle sich insofern
„als das eigentliche Nichtsein (/ir/ ov)1 dar, als es das Beschränkende,

Hemmende des wahrhaft Seienden, die Negation des
positiven Seins ist. Dies ist — im Gegensatze zur Materie — der
Geist. Er ist das bewegende, thätige, gestaltende Princip in
allem Sein." (Dogmat. I. 2. S. 793.)

Zweitens, soll alle reale Erkenntnis, sollen also Gottes- und
Welterkenntnis Bewufstseinsfunktionen sein, in welchem Sinne
die Neueren von Gottes- und Weltbewufstsein reden, und
kann eine Bewul'stseinsfunktion nur dann reale Erkenntnis
enthalten, wrenn wie im Selbstbewufstsein Subjekt und Objekt
angetrennt eins sind, so folgt, dafs dem erkennenden Princip das
z" Erkennende und Erkannte nicht nur dem repräsentativen
Hilde nach, in welchem Sinne Aristoteles von der Seele sagt, sie
8ei gewissermafsen Alles, sondern dem Sein und Wesen nach
immanent sein müsse, die Seele also Alles, sozusagen ein Gott
tm Kleinen sei. Vor allem wird dies vom „Gottesbewufstsein"
gelten. In der That erklärt Kuhn die Gottesidee aus einer Er-
acheinung Gottes im menschlichen Geiste, infolge deren Gott
seinem Wesen nach wie in einem Spiegel unmittelbar (ohne

1 Für die Kuhnsche Schöpfungslehre ist die Gleichung eigent-
iches Nichtsein fii) ov von entscheidender Bedeutung. Für Kuhn ist
je Schöpfung aus Nichts eine Hervorbringung aus dem /itj ov, der Potenz,
'f „a.och m Gott, jedoch als fliefsendes Moment und nur vom vorstellungs-
aisigen, analogischen Standpunkt anzunehmen ist.



10 Die Tübinger katholisch-theologiache Schule.

Schlufs) erkannt werden könne. In der Gottesidee sind aber
keimhaft alle übrigen Ideen eingeschlossen.

Von der Gottesidee erklärt Kuhn: „darin erweist sich der
menschliehe Geist als gottebenbildlicher, dafs er sich Gottes als
seines Schöpfers in ähnlicher Weise unmittelbar bewufst ist, wie
seines eigenen Selbst: das ist seine Signatur, (Dogm. II S. 507
Vgl. S. 615.)

Hieraus erklärt sich denn auch, wie Kuhn lehren kann, dafs
das gesamte Wissen des menschlichen Geistes auf fortschreitender
Zergliederung des Inhaltes seines Selbstbewufstseins beruhe.
„Der ganze Inhalt ist im unmittelbaren Wissen, aber als ein
unbestimmter; das Objektive wird gewufst, aber es wird nicht
als solches, in seiner Bestimmtheit als vom Subjekt und
Subjektiven verschieden gewufst. So wird im unmittelbaren Be-
wufstsein Gott gewufst, aber dieser Inhalt ist unbestimmt." (Dogm.
1. Aufl. S. 48.)

Im Grundbewufstsein sind demnach Gottes-Selbst- und Welt-
bewufstsein unterschiedslos in einander verschlungen, so jedoch
dafs jenes, das unmittelbare Wissen zunächst Selb stbewufst-
sein, infolge der Anteilnahme des Selbst am göttlichen Sein oder
des Innewohnens der Gottheit in der Seele, der unmittelbaren
intellektuellen Verbindung mit ihr zugleich auch Gottesbe-
wufstsein ist. Um Gottes „bewufst" zu werden, braucht also
der Mensch nicht aus seinem Selbst hinauszugehen und in einem
anderen, als er selbst ist, die Spuren der Gottheit aufzusuchen
und zu verfolgen (I)ogmat. I S. 590 2. Aufl.).

Nach dieser Auffassung sollte man erwarten, dafs Kuhn auch
die übernatürlichen Wahrheiten der positiven Offenbarung im
Grundbewufstsein angelegt, in unbestimmter Weise enthalten sein
lasse. Nun erklärt aber Kuhn diese Wahrheiten als von aufsen
gegebene, übernatürliche. Der Widerspruch schwindet, wenn man
den Offenbarungs-lnspirations- und Gnadenbegriff Kuhns
berücksichtigt. Dje Offenbarung nämlich erhöht nach Kuhn nicht
das Erkenntnisvermögen, sondern erweitert nur seinen
Gesichtskreis durch Bewaffnung des natürlichen Geistesauges; die

Inspiration aber geschieht im Quellpunkt der Vernunftideen,
ist also eine Art von Befruchtung, Aktualisierung des bereits
keimhaft im Grundbewufstsein Enthaltenen; endlich genügt, was
die Gnade betrifft, ein rein moralischer Einflufs, um die Seele

zur Teilnahme, dem Consortium divinae naturae im biblischen
Sinne zu erheben. So kann Kuhn ohne Widerspruch sagen, das

gesamte Wissen des kreatürlichen Geistes wurzle im
Grundbewufstsein; denn auch die Organe der Offenbarung unterscheiden



Kuhn, der Dogmatiker. 11

sich von den gewöhnlichen Menschen nur durch ihre religiösgeniale

Begabung.
Wie kommt es nun aber, dafs dieses im Grundbewufstsein

gegebene, unmittelbare Gottesbewufstsein oder die eingeborene
Gottesidee doch der Evidenz ermangelt, kein eigentliches Wissen
ist und als natürlicher Gottesglaube bezeichnet wird. Hierauf
ist mit Kuhn zu antworten, erstens sei diese Idee nur ein
Element unserer Gotteserkenntnis, nicht schon diese selbst, die Idee
bedürfe vielmehr, um zur Erkenntnis Gottes zu werden, der
Vermittlung durch denkende Welt- und Selbstbetrachtung. Zweitens

wird im Grundbewufstsein eben nur die Idee Gottes nicht
aber Gott selbst gewufst; da nun aber aus dem Grundbewufstsein

jede Vermittlung ausgeschlossen ist, eine solche auch den
Gegenstand selbst noch weniger zu erreichen imstande wäre, als
das Grundbewufstsein, so beruht alle Gotteserkenntnis auf Glauben,
ist unmittelbares Fürwahrhalten, wir würden sagen Vernunftinstinkt.

Drittens ist nach ausdrücklicher Erklärung Kuhns die Gottesidee

nicht reine intellektuelle Anschauung, sondern zugleich von
der Disposition des Willens, also von der gesamten geistigen
und sittlichen Subjektivität abhängig (Dogtn. I S. 610 ff.). Im
egoistischen, der Sinnlichkeit ergebenen Menschen ist der Spiegel,
der das Bild Gottes zurückstrahlt, getrübt, entstellt, weshalb
auch auf solche, in welchen der „göttliche Sinn" mehr oder
minder ertötet, unwirksam ist, die Argumente für Gottes Dasein
keinen Eindruck machen, für sie nicht beweiskräftig sind, da sie
ihre Kraft wesentlich eben aus dem göttlichen Sinn der Seele
selbst schöpfen.

über die völlige Befangenheit Kuhns im Subjektivismus
kann somit kein Zweifel bestehen. In Senglers, des Theosophen
und Anhängers Baaders, „Erkenntnislehre", einer Schrift, auf
die sich Kuhn als auf eine „gehalt- und lehrreiche" bezieht (a. a.
0- S. 238) wird der jGedanke ausgeführt, dafs die von Kant
ausgegangene Philosophie nicht darin gefehlt habe, dafs sie
»zu subjektiv-idealistisch verfahren sei, sondern dafs sie nicht
tief und umfassend genug in das Wesen der Subjektivität
eindringe und es erfasse." (Sengler, Erkenntnislehre S. XI). Auf
diesem Wege gelangt Kuhn zur Erfassung des Menschen als
sittlich-religiöser Persönlichkeit und zum Vernunftglauben an die
Persönlichkeit des „Absoluten", das vom Standpunkt des blofsen
Fenkens nur als das unpersönliche Grundwesen im Sinne des
*antheismus gedacht werden könnte. Mit anderen Worten, das
der Kuhnschen Erkenntnistheorie entsprechende metaphysische



Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

Resultat ist jene theosophische Autfassung des göttlichen Seins,
welche Immanenz und Transcendenz verbindet und einen zugleich
innerweltlichen (im Sinne des Monismus) und überweltlichen,
schöpferischen Gott lehrt. Die Kuhnsche Lehre vom Wesen und
von den Eigenschaften Gottes wird uns dieses Urteil vollauf
bestätigen. Inzwischen mögen noch folgende Texte als Belege für
das Gesagte dienen.

„Die Wahrnehmung Gottes und des Göttlichen, wie sie in
ihrer (der Seele) Vernunft natürlich angelegt, und wozu sie durch
ihre Ratur aufgelegt, disponiert ist, ist als effektive und wahre
durch ihre eigene Reinheit und Integrität bedingt; diese aber
beruhen auf der lebendigen und ungeschwächten Wechselwirkung
ihres theoretischen und praktischen Vernunftvermögens, der
Vernunft und des Gewissens. Ist das Herz des Menschen thöricht
geworden so weifs er nichts von Gott Will er aber
nur denken und nichts als denken, so kommt er zwar
bei dem Begriffe des Absoluten an, aber das Absolute
ist nicht Gott, sondern die absolute Substanz, das an
sich unlebendige, unpersönliche, das blincteund unfreie
Grundwesen der Dinge." (A. a. 0. S. 612.)

Diese Worte beweisen, dafs Kuhn im wesentlichen über
Jakobi nicht hinausgekommen ist. Dieser erklärt, mit dem
Kopfe, d. h. als blofs denkender Mensch, Spinozist, mit dem
Herzen aber — Kuhn würde sagen: als geistig-sittliche
Subjektivität oder als „Persönlichkeit" — gläubiger Christ, d. h.
Theist zu sein. Zugleich enthält die angeführte Stelle das
bemerkenswerte Zugeständnis, dafs es ein den Dingen gemeinsames
blindes Grundwesen gebe, eine absolute, unpersönliche Substanz
(to ov im Unterschiede von o d>v), ein Grundwesen, das auch,
wie aus anderweitigen Texten hervorgeht, in Gott, wenn auch
als „fliefsendes", aufzuhebendes (im Sinne Hegels) Moment gedacht,
immerhin aber zur begrifflichen Bestimmung der Schöpfung d. h.
des „geschöpften" Seins angenommen werden müsse.

In diesem Sinne erklärt Kuhn: „Insoweit Gott das absolute
Sein ist, der Grund der Dinge, insoweit ist sein Dasein deraon-
strabel; iusoweit er es aber nicht ist, sondern darüber hinaus der
absolut Seiende ist sein Dasein Sache der persönlichen
Überzeugung, des Glaubens." (S. 628). Dieses „absolute Sein"
aber ist, wie unmittelbar vorher bemerkt wird, ein Moment im
Begriffe Gottes, und nur, wenn es als abgeschlossener Begriff
geltend gemacht wird, ist diese Bestimmung: Pantheismus.
Dagegen aber mufs ein nüchternes Denken erklären, das jede
Ansicht, die ein Gott und den Geschöpfen gemeinsames Grundwesen



Kuhn, der Dogmatiker.

lehrt, monistisch oder pantheistisch ist. Nennen wir den einen
naturalistischen, so können wir den anderen theosophischen oder
wenn man will: „Persönlichkeitspantheismus" nennen.

Kuhn wirft dem Pantheismus spekulativen Anthropomorphis-
mus vor. Der Vorwurf trifft ihn selbst: erstens schon deshalb,
weil er in Gott überhaupt eine Art von Naturgrund, wie im
Menschen, annimmt; zweitens weil er die Persönlichkeit Gottes
selbst, durch deren Annahme sein Gottesbegriff vom
(naturalistisch-) pantheistischen sich unterscheidet, nach Analogie der
menschlichen Persönlichkeit bestimmt, d. h. nicht blofs in der
Weise, dafs er die Vollkommenheiten des Persönlichkeitsbegriffs
auf Gott überträgt, sondern auch jene specifische Eigentümlichkeit

des menschlichen Geist- oder Personseins (was bei Kuhn
zusammenfallt), nämlich sozusagen auf einem Naturgrund aufgebaut

zu sein, indem er das göttliche Sein durch einen Procefs
vom Ansich- zum Fürsichsein personiert sein läfst.

Diese anthropomorphistische Auffassung der göttlichen
Persönlichkeit ist die konsequente Folge der von der „Gottesidee"
gegebenen Erklärung, wornach das Wesen Gottes ohne Schlufs
— unmittelbar — im Wesen der Seele sich kund gibt, zur
Erscheinung kommt. Kuhn glaubt sich angesichts der Lehre aller
Theologen, dafs Gott in den Werken der Schöpfung sich selbst
manifestiere, zu der Frage berechtigt, ob sich annehmen lasse,
»dafs der kreatürliche Geist, das vornehmste Werk Gottes, nur
Organ der Erkenntnis des Meisters aus seinen Werken und nicht
zugleich und vor allem selbst eine Kundgebung des Meisters, ein
Spiegel Gottes, seines Wesens und seiner Eigenschaften, und
eine um so sprechendere Kundgebung seines Daseins uud ein
desto vollkommenerer Spiegel seines Wesens sei, je höherer über
allen Werken der göttlichen Schöpfung steht, ja das einzige
Ebenbild Gottes ist." (A. a. 0. S. 614.) Die Antwort auf diese
Frage ist leicht. Allerdings ist der menschliche Geist eine
»Kundgebung" des göttlichen Meisters, aber nicht im Sinne
einer „Erscheinung" Gottes, nicht ein Spiegel worin sich unmittelbar

Gottes Dasein und Wesen kundgibt. Vielmehr bedarf
es der Thätigkeit des Verstandes, um Gott durch Welt- und
Selbstbetrachtung nach seinem Dasein und seinen Eigenschaften
(nicht aber seinem an sich seienden Wesen, das in einem der
natürlichen Erkenntnis unzugänglichen Lichte wohnt) — die
Persönlichkeit Gottes mit eingeschlossen — zu erkennen. Denn
es ist ein aus kantisch-hegelschen aprioristischen Einflüssen
stammendes Vorurteil, dafs die Persönlichkeit und Transcendenz Gottes
nicht durch objektiv vollkommen giltige Beweise dargethan werden



14 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

können. Zweifellos wirkt auf diese Betätigung des Verstandes
auch der Wille ein. Sein Einfiufs ist jedoch nicht ein
konstitutiver, in dem Sinne, als ob die objektive Giltigkeit der
Verstandesargumente durch irgend eine Indisposition des Willens
beeinträchtigt werden könnte.

Wer im menschlichen Geiste unmittelbar das göttliche
Wesen zu erschauen glaubt, dem gestaltet sich die Persönlichkeit

des Absoluten zur verunendlichten menschlichen, d. h. der
Anthropomorphismus erscheint unvermeidlich. Dagegen gelangt
man zum reinen, wenn auch nicht vollen und erschöpfenden
Begriffe der unendlichen Persönlichkeit, wenn man dém Zuge
der objektiven Vernunft folgt, d. h. teils durch Analyse des Per-
8Önlichkeitsbegriffs, teils durch Anwendung des Kausalprincips,
kraft dessen die Vollkommenheiten in der Wirkung formell oder
eminenter auch in der Ursache sich finden müssen, zur
Persönlichkeit Gottes aufsteigt.

Wie sehr Kuhn im aprioristischen Vorurteil befangen ist,
beweist seine Theorie der Wissenschaft, auf die wir, um das
Bild der Kuhnschen Erkenntnistheorie zu vervollständigen, noch
in Kürze einzugehen haben.

Ein demonstratives Wissen soll zunächst das Erfahrungs-
wissen sein, sofern es seine Objekte, deren Eigenschaften und
Gesetze unmittelbar vorzeige. Dieses Wissen habe es zunächst
nur mit Erscheinungen zu thun, in denen sich jedoch das Wesen
der Dinge unmittelbar ausdrücke. „Ihr Wesen ist den Erscheinungen

immanent." Dagegen sind das logische, mathematische
und ontologische Wissen rein apriorisch. Das logische,
sofern es das reine (empirisch wie spekulativ objektlose) nur sich
selbst zum Gegenstand habende Denken aufzeigt; das mathe-
mathische Wissen, das von den reinen Anschauungen der Zahl
und des Raumes ausgeht. „In ähnlicher Weise führt die Anwendung

der allgemeinen Denkgesetze auf die Anschauungen des
reinen Seins und des Werdens zu den Kategorien des
Verstandes, womit es die reine Ontologie zu thun hat. (A. a. 0.
S. 606 f.)

Diese Bestimmungen tragen den kantisch-hegelschen Stempel
in ausgeprägtem Mafse an sich und lassen dem konsequenten
Denken nur die Wahl, entweder mit Kant das reine Denken
und den reinen Gedanken mitsamt dem ganzen Netzwerk der
Kategorien für etwas rein Subjektives zu erklären, mit Hilfe
deren das Subjekt, vom unbekannten Ding an sich angeregt,
eine Erfahrungswelt sich aufbaue, oder mit Hegel in der



Kulm, der Dogmatiker.

Bewegung des reinen Gedankens den innersten Kern alles
Wirklichen nach Form und Materie zu ersehen.

Jene Kuhnschen Erklärungen sind indes durchaus unhaltbar
und falsch. Die Logik hat es keineswegs mit einem reinen
Benken zu thun; denn die logischen Formen haften am (gedachten)
Objekt, weshalb die Scholastik mit Recht die Dinge als Material-
und das ens rationis als das Formalobjekt der Logik erklärt.
Bekanntlich haben sich auch in der neuesten Zeit Trendelenburg
und Überweg gegen die formale Logik der Kantianer
ausgesprochen. Die Mathematik aber ist nicht eine aprioristisch-for-
raale, sondern eine reale Wissenschaft und hat es mit d«r
Quantität, mit Zahlen und Figuren, also mit Realitäten zu thun.
Roch weniger aber gibt es eine reine Ontologie, die es mit
einem reinem Sein und Werden zu thun hätte. Das angebliche
reine Sein ist eine Abstraktion des Verstandes und durchaus
nicht jenes „absolute Sein", das Kuhn mit Hegel als das den
Dingen mit Gott gemeinsame Grundwesen auffafst und das die
Vertreter der Demonstrabilität des Daseins Gottes mit dem wahrhaft

Seienden verwechseln sollen. Zu diesem Vorwurf konnte
Kuhn, wie früher bereits bemerkt wurde, nur gelangen, weil er
nine andere Demonstration nicht kennt, als eine solche, die
entweder ihren Gegenstand unmittelbar aufzeigt oder ihn a priori
kons truiert.1

2. Kuhns Gotteslelire.

Der Gottesbegriff Kuhns hängt innig mit seinem Seinshegriff

zusammen. Wie wir am Schlüsse des vorigen Abschnittes
sahen, hat es die Ontologie mit dem reinem Sein und dem
reinen Werden zu thun. Diesem reinen Sein nun kommt
Wirklichkeit und Existenz zu; es bildet das Grundwesen der Dinge
uDd Gottes selbst. Anders aber ist es in Gott und anders in
den Dingen. In Gott ist es einerseits als aufgehobenes Moment,
andererseits als der Grund, aus welchem alles kreatürliche Sein
geschöpft ist. In den Geschöpfen aber als mannigfaltige
Bestimmbarkeit, Grund der Wandelbarkeit und alles dessen, was
der Idee, dem Geiste, der wie wir früher gesehen, in allem
seienden das wahrhafte Sein ist, widerstrebt und ihn beschränkt.
Man verwechsle jedoch diesen bestimmbaren Grund nicht mit der
materia prima des Aristoteles und der Scholastik; denn diese
wird als real von der (substantiellen) Form verschieden angenommen

<ä *,1 diesem Abschnitt vgl. Schäzler, Neue Untersuchungen
443 tf.



It) Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

und ist von Gott, der actus purus ist, ganz und gar ausgeschlossen.
Zwar spricht auch Kuhn vom göttlichen Sein als einem rein
wirklichen, das von vorneherein von jeder Potentialität frei, durchaus
licht sei. Doch gilt dies eben nur vom Standpunkt des Begriffs,
der einseitig festgehalten zu einem ausschliefslich negativen
Gottesbegriffe führen würde. Der konkrete Begriff des Seins ist
vielmehr nach Kuhn der des „sich aus der Möglichkeit in die
Wirklichkeit erhebenden Seins." Der Unterschied des göttlichen
vom kreatürlichen („geschöpften") Sein aber besteht darin, dafs
jenes in rein immanenter Weise, dieses dagegen in Abhängigkeit

vom göttlichen Sein zur Aktualität sich erhebt.
„Endlich im inneren metaphysischen Sinne ist, was den

Grund und die Kraft seines Seins und Lebens nicht in sich selbst,
sondern aufser sich in einem andern und schliefslich in dem
absoluten Sein hat. So ist das endliche Sein ein abgeleitetes,
„geschöpftes", kein in sich selbst quellendes, sich selbst schöpfendes.

Ein Sein aber, das nicht in eigener Kraft ist, das die
Möglichkeit zu sein aufser sich in einem andern hat, ist eben darum
wie ein vorübergehendes (entstehendes und aufhörendes) so ein
beständig übergehendes, nämlich aus der Möglichkeit in die
Wirklichkeit, aus dem Zustande des Seinkönnens in den des

wirklichen Seins eintretendes und dadurch veränderliches
Sein. Seine Veränderlichkeit liegt aber nicht darin, dafs es aus
der Potenz in den Akt sich erhebt, sondern darin, dafs diese
Bewegung eine übergehende, aus dem Sosein zu einem Anderssein

fortgehend ist: dieser perpetuirliche Wechsel seines Zu-
standes ist seine Veränderlichkeit. Alles Sein ist ein
wirkliches und lebendiges dadurch, dafs es sich bethätigt,
verwirklicht, aus der Möglichkeit zur Wirklichkeit,
aus dem Grund zur Existenz sich erhebt.1 Diese

Bewegung aber schliefst nicht notwendig eine Veränderung in sich,
sondern nur alsdann, wenn ein Wesen den Grund seines Seins
nicht in ihm selbst bat; denn in diesem Falle geht es aus dem
Zustande der Abhängigkeit, Passivität und Ruhe in den der
eigenen Selbsthätigkeit, Aktivität und Bewegung, somit in einen

ganz andern Zustand über" (a. a. 0. S. 789 f.).
Wie eine „Bewegung", ein „sich Erheben von der Potenz

zum Akt" ohne ein „Übergehen" d. h. ohne Veränderung
stattfinden soll, ist nicht abzusehen. Es liegt darin ein offenkundiger
Widerspruch, zu dem sich Kuhn getrieben findet, um der aus
seinem Begriffe vom reinen Sein und Werden folgenden, von

1 Von mir gesperrt.



17

Hegel gezogenen Konsequenz zu entgehen, dafs das absolute Sein
gleich dem absoluten -Werden sei.1

Überdies enthält der Begriff eines sich selbst verwirklichenden,
sich selbst setzenden Seins an und für sich schon einen

Widerspruch, der nur dadurch vermieden wird, dafs man mit
Aristoteles und der Scholastik das erste Sein als reine
Wirklichkeit (actus purus) bestimmt.

In Übereinstimmung mit diesem Seins- und Gottesbegriff,
der sich, wie wir sahen, konsequent aus der subjektivistischen
Erkenntnistheorie, der anthropomorphistischen Erklärung der
Uottesidee ergibt, beantwortet Kuhn die Frage der Theologen
oach der metaphysischen Wesenheit Gottes oder dem gradus con-
stitutivu8. Als solchen bezeichnet er einerseits die Bestimmung
Hottes als des unendlichen Seins, andrerseits den Begriff Gottes
als des unendlichen Verstandes und Willens oder des absoluten
Heistes. Jene Bestimmung sei nur erst die niedrigste, noch nicht
eigentlich charakteristische Bedeutung des göttlichen Namens und
erhebe Gott nicht bestimmt über das pantheistische Absolute,
die unendliche Substanz des Spinoza (A. a. 0. S. 759 f.).

Das Vorstehende beweist luce clarius, wie Kuhn, sobald er
es unternimmt, aus dem Dunkel des unmittelbaren Bewufstseins
herauszutreten und das darin Enthaltene dialektisch und spekulativ

aufzuklären, sofort von dem Strudel der pantheistischen
Alleinslehre erfafst wird, so dafs er mit Hegel das Unendliche
To ov, das er vom wahrhaft, konkret Unendlichen unterscheidet,
üir eine schlechte Bestimmung ansieht, von der zum wahrhaft
Unendlichen, dem selbstbewufsten, persönlichen Geiste fortgegangen
Verden müsse. Allerdings besteht zwischen beiden der
Unterschied, dals Hegel schliefslich das wahrhaft Unendliche in die
üontität des Endlichen und Unendlichen setzt, während Kuhn

.lenes schlechte Unendliche, das immanente Grundwesén der Dinge
"rch den Gedanken einer über alles Endliche übergreifenden

Jrersönlichkeit zu ergänzen sucht. Jedoch abgesehen einmal davon,
aG auch bei Hegel der theosophische Gedanke einer Verbin-
Ung von Immanenz und Transcendenz gelegentlich hineinspielt,
ann auch davon, dafs Kuhn für seine transcendente Persönlichst

keine andere Instanz als einen instinktiven Vernunftglauben,

auf
^Hbedürfnis anzurufen weifs: so liegt die Konsequenz

aufd61" ^e'te derjenigen, die einem Gott, dessen Wesen
uern gleichen Grunde wie das Wesen des Endlichen

liehe
' j^'er den wahren Wert der Behauptung: alles Sein sei ein wirk-

t„. 1 dadurch, dafs es sich bethätigt, verwirklicht, s. uns. Abhandlung:" öem gleich Thun'1 u. s. w. im Jahrb. Bd. XV. S. 129 ff.
Jahrbuch fiir Philosophie etc. XVI. 2



18

ruht, eine selbständige, übergreifende Persönlichkeit absprechen-
und das „Absolute", jenes Unendliche, das Gott nicht genügend
charakterisieren soll, ausschliefslich als viel- und allpersönlich
erklären, d. h. im menschlichen Geiste zum Bewufstsein gelangen

lassen.
Zu solchen Konsequenzen führt schliefslich die

erkenntnistheoretische Annahme, dafs der letzte Grund des Seins unmittelbar

erfahren, erschaut, nicht blol's erschlossen werde. Das
in allem Seienden unmittelbar schauend erfafste unendliche Sein
könnte, wenn es ein solches gäbe, freilich nur ein verunend-
lichtes endliches Sein, jenes schlechte Unendliche sein. Aber
auch die so im Spiegel der menschlichen geschaute unendliche
Persönlichkeit wird sich als eine anthromorphistische, als Ver-
unendlichung der endlichen, menschlichen erweisen, als ein am
inneren Widerspruch krankender und daher konsequent sich selbst
autlösender Begriff.

In Wahrheit ist das angebliche Grundwesen der Dinge, das
„schlechte Unendliche" eine Hypostasierung dos logischen
Begriffs, eine Erneuerung des eleatischen Irrtums, dem Aristoteles
und die Scholastik durch die genaue Unterscheidung des
Logischen und Realen und der „mannigfaltigen Bedeutung des Seienden"
entgingen. Das einzige und wahrhaft unendliche Sein erkennen
wir nur auf dem Wege der Schlufsfolgerung und zwar als ein
solches, das schon als Unendliches, d. h. als reine Wirklichkeit,
actus purus, Geist und persönlich ist.

Aus dem Kuhnschen Seins- und Gottesbegriff läl'st sich von
vornherein schliefsen, dafs die sog. negativen Attribute Gottes
nicht in ihrer „abstrakten" Reinheit festgehalten werden können.
Da nach Kuhn eine ausschliefslich „begriffliche" Fassung der
„Gottesidee" zum logischen Pantheismus führen würde, so bewegt
sich seine Dialektik in dem Dualismus von Begriff und
Vorstellung, in denen sich der Inhalt der Idee, ohne erschöpft
zu werden, mittels Welt- und Selbstbetrachtung auseinanderlegen
soll. Dabei begegnet aber dem Dogmatiker ganz Ahnliches wie
dem pantheistischen Philosophen, der sein abstrakt Unendliches
nur durch Identificierung mit dem Endlichen zu einem konkret
Unendlichen zu gestalten weifs, nämlich dafs auch er das Absolute

vom Standpunkt der Vorstellung in das Zeitliche, Veränderliche,

Zusammengesetzte herabzieht.
So sollen wir in der Erkenntnis der göttlichen Offenbarungen

(z. B. der Weltschöpfung) die zeitliche Anschauung nicht völlig
oder absolut eliminieren können, sondern unsere Vorstellung
derselben, die Vorstufe und Bedingung aller begrifflichen Erkenntnis



Kuhn, der Dogmatiker. 19

werde auf ihrem Grunde Anker werfen und daran haften bleiben

(S. 773). Nun soll allerdings das Denken nicht an die
Vorstellung gebunden bleiben, sondern zur spekulativ begrifflichen
Erkenntnis fortschreiten durch Negation dessen, was an der
Vorstellung der Offenbarung Gottes nicht gemäfs ist (S. 774). Wenn
wir aber in der Erkenntnis der göttlichen Offenbarungen die
Vorstellung nie eutbehren können, so bleibt nur die Wahl,
entweder in Gott Zeitlichkeit anzunehmep, oder zuzugeben, dafs
unsere Erkenntnis von Gott, soweit sie vorstellungsmäfsig ist,
falsch sei. Wie man sieht, nimmt diese Dialektik mit der einen
Hand das, was sie mit der andern gibt, und verfallt, wie die
Hegeische, wenn auch ohne es zuzugestehen, dem Widerspruch.

Aufserdem ist klar, dafs ein sich selbst verwirklichendes
Wesen, wie Kuhn die Gottheit bestimmt, falls es überhaupt denkbar

wäre, wie der Veränderlichkeit, so auch der Zeitlichkeit
unterworfen gedacht werden müfste. Daher Kuhn, wie oben schon
angedeutet wurde, angesichts der göttlichen Unveränderliüh-
keit in unlösbare Schwierigkeiten sich verwickelt. Bei Behandlung

dieses göttlichen Attributs (S. 788 ff.) tritt der theosophi-
sche Pantheismus Kuhns in voller Klarheit zu Tage. „Man
könnte versucht sein, äufsert er sich, zu sagen, der Begriff des
absoluten Seins schliefse selbst die Unterscheidung von po-
tentiâ- und actu- Sein aus, oder was dasselbe ist, im Absoluten
dürfe keine Bewegung aus dem Grund zur Existenz (nach
Schellings Ausdruck) angenommen werden, dasselbe sei vielmehr
als das reine (blofse) Sein, als actus purus in durchgängigem
Gegensatze zum Endlichen, auschliefslich negativ gegen das letztere
zu denken. Das ist der dualistische Staudpunkt, das
andere Extrem zu dem pantheistischen oder monistischen,

den wir so gut wie diesen vermeiden und
verwerfen müssen. Der Begriff des Absoluten im Sinne
des Dualismus, der einseitigen, ausschliefslichenTrans-
cendenz ist ebenso unwahr, als der des Pantheismus,
der einseitigen, ausschliefslichen Immanenz."1

Durch die Annahme eines von der Existenz verschiedenen
(unterschiedenen, sagt Kuhn wohl mit Absicht, aber ohne Wirkung!)
Grundes in Gott setzt sich der Tüb. Dogm. in schroffen Gegensatz

gegen die gesamte theologische Tradition, und zwar im
entscheidenden, principiellen Punkte, und reiht sich sein System in
jene Kette neuplatonisierender Religionsphilosophien ein, die sich
von Scotus Erigena durch Eckart, Nik. von Gusa u. s. w. bis

1 Von mir unterstrichen.
2*



20 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

Baader und Schelling herabzieht. Damit ist sein System
theologisch-wissenschaftlich gerichtet. Vergeblich weist Kuhn die
Bezeichnung: Monismus, Pantheismus von seiner Lehre ab. Denn,
wenn den Geschöpfen ein mit Gott gemeinsamer Grund der
Existenz zukommt, so gibt es in Wahrheit nur ein Sein, das in
Gott absolut, in den Dingen relativ — in manigfaltiger Abstufung

und Richtung verwirklicht ist; das heifst im Grunde ist alles
Sein göttlich. Wissenschaftlich steht diese Form des
Pantheismus tiefer als der naturalistische, weil, wie schon wiederholt
erklärt, ein mit Potenz behaftetes, also bewegtes und bewegliches
Sein schlechterdings nicht absolute Wirklichkeit, nicht persönlicher,

iiberweltlicher Gott sein kann. Die Unendlichkeit dieses
Seins könnte nur, wie Hegel und ursprünglich auch Schelling
annehmen, als ins Unendliche Endliches, d. h. als der absolute
Procefs gedacht werden.

Nicht uugerügt aber darf die Verwechslung des actus purus
mif, dem „blofsen" Sein gelassen werden. Unter jenem versteht
die Scholastik durchaus nicht jenes aus Abstraktion stammende
Sein, das noch nicht die sinnliche Schale abgestreift hat und
wie ein Grau in Grau, dem reinen, begrenzbaren Räume ähnlieh,
vorgestellt wird, sondern das aus der Existenz endlichen, in den
verschiedensten Stufen der Vollkommenheit vorhandenen, parti-
cipierten Seins erschlossene, als einfache Wirklichkeit
bestehende und alle Vollkommenheit in sich befassende Sein.
Eine andere Stelle als in der Scholastik spielt das „blofse" Sein
in dem Gedankenkreise Schellings, Hegels und Kuhns. Während
in der Scholastik dieses Sein als der erste vom Sinnlichen
abgezogene, vieldeutige Begriff gilt, dem in der objektiven Realität
eine Mannigfaltigkeit des Seienden entspricht, erblicken die
genannten Denker darin eine Intuition des wirklichen Seins selbst
und nehmen demgemäfs numerisch ein Sein an, wenn auch in
verschiedener Weise. Was Kuhn betrifft, so glaubt er, in ihm
das Gott und den Geschöpfen gemeinsame Grund wesen zu
erfassen, das in Gott absolut verwirklicht sei, und woraus er das
Sein der Dinge schöpfe.

Daher sei Gott nicht nur als das Sein, sondern als der
Seiende zu bestimmen: der Idee gemäfs, wie sie im Grundbe-
wufstsein, dem göttlichen Sinn als der Grundlage und Voraussetzung

des begriffs- und vorstellungsmäfsigen Denkens gegeben
ist. Die denkende Vermittlung der Idee verlangt nämlich die
Verbindung von Begriff und Vorstellung, da eine einseitige
Anwendung des einen oder der anderen zum Dualismus oder zum
Pantheismus führen würde. „Um den Begriff des Absoluten in



Kuhn, der Dogmatiker. 21

seiner Wahrheit (übereinstimmend mit der 1 dee Gottes) zu fassen
und als einen positiv inhaltlichen zu gewinnen, darf man ihn nicht
lostrennen von seiner Voraussetzung, von der Vorstellung des
Unendlichen (als eines wirklichen, lebendigen Seins) nach Analogie

des Endlichen." (S. 791.)
Die Annahme, der ausschliefslich begriftliche Standpunkt

lühre zum Dualismus (Deismus), widerspricht der anderweitigen
Behauptung Kuhns, dafs die einseitig begriffliche Fassung des
„Absoluten" den logischen Pantheismus nach sich ziehe. Dagegen
führt die Art und Weise, wie Kuhn vom Standpunkt der
„Vorstellung" die Analogie handhabt, ohne Zweifel zu einem Anthro-
pomorphismu8, den man, wie Kuhn selbst den pantheistischen,
einen spekulativen nennen mag, und der darin besteht, dafs, wie
des Öfteren erwähnt, das göttliche Geist- und Personsein auf
einem Naturgrunde1 beruhen, in einer Bewegung sich
vollziehen soll.

Kuhn kommt hier bereits auf das Verhältnis seines
Gottesbegriffs zum trinitarischen der Offenbarung zu sprechen. Er
meint, das Geheimnis der Trinität lasse sich von jenem Gottesbegriff

aus, demzufolge Gott kraft der immanenten Bewegung
aus seinem Grunde zur Existenz und aus der Substantialität zur
Subjektivität absolut wirkliches Sein und absolut subjektiver Geist
8e', einigermafsen begreifen, wenn wir dasselbe als die
Offenbarung der Wahrheit, wie der absolute Geist absolutpersönlicher
Geist ist, auffassen (S. 796 f.). Wir werden jedoch sehen, dafs
diese Auffassung das Trinitätsgeheimnis vielmehr auflöst und
zerstört, was von vorneherein auch gar nicht anders zu erwarten
'st, da die Annahme eines Processes in Gott, einer Selbstverwirklichung

der Gottheit nicht blofs dem wahren Gottesbegriff,
sondern den einfachsten Denkgesetzen widerspricht.

Mit der Annahme einer Unterscheidung von Grund und
Existenz in Gott i^t wie der strenge Begriff der Unveränderlich-
keit, so auch der der Einfachheit Gottes preisgegeben. Wenn
daher Kuhn zwar von einer absoluten Einfachheit Gottes spricht
(o. 804), diese aber in die Negation einer Zusammensetzung von
verschiedenen Vermögen und Kräften setzt, wie sie im endlichen
Geiste sich finde, der angeblich aus solchen bestehe (Ebd.),
so kann das dem wahren Gottesbegriffe nicht genügen. Absolute

infachheit kommt unmöglich einem persönlichen Wesen zu, das

1 Kuhn selbst will zwar nicht zugestehen, dafs der von ihm ange-
meue Grund in Gott als Natur zu bezeichnen sei. Da indes der-

ßeHif i? •
Gegensatz zur Subjektivität, d. h. zum aktualen Geistsein

cht ist, sind wir im vollen Rechte, von Natur zu reden.



22

so beschaffen ist, dafs in ihm ein Grund sich vorfindet, aus
welchem endliche Dinge, darunter selbst ausgedehnte
Körper geschöpft werden können. Es leuchtet ein, dafs Kuhn
der Vorstellung einer räumlich ausgedehnten Gottheit nur durch
eine idealistische Auffassung der Körperwelt entgehen konnte,
wie wir denn auch im ersten Abschnitte sahen, dafs nach Kuhn
das wahrhafte Sein in allem Seienden der Geist ist. Demnach
dürfte es dem Sinne Kuhns vollkommen entsprechen, wenn man
das endliche, aus dem göttlichen Urgrund „geschöpfte" Sein als
im Verhältnisse des Accidens zur Substanz stehend vorstellt und
die Geschöpfe als göttliche Denk- und Willensakte bezeichnet.
Hieraus erklärt sich, wie Kuhn die Frage nach der Unsterblichkeit

des endlichen Geistes in der folgenden, anfangs
befremdenden Weise formulieren konnte: „Ob und inwiefern die dem
freien Princip im Menschen adhärierende Eigenschaft der
Persönlichkeit ein notwendiges und selbständiges Accidens des
obersten Princips der übersinnlichen Welt sei — Lehre von der
Unsterblichkeit oder persönlichen PWtdauer der menschlichen
Seele." (Jakobi u. d. Phil. s. Z. S. 14.) Aus derselben Auffassung

der Geschöpfe als göttlicher Deuk- und Willensakt begreift
sich die Kuhnsche Unterscheidung von Denken und Wissen
in Gott (S. 822). Das göttliche Denken ist nach ihm ideen-
schäffend; wie Gott denkend und wollend sich selbst setzt
(verwirklicht), so soll er denkend und wollend (in einem zweiten
Akte) die Welt „schöpfen".

Durch die Auffassung des endlichen Seins als eines aus dem

göttlichen Naturgrund geschöpften ist der Kuhnsehe Freiheits-
begriff bestimmt. Verhaltensich die vernünftigen Geschöpfe wie
Accidentien zu Gott, so ist es Gott selbst, der unmittelbar in
ihnen wirkt, und die geschöpfliche Freiheit wird Freiheit vom
Zwang, nicht aber von innerer Notwendigkeit sein. Da sie aber
als relative Persönlichkeiten „selbständige" Accidentien sein sollen,
so wird sich die göttliche Macht im geschöpflichen Willen nicht als
physische, sondern als moralische, wenn auch auf Grund des

schöpferischen Verhältnisses (S. 813) zur Geltung bringen und
die Gott gebührende absolute Herrschaft durch die dem geschöpflichen

Willen eingeflöfste Neigung ausüben.
Der freie Wille schliefst zwar auch nach Kuhn nicht nur

den äufseren Zwang, sondern auch die innere Notwendigkeit aus
(S. 927), jedoch nur jene Notwendigkeit, die dem blofs
Spontanen, wie es sich,in der animalischen Thätigkeit findet, eigen
ist. Indem er aber die Freiheit als die wesentliche Form alles
Wollens und mit Leibnitz' Lehre sich einverstanden erklärt, dafs



Kuhn, der Dogmatiker. 23

der Wille immer der Neigung folge, oder was dasselbe, im Kampfe
"von Neigungen der überwiegenden Neigung: zeigt er sich
in der Verwechslung des „Willigen" (voluntarium) mit dem liberum

befangen (S. 937 Anm.).
Die Übertragung dieses Freiheitsbegriffs auf den göttlichen

Willen hat den Optimismus zur Folge, zu welchem sich denn
auch Kuhn deutlich genug bekennt. Er wirft die Frage auf:
«Kann man sagen, dafs Gott, weil er Schöpfer und Regent dieser
Welt, einer Weltalso und nicht unendlich vieler ist, eben darum
nicht der unendliche Geist sei? Dann allerdings, wenn die Welt,
deren Schöpfer und Regent er ist, von den vielen möglichen
nicht die beste oder vollkommenste wäre: dann würde die
Projektierung, Einrichtung und Leitung nicht das Werk des unendlichen

Verstandes sein. Ist sie aber unter allen möglichen Welten
die vollkommenste, so ist der Weltgedanke das Produkt einer
unendlichen Weisheit, wie die Weltverwirklichung das Produkt
einer unendlichen Macht." (S. 821.) Sehr bezeichnend ist die
Aufserung gegenüber den Leibnitzschen möglichen Welten: je
vollkommener der Verstand sei, desto schneller werde er zu einem
lösten Gedanken kommen : was doch nichts anderes besagen
kann, als dafs Gott zwar abstrakt gesprochen verschiedene Welten
denken und wollen könne, in concreto aber doch nur eine, die
heste. Wie sollte aber auch eine Welt, die aus dem göttlichen
Grunde selbst geschöpft, also mit Gott im Grundwesen eins ist,
anderes als die beste sein können? WTürde sich Kuhn nicht an
seinen Gefühlsglauben, an den Gott des Theismus klammern, so

jnüfste er, dem Zuge seines Denkens folgend, sagen: die Welt
18t das in die Vielheit auseinandergegangene Eine, der konkrete,
wirkliche, erscheinende Gott.

In der G ese tz m äfsigkei t des menschlichen freien
W ollens findet Kuhn einen Anhaltspunkt für das göttliche Vorherwissen.

„Für den menschlichen Blick mag manche Handlung in
der Beschaffenheit und Lage des Handelnden ihre Erklärung
schlechterdings nicht finden, und in dem Maafse als dies der
*a'! ist, mufs sie ihm als eine willkürliche erscheinen; der
göttliche Blick aber reicht weiter und geht tiefer; ihm ist nichts
verborgen, er durchschaut das Wesen des menschlichen Willens,
Weil er der Schöpfer desselben ist, und überschaut alle Einflüsse,
unter denen seine Entscheidungen erfolgen, kennt ihr Maafs und
ihr Ziel. So verschwindet für ihn der letzte Rest des
W illkürlichen, das in ihnen für unsere Betrachtung*u verschiedenem Mafse vorhanden ist.1 Menschlich zu

1 Von mir unterstrichen.



24 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

reden fallen freilich die Handlungen des Menschen desto
bestimmter in seinen Gesichtskreis, je charaktervoller sie sind;
entfallen aber kann ihm keine, weil keine ganz charakterlos oder
absolut willkürlich ist." (S. 887). Diese Begründung des
göttlichen Vorherwissens steht vor der Alternative, entweder die
Freiheit des Willens im Sinne der Indifferenz (die indes nach
den Theologen nicht, womit sie Kuhn so gerne zusammenwirft,
eine indifferentia aequilibrii ist) preiszugeben, oder das göttliche

Vorherwissen auf die Stufe einer blofs konjekturalen
Erkenntnis herabzusetzen. Das zweite will Kuhn nicht, bleibt demnach

nur das erste, und thatsächlich ist die von Kuhn zugelassene
Indifferenz eine Abstraktion, da die „freie" Handlung in
concreto stets der vorherrschenden Neigung konform ist. Wir
könnten sagen: notwendig ihr entspricht: ein Ausdruck, den
Kuhn weislich vermeidet, ja im Sinne eines „Müssens" verpönt,
jedoch nur aus dem Grunde, weil es der Natur des Willens
und der gewollten Handlung widerspricht: wollen zu müssen,
auf einem Müssen zu beruhen. Obgleich also derselbe Theologe

die lib. indifferentiae als ein wesentliches Moment des
Begriffs der Willensfreiheit erklärt, so behauptet er gleichwohl,
dafs die Handlung in dem Wesen des freien Willens als
Vermögens des blofs relativen Anfangs einer Handlung und in der
bestimmten Beschaffenheit und Situation der individuellen
Persönlichkeit, in diesen ihren Ursachen vollkommen präformiert sei
(S. 889). Die in der Anrn. (ebd.) beigefügte Restriktion, man
solle den Ausdruck nicht im Sinne von „prädeterminiert" nehmen,
ist wirkungslos; denn im Sinne der Thoinisten ist die
„Determination" eine von Gott ausgehende Bewegung zur freien
Selbstbestimmung, während eine „in ihren Ursachen vollkommen
präformierte" und daraus (für ein absolutes Erkennen) mit voller
Gewifsheit erkennbare Handlung unmöglich von innerer Notwendigkeit

frei sein kann.
In der Auffassung Kuhns weifs im Grunde Gott, indem er

die Willenshandlungen der geschöpflichen Geister vorauserkennt,
um seine eigenen Akte; denn da alles einzelne Wollen nur Dar-
lebung eines Grundwollens, wie alles abgeleitete Erkennen die
Entfaltung eines Grundbewufstseins ist, das Grundwollen aber
ebenso wie das Grundbewufstsein eine schöpferische Setzung,
secundäre Aktion Gottes sein soll, so leuchtet ein, dafs Gott im
Vorauswissen seine eigenen Aktionen weifs. Überdies beachte

man, dafs wie überhaupt das Verhältnis Gottes zum Geschöpfe
als ein persönliches nur vom Standpunkt des Gefühlsglaubens
nach Kuhns Auffassung angenommen werden kann, so auch



Kuhn, der Dogmatiker.

insbesondere die Erörterung über ein Vorherwissen freier Akte
der Geschöpfe nur von diesem Standpunkte Sinn und Geltung
hat. Das reine, zum Monismus führende Denken würde eine
ändere Allwissenheit nicht anerkennen, als jene, die in dem Ge-
®etztsein alles Denkens und aller Gedanken in dem einen die
e'nzelnen Geister als seine Partikeln oder seine Erscheinungen
umfassenden Allgeist und Allwesen bestehen würde.

Mit Hilfe seines Freiheitsbegriffs beseitigt Kuhn ferner die
Schwierigkeiten, die in der absoluten Herrschaft des göttlichen
über den geschöpflichen Willen liegen. Die Lösung soll in der
Moralischen Determination des menschlichen durch den
göttlichen Willen gegeben sein. „Wrie nämlich, wo von unmittelbarer
Bestimmung unseres Willens durch den (providentiellen) göttlichen
die Rede ist, immer nur die Bestimmung desselben zum Guten
geraeint sein kann; so ist es auch lediglich die Güte und
Annehmlichkeit des göttlichen Willens, nicht seine physische
Macht, durch welche unsere Bei- und Zustimmung erzielt wird."
(8. 1075.)

Dem Einwurf, dafs mit einer unmittelbaren Bestimmung
ües menschlichen durch den göttlichen Willen die Freiheit nicht
Vereinbar sei, begegnet Kuhn durch die Unterscheidung des
-Natürlichen und Übernatürlichen. Das Letztere aber ist nach
deiner Auffassung gleichbedeutend mit dem Persönlichen.
•Dazu kommt die Annahme einer persönlichen natürlichen
Empfänglichkeit, die von der Bestimmung unseres Willens zum Guten
durch die göttliche Gnade vorausgesetzt werde. Fassen wir
zunächst die erstere Unterscheidung ins Auge, so ist die
Mahnung zu beachten, die Kuhn an uns richtet; man müsse spekulativ

denken können, um den Gedanken einer unmittelbaren
Bestimmung des Willens ohne Antastung der Freiheit fassen zu
können (8. 1076). Deutlicher gesagt: man müsse sich auf dialektische

Kunstgriffe verstehen. Die Indifferenz gehört zum Weesen
der Freiheit, jedoch nur als aufzuhebendes Moment, konkrete
Freiheit ist Macht der Selbstbestimmung des Willens auf Grund
^orgängiger Bestimmtheit; jene macht erst dieKatur der Freiheit

aus, diese ist Sache der Person. Die Freiheit derKatur
ist im Grunc}e Potenzialität, Wandelbarkeit; die persönliche Frei-
eit dagegen Aktualität, Charakter. Wie alle physische Bewegung

von Gott ausgeht, so ist auch im moralischen Bereiche die
oukrete, persönliche Freiheit, die aktuale Macht, das Gute zu

Sollen, die Obmacht über die Sinnlichkeit, auf'Gott zurückzuführen.1

1 S. die Stelle bei Schäzler a. a. 0. S. 47.



2(i Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

Ursprünglich war der Wille des Menschen auf das Gute gerichtet.
Durch den Sündenfall dagegen ist die Neigung zum Bösen, die
Sinnlichkeit vorherrschend geworden. Im erbsündlichen Zustande,
ohne die göttliche Gnade, vermag daher der Mensch nur zu
sündigen. Dies die frühere Lehre Kuhns (S. über die
Wandlungen derselben: v. Schäzler, Neue Untersuch. S. 40 ff.), an
deren Stelle im Laufe der Zeit die entgegengesetzte von einer
natürlichen moralischen Empfänglichkeit für die Gnade getreten
ist.1 Wir haben hier auf diesen Gegenstand nicht näher
einzugehen. Was uns an dieser Stelle interessiert, ist die Thatsache,
dafs Kuhn die absolute Herrschaft des göttlichen Willens über
den geschöpflichen auf einen Freiheitsbegriff stützt, der in
Wirklichkeit die freie Selbstbestimmung aufhebt und in das Vermögen
auflöst, durch vorherrschende Neigung sei es zum Guten oder
zum Bösen bestimmt zu werden. Mit dieser Auffassung der
Freiheit, die auch allein dem Kuhnschen Gottesbegriff entspricht,
gerät seine Lehre in die dualistische Strömung, welche die Systeme
der Reformatoren, sowie des Bajus und Jansenius beherrscht:
ein Dualismus, dessen Wurzel bei Kuhn in die Gottheit selbst
verlegt wird, sofern in ihr eine Natur oder Quasinatur, Poten-
zialität und Wandelbarkelt als aufzuhebende und von Ewigkeit
aufgehobene Momente angenommen werden.

Als Belegstellen für diesen Dualismus, den Kuhn mit Bajus
und Jansenius, statt mit Luther und weiter zurück mit Gnosti-
kern und Manichäern in die Natur, in den Willen verlegt,
mögen folgende angeführt werden. An der einen Stelle bemerkt
er gegenüber Cajetans Lehre vou dem Verhältnis des appetitus
rationalis und app. sensibilis, die im reinen Naturstand „zuweilen"
in Gegensatz zu einander treten würden: „Dürfen wir „quando-
que" im Sinne von „dann und wann" verstehen, so wäre mit
dem Satze ausgesprochen, dafs der appetitus sensibilis und rationalis

abwechselnd frei gegen einander seien, und bald jener bald
dieser den andern sich unterwerfe, und man könnte an den bald
auf die eine bald auf die andere sich schlagenden freien Willen
als das ausschlaggebende hegemonische Princip denken. Aber
so meint es Cajetan nicht." (Die christl. Lehre von der göttl.
Gnade S. 208 A.) Nach Cajetan ist der app. rationalis eben
der Wille selbst, dem der app. sensibilis als eigenes sinnliches
Vermögen gegenüber steht. Dieser Auffassung setzt Kuhn die
seinige von dem abwechselnd durch die Neigung zum Geistigen

1 Vgl. über diesen Punkt unsere Schrift: die Lehre des hl. Thomas
v. Wesen der Gnade S. 45 (Mainz 1871).



Kuhn, der Dogmatiker. 27

oder Sinnlichen beherrschten einem Begehrungsvermögen, dem
Willen entgegen.

An der andern Stelle lesen wir: „Auch er (der hl.
Augustin) verwirft den Dualismus der Manichäer, die Lehre von
oiner guten und bösen Natur, womit die Willensfreiheit nicht
bestehen kann. Aber er dringt auf das Anerkenntnis
e'nes Analogon der von jenen gelehrten beiden
Naturen,1 und nimmt so eine Mittelstellung zwischen ihnen und den
"elagianern ein, was ihm diese beständig als Manichäismus, jedoch
ganz unberechtigter Weise, auslegten. Im Vergleich mit dem
seiner Natur nach freien, da und dorthin veränderlichen Willen
ist die Willensbeschaffenheit etwas Constantes, Naturartiges, und
doch durchaus und wesentlich etwas ganz anderes als Natur und
•^aturbeschaffenheit. So Augustin." (A. a. 0. S. 387.)2 Wenn
nicht die Lehre Augustinus, so enthalten diese Worte die Lehre
Kuhns. Die Freiheit besteht sonach in der Wandelbarkeit des
Willens, d. h. in seiner Bestimmbarkeit für das Geistige oder
Sinnliche, das Gute oder Böse; er ist der Tummelplatz einer
zweifachen delectatio, das Pferd, das nach Luthers derbem
Ausdruck von Gott oder dem Teufel geritten wird.

WTenden wir uns von der allgemeinen Gotteslehre zur
spekulativen T r in i tä tsle h re. Wie bereits aus der bisherigen
Darstellung erhellt, bildet der Begriff der Persönlichkeit im Sinne
des selbstbewufsten und selbstmächtigen Geistes den Mittelpunkt

er gesamten Kuhnschen Spekulation. Dieser Begriff beherrscht
uu Besondern die spekulative Trinitätslehre Kuhns. Wie oben
bemerkt wurde, enthält nach ihm das geoffenbarte Geheimnis
v°n dem dreipersönlichen Gott die nähere Bestimmung darüber,
wie Gott 8elb8tbewofster und sich selbst bestimmender Geist
®e'. Bevor wir jedoch zusehen, auf welche Weise K. von diesem
ßegriffe aus in das Verständnis der Trinitätslehre einzudringen
®ucht, erscheint es angezeigt, einen Blick auf die Kuhnsche

heorie des theologischen Erkennens zu werfen. Er spricht sich
gegen das hergebrachte Verfahren der Theologen aus, die
dogmatischen Wahrheiten blofs zu analysieren und aus den ihnen
Zu Grund liegenden allgemeinen Begriffen zu ratiocinieren ; dies
sei nicht das echte, wissenschaftliche Verfahren, sondern ein blofs
schein wissenschaftliches (S. 243). Bei diesem Vorwurf vergifst

•> dafs die Theologen, die der Theologie den Charakter einer
' Von mir unterstrichen.

j„, Bie Belege sollte der 2. Teil der Gnadenlehre bringen. Derselbe
VerS-n ®rschienen. — Über den Kuhnscheu Freiheitsbegriff und sein

altnis znm jansenistischen vgl. Schäzler. a. a. 0. S. 245 ff.



28 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

Wissenschaft vindicieren, diesen präcise nicht in die begriffliche
Exposition der Dogmen setzen, sondern ihn darin suchen, dafs
sie von den Dogmen als gewissen, wenn auch nicht evidenten
Prämissen ausgehend diese in ihre theologischen Konklusionen
entwickeln. Dagegen ersieht Kuhn das theologische Wissen in
der Erfassung und Bewährung der Dogmen vom
Vernunftstandpunkt aus.

Wie gelangte der Tiib. Dogmatiker zu dieser Auffassung der
theologisch-wissenschaftlichen Erkenntnis?

Die Antwort ergibt sich aus der von Kuhn adoptierten
allgemeinen Theorie des menschlichen Erkennens, mit einem Worte:
aus seinem glaubensphilosophischen Standpunkt. Zwar
sucht er sich selbst einzureden, dafs er die Wahl zwischen den
verschiedenen Theorien des Erker.nens vom Standpunkt des
Theologen getroffen (A. a. 0. 238). Er dürfte sich aber,
sowohl was die Thatsache, als was die Sache selbst betrifft,
einer Selbsttäuschung hingeben. Denn erstens ist er allem
Anschein nach mit seiner fertigen „kantisch-jakobischen" Philosophie
an die Dogmatik herangetreten. Zweitens beruht es auf einer
Amphibolie des Ausdrucks „Glaube", wenn Kuhn die
Übereinstimmung des theologischen mit seinem philosophischen
Ausgangspunkte annimmt. In der Geschichte der Philosophie dürfte
wohl allgemein angenommen sein, dafs Jakobis Vernunft- oder
Gefühlsglaube mit dem positiv kirchlichen Glauben nichts zu
schaffen habe. Kuhn selbst glaubt den Parallelismus beider
in dem Gegebensein einerseits der Vernunftwahrheiten im
Grundbewufstsein, andererseits der übernatürlichen Wahrheiten
in positiver Offenbarung gefunden zu haben. Durch diese
Übereinstimmung empfehle sich seine Theorie des Erkennens vor der
aristotelisch-scholastischen. Eine solche Annäherung des
Übernatürlichen an das Natürliche ist jedoch keineswegs auch
notwendig ein Kennzeichen der Wahrheit. Vielmehr kann sie dem
einen oder dem andern der beiden Verhältnisglieder verderblich
werden. In der That ist dies in der Auffassung Kuhns der Fall.
Und zwar leiden darunter beide Teile. Der Philosophie geht
die Gewifsheit und der wissenschaftliche Charakter verloren,
indem sie auf den Grund eines instinktiven, d. h. blinden
unmittelbaren Fürwahrhaltens gestellt wird. Die Theologie aber
verliert alle Selbständigkeit, da ihre Wahrheiten, wie wir alsbald
bezüglich der theologischen Fundamentalwahrheit, der Trinität,
uns überzeugen werden, mit dem Mafsstab der Vernunft gemessen
und wenigstens versuchsweise auf wirkliche oder angebliche
Vernunftwahrheiten zurückgeführt werden.



Kuhn, der Dogmatiker. 29

Wie Kuhn zu einem solchen Versuche gelangen kann,
betrefft sich aus seiner Theorie der Inspiration und Offenbarung.
In der Inspiration erfolgt „die göttliche Wahrheitsmitteilung an
den menschlichen Geist sozusagen an der Stelle und auf dem
Punkte, von wo aus ihm alle höhere Erkenntnis der Wahrheit
entspringt, auf dem Grunde seiner Vernunft, im Q,uellpunkt seiner
^ ernunftideen." Sie ist daher, wie weiter gesagt wird (S. 230)
nicht eine Mitteilung wirklicher Erkenntnis in fertigen
Vorstellungen und Begriffen, sondern eine Bereicherung des
Quells, aus welcher die wirkliche Gotteserkenntnis durch die
Selbsttätigkeit des Geistes hervorgeht. Mit anderen Worten: die
Qi'gane der Offenbarung erfreuen sich einer höheren Ausstattung
und reicheren Begabung inbezug auf religiös-sittliche Dinge. Ihre
Seelen sind reinere Spiegel, woraus die Gottheit in vollkommenerem

Mafse wiederstrahlt. Ihr Auge ist schärfer, ihr Gesichtskreis^

weiter, als jene der gewöhnlichen Sterblichen. Diese
bedürfen daher der äufseren Darbietung gewisser tieferer
Wahrheiten, einer Bewaffnung gleichsam ihres geistigen Auges, um,
tails es ihnen nicht an spekulativem Talent und dialektischem
Scharfsinn fehlt, nunmehr vom Standpunkt der Vernunft mit
gegeschärftem Blicke die Liniamente zu erkennen, durch welche
die offenbarungsmäfsige Wahrheit mit der Vernunftwahrheit innerlich

zusammenhängt.
Auf diese Art nun soll die Trinität wenigstens annähernd

mit Hilfe des Begriffs der absoluten Persönlichkeit als einer
lebendigen, in eigener Macht — immanent — und ewig sich
denkend und wollend vermittelnden und verwirklichenden, aus der
Substantialität in die Subjektivität nicht übergehen den sondern
ewig übergegangenen spekulativ erkannt und bis zu einem gewissen
Grade begriffen und bewährt werden.

Vor allem ist es in dieser spekulativen Trinitätslohre der
begriff des Lebens, das als ein Werden, als Bewegung, als
Entzweiung bestimmt wird, was unsere Aufmerksamkeit auf
sich zieht. Kuhn selbst hält diesen Begriff' für so sicher und
einleuchtend, dafs er in dem Gegensatze von Werden und Sein
an sich gar keine besondere Schwierigkeit sieht; denn es sei
»leicht begreiflich, dafs jedes wirkliche lebendige Sein — um so mehr
erst das allerwirklichste und lebendigste — nur als ein inner-
'ch unterschiedenes und bewegtes, sich mit sich zur Einheit
Vermittelndes, nicht als die abstrakte, leere und tote Identität
Zu hegreifen ist." (Dogm. II. Bd. Trinitätsl. S. 543.)

Kuhn gesteht somit seinen pantheistischen Gegnern zu, dafs
" Ott nicht als die abstrakte Identität gefafst werden darf, dafs



30 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

ein Prozefs, eine Unterscheidung und Vermittlung unterschiedener
Momente in ihm gedacht werden mufs, wenn er als lebendiger
Gott und als die Quelle alles Lebens begriffen werden soll."
(S. 571.) „Gott als das absolut unbestimmte und bestimmungslose
Sein, als die reine unterschiedslose Monas zu fassen, ist ein -völlig
nihilistischer Begriff. Ein Wesen, das an sich selber die lautere
Identität mit sich, in dem keine Bewegung, Unterscheidung und
Entzweiung, und das also auch keine lebendige Einheit ist, von
einem solchen könnte auch keine Bewegung und kein Leben
ausgehen, ein solches Wesen ist vielmehr in jedem Betracht
vielmehr ein Unwesen, ein Unding." (S. 543.)

Llafs das lebendigste Sein, wie es zweifellos das göttliche
ist, nicht „abstrakte und leere Identität" sein könne, ist
allerdings einleuchtend. Dafs es lebendiges Sein aber nur unter
Voraussetzung einer Entzweiung, Bewegung, eines Übergangs von
Potenz zu Akt, von der Substantialität zur Subjektivität sein
könne, beruht auf einer Täuschung, in die sich Kuhn durch den
subjektivistisch-rationalistischen Seins- und Lebensbegriff
hineinverlocken liefs. Der Tübinger Dogmatiker ist in diesem prinei-
piellen Punkte durch die Anhänger des modernen Rationalismus
in die Irre geführt worden. Diese nämlich — ihrem subjektivisch-
rationalisti8chem Standpunkt gemäfs— kennen kein anderes absolut
einfaches Sein als das im logischen Begriffe gedachte
bestimmungslose Sein, das Sein der Eleaten. In dieses vermöchte
allerdings Leben nur durch Veränderung, Bewegung zukommen.
Dieses Sein ist allerdings mit Potenzialität behaftet und bedarf
der fortwährenden Bestimmung, um zum aktualen, konkreten Sein
zu werden: ein Vorgang, der sich indessen nur im Subjekt
vollzieht, im logischen Pantheismus aber zu einem realen
weltschöpferischen Prozesse gestempelt wird. Ganz anders aber verhält

es sich mit dem wahrhaft absoluten, aus der Existenz endlichen
Seins, erschlossenen Sein; dieses ist als schlechthin aktuales
zugleich das einfachste und lebendigste Sein und zwar beides

wegen seiner absoluten Aktualität. Vergeblich sucht Kuhn
seinen Begriff vom Leben auf induktivem Wege zu erweisen.
Die Induktion lehrt das Gegentheil von dem, was Kuhn behauptet,
nämlich dafs in dem Grade der Vollkommenheit des Lebens auch
die Potentialität und damit die Bewegung, Veränderung
ausgeschlossen ist. Demnach ist das unendlich vollkommene Leben,
das Leben Gottes, von jeder Potentialität vollkommen frei, reine
Kontemplation, Selbstanschauung des geistigsten absolut aktualen
Seins, wie es Aristoteles ausdrückt: votjosœç rôrjOit;.

Im Grunde will das auch Kuhn. Auch er versichert, das



Kuhn, der Dogmatiker. 31

göttliche Bein sei von vorneherein frei von jeder Veränderlichkeit,
reiQes Licht, reine Aktualität. Er fügt aber hinzu, diese
Bestimmungen seien rein negative, uud verhalten sich nur als
»Direktiven, ideale Zielpunkte, denen wir in Aufstellung des
Begriffs des göttlichen Geistes zustreben, um den Anthropomor-
Phismus abzuwehren;" der eigentliche Inhalt müsse positiv sein
Und von dem positiven Inhalt des endlichen Begriffs genommen
forden (S. 584). Einen solchen positiven Inhalt nun soll der
^edanke eines Unterschiedes in Gott nach der Analogie des
Unterschiedes von Natur und Geist oder nach der höheren des
aa sich seienden und an und für sich seienden Geistes darbieten
V®- 579). Die erstere dieser Analogien sei zurückzuweisen, da
81® zu einem sinnlichen Begriffe der absoluten Geistigkeit führe;
aber auch die letztere Analogie lasse eine doppelte Anwendung
zn, von denen die eine wie die andere, die monarchianisehe wie
die pantheistische auszuschliefsen seien. (A. a. 0.) Aus welchem
Grunde? Die erstere aus Rücksicht auf das Dogma, die andere
schon mit Rücksicht auf den natürlichen Glauben der Menschheit
an einen persönlichen, überweltlichen Gott.

Es erhebt sich die Frage, ob diese Vorsichtsmafsregeln wirksam

seien, oder mit anderen Worten, ob der Gedanke einer
göttlichen Bewegung aus der Bubstantialität überhaupt eine andere
als die pantheistische „Anwendung" zulasse? Diese Frage ist zu
vcrneinen. Kuhn befindet sich in einer ganz ähnlichen Lage,

der von ihm hart angelassene „spekulative Theismus", der
dem Verwalter im Evangelium gleiche, welcher nicht graben
könne, zu betteln aber sich schäme. Die Kuhnsche Spekulation
vermag ebenfalls nicht zu graben, schämt sich aber nicht zu betteln.
D'e innere Konsequenz ihres werdenden Gottes, ihres
göttlichen Personificierungsprocesses arbeitet nicht minder als der
Gottesbegriff des „spekulativen Theismus" dem Pantheismus in
die Hände (S. 573). Was Kuhn diesem Theismus zum
Vorwurf macht, dafs ihm zufolge Gott die Welt vielmehr aus sich
en11 äfst als schafft und somit, da alsdann die Natur Gottes
ajs die Wurzel der Dinge betrachtet wird, ein Verhältnis der
|Uonsubstantialität zwischen Gott und Welt stattfinde: das alles
ehrt ja, wie wir sahen, anderwärts Kuhn selbst ausdrücklich.

-aLt welchem Rechte also erklärt er gegen den jüngeren Fichte,
J® Folgerung, dafs Gott die Welt aus der Tiefe seines eigenen

esens schöpfe^", als nicht konkludent? (S. 569.) Hörten wir
n'oht ihn selbst versichern, dafs Gott nicht die lautere Identität
s®!> dafs in ihm eine Unterscheidung von Potenzialität und Aktua-

at angenommen werden müsse, dafs Transcendenz und Immanenz



32 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

zu verbinden seien, dafs das Sein der Dinge ein geschöpftes sei?
Wie kommt er nun dazu, den Schöpfer der Welt zu betonen,
der dies durch sein blofses Wort, durch die absolute (allmächtige)
Kraft seines Willens ist? (S. 574.) Sein spekulativer Standpunkt

berechtigt ihn nicht dazu. Was ihn bewegt, ist die
Erkenntnis, dafs der Begriff der göttlichen Persönlichkeit in Gefahr
ist, an dem „das ganze Interesse, das der Mensch überhaupt an
Gott hat," hänge (S. 557). Mit andern Worten: seine Spekulation

erklärt ihren Bankrott und geht zum Gefühlsglauben,
einem instinktiven Fürwahrhalten „betteln."

Wenn Kuhn gegenüber dem „spekulativen Theismus" (wir
erinnern uns, dafs er die Erkenntnistheorie eines Anhängers
desselben, Senglers empfiehlt) die Annahme einer „Natur" in Gott
als unzulässig und pantheisierend betont und an die Stelle
derselben das Ansichsein, die Substantialität setzt, so ist dieser Tausch
völlig unwirksam. Er selbst sieht sich genötigt, zuzugestehen,
dafs auch die Unterscheidung von Substantialität und Subjektivität

eine pantbeistische Anwendung zulasse, gegen die nur
der Rekurs zum allgemeinen Glauben der Menge zu schützen
vermöge. Dazu aber kommt, dafs jenes Ansich der „Natur"
vollkommen gleichwertig ist in einer Weltanschauung, die, wie
wir sahen, ausdrücklich erklärt, der Geist sei in allem Sein das

Positive, die mit anderen Worten das körperliche Sein idealistisch
verflüchtigt und demselben nur eine objektive Bedeutung (im
modernen Sinne des Wortes), d. h. eine ideale Existenz in der
sinnlichen Wahrnehmung des menschlichen Geistes zugesteht.

Trotzdem, trotz der zugestandenen Schwierigkeiten (die indes
mehr als Schwierigkeiten und geradezu handgreifliche
Widersprüche sind) soll der Begriff des Werdens, soll der Gedanke
eines Prozesses von der Substantiälität zur Subjektivität auf Gott
Anwendung finden, ja der Gedanke sein, den (wie Kuhn durch
gesperrten Druck hervorhebt) das christliche Trinitäts-
dograa uns in bestimmt ausgesprochener Weise
entgegenbringt (S. 578). Dafs Gott als Geist oder Subjekt
vielmehr das Procedieren selber, das aus sich Heraustreten und sich
mit sich Vermitteln sei, räumt K. dem Vertreter des absoluten
Processes — Hegeln — um so williger ein, „als wir die
Persönlichkeit Gottes nach den ausdrücklichen Bestimmungen des

Dogma als einen ewigen Personificiernngsprocefs in ähnlicher
Weise zu denken haben." (S. 563.)

WelcbeSelbsttäuschungliegtin diesen Worten! Das Dogma soll
den Widerspruch eines ewigen Werdens, einer Selbstverwirkli-
chung(denndies zugleich bedeutet der Per so nificier un gsprocefs



Kuhn, der Dogmatiker. 33

aR Erhebung von der Potenzialität zur Aktualität) das Wort
reden! Zwar meint Kuhn in einem ewigen Werden eine
unauflösliche Schwierigkeit nicht finden zu können. In der That aber
l8t dieser Begriff ein widersprechender, da im Begriff des Werdens

Ubergang von der Potenz in den Akt, also Succession
enthalten ist. Dies fühlt Kuhn selbst, da er weiter erklärt,
vielmehr sei die Frage: „ob nicht die Prozessionen vor den
Personen, ob nicht das aus sich thätige absolute Princip
7°r seiner Difl'erenziierung als die absolute Substanz
,Ia Unterschiede von dem absoluten Geiste sei?" (S. 543).

soll nun Dialektik helfen. In Gott sei kein Übergehen,
vielmehr sei Gott ewig „übergegangen": als ob die Vergangenheit

nicht eine Gegenwart, das Übergegangensein nicht eben ein
Übergehen zur Voraussetzung hätte. Mit den Hegelschen auch
v°n Kuhn nicht verschmähten Schlagworten von „fliefsenden
Momenten", von aufzuhebenden Bestimmungen ist da nichts auszu-
riehten. Der Widerspruch bleibt unverrückt bestehen. Mag
IDan sich auf den Dualismus von Begriff und Vorstellung berufen,
80 bleibt — da jener zu einer reinen Negation, der unhaltbaren
ahsoluten Identität, diese aber zu einer durchaus unangemessenen
Vorstellung von einem Übergehen aus blindem und finsterem
Uasein zu lichter Geistigkeit führt, nichts übrig als ein Schwanken,
e'o unruhiges Oscillieren, von dem es keine Rettung gibt als
die Flucht in die Region des Gefühlsglaubens, gleich der der
j'chtscheuen Zwerge der nordischen Mythologie nach Goethes Wort
1111 Faust:

Schlüpfet zu den Blumenkronen,
Tiefer, tiefer, still zu wohnen,
In die Felsen, unters Laub,

^ Trifft es euch, so seid ihr taub.1
Betrachten wir noch kurz, wohin die Anwendung eines so absurden,

dem Forum der Vernunft selbst nicht bestehenden Gedankens
einer göttlichen Selbstverwirklichung und eines Prozesses von

er Substantialität zur aktuellen Geistigkeit auf das Dogma
8elbst führt. Die Antwort ist: zu einer völligen Auflösung und
2um Widerspruch gegen die ausdrücklichen Bestimmungen des-

ben. Schon der Personbegriff Kuhns, der sich mit dem Geist-
egnff deckt, stellt vor die Alternative, in Gott entweder nur

Punkt' ^ubns Meister Jakobi war daher keineswegs so unorientiert im

wen
des „wissenschaftlichen", d. h. modern subjektivistischen Denkens,

zur«Ver Slch beharrlich in den Schlupfwinkel seines Gefühlsglaubens
tisch0 ^as Keeken (natürlich nur das subjektivistisen-aprioris-

e) unrettbar dem naturalistischen Pantheismus verfalle,
ahlbuch für Philosophie etc. XVI. 3



34 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

einen Geist und damit auch nur eine Person, oder drei Personen
und zugleich auch drei Geistwesen, drei göttliche Naturen
anzunehmen. Die Kuhnsche Konstruktion tendiert zum ersten Gliede
der Alternative; denn da die trinitarischen Prozessionen einem
Prozesse gleichgesetzt werden, durch den Gott Geist, Person

wird, so erscheinen die angeblichen Personen vielmehr als die
verschiedenen Momente eines und desselben absoluten Geistes,
nämlich als ein und derselbe Geist in den drei Stadien des An-
sichseins, des erkennenden und wollenden Fürsichseins. Die
Unterschiede fallen bei Kuhn in die Natur und Wesenheit Gottes
selbst.' Er selbst tühlt diesen Mangel, indem er gesteht, es sei
ihm weniger darum zu thun, die Dreiheit der Hypostasen, als die
Einheit Gottes in denselben zu erkennen (S. 618 f.). Dies ist
ihm nur zu gut gelungen; denn ihm zufolge konstituieren die drei
göttlichen Personen nur in ihrer Verbindung die eine
göttliche Natur. Daher kann sich auch der Tübinger Dogmatiker
mit den vermeintlich schroffen Bestimmungen des athanasianischen
Symbolums nicht befreunden und übt daran eine lur den
katholischen Dogmatiker eigentümliche Kritik. Es mufste ihm in der
That unmöglich erscheinen, seine Auffassung z. B. mit den Worten
des genannten Symbolums zu vereinbaren: sicut singillatim unam-
quamque personam Deum ac Dominum confiteri Christiana veri-
tate compellimur, ita très Deos aut Dominos dicere catholica reli-
gione prohibemur.

Das symbolum quicunque soll den Glaubensinhalt in der
abstrakt begrifflichen Form des reflektierenden Verstandes, d. h.
in der schroffsten Gegensätzlichkeit seiner Bestimmungen dargestellt

haben (S. 87). Anderwärts lesen wir: „Hier (d. h. an
der eben angeführten Stelle des symb. quicunque) tritt das blofse
Nebeneinander der Glaubensbestimmungen in dem rhetorischen
Parallelismus deutlich vor Augen. Die Absicht des Symbolums
geht nur auf die Vollständigkeit des Inhalts, sonst auf nichts.
Vergleicht man beide Besimmungen mit einander, um sich über
ihren Inhalt zu verständigen, so ist die eine der andern
unterzuordnen; die Einheit Gottes als das Grundmoment, die
Unterscheidung des Sohnes vom Vater und des hl. Geistes von beiden
als darauf gebaut zu erkennen. Durch jenes blofse Nebeneinander

entsteht der Schein des Widerspruchs." (S. 420 Anm. 4).
Mit anderen Worten: Die Dreiheit darf nur als „konkrete",
entfaltete Einheit gedacht werden, die Consubstantialität der Personen
ist nichts anderes als das eine Wesen in der Dreiheit der
Momente, durch die es als Geist, als Persönlichkeit konstituiert ist.

Macht die Kuhnsche Kritik selbst vor dem kirchlichen Symbol



Kuhn, der Dogmatiker. 35

nicht Halt, so kennt sie um so weniger eine Rücksicht gegenüber
der Auffassung der Theologen. Was er selbst in der That
versucht, vom reinen Vernunftstandpunkt und mit Hilfe eines überdies

noch völlig unhaltbaren, ja absurden Philosophumenons —
des Begriffs der Selbstsetzung, Selbstverwirklichung in das „spekulative"

Verständnis des Trinitätsdogmas einzudringen und es,
wenn auch nicht erschöpfend, doch annähernd zu begreifen und
zu bewähren (nach Art des Infinitesimalverfahrens — ein von
Kuhn beliebter Vergleich): davon — nämlich „eines rein
spekulativen Erkenntnisverfahrens" soll wenigstens der Schein den
scholastischen Versuchen ankleben (S. 589). Indem aber die
grof8en Scholastiker, Anselm, Thomas vom fertigen
Personbegriffe ausgehen, soll es ihnen nicht gelingen, die volle Gleich-
wesentlichkeit der Personen zur Geltung zu bringen. Auf diesem

Standpunkt komme die Einheit Gottes nicht zu ihrem vollen
Rechte, „da der Sohn und Geist hinter den Vater zurücktreten,
ihre absolute Homousie mit ihm nicht erkannt wird." (S. 617.)

Aber noch aus einem anderen Grunde ist Kuhn mit den
scholastischen Theologen nicht einverstanden. Nach diesen stehe
das objektive Erkennen und Wollen Gottes, die Kreation der
Welt, mit dem Sicherkennen und Sichwollen Gottes, den göttlichen
Wesensemanationen, auf einer Linie, da sie durch dasselbe Wort
Gott sich und die Dinge sprechen lassen. Unmöglich aber könnten
die Thätigkeiten, deren Produkte soweit auseinander liegen, wie
die göttlichen Hypostasen und die Kreaturen, im Princip eines
und dasselbe sein ; notwendig vielmehr sei das Denken und Wollen,
wodurch Gott sich selbst vermittle, wodurch er ist, und also
auch der Grund der Dinge ist, ein anderes als dasjenige,
wodurch die Dinge sind (S. 615). Aus der Auffassung jener Theologen

würde die Consubstantialität der Welt mit Gott folgen,
weil das dem mittelbaren Selbstbewufstsein Gottes in dem Akte
seiner Selbstliebe zur Seite gehende objektive Denken und Wollen
nun ebenso gut auch als ein substantielles, weil absolutes gelten
könnte (S. 617).

Es kann an diesem Orte, wo es sich um eine Darstellung
der Kuhnschen Spekulation handelt, nicht unsere Aufgabe sein,
die genannten grofsen Theologen gegen die Vorwürfe und Mifs-
verständnisse des Tüb. Dogmatikers zu verteidigen. Dafs ihre
Absicht, das Dogma vom Vernunftstandpunkt aus erkennen und
demonstrieren zu wollen, blofser Schein sei, gesteht Kuhn selbst
z*i; in der That ist dieser Schein nur in Kuhns eigenen Augen
vorhanden. Wenn sie aber die Persönlichkeit Gottes voraus-
8etzen, so ist dies vollkommen begründet, da die göttliche

3*



36 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

Persönlichkeit eine streng beweisbare Vernunftwahrheit ist. Es
handelt sich aber bei der analogischen Erkenntnis der Trinität
um die Dre i h ei t der Personen in Gott, und diese ist aus
unserem natürlichen Begriff der göttlichen Persönlichkeit, der ein
abstraktiver, nicht intuitiver ist, nicht abzuleiten. Denn obgleich
wir nach scholastischer Lehre das Dasein Gottes zu erkennen
vermögen, so ist doch unserer natürlichen Erkenntnis das
Wesen Gottes verborgen. Anders bei Kuhn, der der Seele
eine Wesenserkenntnis (in der eingeborenen Idee) zuschreibt,
also auch meine'n kann, den Versuch wagen zu dürfen, das Offen-
barungsgeheimnis vom Standpunkt der Vernunft aus spekulativ
zu erfassen.

Was aber jenen Vorwurf, aus der scholastischen Annahme,
in einem und demselben Denk- und Erkenntnisakte denke Gott
sein ewiges Wort und die Geschöpfe, vielmehr das Wort
procedure aus dem Denkakte, mit welchem Gott sich selbst und
die Geschöpfe erkennt, folge die Consubstantialität dieser mit Gott,
betrifft, so beweist derselbe wenigstens eines mit voller Sicherheit,

dafs unsere früher ausgesprochene Erklärung des Kuhnschen
Schöpfungsbegriffs auf Wahrheit beruhe, nämlich dafs nach Kuhn
die Geschöpfe im Grunde Accidentien der göttlichen Substanz,
göttliche Denk- und Willensakte seien; denn nur unter dieser
Voraussetzung ist der Schlufs konkludent, dafs der Akt, dem die
Dinge ihr Dasein verdanken, nicht substantiell sein könne: worin
offenbar eine Verwechslung des Schöpfungsaktes mit seinem
Terminus — den nicht in Gott, sondern aufser Gott gesetzten —
Kreaturen liegt.

3. Kuhns Theorie des Übernatürlichen.
Aus unserer bisherigen Darstellung erhellt, dafs der Begriff

der Persönlichkeit im Sinne des selbstbewufsten — actu
vernünftigen — und selbstmächtigen Geistes den Mittelpunkt

der Kuhnschen Spekulation bildet. Als actu vernünftiger,
d. h. seiner selbst und Gottes bewufster sowie wollend auf das
Gute gerichteter, die Sinnlichkeit beherrschender Geist ist der
Mensch gottähnlich, ein Ebenbild Gottes und weifs sich als solches
im tiefsten Grunde seines persönlichen Selbst, dem Einheitspunkte

von Denken (Erkennen) und Wollen, dem Gemüte, in
persönlicher Beziehung zu Gott, ist sich Gottes als eines
persönlichen Wesens bewufst. Da aber dieses Bewufstsein zugleich
von der Gesinnung, der Gemütsstimmung, dem Willen abhängt,
so ist es Glaube, Vernunft- und Gefühlsglaube. In dieser
Gottebenbildlichkeit ist das consortium naturae divinae. wovon



Kuhn, der Dogmatiker.

der Apostel spricht, zu suchen, und die Rechtfertigung selbst
besteht nach ihrer positiven Seite in nichts anderem als in der
Wiederherstellung der durch die erbsündliche Neigung zum
Bösen (der Vorherrschaft der Sinnlichkeit) überwucherten „Ob-
macht des Geistes über das Fleisch."

Der Begriff der Persönlichkeit in dem angegebenen Sinne
bietet denn auch „den eigentlichen Schlüssel" zum wahren
Verständnis, nicht wie Kuhn selbst meint, des christlichen Super-
naturalismus, sondern der eigenen Auffassung Kuhns vom
Übernatürlichen (Das Natürliche und Übernatürliche. Tübingen. 1864
S. 33 Anm.), Das Übernatürliche nämlich ist nach Kuhn
dasjenige, was über die Natur im Gegensatze zum Persönlichen
hinausliegt, was dem Gebiete des Persönlichen, d. h. des actu
Vernünftigen, des Moralischen, mit einem Worte der Gesinnung
angehört, in der Weise, dafs man, wie von einer übernatürlichen
Vervollkommnung, ebenso auch von einer übernatürlichen
Verderbnis reden kann. Von diesem Standpunkt verurteilt Kuhn die
Lehre von einem übernatürlichen Sein im Unterschiede von und
als einer Grundlage der übernatürlichen Gesinnung und sittlich
guten Willensrichtung. Mit diesem Widerspruche gegen die
herrschende Theorie der Theologen, von der er selbst zugibt,
dafs sie wenigstens in der sog. Neuscholastik mit dem Konzil
von Trient eine Wendung ins „Physische" genommen habe und
damit, wie er meint, veräufserlicht worden sei, und die in den
Kontroversen mit Bajus und Jansenius'ihre volle Ausbildung und
Befestigung gewonnen hat: mit diesem Widerspruche also hat
Kuhn nur die Konsequenzen seines Gottes- und Schöpfungsbe-
grifls gezogen.

Suchen wir den Gegensatz zwischen Kuhn und den
Theologen, der rein moralischen Auffassung des Übernatürlichen
auf der einen und der physischen auf der anderen, in seiner
vollen Schärfe zu formulieren, so entspricht jene dem Standpunkt
der theosophischen Verbindung von Transcendenz und Immanenz,
der zufolge das geschaffene Sein ein aus dem göttlichen
Grunde geschöpftes ist, diese aber dem Standpunkt der
absoluten Transcendenz, wornach der endliche Geist, der reine wie
der menschliche, durch göttliche Allmacht ohne jegliches
Substrat aus Nichts (Ig ovx övrcov) geschaffen ist.

In der theosophischen Annahme, die trotz aller dialektischen
Wendungen die des Tübinger Dogmatikers ist, treten in der
Schöpfung die in Gott aufgehobenen Gegensätze des Geistigen
"nd Sinnlichen — metaphisch ausgedrückt — des Aktiven und
Passiven oder Receptiven auseinander, woraus sich die Möglichkeit



38 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

eines Widerstreites, eines Kampfes und damit die einer Vorherrschaft

des einen oder anderen der Gegensatzglieder ergibt. Wahrhaft

gottähnlich ist daher der geschöpfliche Geist nur dann, wenn
in ihm die Richtung auf das Gute und Göttliche die herrschende
ist. Dies ist notwendig im Urständ der Fall, da Gott den
Menschen, ohne mit seiner Güte in Widerspruch zu treten, nicht als
blofse Natur, d. i. als indifferentes Vermögen des Guten und
Bösen, als Spielball sich bekämpfender Neigungen, noch weniger
aber mit der überwiegenden Neigung zum Sinnlichen, d. i. zum
Bösen, ursprünglich ins Dasein setzen konnte. Gleichwohl ist die
Ausstattung des ersten Menschen eine übernatürliche, da sie über
die Natur im besagten Sinne hinausliegt, und zwar sowohl im
weiteren Sinne, sofern das Übernatürliche das Persönliche und
Moralische ist, als auch in einem engeren Sinne (wie Kuhn später,
durch seine Gegner in die Enge getrieben, lehrte), sofern nämlich

dem Menschen im Urstande die „Obmacht des Geistes über
das Fleisch", das göttliche Pneuma, die geistige Gesinnung und
(1 Ottähnlichkeit in einer Weise (einem Grade und Mafse?)
verliehen wurde, die Anspruch und Bedürfais des geschöpflichen
Geistes überragte.

Diese Auffassung des Übernatürlichen stimmt insoweit mit
der altheologischen überein, als beide das Übernatürliche im Grunde
als eine Art von Vergöttlichung, als eine so innige Teilnahme
am Sein und Leben Gottes betrachten, als sie dem Geschöpfe,
ohne Aufhebung seiner Endlichkeit, zu teil werden kann. Durch
das eingeflöfste Pneuma ist der Mensch Kind Gottes, ähnlich
dem eingebornen Sohne, bestimmt zur Anschauung, der intuitiven
oder Wesenserkenntnis Gottes.

Dagegen in der näheren Bestimmung gehen beide Auffassungsweisen

diametral auseinander. Während nämlich die alttheologische
die ursprüngliche übernatürliche Ausstattung (und dasselbe gilt
in angemessener Weise von der Wiederherstellung in Christus)
als eine reale und physische, die Natur des Menschen wenn
auch accidentell at'fizierende und über sich zur Teilnahme
göttlicher Natur erhebende betrachtet, erklärt sie Kuhn als eine

moralische, bestehend in einer gewissen Richtung und Füllung
der natürlichen Vermögen. In beiden Fällen liegt die Konsequenz
auf der Hand. Denn da nach Kuhn das Sein des endlichen
Geistes aus einem ihm mit Gott gemeinsamen Grunde, dem vom
Fürsichsein unterschiedenen göttlichen Ansichsein (das in Gott
vom analogischen, vorstellungsmäfsigen, durch den höheren
begrifflichen nicht vollkommen aufzuhebenden Standpunkt
angenommen werden mufs), geschöpft ist, so leuchtet ein, dafs eine



Kuhn, der Dogmatiker. 39

moralische Beschaffenheit hinreichend ist, um den schon in seinem
Grunde (physisch) göttlichen Geist auch gewissermafsen specifisch
zu vergöttlichen, d. h. ihn Gott in jener Hinsicht zu verähnlichen,
in welcher er für sich ist, d. h. ein transcendentes, vollkommen
lichtes und freies, geistiges Sein besitzt. Die Vergöttlichung
besteht hiernach darin, dafs der endliche Geist durch göttliche
Einflöf8ung und Bestimmung das in wandelbarer Weise wird,
was Gott unwandelbar ist, pneumatisch gesinnt. Dagegen
aber kann dem Standpunkt absoluter Transcendenz der Theologen
eine solche moralische Bestimmung zur Vergöttlichung des aus
Nichts geschaffenen endlichen Geistes nicht genügen.
Vielmehr mufs sich ihnen die Teilnahme an göttlicher Natur, durch
die er zur Wesenserkenntnis, zur Anschauung Gottes befähigt,
ein Adoptivkind Gottes wird, zu einer realen Vervollkommnung,
zur Verleihung nicht blofs pneumatischer Gesinnung, sondern
pneumatischen, göttlich übernatürlichen Seins gestalten.

Der Tübinger Dogmatiker verwirft daher die physische
Auffassung der Theologen nicht ganz und gar, wohl aber glaubt er
darin eine Vermischung zweier Dinge zu erkennen, die man wohl
unterscheiden müsse (Die christl. Lehre v. d. Gnade S. 378), da
etwas anderes die Frage sei, von welcher Art der Habitus der
Seele jene qualitas inhaerens sei", und etwas anderes die
Frage, wie diese Qualität der Seele eingeilöfst, in ihr bewirkt
werde. Die folgende nähere Erklärung stellt den theosophischen
Charakter und den ßelativsupernaturalismus Kuhns, demzufolge
die Teilnahme an göttlicher Natur, die nach der Lehre des
Apostels die „kostbare Gabe" Christi ist, schon in der Natur
positiv angelegt und nur die Verwirklichung einer solchen
uatürlichen Anlage ist, in das hellste Licht. Die Stelle selbst
lautet: „Dafs diese Wirkung nur durch eine göttliche Einwirkung,
auf den tiefsten und innersten Grund der Seele zustande kommen
könne, und als eine Wirkung Gottes vom Innersten der Seele
aus (inhabitatio spiritus sancti) begriffen werden müsse, ist für
den eine gewissermafsen selbstverständliche Sache, der sich von
der reformatorischen Auffassung der Gnade als favor externus
und der Rechtfertigung des Sünders als blofser Sündennachlas-
«ung und Imputation der Gerechtigkeit Christi frei, und mit dem
Gedanken einer wirkl ich en inneren Umwandlung des Menschen,
einer Neugeburt, einer Geburt aus dem göttlichen Geist in den
göttlichen Geist vertraut gemacht hat." (S. 379).1

1 Vgl. uns. Schrift: Die Lehre des hl. Thomas v. Wesen der göttl.
^nade, S. 119 Anm. 1.



40 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

Diese Bewirkung aus dem innersten Seelengrunde heraus
kann keinen anderen Sinn haben als den, dafs das durch die
Gnade entzündete geistige und geistliche Leben die Aktualität
einer der Natur selbst zukommenden Potenz sei. Von diesem
Standpunkt erklärt es sich, wie Kuhn der traditionellen
Auffassung1 Aufserlichkeit zum Vorwurf machen kann. Dieser
Vorwurf verkennt ganz und gar die Tiefe der theologischen
Auffassung des Ubernatürlichen und beweist zugleich die völlige
Abhängigkeit von dem Subjektivismus der idealistischen
Philosophie, von dem das Auge des Tüb. Dogmatikers sich blenden
liefs.

Vergleichen wir beide Theorieen in ihren Konsequenzen, so
enthält die eine die Anerkennung einer wirklichen Erhebung
der menschlichen Natur und Persönlichkeit über sich selbst,
während die andere, die Theorie Kuhns nicht allein den Menschen
in den engen Schranken seiner sinnlich-geistigen Natur gefangen
hält, sondern auch die Gottheit in. dieselben Schranken herabzieht.

Denn was bedeutet die Annahme eines Unterschiedes von
Substantialität und Subjektivität in Gott anderes, als, wie wir
im zweiten Teile unserer Abhandlung bewiesen zu haben glauben,
die Annahme eines Gegensatzes von Natur und Geist in Gott,
also einen Anthropomorphismus derselben Art, wie er den Systemen

eines Spinoza und Hegel eignet. Der Gedanke eiûer
Bewegung von der Substantialität zur Subjektivität ist Kuhn mit
dem Letzteren gemeinsam, und wenn Kuhn selbst sich der pan-
theistischen und naturalistischen Konsequenz dieses Gedankens
zu entziehen sucht, so vermag er dies nur durch die Flucht in
das Dunkel eines instinktiven Getühlsglaubens, also durch einen
Machtspruch des Willens, der eines persönlichen Gottes zu
bedürfen meint: Hoc volo, sic jubeo, stat pro ratione voluntas.

Der Gegensatz in der Aulfassung des Ubernatürlichen äufsert
sich principiell insbesondere in der Frage der Wesenserkenntnis
Gottes. Nach der weitaus überwiegenden Lehre der Theologen
vermag der geschaffene Geist (auch der reine) von Natur zwar
das Dasein und die Beschaffenheit Gottes zu erkennen, nicht
aber sein Wesen. Dagegen erklärt Kuhn, beide Fragen,
diejenige nach dem Dasein und die nach dem WTesen, seien nicht
von einander zu trennen. Ja die von Kuhn der menschlichen
Seele zugeschriebene eingeborene Gottesidee soll nichts anderes
6ein als eine Erkenntnis des göttlichen Wesens im Spiegel der

1 Darüber, dais v. Schäzler diese vertrat, kann für den Kenner
der alten Theologie auch nicht der leiseste Zweifel bestehen.



41

Seele selbst als der vollkommensten Manifestation Gottes in der
Schöpfung. Die Restriktion, diese Idee sei nur ein Element
unserer natürlichen Gotteserkenntuis, macht die Sache, theologisch
angesehen, nicht besser ; denn jene natürliche W es en serkenntnis
wäre in jedem Falle bereits eine Anticipation der den Gerechten
verheifsenen Anschauung, der Keim einer künftigen Frucht. Für
die diesseitige Gotteserkenntnis jedoch bedeutet die angegebene
Beschränkung eine Verstärkung des Anthropomorphismus, da die
von den Geschöpfen entnommene nähere Ausgestaltung jenes an
sich schon anthropomorphischen Elements neue derartige Elemente
hinzubringen würde; denn die im Spiegel des geschaffenen
Geistes geschaute Idee soll als Norm für alle Begriffe und
Vorstellungen des reflektierenden Erkennens dienen.

Eine wahrhaft übernatürliche Erhebung des endlichen durch
den göttlichen Geist ist demnach durch den Gottesbegriff Kuhns
ausgeschlossen. Das höchste, was Gott diesem Begriffe zufolge
verleihen kann, ist eine gewisse Freiheit von der Natur oder,
wie wir sahen, pneumatisch gesinnt zu werden, wie es Gott
von vorneherein ist Doch ist selbst diese Leistung durch
den konsequent verfolgten Begriff eines werdenden Gottes
(der ohne Widerspruch nicht zugleich als absolut seiend, actus
purus gedacht werden könnte) ausgeschlossen. Der durch die
Substantialität zur Subjektivität sich vermittelnde Gott des
rationalistischen Subjektivismus würde sich nie zur vollen Naturfreiheit

erheben und ewig in die Natur verstrickt bleiben. Vielmehr
wäre ein solcher Gott selbst erlösungsbedürftig, wie im neuesten
Stadium der Alleinslehre, der Philosophie des Unbewul'sten, wirklich

angenommen wird, weit entfernt davon, dafs dieser angeblich

zwar nicht naturlose, aber naturfreie1 Gott den „geschöpften"
Geist zur wahren Freiheit und vollkommenen Geistigkeit zu
erheben vermöchte.

Was nun das Verhältnis der Kuhuschen Auffassung zur
Lehre der hl. Schrift und zum Dogma der Kirche betrifft, so
steht vor allem fest, dafs nach der Schriftlehre die Wesenserkenntnis

Gottes in keiner Weise der Natur zukommt, sondern
auf freier göttlicher Bestimmung und Gnade beruht. Deum nemo

' Diese Ausdrücke werden mit Vorliebe von den Anhängern und
Freunden der Baadergehen Theosophie gebraucht. — Bei dieser Gelegenheit

sei auf das Urteil A. v. Schmids: Apologetik, 1900 über Kuhns
Auffassung der Apologetik erinnert, sie mahne an jene von Schleiermacher,
fasse aber unbestimmt, ob der Glaube, von welchem die Apol. auszugehen
habe, wie bei Schi, auf dem Motive innerer Gnadenerfahrung und
Gottbezeugung ruhe (S. 100). Nach Kuhn ist der Glaube „eine an der Hand

ottes gemachte Lebenserfahrung".



42

vidit unquam, unigenitus filius, qui est in sinu patris, ipse enar-
ravit (Joh. I. 18.). Ebensowenig ist der Glaube, gewisser-
mafsen der Same der künftigen Herrlichkeit, ein Werk der Natur,
d. i. des Gebrauches der rein natürlichen Vermögen, wie Kuhn
ihn auffafst, wenn er seinem „Vernunftglauben" rechtfertigende
und beseligende Kraft zuschreibt, wie dies in den Worten
ausgesprochen ist: „Die Vernunft des Menschen ist kein blofs
intellektuelles Vermögen des Geistes, sondern wesentlich zugleich
ein praktisches, das mit seiner Persönlichkeit zusammenhängt.

Deshalb sagen wir: die tiefste Wurzel und die eigentliche

Kraft (die beseligende) der Erkenntnis Gottes ist der Glaube"
(Dogmat. I. S. 625).1 Diesen Worten zufolge kennt Kuhn keine
andere Gotteserkenntnis als die durch Vernunft, und diese ist
ihm Glaubenserkenntnis; übernatürlich kann er sie nach seinem
den Theologen vollkommen fremden Sprachgebrauch deshalb
nennen, weil sie persönlich, d. h. auf einem bewufsten und —
in seinem Sinne — freien Gebrauch der natürlichen Vermögen
(des Physischen) beruht.

Indes läfst sich fragen, ob nicht der vernünftige Glaube,
von dem auch die Theologen reden (rationabile obsequium) im
wesentlichen auf dasselbe hinauskomme wie der „Vernunftglaube"
Kuhns? Die Antwort kann nur verneinend lauten. Der
vernünftige Glaube der Theologen ist dies insofern, als- er durch
Vernunftgründe (motiva credibilitatis, praeambula fidei) gerechtfertigt

erscheint. Diese Vernunftgründe aber verhalten sich als
Vorau sse tzu ng oder Beglei tersch einungen, nicht aber als
Motive des Glaubens, und selbst, wo sie (wie bei Lugo, Kleut-
gen) in das Glaubensmotiv mit hineingezogen werden, ist es nicht
das so begründete Fürwahrhalten als solches, was die beseligende
Kraft des Glaubens ausmacht, sondern die Glaubensgnade als
reale, physische Wirkung auf die Seele. Der Vernunftglaube
Kuhns mag beseligend wirken, da er (im Sinne Kuhns) nach
dem specifischen (persönlichen) Sein mit Gott verbindet; dagegen
kann nach theologischer Lehre kein blofser Gebrauch der
(natürlichen) Vermögen eine solche Verbindung mit Gott herstellen,
da das Wesen Gottes dem menschlichen Geiste zwar innerlichst
präsent, nicht aber von Natur immanent ist.

Wie in Beziehung auf die Wesenserkenntnis und den
seligmachenden Glauben2 gerät die Kuhnsehe Lehre auch durch die

1 Vgl. Schäzler, Neue Untersuchungen S. 418 f.
- Rechtfertigend und beseligend ist der übernatürliche Glaube nur

als initium. fundamentum et radix justificatiouis.



Kuhn, der Dogmatiker.

Leugnung der Möglichkeit eines reinen Naturstandes sowie durch
die (spätere) Annahme einer moralischen Empfänglichkeit für
die Rechtfertigungsgnade im Zustande der gefallenen Natur in
Konflikt mit der thatsächlichen Gestalt des Dogmas und der
allgemeinen Lehre der Theologen.

Die Unmöglichkeit eines reinen Naturstandes ergab sich
Kuhn aus seiner Auffassung der Natur als physischen und
passiven Substrats für das Persönliche (Ideale, Moralische). Wenn
er späterhin gleichwohl zwischen natürlicher und (im engeren
Sinne) übernatürlicher Ausstattung des ursprünglichen Menschen
unterschied, so ist diese Unterscheidung nicht von Belang, da es
sich nur um einen höheren Grad der Herrschaft des Geistes über
das Fleisch handeln soll. Eine natürliche moralische Empfänglichkeit

aber mufste Kuhn lehren, um der konsequenteren, früher
angenommenen, und nie ganz aufgegebenen Ansicht von einer
totalen Unfähigkeit des erbsündlichen Menschen zu irgend etwas
sittlich Gutem zu entgehen. Wir sagen: „nie ganz aufgegebenen",
da jene Empfänglichkeit nur eine relative sein soll, begründet
durch die ungleiche moralische Beschaffenheit der Menschen unter
der Herrschaft der Sünde. Zudem erklärte Kuhn noch gegen
Schäzler die Annahme einer Möglichkeit, ohne Gnade sich der
Sünde zu enthalten, als eine grell pelagianische, was offenbar
so viel bedeutet, als der Mensch vermöge ohne Gnade nur zu
sündigen.

In all diesen Lehren erkennen wir nur cfTe Folgen des
mangelnden theologischen Begriffs des Ubernatürlichen im Sinne einer
realen (physischen) Vervollkommnung der menschlichen Natur
behufs Erhebung zur Teilnahme an der göttlichen Natur.

Den Gipfelpunkt der übernatürlichen Ordnung und die
vollkommenste, innigste Verbindung der menschlichen Natur mit Gott
bezeichnet die Menschwerdung des Sohnes Gottes, die Inkarnation

des Logos. Dieselbe ist nach der ausdrücklichen Erklärung des
Bogmas eine reale, physische Verbindung der menschlichen mit der
göttlichen Natur durch das Medium der Person des Logos, daher
eine unio physica hypostatica. Nach Kuhns Erklärung ist die
Menschwerdung eine „persönliche Erscheinung Gottes", was in
seinem Sprachgebrauch nur eine moralische Verbindung durch
'deale Anschauung und Willensbeschaffenheit (pneumatische
Gesinnung) bedeuten kann. Demnach könnte auch zwischen den
Berechten (Vernunf'tgläubigen) und Christus nur ein gradueller
Unterschied sein. Dasselbe ergibt sich, wenn man auf die Lehre
Kuhns reflektiert, dafs die Ideen auf einer Erscheinung G ottes



44 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

im Menschengeiste beruhen.1 In Christus ist diese Erscheinung
Gottes eine vollkommene und drückt zugleich seinem Leben und
Wirken durchgängig ihr Gepräge auf.

Über das Verhältnis des Göttlichen und Menschlichen im
Menschen überhaupt und speciell in Christus spricht sich Kuhn
ausführlich in seinem noch während seiner Giefsener Wirksamkeit

erschienenen „Leben Jesu" aus.2 „Offenbarung Gottes und
des Göttlichen kann das Menschenleben nur in dem sein, was
das Höchste und Bedeutsamste in ihm ist. Dieses oder der
wesenhafte Gehalt eines Menschenlebens liegt aber teils in den
Aufserungen einer unendlichen, freien nach Zwecken und Idealen
schaftenden (göttlichen) Natur, welche sich durch den mannigfaltigen

Wechsel der Umstände Bahn bricht und als das sie
bestimmende Mafs und Ziel nach einem inwohnenden Urbilde
geltend macht, teils in den unvergänglichen Wirkungen, die es in
lebendigem Zusammenhange mit der objektiven göttlichen
Weltordnung hervorbringt."3

Christus nun unterscheidet sich von allen anderen auch den
hervorragendsten Organen der göttlichen Offenbarung (Erscheinung
Gottes) durch das vollkommene, aktuelle und stetige Ineinander-
wirken des menschlichen und göttlichen, des subjektiven und
objektiven Faktors. „Ausgehend von der Idee der erhabensten
menschlichen Persönlichkeit und dem Satze, dafs die moralische
Weltordnung innerhalb des Endlichen an menschlichen Individuen
sich fortbewegt und in ihnen zum Bewufstsein kommt, müssen
wir jenes Individuum, den Christus, als den Träger der höchsten
Entwicklung des Menschengeschlechtes und als das Organ der
höchsten göttlichen Offenbarung an und für die Menschheit, als
den Gottgesandten xar k§ox>jv anerkennen Seine Autorität
ist darum für alle Zeiten die höchste, sein Bewufstsein für die
Menschheit schlechthin mafsgebend, absolut, irrtumslos, unfehlbar;
sein Wille Gesetz, seine That Ideal alles Strebens. — Demnach
ist Christus die erhabenste menschliche Persönlichkeit, das
verwirklichte Menschheitsideal." Die Antwort auf die Frage, wie
sich diese Auffassung zu der kirchlichtheologischen Lehre von
der einen göttlichen, jedoch in zwei Naturen subsistierenden
Persönlichkeit Christi verhalte, mag sich der theologische Leser

1 Vgl. v. Schftzler. N. Unters. S. 487 f.
2 Das Leben Jesu, I. Bd. Mainz. 1838. Wir berufen uns auf diese

Schrift, von der ein weiterer Baud uicbt erschienen ist, da die darin
ausgesprochenen Lehren, soviel uns bekannt, von Kuhn nirgend widerrufen

worden sind.
' A. a. 0. S. 130.



Kuhn, der Dogmatiker. 45

selbst geben. Überdies erhebt sich hier — analog dem Falle
der Annahme eines Werdens, einer Bewegung in Gott —
die weitere Frage, ob denn eine einzelne menschliche
Persönlichkeit wirklich das Ideal in einer so erschöpfenden Weise
darzustellen vermöchte, dafs sie als absoluter Mittelpunkt nach
rückwärts und vorwärts, als mafsgebend, ihr Wille als Gesetz,
•lire That als Ideal alles Strebens gelten müfste? Bekanntlich hat
Straufs diese Frage gegenüber der verwandten Auffassung Schillings

und der Hegeischen Rechten aufgeworfen. Wir wiifsten
nicht, wie sie vom Standpunkte Kuhns befriedigend zu
beantworten wäre.

Fs begreift sich, wie auf demselben Standpunkt die
„pragmatische Biographie", obgleich sie „ihren Gegenstand auf der
niedrigsten Stufe aufgreift", doch eine wahrhaft theologische
genannt zu werden verdient, sobald eine solche Darstellung „das
Leben Jesu auf die ganze Summe des christlichen Lebens bezieht
Und diese Beziehung durch die Anerkennung eines ethischen
und religiösen Pragmatismus vermittelt:" ungeachtet dessen, dafs
nie darstellt, „wie Christus auf dem Grunde seiner natürlichen
Kräfte und Fähigkeiten, in Gemäfsheit der Ausbildung derselben
Unter dem Einflüsse der häuslichen und volkstümlichen Erziehung
und nach Mafsgabe seines freien, selbstbewufsten Strebens unter
den damaligen Zeitverhältnissen Anfänger und Begründer des
neuen Weltlebens, welches das christliche heifst, geworden ist."1

Obgleich nun auch dieser — pragmatische — Standpunkt
auf den Namen eines theologischen Anspruch erheben kann, so
mt doch davon die im eigentlichen Sinne theologische, d. h.
gottmenschliche Auffassung, wie sie vom vierten Evangelium
Vertreten wird, zu unterscheiden, und von ihr wieder die christo-
logische, welch letztere eine Deduktion aus allgemein
zugestandenen Begriffen (wie sie in der oben angeführten Stelle von
der „Idee des Christus" gegeben ist), gestattet, während es für
die Idee des Gottmenschen kein Analogon gebe, dessen Wahrheit

auf allgemeinen Begriffen beruhte.2
Die „wissenschaftliche" Bearbeitung des Lebens Jesu

beschränkt sich denn auch „hauptsächlich auf die Jugendentwicklung
der menschlichen Seite des Messiasbewufstseins Christi",3 wobei
Geburt und Kindheit mit ihren übernatürlichen Ereignissen aufser
Betracht bleiben,4 das Ende aber, die alles krönende Auferstehung

1 A. a. 0. S. 127. » S. 128.
3 So Werner, Geschichte der kath. Theologie. 1866. S. 506.
* Vgl. Kuhn, Leben Jesu. S. 119.



46 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

nicht mehr zur Darstellung gelangt, wie uns scheint, aus begreiflichen,

der Vollendung hinderlichen Gründen.
Ohne auf die Frage der Zulässigkeit der Unterscheidung

des chri8tologischen vom gottmenschlichen .Standpunkt (die zu
verneinen ist) näher einzugehen, möge auf den tieferen Grund
hingewiesen werden, warum die gottmenschliche Auffassung aus
einer wissenschaftlichen Darstellung ausgeschlossen werden
soll. Dieser Grund steht zu den erkenntnistheoretischen Lehren
Kuhns in inniger Beziehung. Diesen zufolge kann das Göttliche

in seiner persönlichen Transcendenz überhaupt nur durch
Glauben erkannt werden. Daher leugnet Kuhn auch die natürliche

Erkennbarkeit des Wunders als des in seiner Unmittelbarkeit

aufgefafsten göttlichen Wirkens. Für Kuhn gilt das
bekannte Wort Goethes im Faust:

Das Wunder ist des Glaubens liebstes Kind.
Hiermit hängt die Auffassung der Apologetik, jener Disciplin,

die sich mit den Motiven der Glaubwürdigkeit und den
Voraussetzungen des Glaubens, d. h. mit Wunder und Weissagung einerseits,

und dem Dasein und der Wahrhaftigkeit Gottes andererseits
beschäftigt, als einer theologischen zusammen.

Nach Kuhn ist der göttliche Ursprung des Christentums nicht
strenge beweisbar. Durch Annahme einer strengen Beweisbarkeit
derselben würde das Verdienst des Glaubens beeinträchtigt. Man
könne sich nicht in das Christentum hineinpbilosophieren; der
Glaube sei eine Lebenserfahrung, die man an der Hand Gottes
mache. In solchen Aussprüchen könnte man versucht sein, die
Folgerungen eines excessiven Supernaturalismus zu erblicken.
Doch abgesehen davon, dafs ein solcher auch mit dem Naturalismus

sich verträgt, (wie der Gegensatz in der Auffassung der
Urgnade und der Gnade des Erlösers in der reformatorisch-jan-
senistischen Gnadenlehre beweist), so sind jene Aufserungen
durchaus nicht supernaturalistisch zu verstehen. Denn der christliche

Glaube fällt nach Kuhn wesentlich mit dem Vernunftglauben
zusammen und unterscheidet sich von diesem nur durch das
hinzukommende positive, geschichtliche Element. Die eigentliche
Wirkung der Gnade besteht demzufolge in der Belebung und
Erweckung des schlummernden göttlichen Sinnes, und die Predigt
des Evangeliums hat ihr Augenmerk zunächst auf die durch
Vernunft erkennbaren religiösen Wahrheiten zu richten, an deren
vernunftgläubige Erfassung sich die positiv geoffenbarten Wahrheiten

naturgemäfs anzuschliefsen haben.
Die Ansicht Kuhns von dem durch Verstandesgründe

unvermittelten Glauben darf demnach mit der Lehre der Thomisten



Kuhn, der Dogmatiker. 47

und des Suarez, dafs die apologetischen Beweggründe nicht als
innere Bestiramungsmomente in den Glaubensakt selbst eintreten
(wie letzteres von Lugo und neuerdings von Kleutgen
angenommen wurde), verwechselt werden. Denn in der Auffassung
der Thomisten sind die apologetischen Argumente strikte, vom
Glauben unabhängige Beweise, durch welche die Glaubwürdigkeit

der christlichen Religion evident, ihr göttlicher Ursprung
mit Gewifsheit, also beide objektiv gültig dargethan werden.
Im Glaubensakte selbst aber stützt sich dieser Auffassung zufolge
der Gläubige weder ganz noch teilweise auf die natürlich erkennbaren

Gründe, sondern ausschliefslich auf die im Lichte der gratia
intellectus erfafste unendliche Wahrhaftigkeit Gottes.

Man hat in jüngster Zeit die Ansicht Lugos im Interesse
des wissenschaftlichen Charakters der Theologie zu erneuern
gesucht. Vermittelst der Apologetik soll sich die Theologie als
Wissenschaft zu konstituieren vermögen und damit zugleich ihren
Anspruch rechtfertigen, nach oben hin als abschliefsendes,
krönendes Glied im Gesamtorganismus der Wissenschaften zu gelten,
Woraus sich weiterhin als praktische Folgerung ergebe, dafs die
theologischen Fakultäten vom Universitätsorganismus nicht abgelöst
werden oder bleiben sollen, weil sie hier in einem weit
lebendigeren und fruchtbareren Kontakt mit den durch die weltlichen
Fakultäten vertretenen Wissenschaften stehen können.

Wäre diese Auffassung begründet, so müfste die Theologie
auf' den Anspruch verzichten, überhaupt als selbständige Wissenschaft

zu gelten, und sich in Religionsphilosophie auflösen. Ihre
wahre Stellung in einer wirklichen universitas scientiarum et
literarum ist die einer den einzelnen Wissenschaften und der
Philosophie selbst übergeordneten normierenden Disciplin; diese
Stellung aber gebührt ihr wegen ihres übernatürlichen Princips;
denn wenn auch formell eine natürliche, ist sie doch in ihrer
Wurzel — wegen ihrer unmittelbar aus göttlicher Quelle
geschöpften Grundsätze, eine übernatürliche Disciplin; daher nicht
sie selbst, sondern die weltlichen Wissenschaften, vor allem die
höchste derselben, die Philosophie, der Fühlung mit der Theologie,

mehr: der Leitung derselben bedürfen: eine Stellung, die
!hr freilich nur in einer wirklich „organisierten", organisch
gegliederten universitas, von der Art, wie es die vormaligen, kirchlich
aPprobierten waren, zukommen kann.

Wie in dieser, so kommt auch in der das übernatürliche
foment im Begriff der Theologie ausschliefsenden Auffassung
Kuhns der Charakter derselben als einer selbständigen Disciplin
ficht zur Geltung. Wir gebrauchen den Ausdruck: Disciplin,



48 Die Tübinger katholisch-theologische Schule.

um von der Kontroverse, ob die Theologie Wissenschaft im
strengen Sinne sei oder nicht, abzusehen, ein Streit, dessen
Entscheidung davon abhängt, ob man unter wissenschaftlicher
Erkenntnis eine solche nur aus evidenten, oder auch aus
gewissen, jedoch unevidenten Principien versteht.

Kuhn erklärt die Philosophie als die Meisterin, wenn auch
nicht Herrin ,,aller Wissenschaft von Gott und den göttlichen
Dingen, aufser und unabhängig von der es keine andere gibt."1
Folgerichtig wirft Kuhn die Frage auf: „Worin besteht die
Erkenntnis der Wahrheit, sei es der philosophischen oder
theologischen? Zunächst darin, dafs wir ihren Inhalt, das, was wahr ist,
begreifen, und sodann darin, dafs wir uns überzeugen, dafs
dieser Inhalt wahr ist. Eine solche Erkenntnis ihrer Wahrheit
kann die Theologie nur von der Vernunft-Erkenntnis und
Überzeugung aus gewinnen.-

Die Devise der fides quaerens intellectum erhält daher im
Munde Kuhns einen ganz anderen Sinn als in dem der Theologen.
Denn erstens erstreckt sich dieser Grundsatz nach Kuhn nicht
allein auf das theologische (dogmatische), sondern auch auf das

apologetische, ja auf das philosphische Wissen überhaupt. Im
Grunde ist ihm alles objektive Erkennen Glaube. Zweitens
ist demselben Denker auch der theologische Glaube in letzter
Linie Vernunftglaube und unterscheidet sich von diesem nur
durch dasäufserliche Moment des positiven Gegebenseins. Wesent-
lich ist der Glaube ein unmittelbares Fürwahrhalten, auf welchem
alles vermittelte Wissen wie auf seinem Fundamente ruht. Denn
wie wir aus dem erkenntnistheoretischen Abschnitte uns erinnern
werden, kann das Wirkliche durch keine Vorstellung weder
eine solche ersten Grades, noch weniger aber höheren Grades
erreicht werden.

Dieser in Bezug auf alles Bewufstseinstranscendente skeptischen,

im Grunde auf Wissenschaft und Philosophie Verzicht
leistenden Tendenz steht eine geradezu entgegengesetzte, auf Identität

von Subjektivem und Objektivem, Idealem und Realem
gerichtete gegenüber. Die Spaltung von Subjekt und Objekt gehört
dem Bewufstsein an; vor diesem liegt die Einheit beider (im
Grundbewufst8ein) und ihre Identität (im Absoluten). Wahrheit
ist demzufolge nicht Übereinstimmung, sondern Einheit des
Idealen und Realen. „Die Wahrheit wird zu äufserlich als
Übereinstimmung der Erkenntnis mit dem Erkannten definiert; sie ist

1 Kath. Dogm. 2. Aufl. I S. 275.
» A. a. 0. S. 234.



Kuhn, der Dogmatiker.

Einheit des Denkens mit dem Sein."1 „Die Wahrheit selbst
für den menschlichen Geist, was ist sie anders als die Vermählung

desselben mit dem Wirklichen, die Einheit des Idealen und
Eealen in der unmittelbaren Wahrnehmung, wie sie für den
göttlichen Geist die Identität beider ist?"2

Unsere Darstellung der Kuhnschen Theorie des Ubernatürlichen

kehrt an diesem Punkte zu ihrem Ausgange zurück. Der
tiefere Grund nämlich, warum der Tübinger Dogmatiker die
traditionelle Auffassung der Theologen vom Übernatürlichen im
Menschen als einer realen Qualität (qualitas physica) als eine
aufserliche bestreitet, liegt in jenem ihm mit Schelling, Schleiermacher

u. a. gemeinsamen modernen Grundirrtum von der Identität

des Realen und Idealen, des Objektiven und Subjektiven,
aine Formel, in welcher das Ideale mit dem Geistigen, das
Eeale, Objektive aber mit der Natur, dem Körperlichen,
Materiellen gleichgesetzt wird.3 Von diesem Standpunkt aus begreift
es sich, warum Kuhn so sehr darauf dringt, dafs das Übernatürliche

als ein Moralisches (in seiner Auffassung: Persönliches)
begriffen werde. Aus demselben Grundirrtum erklären sich aber
auch alle jene Aufstellungen, durch welche seine spekulative
Theologie in Konflikt mit dem Dogma gerät4, und die sich speciell
mit Bezug auf das Übernatürliche auf die Ansicht zurückführen
lassen, dafs der kreatürliche Geist zur innigsten Gottesgemeinschaft

durch blofse Entfaltung und Ausbildung seiner natürlichen
Erkenntnis- und Willenskraft erhoben werde.

Werfen wir zum Schlüsse einen kritischen Blick auf die
Eormel von der Identität des Realen und Idealen, so liegt darin ein
zweifacher Irrtum. Der èine besteht in der Gleichsetzung des Realen
mit der Natur, infolge deren die Anwendung der Formel auf
Uott den idealistischen Pantheismus nach sich zieht. Der zweite,
mit dem angegebenen zusammenhangende Irrtum läfst sich in
dem Satze ausdrücken : esse est cogitari, das Sein ist Erkannt-,
Uedachtsein. Das reine Denken des absoluten Rationalismus, das
dem Sein vorangehen, das Sein erzeugen soll, ist ein Unding;
denn das Denken setzt die denkende Substanz, den denkenden

1 Über Princip u. Meth. der spekul. Theologie. 1840 S. 8.
- A. a. 0. S. 43.
3 Vgl. uns. Schrift: Die Lehre des hl. Thomas u. s. w. S. 126 f.,

0 zu lesen ist : „der so lange als ein physisches gedacht werden kann,
es eine geistige Physis gibt und selbst die vorübergehenden Thätig-

eiten (Akte) des Geistes, ihrer Entität nach betrachtet, physische Acci-
dentien sind."

* Den Nachweis hat v. Schäzler in den „Neuen Untersuchungen"
& uhrt, die bisher von keiner Seite eine Widerlegung gefunden haben.

Jahrbuch für Philosophie etc. XVI. 4



50

Geist voraus. Dies gilt selbst von dem göttlichen Denken, das

zwar real mit dem göttlichen Wesen eins ist, begrifflich aber
von demselben unterschieden werden mufs.

Fragt man nun, ob die obige Formel wegen der realen Identität

des Denkens mit dem Sein in Gott wenigstens auf Gott
angewendet werden dürfe, so ist aucli diese Frage, die Formel im
Sinne der Modernen verstanden, sofern das Reale dem
Vorgestellten gleichgesetzt wird, zu verneinen. Denn in Gott gibt es
eine Vielheit des Vorgestellten, die nicht als identisch mit dem
Wesen Gottes gedacht werden darf. Die letztere Annahme
würde zur Schellingschen Ideenlehre, deren Anfänge bereits bei
Malebranche sich finden, sowie zum Hegeischen logischen Begriff,
der sich in die Vielheit der Ideen entfaltet, führen. Dagegen
ist mit dem hl. Thomas zu sagen, dafs die Idee überhaupt
nicht die göttliche Wesenheit bezeichnet, insofern
sie Wesenheit ist, womit offenbar die Identität des Realen
und Idealen in Abrede gestellt wird. Auf den Einwurf nämlich:
videtur, quod non sunt plures ideae, idea enim in Deo est ejus
essentia, sed Dei essentia est una tantum, lautet die Antwort:
Idea non nominat Dei essentiam, inquantum est essentia, sed
inquantum est similitudo, vel ratio hujus vel illius rei; unde
secundum quod sunt plures rationes intellectae ex una essentia,
secundum hoc dicuntur plures ideae. S. Tb. q. XV art. 1 ad 1.

Wären die von Gott gedachten Wesenheiten (essentiae me-
taphysicae) oder Ideen der Dinge nach ihrem vorgestellten Inhalt
identisch mit dem Wesen Gottes, so läge hierin, da dieser Inhalt
beschränkt, endlich ist, eine Verendlichung Gottes: ein Argument,
das mit Recht gegen den Ontologismus geltend gemacht worden
ist. Die Vermischung der metaphysischen Wesenheiten mit dem
göttlichen Wesen führt konsequent zur Identifizierung der realen,
physischen Wesenheiten mit demselben göttlichen Wesen. Die
Identität des Idealen und Realen hat sonach auch von dieser
Seite angesehen nur in einer pantheistischen Weltanschauung Sinn.

Obgleich aber die moderne Formel der Identität des Idealen
und Realen auf Gott keine Anwendung findet, so mufs man doch
mit dein hl. Thomas insofern sagen, in Gott sei Erkennendes und
Erkanntes ein- und dasselbe, als Gott in seinem einfachen Wesen
durch einen mit diesem identischen Akt sich und alles Erkennbare

erkennt.

>—<-0—°


	Die Thübinger katholisch-theologische Schule, vom spekulativen Standpunkt kritisch beleuchtet [Fortsetzung]

