Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 15 (1901)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Litterarische Besprechungen. 467

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Christian Pesch 8. J.: Theologische Zeitfragen.
Freiburg i. Br., Herder. 1900.

Die Schrift ist durchaus empfehlenswert. Die Ausdrucksweise ist
ebenso anziehend, wie der Inhalt, entschieden und bestimmt, fiir héchst
wertvolle und einflulsreiche Wahrheiten eintritt. Die erste Abhandlung
betrifft ,,das kirchliche Lehramt und die Freiheit der theologischen Wissen-
schaft. Das Thema ist ein dhnliches wie dasjenige, welches der Gesamt-
episkopat Englands vor kurzem, ungefihr zur sclben Zeit wie die ,,theo-
logischen Zeitfragen* herauskamen, in einem gemeinsamen Hirtenbriefe
behandelt hat, Man dringt heutzutage derart von so vielen Seiten her
dazu, die kirchliche Wissenschaft miisse sich dem modernen Fortschritt
anbequemen und das Verstindnis der katholischen Dogmen den Principien
der neueren unglidubigen Philosophie sich anpassen, dals es eine wirkliche
Notwendigkeit ist, die Wahrheit mit aller Entschiedenheit hervorzuheben,
Nicht die gelehrten Professoren, so betont P. Pesch mit Recht, gehdren
zur lehrenden Kirche, sondern die Bischofe, die in Vereinigung mit dem
pipstlichen Stuhle stehen. Nicht philosophische Grundsitze diirfen die
leitende Richtschnur fiir das wissenschaftliche Verstehen der geoffenbarten
(Glaubenswahrheiten sein, sondern das tberlieferte Verstindnis, wie solches
durch die Jahrhunderte hindurch, immer wieder von neuem, von der kirch-
lichen Autoritit festgestellt und eingeprigt worden ist. Dies allein ent-
spricht der Ansicht des Apostels, nach der unser Glaube nicht in persua-
sibilibus humanae sapientiae verbis, sondern in ostensione spiritus et virtutis,
in der Kraft ndmlich, die von oben kommt, begriindet ist.

Die zweite Abhandlung hat zum Gegenstand die ,alte und neue
Apologetik“. Wir stimmen dem Verfasser villig bei, wenn er (8. 89) sagt:
sAber auch die Theologen sind nicht vorwurfsfrei, wenn sie den Nachweis
versuchen, dals zwischen Religion und ,Wissenschaft‘ volle Ubereinstimmung
herrscht; denn dadurch geben sie zu, dafs die freidenkerische Annahme
berechtigt ist. Freilich kann eine Wahrheit nicht der andern widersprechen.
Aber ist denn die antireligiose ,Wissenschaft* Wahrheit? Verdient sie es,
dafs man ihretwegen die Glaubenslehren auf das Prokrustesbett legt und
so lange abhackt, bis sie mit der ,Wissenschaft‘ iibereinstimmen?** Wir
nennen mit dem Verfasser eine solche ,naturwissenschaftliche Apologetik*t
grundverkehrt, Bei so vielen Apologetiken, die vom katholischen Stand-
punkt aus geschrieben sind, erhélt man, wenn man sie liest, unwillkiirlich
den Eindruck. als ob das ganze Buch nichts wie eine Entschuldigung sei,
dals man noch fir eine Wissenschaft einstehe, welche auf den Principien
des Glaubens ruht. Man gibt, nur um mit der vermeintlichen ,,Wissen-
schaft* auf guten Fuls zu kommen, so viel preis, dals man am Ende nicht
mehr weils, was denn in dieser Apologetik verteidigt werden soll. Unsere
Glaubensartikel, die Bestimmungen der kirchlichen Autoritit machen, wenn
sie nur unbeugsam, konsequent festgehalten werden, es geradezu unmdéglich,
dafs die Glaubenswissenschaft irgendwie das wissenschaftliche Forschen
einengen, beschrinken kann. Der Gegenstand all unserer Glaubenssitze
ist ja Gott selber, die unumschrinkte Fiille alles Seins und aller Wahrheit.
Wie kann denn die Sonne das Licht beengen, wie das Feuer dieWirme ver-
mindern, wie kann die Wahrheit selber das Licht der Wahrheit verdunkeln?
Was fiir die Mineralogie die Steine, fiir die Botanik die Pflanzen sind, das
ist fiir alle Wahrheit und Wissenschaft Gott. Scheint uns eine kirchliche



468 Litterarische Besprechungen.

Glaubensbestimmung Schranken aufzulegen, dann ist dies ein Zeichen, dafs
unsere Vernunft von der rechten Auffassung abgeirrt und dafs uns die
Pflicht obliegt, in uns selbst zu priifen, welch falsche Schlufsfolgerung wir
gemacht haben.

In der dritten Abhandlung befalst sich P. Pesch mit der Selbst-
verursachung Gottes. Bekanntlich hat eine solche Schell gelehrt, und so-
weit wir auns der Darlegung ersehen konnten, lehrt er sie noch oder sucht
doch, die Glaubenslehre ihr anzupassen. Schells Lehre ist, wie uns scheint,
die blofse Konsequenz des falschen Satzes, nach welchem die Freiheit wesent-
lich nichts anderes ist wie die facultas, agendi vel non agendi praerequi-
sitis omnibns ad agendum necessariis, Setzt man das Wesen der Freiheit
in die Indifferenz, so ist sie auch wesentlich Selbstverursachung. Das freie
Wesen verursacht selbstindig in sich das Hiniibertreten der Potenz oder
des Vermogens in den Akt d. i. in die Verwirklichung. Nun ist aber die
Freiheit an sich reine Vollkommenheit, perfectio simpliciter simplex. Also
muls solche Selbstverursachung, wie oben beschrieben, auch Gott zukommen.
So ist es aber nicht. Die Indifferenz gehort nicht zum Wesen der Frei-
heit; sie ist blofs eine notwendige Folge der Freiheit in den Geschdpfen,
die ja alle aus potentia und Akt zusammengesetzt sind. Die obige Begriffs-
bestimmung ist grundfalsch. Die Freiheit ist wesentlich keine facultas
agendi vel non agendi. So ist vielmehr die potestas, posito fine, eligendi
media. Sie ist Herrschaft, dominium, tiber die entsprechende Thﬁtigkeit.
Mit ihr ist es wesentlich verbunden, dafls der Grund, also die Quelle alles
Herrschens und aller Unabhéingigkeit, im Akt selber sich findet. Je hoher
und allumfassender dieser Grund, desto hoher die Freiheit. Gott ist der
hiéchste Grund; also ist er die hdéchste Freiheit, die nach niehts Aulser-
lichem als dem Grunde oder der Richtschnur des entsprechenden Handelns
zu fragen hat, Je inniger das Geschépf mit Gott, dem hdchsten Grunde,
verbunden ist, je tiefer dieser Grund in das Geschopf eintritt, desto freier
wird das Handeln von jeder Beschriinktheit. Deshalb nur ist das ver-
niinftige Geschopf von Natur aus frei, weil es mit keinem beschrinkten,
innerhalb der Natur gelegenen Gute, als seinem letzten Endziel, notwendig
verbunden ist. Gott allein kann, als erster Grund und letztes Endziel,
diese geschopfliche Freiheit bethitigen und vollenden.

2. Victor Cathrein S. J.: Philosophia moralis in usum
scholarum. Bd. 3. Friburgi Brisgoviae, Herder.

Diese Moralphilosophie ist der 6. Band eines cursus philosophicus.
Manche von diesen Biichern tragen auf ihrem Titelblatt den empfehlenden
Vermerk: secundum mentem D. Thomae, haben aber thatséchlich nichts,
rein gar nichts vom Geiste des engelgleichen Lehrers in sich, stellen sich
vielmehr nicht selten den offenbaren Ansichten dieses Kirchenlchrers gegen-
iiber. Das (Gegenteil ist bei diesem Werke der Fall. Sein Titelblatt zeigt
nichts davon an, dafs in ihm der Geist des hl. Thomas herrscht. Wohl
aber thut der Inhalt auf jeder Seite dar, dafs der Verfasser dem hl. Thomas
-folgt. Dies geht vor allem aus der Auffassung der Zweckbezichungen der
menschlichen Natur hervor. Was der Verfasser dariiber sagt, kinnen wir
durchaus unterschreiben: ,,Der Mensch hat von Natur einen derart voll-
kommenen Zweck, dafs die natiirlichen Krifte zum Erreichen desselben
nicht genfigen.’ Der Verfasser hilt sich genau an die ersten Quistionen
der prima secundae. Er hitte auch die ganz ausdriicklichen Worte des
hl. Kirchenlehrers in den comm. zu Boétius de Trinitate anfiihren konnen:
Quamvis bomo naturaliter inclinetur in finem ultimum, non potest tamen



Litterarische Besprechungen. 469

illum consequi naturaliter, sed solum per gratiam; et hoc est propter
eminentiam istius finis (qu. 6, art.4, ad 5). Dieser Lehrsatz ist das offen-
bare Fundament fiir die Gratuitit der Gnade; denn er bekennt im Wort-
laute selber, dals die einzelne menschliche Person in der ganzen Natur
keine Kraft besitzt, um den letzten Endzweck zu fordern oder auch nur um
zu erkennen, wie beschaffen jenes einzelne Gut ist, dessen Besitz den letzten
Endzweck bildet. Dals der Mensch einen unvollkommenen Endzweck hat,
zu dem die natiirlichen Krifte geniigen, dies leugnet niemand, auch Thomas
nicht., Er gibt ihn sogar manchmal ausdriicklich an: Ein solcher Zweck
ist z. B. Hduser bauen, Acker bestellen. Aber die menschliche Natur
selbst besagt es, dals sie in dem Besitze eines solchen Zweckes nicht ihre
endgiiltige Ruhe findet. — 8, 127 scheint Cathrein den Vasquez zu scharf
aufzufassen. Vasquez meint wohl blols, dafs die natiirliche Vernunft die
nadchste Richtschnur der Sittlichkeit und somit der daraus entspringenden
Verpflichtung sei. — S. 160 hétten wir gern das falsche Citat aus Thomas
vermifst, das leider in fast allen Moralbiichern zu finden ist: ,,Nemo ligatur
per praeceptum aliquod nisi mediante scientia illius praecepti.* Diese Worte
stehen thatsdchlich in de Ver. 17, 3, und doch ist das Citat falsch. Denn
der Satz enthilt einen ganz anderen Sinn durch die folgenden Worte, die
zu ihm gehdren und die immer ausgelassen werden, obgleich sie die den
Sinn entscheidenden sind. Es folgen nimlich die Worte ,,nisi quis tenetur
scire hoc praeceptum®. Man wird also auch durch ein Gebot gebunden,
wenn man dasselbe nicht weils, aber gehalten ist, es zu wissen. Das gerade
will Thomas in jenem Artikel nachweisen, das Gegenteil also von dem,
was man ihn mit Hilfe der Verstimmelung sagen lassen will. Wire denn
dies recht, wenn ich beweisen wollte, niemand sei zur Zeit des Elisius vom
Aussatze geheilt worden, und ich fiihrte die Worte aus Lukas an: Multi
leprosi erant sub Elisaeo prophetae in Israél et nemo eorum mundatus est?
Jedermann wiirde sagen: Dieses Citat ist falsch, denn es folgt zur Ver-
vollstindigung des Satzes ,nisi Naaman syrus*. Das aber wollte der Hei-
land sagen, dafls nur ein Auslinder gereinigt worden sei. Man darf ruhig
diese Stelle aus Thomas, wie man sie in verstiimmelter Weise gewdhnlich
anfiithrt, beiseite lassen. Was man mit ihr darthun will, ist etwas Selbst-
verstindliches und in der prima secundae, wo Thomas de legibus handelt,
gibt es viel eingehendere Stellen, die das Beabsichtigte ex professo er-
weisen. — Bei der Behandlung des Eigentumsrechtes hat P. Cathrein sehr
gut gethan, den Grundsatz des hl. Thomas wieder lebenskriftig in die
Moralphilosophie einzufiihren, wonach in der Natur wohl das Recht liegt,
zu besitzen, aber auch die Pflicht, den Besitz zum allgemeinen Besten zu
gebrauchen: Proprietas privata, usus communis. Der Besitzer ist nicht
vor Gott und seinem Gewissen villig unabhingiger Verwalter seiner Giiter,
er mufs Rechenschaft geben; freilich nicht anderen Menschen, aber Gott
gegeniiber. Der Besitzer ist gleichsam die Hand Gottes, durch welche die
Gaben, die er von oben empfangen, verteilt werden. Alle Staatsgesetze
werden nicht viel helfen, um den socialen Frieden herzustellen, wenn nicht
die menschliche Gesellschaft mit diesem echt christlichen Grundsatze sich
wieder durchdringt. Die Natur ist an und fiir sich gleichgiiltig, indifferent
gegeniiber dem Privatbesitze. Das Recht, welches in ihr nach dieser Seite
hin liegt, wire nie thatsichlich zur Geltung gekommen, wenn nicht das
Verderben der Siinde und damit die bose Begierlichkeit in sie getreten
wire. Erst dann ward die Geltendmachung dieses Rechts eine Notwendig-
keit, als die ungemessene Begier nach eigenem Besitz den Menschen trig
machte in der Wahrung und Behiitung des gemeinsam Besessenen.



470 Litterarische Besprechungen.

3. Wilhelm Schneider, Bischof von Paderborn: Gittliche
Weltordnung und religionslose Sittlichkeit. Zeitgemilse
Erorterungen. Ferd. Schouvingh, Paderborn. 600 8.

Das vorliegende Werk schliefst sich, wie der Verf. in der Vorrede
sagt, an die beiden von ihm frither verdffentlichten Schriften an: ,Einheit
und Allgemeinheit des sittlichen Bewulfstseins‘ ; ,,Die Sittlichkeit im Lichte
der Darwinschen Entwicklungslehre“. Auf mehrseitig gedulserten Wunsch
bringt in diesem Werke der Verf. simtliche auf religionslose Moral ab-
zielende Denkrichtungen, Bestrebungen und Griindungen der Neuzeit zur
Darstellung und stellt ihnen die Notwendigkeit der Religion gegeniiber
sowohl mit Bezug auf das sittliche Leben wie mit Riicksicht auf die wissen-
schaftliche Behandlung desselben. Im 1. Kapitel wird der Inhalt des
Werkes skizziert und dadurch in héchst praktischer Weise dem Leser die
Ubersicht {iber den ganzen ausgedehnten Stoff ermoglicht, der spiiter zur
Behandlung kommt. Es folgen dann die Kapitel iiber die unabhingige
Moral, den Positivismus, Darwinismus und Materialismus, iiber die Ein-
fiihrung der religionslosen Sittlichkeit ins Leben durch die Positivistenkirche,
Freidenkervereine, Gesellschaften fiir ethische Kultur und Ahnliches, iiber
die unabhingige Grundlegung und Sicherung der sittlichen Ordnung, iiber
die unabhingige Erklirung des Sittlichkeitsursprunges, iiber Religion und
Sittlichkeit, und zum Schlufs werden die Haupteinwendungen gegen die
religiose Moral widerlegt. Mit erstaunlicher Belesenheit fiihrt der bischof-
liche Verf. die Vertreter der religionslosen Sittlichkeit dem aufmerksamen
Leser vor und weist spannend die Haltlosigkeit ihrer Behauptungen nach.
Wir konnen uns den bereits erschienenen, hochst ehrenden Kritiken nur
anschliefsen und sind iiberzeugt, dals das Werk viel Gutes stiften wird.
Dasselbe ist derart geschrieben, dafs, trotz der ernsten und tiefgreifenden
];Wahrheiten, die darin behandelt werden, das Lesen keine Anstrengung

ostet.

4. A. H. Tombach: Untersuchungen iiber das Wesen
des Guten. Bonn, Hanstein 18Y9. 105 8.

Dieses Werk ist der 2. Teil von den ,Neuen Beitrigen zur Funda-
mentalphilosophie**. Der 1. Teil oder das 1. Buch sind die ,,Forschungen
iiber den Grundcharakter des Wahren“; das 8. Buch die , ,Erorterungen
iiber die Eigenart des Schinen®. Reichen, wertvollen Inhalt verbindet der
Verf. mit einer stets anziehenden, bilderreichen, nicht selten packenden
Sprache. KEs ist keine trockene Schulweisheit, die in abstrakten Redeformen
hier vorgetragen wird; vielmehr muls fortwihrend das praktische Leben
die Ideen des Verf. veranschaulichen. Dadurch wird der Leser in stand
gosetzt, das geistreich Erorterte auch im tidglichen Handeln zur Anwendung
zu bringen. Es kommt dazu, dafls auch die iibernatiirliche Lebenskraft des
Christentums und der Gnade zur Ausgestaltung des Guten ohne den
geringsten Zwang herangezogen wird. Das volle Wesen des Guten ist, —
dies ist das Schlufsergebnis dieser Untersuchungen, — die Liebe zum G&tt-
lichen. Wir kénnen das Buch nur empfehlen.

5. Richard Wahle: Kurze Erklirung der Ethik von
Spinoza und Darstellung der definitiven Philosophie.
Wien u. Leipzig, Braumiiller. 1899. 212 8.

Der Verf. legt nicht eingehend die Ethik Spinozas vor. Er begniigt
sich, die Terminologie dieses hochbedeutenden FPhilosophen klarzustellen,



Litterarische Besprechungen. 471

und meint mit Recht, sei dies einmal geschehen, so ergebe sich das Ver-
stindnis der Ethik, sowie auch der Metaphysik Spinozas wie von selbst.
,,Die Schwierigkeit fiir uns*, so lauten die Worte des Verf., ,,besteht darin,
innerhalb seiner (Spinozas) transcendenten Terminologie das Naturalistische
und Phénomenalistische zu erkennen.‘ Alles bei Spinoza dreht sich um
den Begriff Substanz. Er hat unrecht, wenn er meint, der Begriff' Sub-
stanz sei notwendig gleichbedeutend mit allseitiger Unabhingigkeit. Eine
solche Substanz ,,constans infinitis attributis, quorum unumquodque aeternam
et infinitam essentiam exprimit (def. VIa)* ist allerdings nur Gott. Gott
ist die Fiille alles Seins und aller Wirklichkeit, seine Wesenheit ist Wirk-
lichkeit und kann nicht gedacht werden ohne Wirklichkeit. Dies schlielst
aber nicht aus, im Gegenteil, es schliefst in sich ein, dals Golt wahre
Substanzen herstellen kann. Dieselben sind nichts anderes wie Vermdgen
fiir das Sein der Wirklichkeit (potentia ad esse) und stehen deshalb als
wahrhafte Substanzen oderWesenheiten da, weil sie in sich dasVermdgen haben,
vorausgesetzt die wirkende Kraft Gottes, der reinen Wirklichkeit, fiir sich
selbstindig zu sein und entsprechende Attribute oder Eigenschaften zu
tragen. Wie Gott die Weisheit in aller Wirklichkeit ist und deshalb wirk-
liche Erkenntnisvermdgen herstellen kann, wie er dasWollen selber ist und
deshalb wahre freie Willensvermogen verursacht, so ist er seiner Substanz
nach die reinste Wirklichkeit, das einfachste vollendetste Sein, und darum
kann er Vermdgen herstellen, welche das wirkliche Sein tragen konnen,
d. h. Substanzen; und diese sind im Bereiche des Vermdgens, der potentia,
ebenso wahrhafte Substanzen wie Gott es ist im Bereiche der reinen Wirk-
lichkeit. Gott bleibt da immer die einzige, durchaus unabhéngige, nimlich
auch von einer wirkenden Ursache unabhingige Substanz; aber unter ihm
sind ebenfalls wahrhafte Substanzen, weil sie wahrhaft vermégend sind, das
Sein der Wirklichkeit zu tragen. Der Verf. scheint S. 85 die Aufserwelt-
lichkeit Gottes nicht mit der gehorigen Schirfe aufzufassen. Gott ist nicht
aulserhalb der Welt, wie dies Paulsen ausdriickt, wenn er schreibt: ,,Ein
Monotheismus, der Gott als ein Einzelwesen neben anderen ansieht und ihn
gelegentlich auf die Welt, als ein ihm G&ufserliches und fremdes Dasein,
wirken ldfst, ist vom Polytheismus begrifflich nicht verschieden.” Wir
sagen da mit Paulsen: ,,Besteht man darauf, als Theismus nur eine solche
Anschauung gelten zu lassen, dann wird es schwer sein, denen zu wider-
sprechen, welche behaupten, die Wissenschaft fithre zum Atheismus.'* So
darf man sich die Aulserweltlichkeit Gottes nicht denken, als ob neben ihm
vollig selbstindiges Sein existierte, Wie das Tageslicht die Dinge sichtbar
macht und doch all seine Helligkeit als sein Wesen in sich behilt, somit
die thatsichliche Sichtbarkeit der Dinge genannt werden kann, so sind alle
Dinge wirkliche, weil sie an der reinen Wirklichkeit Gottes teilnehmen;
diese aber, die Wirklichkeit Gottes, die zur gottlichen Substanz gehort
und sie ausmacht, behilt alle Wirklichkeit in sich, mag auch noch so viel
durch sie zu Wirklichem werden. Man kann von ihr sagen, sie sei die
Wirklichkeit aller Dinge, weil sie alles zu Wirklichem macht, wie das
Feuer die Wiarme des Zimmers ist, weil das Zimmer durch das Feuer
erwirmt wird. Dem wirklichen Sein nach also sind alle Dinge, ist die
ganze Welt in Gott, wie der Apostel ausdriicklich sagt: ,In Gott sind
wir, leben wir und bewegen wir uns.* Aber das Wesen oder die Substanz
Gottes ist ganz und gar aufserhalb der Welt; denn sie ist reinste Wirk-
lichkeit, wahrend das Wesen der Dinge nur Moglichkeit ist fiir das wirk-
liche Sein. Hier kommt alles auf die scharfe Bestimmung der termini an, und
das ist die schwache Seite jener Philosophie, die in Cartesius ihren Ursprung
hat. Wenn man genau erkldren konnte, welchen Begriff Spinoza mit der



472 Litterarische Besprechungen.

,Substanz‘‘ verbindet, so wiirde man iiber seine Lehre nicht so viel streiten.
Was er von Gott ausdriicklich sagt, spricht nicht dafiir, dafs er Gott mit
dem All identifiziert hat; wohl aber deuten die Folgerungen, die man aus
seinen sonstigen Definitionen ziehen mufls, auf das letztere hin. Man muls
in der philosophischen Iehre von Gott, soweit man sie mit der blofsen
natiirlichen Vernunft erfalst, recht vorsichtiz sein. Es geziemt sich da,
dem Beispiel der kirchlichen Entscheidungen zu folgen. Diese sprechen,
soweit wir wissen, nirgends von einem ,personlichen Gott* als dem Er-
gebnis der rein natiirlichen Forschung. Noch das vatikanische Konzil
spricht von einem allmiichtigen, allumfassenden, allweisen . . . Gott, den
die Natur lehrt; es schweigt aber nach dieser Seite hin vom Charakter des
personlichen. Warum dies? Der Grund ist klar, Das Kunstwerk fiihrt
zu den kiinstlerischen Eigenschaften des Kiinstlers, aber nicht zu seinen
personlichen, inneren Vorziigen. Die Welt besagt, es miisse einen All-
michtigen, Allgegenwirtigen, Ewigen geben; aber sobald das Innere Gottes
in Frage kommt, schweigt die Natur. Die alten Philosophen waren so
klug, dieses (Gebiet nie zu betreten. Denn die Schwierigkeiten, die sich da
bieten, sind unloslich. Sagt man, Gott sei allweise, die Liebe selber, also
sei er Person, so sagt man zu gleicher Zeit, Gott konne von dem Sein,
dessen unendliche Fiille er ist und immer bleiben muls, nicht mitteilen, er
konne nicht schaffen; denn Person bedeutet wesentlich Unmitteilbarkeit.
Petrus kann einen Menschen zeugen, aber nicht einen zweiten Petrus.
Wenn also Gottes Natur zugleich Person ist, so bleibt jede Mitteilung von
Sein ausgeschlossen. Es kann kein anderes Sein existieren als das gott-
liche. Das ist aber offenbar nicht wahr. Das natiirliche Denken bleibt
hier auf seinem Wege stehen. Es findet keinen Ausweg. Es hat eine
Allmacht vor sich, eine Allweisheit, eine unabhingige Ewigkeit; da miilste
allerdings auch Personlichkeit sein. Zugleich aber schlielst andererseits
das Wesen der Person bei Gott es aus, dafs er Person ist. Die Vernunft
kann nicht weiter: sie wagt nicht von einem unpersdnlichen Gott zu reden,
aber auch nicht von einem personlichen. Sie muls warten. Das Geheimnis
wird ihr helles Sonnenlicht bringen. KEs wird die Mitteilbarkeit vereinigen
mit der gottlichen Natur; in drei Personen wird die gottliche Natur fiir
sich bestehen, von denen die eine den anderen die einc selbe gbttliche
Natur mitteilen wird und zwar so, dafs der Vater Vater bleibt, der Sohn
Sohn, der heilige Geist heiliger Geist und alle drei Personen der eine selbe
Gott ist. An den Termini ist viel gelegen, sie miissen scharf gefalst werden.
Das vermochten die alten Philosophen, und die Scholastiker sind ihnen
gefolgt. Der neueren, von Cartesius geleiteten Philosophie fehlt diese Schirfe
der Termini, und deshalb wird man niemals recht wissen, was die Spitzen
derselben eigentlich sagen wollten,

6. Kants gesammelte Schriften. Herausgegeben von der Kgl.
Preufs. Akademie der Wissenschaften. Bd. X. II. Abtlg.
Briefwechsel. Erster Band. Berlin, Reimer. 532 S.

Mit gemischter Erwartung schligt man ,,die gesammelten Briefe*
grofser Ménner auf. Wie man sprichwortlich sagt, kein grofser Mann
bleibe grofs vor seinem Kammerdiener, so gilt dies in noch héherem Grade
von reinen Privatschreiben, bei denen der Verf. an eine Veriffentlichung
nicht gedacht hat. Ein Mann mufs nicht blofs grofs, sondern auch mensch-
lich gut sein, wenn seine Grofse durch Verdffentlichung seiner Privatbriefe
nicht nur in keiner Beziehung leidet, sondern nach mancher Seite hin
wiichst. Dieses letztere ist, wie wir mit Freuden beim Lesen konstatiert



Litterarische Besprechungen. 473

haben, mit Kant der Fall, wenn man seine Briefe liest. — Der Verfasser
der ,Kritik der reinen Vernunft‘‘ erscheint da mit einer Menschenfreund-
lichkeit, Bescheidenheit, Anspruchslosigkeit ausgestattet, wie derjenige es
sicher nicht vermutet, der blofs seine phil. Schriften gelesen hat. Man
konnte den Rat geben, zuerst diese Briefe zu lesen, ehe man an das Stu-
dium der Kantschen Philosophie geht. Man diirfte dann die Erfahrung
machen, wie sehr Stein recht hat, wenn er aus Petersburg an Kant schreibt:
,Ieh hatte das Gliick, Ihre persénliche Bekanntschaft zu machen; deshalb
fillt mir das Lesen lhrer Werke nicht schwer.” Es ist ein bedeutungs-
volles Wort, das M. Mendelssohn an Kant richtet: ,;Sie wissen ganz gut,
dafs wir in der Philosophie nicht {ibereinstimmen; aber ich weils es ebenso-
wohl, dafs Sie weit lieber Widerspriiche ertragen wie Lob.** Beide Manner,
Mendelssohn und Kant, sind von aufrichtigster gegenseitiger Verehrung
durchdrungen. Am bemerkenswertesten sind die Briefe, welche nach dem Er-
scheinen der Kritik d. r. V. geschrieben worden sind. Der 209. Brief zeigt
so recht, wie hoch damals noch die Sittlichkeit stand im Vergleich zum
heutigen Goethebunde und der lex Heinze. Die Lektiire dieser Briefe ist
iiberaus spannend. Sie gehen bis zum Jahre 1788.

7. Walther Werckmeister: Dei' Leibnizsche Substanz-
begriff. Halle, Niemeyer 1900. 68 8.

8. Miecislaus Wartenberg: Das Problem des Wirkens
und die monistische Weltanschauung mit hesonderer
Beziehung auf Lotze. Eine historisch - kritische Unte:-
suchung zur Metaphysik. Leipzig, Haacke. 1900. 256 S.

9. Mme Dy, Dorothée Pasmanilk: Alfred Fouillées
physischer Monismus. Berner Studien zur Philosophie und
ihrer Geschichte. Bern, Sturzenegger. 1900. 84 S.

(7.) Der Verf. des an 7. Stelle angezeigten Werkes will den Leibniz-
schen Substanzbegriff untersuchen. Er nimmt eine Entwicklung dieses Be-
griffs an und versucht mit grofsem Scharfsinn nachzuweisen, dals drei
Stufen in dieser Entwicklung zu unterscheiden sind: ndmlich die Zeit bis
zum Jahre 1671, wo Leibniz die Pariser Reise antrat; dann die Zeit bis
1686 und von da die Zeit bis 1716. Gemeinsam allen drei Stufen dieser
geistigen Entwicklung ist die fiir Leibniz selbstverstindliche Voraussetzung,
dals die Substanz als das selbstindig Existierende in einer von den fiir
uns gegebenen Seinserscheinungen gesucht werden miisse, d. h. entweder
in den Vorgiéingen geistigen Geschehens oder den Bewegungsvorgingen
korperlicher Massen oder in beiden zugleich. Der Verf. hiilt den Versuch
Leibniz’, zu einem klaren Substanzbegriff durchzudringen, fiir verfehlt und
macht ihm besonders zum Vorwurf, dals er sich in seinem T"Jbergehen von
der Sphire des Réumlichen zu der des Unrdumlichen, und da Leibniz sich
alles Unriiumliche als Geistiges dachte, vom Stofflichen zum Geistigen eines
Gedankensprunges schuldig machte. Vielleicht hitte der Verf., dem grofsen
Philosophen diesen Vorwurf erspart, wenn er sciner eigenen Andeutung
gefolgt wiire. Nach dieser letzteren stand Leibniz im Auffassen der Grund-
begriffc und zum Teil auch in seiner Ausdrucksweise noch in der Bahn der
von Plato, Aristoteles, Thomas getragenen Tradition. Dementsprechend
mufste auch die Beurteilung ausfallen. Nun scheidet aber die alte Philo-
sophie den ,,Geist* vom ,,Geistigen*. Sie nennt einen ,,Geist** das kirperlose,

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XV, 31



474 Litterarische Besprechungen.

fiirsichbestehende Wesen ; ,,geistig® aber sind fiir sie die Tierseele, alle Sub-
stanzen in den Dingen, die sinnlichen Eindriicke, sogar die im Lichte
waltende Kraft. Wir haben diese Sprachweise nicht mehr, aber wir werden
nicht leugnen, dals sie mechr der natiirlichen Form zu reden entspricht.
Jedermann spricht vom Geiste der Gaumenlust, des Zornes, der Wollust,
trotzdem dies rein sinnliche Leidenschaften sind. In der That war fir
‘solches , Geistige das Unraumliche die erste und maflsgebende Aulserung.
Die Wesenheit oder Substanz in einem Dinge ist notwendlg allgemein, d. h.
sie ist gleichgiiltig gegeniiber dem Raum und der Zahl, Soweit es auf die
Substanz Brot z. B. ankommt, macht es gar nichts aus, ob sie in einem
Kriimchen Brot ist oder im ganzen Brote. Es wird in beiden Fillen auf
die Frage: ,,Was ist das?* gleichmilsig geantwortet: Das ist Brot. Und
ob es der Ocean ist oder ein Tropfchen, das am Glase hingt, immer wird,
wenn nach dem Wesen oder der Substanz gefragt wird, geantwortet: Das
ist Wasser. Es kiénnen Milliarden Menschen existieren oder nur ciner; das
hat gar keinen Einfluls auf die Substanz oder das Wesen Mensch. Zeit
und Ort gegeniiber ist solches ,,Geistige** vollstindig gleichgiiltig; an sich
betrachtet, kann es iiberall und immer sein. Es beherrscht vielmehr in
bestimmender Weise Zeit und Raum. Dieses ,,Geistige’* kann niemals allein
fiir sich wirken, das vermag einzig und allein der fiir sich bestehende stoff-
lose Geist. Immer mufls es erst mit dem Stoffe als bestimmende und fiir
Art und Gattung malsgebende Kraft geeint sein, ehe es sich zur Geltung
bringen kann. Ahnlich erscheint und wirkt ja das Licht nur, wenn es auf
einen Korper fillt; dann ist es aber das fiir die Sichtbarkeit und Farben-
pracht malsgebende Element. So konnen wir keinen Gedankensprung sehen,
wenn Leibniz vom endlos Teilbaren zu einem endlosen Vermdgen kommt,
geteilt zu werden, und von da zu einer end- d. h. raumlosen Kraft, die in
dieses Vermogen als bestimmend tritt. Er nennt diese letztere nach den
Alten eine ,,geistige®, weil jedes K&rperliche mit dem riumlich Beschrinkten
gleichbedeutend 1st. Von dieser ,geistigen Kraft, die als Substanz in den
Dingen oder als impressio spiritualis in den Sinnen waltet, steigt Leibniz
empor zu- reinen, d. h. wesentlich stofflosen Geistern als Trigern dieser
Kraft, welche im 'Stoffe einwirks.

(8) Die an 8. Stelle angefiihrte Schrift beschiftigt sich mit einer
dhnlichen Frage, wie namlich, wenn die Dinge durch die Substanz oder
Wesenheit in jhrem Innern geschieden sind, sie dennoch miteinander har-
monisch wirken. Der Verf. verwirft die Erklirung des Descartes, der Occa-
sionisten, des Spinoza, des Lotze und des Monismus und Pantheismus mit
vollem Recht. Er leitet das Ineinandergreifen der Dinge im Wirken von
den Eigenheiten der verschiedenen Substanzen in den Dingen selber ab.
Wir empfehlen recht warm diese Abhandlung. Sie liest sich angenehm
trotz des schwierigen Themas und geht griindlich vor. In der That muls
der eigentliche Unterschied zwischen den geschaﬂenen und sonach begrenzten
Substanzen einerseits und der einzigen ungeschaffenen, unbegrenzten Substanz
andererseits recht sehr beachtet werden. Letztere ist ihrer ganzen Substanz
nach reinste Wirklichkeit; da nun jede Substanz allgemein und endlos ist,
mufs die ungeschaffene Substanz unbegrenzte, allumfassende Wirklichkeit
sein, die iiberallhin, von Natur aus, ihre Kraft erstreckt. Alle anderen
Substanzen sind nichts wie Vermogen, wie Krifte in den betreffenden Dingen
selbst, die in jedem Dinge machen, dals es dies ist und nichts anderes,
Mensch z. B. und nicht Stein. Das Vermdgen aber begehrt von Natur nach
Wirklichkeit. Dals also diese geschaffenen Substanzen von der reinsten
Wirklichkeit, die nichts ist als Wirklichkeit, wirkliches, d. h. einzelnes, in
Ort und Zeit stehendes Sein erhalten und vermittels dessen mit der reinen



Litterarische Besprechungen. . 475

Wirklichkeit und untereinander geeint und verbunden werden, ist ebenso
in der beiderseitigen Natur begriindet, wie das Tageslicht, das von der
Sonne strahlt, alle sichtbaren Dinge eint und miteinander in Verbindung
setzt; dieses Licht ist die Sichtbarkeit der Dinge selber, wie das Feuer die
Wirme aller Ridume ist, die von ihm erreicht werden,

(9.) Die neunte oben angezeigte Schrift ist eine lebensvolle, héchst
interessante Untersuchung tiber die wissenschaftliehe Stellung des hervor-
ragenden franzosischen Gelehrten Alfred Fonillée. Es ist das Kreuz der
modernen Philosophie seit Descartes, den einheitlichen Triger von Bewegung
und Bewulstsein, Ausdehnung und Gedanke, Kérper und Geist anzugeben.
Die Monaden des Leibniz, die Substanz des Spinoza, das unbekannte Ding
an sich von Kant, das Ich von Fichte wollen alle insgesamt die Liosung
dieser Frage in sich schliefsen. Fouillée betrachtet die Gesamtheit aller
Wirklichkeiten, also aller thatséchlichen Erscheinungen, sowie der denkende
Geist sie erfalst, als den Schliissel dieses Ritsels und griindet darauf seinen
physischen Monismus. Wir zweifeln, ob es einen anderen Weg der Lisung
gibt als den bereits von Plato und Aristoteles eingeschlagenen. Man muls
von der Bewegung und von dem Gedanken aufsteigen zu einer ersten wir-
kenden Ursache, und nachdem man nachgewiesen, welch ungemessene Seins-
fiille, welche Unbeweglichkeit und Unverdnderlichkeit, welch reinste Wirk-
lichkeit diesem Wesens-Sein zukommt, mufs man an die philosophische oder
wissenschaftliche Betrachtung der ibrigen Wirklichkeiten herangehen, die
alle insgesamt, wie alles Sichtbare im Licht, ihre Einheit haben in der
Teilnahme an der reinsten Wirklichkeit, nimlich an der ungemessenen und
unmelsharen Wirklichkeit; zu ihr verhilt sich die Substanz oder Wesenheit
in den Dingen wie verschiedenartiges Vermdgen zum Wirklichsein., Man
stéfst sich hier daran, dals die wirkende Ursiichlichkeit etwas auflserhalb
ihrer selbst setze und somit fiir den Monismus, fiir die zu erklirende Ein-
heit des Seins unbrauchbar sei. Aber das ist nur nach einer Seite hin
wahr. [Einzig und allein das Vermdgen, die eigenartige Entwicklungs-
fihigkeit nur in jedem Dinge, also das Wesen, als innere Richtschnur des
einzelnen Seins, ist aufserhalb der ersten Ursache, und auch dieses nur
viel mehr soweit es im Nichtsein ist, als insoweit es wirklich besteht. Alle
Dinge bleiben, soweit ihre einzelne Wirklichkeit in Betracht kommt, in der
Kraft der ersten wirkenden Ursichlichkeit; sie bleiben in der Fiille der
reinsten Wirklichkeit, deren Wesen selber Wirklichkeit ist, etwa wie die
Raphaelschen Kunstwerke immer in der Kunstkraft Raphaels bleiben und
doch weit entfernt sind, Raphael zu sein. Die reinste Wirklichkeit hilt
in ihrer Fiille alle Wirklichkeit fest, als deren wirkende Ursache, und ist
dem Wesen nach, wie oben bemerkt, geschieden von allem. In diesem Sinne
sagt Dionysius, der Areopagite: ,,Gott ist das Sein aller Dinge als die
Ursache von allem.“ Und der hl. Gregor erklirt in eben diesem Sinne die
Worte im Buche Jobs, die dieser an Gott richtet: ,,Nonne Tu, qui solus
es, Bist du es nicht, der du allein wahrhaft bist?* Paulus aber sagt:
,,Wir sind, leben und bewegen uns in Gott*, ,,Gott sei alles in allem*.

10. Sigmund Freund: Die Traumdeutung. ILeipzig und
Wien, Deuticke 1900. 372 S.

Zu allen Zeiten hat man sich viel mit Triumen und Traumdeutung
beschiftigt. Die erste Schrift, die den Traum wissenschaftlich behandelt,
ist, soweit wir wissen, die bekannte von Aristoteles. Man kann nicht sagen,
dafs man bis heute viel dariiber hinausgekommen ist. Das vorliegende
Werk eines Arztes hat zumal den physiologischen Charakter des Traumes

31*



476 Litterarische Besprechungen.

zum Gegenstande. Es verliert sich nicht — und das ist ein Vorzug des-
selben — in psychologischen Spekulationen ohne festes Fundament und
ohne Ziel. Nachdem die wissenschaftliche Litteratur der Traumprobleme
verzeichnet worden ist, folgt die Methode der Traumdeutung, und daran
schliefst sich das Vorlegen des Traummaterials, der Traumquellen und der
Traumarbeit. Das Ende bildet ein Versuch der ,,Psychologie der Traum-
vorgidnge'., Aus dieser kurzen Inhaltsangabe ist bereits zu sehen, wie
reichhaltig der hier zusammengetragene und wissenschaftlich verarbeitete
Stoff ist. Wir fiigen hinzu, dals die Behandlung der einschléigigen Fragen
eine durchaus niichterne, positive und auch durch die Klarheit der Aus-
drucksweise anziehend ist. Wir vermissen die allgemeine Eigenheit aller
wirklichen Triume, die bereits Aristoteles anfiihrt und die von Thomas von
Aquin weiter ausgefithrt worden ist. Jeder Traum hat etwas Groteskes,
Unmaégliches, Einseitiges an sich, Das kommt, wie diese Autoren ebenfalls
angeben, von der Abwesenheit der verniinftigen Thitigkeit. Ks geht da,
wie in einem Hause, wo die Herrschaft nicht da ist. Da thun sich die
Dienstboten giitlich. Die Vernunft legt der Thitigkeit der Sinne Schranken
auf; diese aber fallen fort, sobald die Vernunft nicht mehr ihren Einfluls
ausiibt. Ebenso sieht der Traum von Zeit und Ort ab. Im Augenblick ist
man in einer weit entlegenen Stadt. Man macht Dinge, die da in Wirk-
lichkeit Tage, vielleicht Wochen und Monate in Anspruch nehmen, in
wenigen Minuten ab. Auch die verborgenen oder bekdmpften Leidenschaften
treten im Traume ziigellos auf, obgleich der Triumende sich der Tugend
befleifsigt. Wir sind mit dem Verf. auch namentlich darin einverstanden,
dafs #ulsere FEinfliisse beim Trdumen nicht auszuschliefsen sind. Der
Mensch ist eben dann nicht Herr seiner selbst; gute oder béfse Geister
kinnen auf seine Sinnlichkeit einwirken. Das Werk wird jeder mit Inter-
esse lesen,

11. Anton Olzelt - Newin: Weshalb das Problem der
Willensfreiheit nicht zu lésen ist. Leipzig und Wien,
Deuticke 1900. 52 8.

Der Verf. hat vollstindig recht, zu behaupten, dafs das Problem der
Willensfreiheit unlosbar sei, wenn man, wie er thut, von vornherein zwei
Voraussetzungen macht, weleche jede Losung notwendig ausschliefsen: Er
setzt ndmlich voraus, dals von der ersten, wirkenden, allumfassenden Ur-
siichlichkeit, von Gott, abgesehen werden mufs, und dann, dafs die Ursache
immer der Wirkung vorausgeht; er nennt die Ursache ein notwendiges
Antecedens. Freiheit ist durchaus nicht gleichbedeutend mit Ursachlosig-
keit oder Willkiir, Wohl aber ist beim freien Handeln in erster Linie
keine beschrinkte Ursache bestimmend, sondern die erste, unbeschrinkte
Ursache, nidmlich die Fiille der reinen Wirklichkeit. Diese bringt durch
Einwirken es mit sich, dafs die betreffende Handlung frei ist von jeder
mit Notwendigkeit bestimmenden beschrinkten Ursache; sie macht also
durch ihr Einwirken, dafs der Wille, frei von allen Schranken, mitwirkt.
Der Verf. irrt, wenn er meint, dies sei religioser Natur. Durchaus nicht.
Die blofse natiirliche Vernunft besagt es, dafls eine solche reine Fiille der
Wirklichkeit bestehen mufs, der das Wirklichsein Wesen ist und die also
mit innerer Notwendigkeit existiert. Wie ein warmes Zimmer, das auch
nicht warm sein kann, am Ende zur Existenz des Feuers fithrt, das mit
Notwendigkeit und allseitig nichts als warm, d. h. das Warme dem Wesen
nach ist, wie die Sichtbarkeit der Dinge, die auch unsichtbar sein konnen,
am Ende zur Existenz des Lichtes fiihren mufs, dessen Wesenheit uner-



Litterarische Besprech ungen. 477

~

schopfliche Helle ist; ganz so fithrt alles, was wirklich sein oder nicht
sein kann, mit Notwendigkeit zur Existenz einer reinen Seinsfiille, die nichts
ist als ‘vVlrLllchkelt nichts als Sein, unerschopfliches, innerlich notwendwes
in all seiner Fiille einfaches d. h. nicht zusammengesetztes Sein. Dlese
reine Wirklichkeit, deren Wesen Wirklichkeit ist, bestimmt als erste Ur-
sache die verniinfticen Geschiopfe derart, dafs die letzteren unter dieser
Bestimmung das Vermégen behalten, sich nach allen anderen Seiten hin
bestimmen zu konnen. Denn solche Fiille des Seins kann nur gemils ihrer
Natur bestimmen, diese aber ist freli von allen Schranken, reinste Voll-
endung; durch ihren wirkenden Einflufs also wird auch der Wille als freies
Vermdgen bethiitigt, so dafs er mit Notwendigkeit keiner beschidnkten Utr-
sache folgt. Nur beschrinkte Ursachen gehen der Wirkung vorher und
bedingen somit, dals diese letztere notwendig folge. Die unbeschrinkte
Ursache ist zucrlelch mit ihrer Wirkung. Sie kann hochstens in ihrem
Einwirken vorbereitet werden durch die Loslosung von aller Verbindung
mit beschrénkten Ursachen. Eine Frage losen wollen mit dem unverniinf-
tigenVorurteil, man miisse von Gott, d. h. von der héchsten, durch die Natur
klar erwiesenen Ursache abschen, heifst ebensoviel wie die ganze Frage
verwirren, wic bei der Astronomie absehen von den Sternen.

12. L. William Stern: Uber Psychologie der indivi-
duellen Differenzen. Ideen zu einer ,differentiellen Psy-
chologie®. Leipzig, Barth 1900. 146 S

13. Ulrich Dien: Das Wesen der Anschanung. Ein Bei-
trag zur psychologischen Terminologie. Bern, Sturzenegger
1899. 145 S.

14. Ludwig Busse: Die Wechselwirkungen zwischen Leib
und Seele und das Gesetz der Erhaltung der Energie.
Tibingen, Mohr 1900.

15. Rudolph Eisler: Grundlagen der Erkenntnistheorie.
Leipzig, Schnurpteil.

(12.) Das an 12. Stelle genannte Buch soll einem neuen Wissens-
zweige, namlich der differentiellen Psychologie, dienen. Der Verf. will nichts
Abgeschlossenes bieten. Er will nur hinweisen auf Erforschenswertes und
somit gleichsam Material beibringen zur individuellen Seelenkunde. In
diese neue Wissenschaft gehort alles, was zur Ausbildung und Beeinflussung
der personlichen Charaktereigenschaften der Seele im einzelnen Menschen
beitrdgt. Man mag daraus ermessen, wie ausgedehnt das Arbeitsfeld der
diesbeziiglichen Forscher ist. Der Verf. trigt Sorge, dieses Arbeitsfeld nach
den verschiedensten Seiten hin zu kennzeichnen. Seine Arbeit zeigt jedem,
mit wie grolsen Schwierigkeiten die Wissenschaft, die er vertritt, zu kampfen
haben wird, und zugleich, von welcher Wichtigkeit sie werden kann. Es
ist ein jedenfalls verdienstvolles Unternehmen, die philosophische Termino-
logie zu festigen. In der Wissenschaft der Alten bestand eine genau um-
grenzte, allgemein angenommene Terminologie. Leider ward sie nach und
nach zur Schablone. Man gebraucht die termini und gibt sich keine Miihe,
zu verstehen, welchen Sinn sie haben. Wiirde es gelingen. in unserer
heutigen Zelt wo das wissenschaftliche Verstiindnis so weite Kreise erfafst



478 Litterarische Besprechungen.

hat, die termini wieder zu allgemeiner Giiltigkeit zu bringen, so wire daraus
ein grolser Fortschritt des Wissens zu erwarten.

(18.) Das an 13. Stelle angezeigte Buch will zu solcher Festigung
der termini beitragen. Der Verf, hat den terminus ,,Anschanung* gewihlt
und bestimmt seinen Sinn dahin, dafls die ,,psychisch verarbeitete Gesichts-
wahrnehmung® sein Inhalt ist. Er vergleicht diesen Begriff der Anschauung
mit den Grundbegriffen der intellektuellen Bewufstseinsvorginge und ertrtert
sein Verhidltnis zum Denken und zu den emotionellen Bewulstseinserschei-
nungen. Wir haben, offen gesagt, wenig Hoffnung, dals der Verf, so viele
Miihe er sich auch gegeben, durchdringen wird; es scheint uns seine Dar-
legung zu kompliziert. Aber in diesen Sachen ist es schwer, etwas voraus-
zusagen.

(14.) Die an 14. Stelle angezeigte Abbhandlung ist zu fragmentarisch,
als dals cin abschliesendes Urteil abgegeben werden konnte. Der Verf.
beklagt es selber, dals der ihm zur Verfiigung stehende Raum eine ,bessere
Begriindung* nicht gestattet hdtte. Wir wollen abwarten, bis er ein-
gehender die an und fiir sich sehr wichtige und zumal heute so vielfach
ventilierte KFrage erdrtern wird.

(15.) Das an 15. Stelle angezeigte Biichlein ist ein Teil der wissen-
schaftlichen Volkshibliothek. Man suche da nicht tiefe Untersuchungen,
dies ist nicht der Zweck der Darlegung. Der Verf. hat in gemeinverstind-
licher Weise, kurz und doch aunsreichend, alles ‘I'hatsdchliche zusammen-
vostellt, was zur Erkenntnistheorie gehdrt. Er spricht iiber Begriff und
Methode der Erkenntnistheorie, iiber Bewulstsein und Sein, iiber das Er-
kennen selber und die Kategorieen als Bedingungen des Erkennens. Wir
hétten Ausdriicke, wie ,,Wollungen*, ,, Aulserunssein*‘, Inhirenzverhiltnis*
gern vermieden gesehen. Sitze wie dieser: ,,Wie das Sein des Ichs in dem
Haben seiner verschiedenen Modifikationen aufgeht . ..* sind weder deutsch
noch leicht verstindlich. Der Verf. beweist fast durchgingig, wie er volks-
tiimlich darzustellen versteht. Um so mehr fallen solche Wendungen auf.
Es sind Kleinigkeiten, aber sie storen. Bei genauer Durchsicht wird der
Verf. noch andere Unebenheiten im Stil und in der Interpunktion finden.
Gerade in solchen Werkchen, die fiirs Volk bestimmt sind, miilste, meinen
wir, alles vollendet dastehen.

16. Mario Pawizza: 1. Nuova Teorica fisiologica della
Conoscenza. Roma, Loescher e Co.

2. Le tre leggi. Saggio di psicofisiologia. Roma, Loe-
scher e Co.

Diese beiden Biicher gehéren zusammen. Man kann das erstere als
die weitere und eingehendere Ausfilhrung des ersten Teiles im zweiten
Werke betrachten. Dieser erste Teil behandelt den ,,Charakter des Anthro-
pologischen*‘. Er steigt vom einfachen Organismus auf zur Sinnesempfin-
dung und zum Bewulstsein, um daraus die Idee der Arbeit zu entwickeln
und die Grundlage fiir die sociale Anlage des Menschen. Die drei Gesetze,
welche dann, gleichsam als drei Pfeiler der Sociologia, erdrtert werden,
sind das Gesetz des Hervorbringens, das Gesetz des Eigentums und das
(resetz des eigentlichen socialen Lebens. Das (resetz des Hervorbringens
hat zum Gegenstande die Subsistenzmittel, die gesellschaftliche Organi-
sation der Arbeit und die daraus fliefsende sociale Ungleichheit. Das Gesetz
des Eigentums richtet sich auf das Recht eigenen Besitzes, auf das Ver-
hiltnis des Arbeiters zur Freiheit und auf den Unterschied zwischen



Litterarische Besprechungen. 479

Privateigentum und der socialen Okonomie. Das dritte eben erwiihnte
Gesetz regelt die objektiven Fundamente der Moral sowohl mit Riicksicht
auf die einzelnen Personen wie mit Riicksicht anf die gesellschaftliche Ein-
heit. — Der Verf. hduft mit seltener Belesenheit viel Thatsiichliches zu-
sammen und will es auf allgemeine Grundsitze zuriickfiihren, die er als
sein Eigentum beansprucht. Die angefiithrten Thatsachen sind sehr lehr-
reich und machen die beiden Biicher zu angenehmer Lektiire sowie zum
Ausgangspunkte ernsten Forschens. Bei den allgemeinen Grundséitzen aber
steht er auf dem Boden der modern-deutschen Philosophie; weicht er von
dieser ab, so ist es, um noch seichter zu werden. Uber die Freiheit z. B.
sagt der Verf.: ,,.Der einzelne Mensch wiirde nicht frei sein, wenn er nicht
seine Glieder nach allen Seiten hin bewegen oder dariiber verfiigen konnte
oder wenn er in irgend einer Thitigkeit dem Einflusse eines anderen
Willens unterliegen miifste, als der seinige ist. Diese Freiheit aber erhalt
man im praktischen Leben nur durch einen Besitz, welcher der betreffenden
Person zu leben erlaubt, ohne sich dem Willen irgend jemandes zu unter-
werfen. Solchen Besitz nennt man Eigentum . . . Ohne Eigentum wire
die Freiheit eine mera astrazione.* Dabei beruft er sich auf Fichte, der
da meint, das Eigentum sei notwendig, damit der Mensch sich auch mit
Erhabenerem beschiiftigen kionne als mit der Sorge fiir das tégliche Leben.
,,Gesetz des Eigentums** nennt der Verf. ,,das Streben der einzelnen Menschen,
sich fiir die eigene Person ein Gebiet unbedingter Autonomie zu sichern'.
Wir sind iiberzeugt, dals der Verf. an die Tragweite seiner Definitionen
nicht gedacht hat. Es ist eben ungemein schwer, aus éiner Menge ein-
zelner Thatsachen allgemein giiltige Regeln zu schépfen. Das ist schon
schwer, wenn die blofse Natur in Betracht kommt, die notwendig waltenden
Gesetzen unterliegt. KEs ist aber noch bei weitem schwerer, wenn es sich
um moralische Akte handelt, die der menschlichen Freiheit entstammen.
Da gibt es nicht zwei, die einander mit Riicksicht auf die Umstinde gleichen.
Der Verf. konnte aus Thomas, seinem Landsmanne, recht gut lernen, in
welcher Weise allgemeine Grundsitze gewonnen werden.

17. Karl Chr. Fr. Krause: Der Menschheitbund nebst
Anhang und Nachtrdgen aus dem handschriftlichen Nach-
lasse. Herausgegeben von Richard Vetter. Berlin,
Felber. 499 S.

18. Kurd Lasswitz: Wirklichkeiten. Beitrige zum Welt-
verstdndnis. Berlin, Felber. 444 S,

19. Gustav Lowis: Giordano Bruno. Seine Weltanschauung
und Lebensauftassung. Berlin, Felber. 143 S.

Diese drei Werke wiederholen, alle drei, bis zum Uberdrufs, dafs der
ibernatiirliche Glaube die Vernunft fessele. In ersten (17.), das sich in
Anbetracht seines im Titel ausgesprochenen Zweckes am ehesten von
solchen Gemeinplitzen fernhalten sollte, heifst es (8. 18): ,,Wo nicht Frei-
heit des Denkens gestattet ist, da ist die Freiheit blofs dulserlich, gezwungen,
s. katholische Kirche, Jesuiten . . .** Krause ist der Griinder des Panen-
theismus, der die hohere Vereinigung des Schelling-Hegelschen Absolutismus
und des Kantschen Subjektivismus sein soll. Das vorliegende Werk bezweckt
die Einigung von Staat und Kirche in einem héherem Dritten, ndmlich in
der einheitlichen menschlichen Natur. Daher der Name: Menschheitbund.
Alle Menschen sollen sich zusammenthun, um an ihrer Vervollkommnung



480 «Litterarische Besprechungen.

zu arbeiten. Krause will an die Stelle des Erlésers treten, von dem der
Apostel sagt: ,,Alle sind eins in Christo.** Er vergilst bei allen seinen
Ausfiihrungen den christlichen Glaubenssatz, dafls alle Menschen durch
ihre Abstammung von Adam eine verderbte Natur in sich tragen, die, wie
im 1. Buche Mosis bereits gesagt wird, ,,zum Bésen geneigt ist vom Be-
ginne an‘‘. Diese Verderbtheit ist es aber, die sich zu allen Zeiten solch
schonen Absichten, wie Krause sie kundgibt, entgegengestellt hat. Letzterer
mufste zu allererst das Mittel oder die Kraft angeben, um diese Verderbt-
heit zu heilen, Die Geschichte der Menschheit ist nicht die Geschichte
eines wahren Fortschritts zur Einigung, zum Frieden hin, sondern die Ge-
schichte bestindigen Fallens zum Abgrunde der inneren Zerrissenheit.
Christus mit seiner Gnade allein kann im einzelnen Menschen dieses Fallen
aufhalten. Alle diese und #dhnliche Versuche, wie Krause sie angibt, zeigen
durch ihre Unfruchtbarkeit blofs dieses eine: Alle menschliche Kunst und
Wissenschaft arbeitet vergeblich, wenn sie das Christentum ersetzen will.
Es ist falsch, wie es in diesem Buche heilst, dals erst Pestalozzi den
Hauptschaden der Zeit, die Verachtung der niederen Stinde, getroffen hat.
Christus ist vor allem selber arm geworden und hat ein vor der Welt nie-
driges Leben gefiihrt. Er hat die Armen selig gepriesen und den Reichen
mehrfaches Wehe zugerufen. Nach Christus hat die katholische Kirche
diese seine Erbschaft angetreten. Sie hat stets im Geiste des Briefes Pauli
an Philemon gehandelt. Sie hat die Handarbeit geadelt und ist mit
grofstem Ernst und durchschlagendem Frfolg der Sklaverei entgegen-
getreten. Die Erklirung des Vaterunser (S. 488) ist lippisch, um nicht
zu sagen gotteslisterisch.

(18.) Lasswitz meint wohl in ,,seinenWirklichkeiten‘‘, mit ,,der autoritativen
Fesselung der Gemiiter sei es nicht gethan“; aber er selbst will die Frei-
heit der menschlichen Vernunft ,,durch systematischen Gang des Denkens
stiitzen'“. Was ist denn ein solch systematischer Gang anders als ein Ein-
zwingen der Vernunft in gewisse Denkregeln, also jedenfalls eine Beein-
trichtigung oder auch Zerstérung der Freiheit der Vernunft. Nichts ist
so unfrei wie die Vernunft. Mit Phrasen allein ist es in der Philosophie,
im menschlichen Denken nicht gethan. Die Vernunft ist gezwungen, dem
pythagoreischen Lehrsatze zuzustimmen. Sie ist in demselben Mafse voll-
endet, als sie mit Gewifsheit denkt. Jede Gewilsheit aber ist Zwang.
Derjenige ist ein Thor, der von etwas gewils ist und es trotzdem nicht
anerkennen will; er ist unverniinftig. Wer blofs mit Wahrscheinlichkeit
denkt, der kann sich von dem Ergebnisse seines Denkens abwenden oder
ihm zustimmen, er ist nach dieser Seite hin frei; aber im selben Maflse ist
seine verniinftige Erkenntnis eine unvollkommene. Nun, was sind denn am
Ende die christlichen Glaubensartikel? Regeln des menschlichen Denkens,
aber weit zuverldssiger wie der pythagoreische Lehrsatz, wie irgend ein
systematischer Gang; denn Gott, die Wahrheit selber, thut sich in den-
selben kund. Wie das Licht nicht die Helligkeit fesseln kann, so kann
der geoffenbarte Glaube niemals die Vernunft in ihrem Erkennen fesseln,
deren Gegenstand und Vollendung ja die Wahrheit ist. Die befangensten
Forscher sind gerade die glaubenslosen. Sein Vorurteil, seine Befangenheit,
die Fesselung seiner Vernunft hat Lasswitz die Behauptung aufgedringt,
Laplace habe zuerst die Stabilitit der Sterne am Firmament gefunden.
Sehon Aristoteles und spiiter Thomas von Aquin behaupten sie; aber weit
freier und verniinftiger wie Laplace. Es ist ein starkes Stiick Befangen-
heit, Gutenberg, Kopernikus, Kolumbus auf dieselbe Linie zu setzen mit
Luther., Wer Luthers Leben kennt, der weils, dafs niemand in solchem
Grade wie er den Geist ,,bevormundet® hat, anstatt die Bevormundung zu



Litterarische Besprechungen. 481

brechen; niemand bat in solchem Grade, wie er, die Philosophie, das freie
Denken, wie Lasswitz sagen wiirde, verachtet. Was Lasswitz von den
mathematischen Beziehungen in der Lehre Platos sagt, beruht auf ,,Fesselung
seiner Vernunft“. In Plato steht kein Wort davon. Dafs ,in Raum und
Zeit die Notwendigkeit des Gesetzes herrscht, unberiibrt vom Wollen und
Fiihlen“, ist lange vor Newton und Immanuel Kant bekannt gewesen.
Hitte der Verf. die Weite der Auffassung, wie sie der Glaube mit seinem
hellstrahlenden Lichte veranlafst, so wiirde er nicht seiner Phantasie so
oft den Ziigel schielsen lassen, sondern sich darum kiimmern, wie die That-
sachen aussehen. Wir kdnnten noch viele andere handgreifliche Beweise
davon anfithren, wie wenig Lasswitz berechtigt ist, von der ,,Freiheit der
Vernunft* in ihm selber zu reden. Wenn diese Herren die vergangenen
Jahrhunderte ernstlich studieren wollten, so miifsten sie viele von ihren
Vorurteilen aufgeben. Davor fiirchten sie sich instinktmifsig, denn in
diesem Falle briche ihr ganzes wissenschaftliches (ebdude zusammen.
Deshalb ziehen sie es vor, einfach die Freiheit und Voraussetzungslosigkeit
ihres Standpunktes mit blofsen Worten zu rithmen, obgleich diese Freiheit
in Wirklichkeit nichts anderes ist als das Freisein von der Wahrheit.

(19.) Wenn G. Bruno nicht ein abgefallener Monch wire, wiirde die
moderne Wissenschaft ihn gar nicht der Erwibnung wert halten. Es ist
cin Vorurteil, welches bei den Ansichten iiber den ,grofsen Denker* an der
Spitze steht, nimlich das Vorurteil, die katholische Kirche und gar die
Ordensautorititen miifsten immer der Vernunft feindlich gegeniiberstehen.
Wic verderblich dieses Vorurteil, welches wahrhaft, um mit Lasswitz zu
sprechen, die Vernunft fesselt, wirken kann, geht aus folgendem hervor: Da
soll die Scholastik eine tiefe Kluft zwischen Gott und der Welt gesetzt und
gelehrt haben, der Stoff sei nicht von Gott, sondern nur die Idee, das
Wesen in einem Dinge. DBruno soll zuerst es gewesen sein, der das Welt-
ganze betonte, wihrend schon Thomas, Augustin, Plato die Harmonie der
Dinge in der Welt weit tiefer auffassen als Bruno. Dieser habe zuerst
hervorgehoben, dals die Sinne nicht notwendig triigen; cer Verf. woils
nichts davon, dals Thomas von Aquin schon mehrere Artikel hat, in denen
nachgewiesen wird, dafs die Sinne immer wahr urteilen; er stiitzt sich darin
auf Aristoteles. Ebenso soll erst Bruno den Versuch gemacht haben, die
Vorherbestimmung der gottlichen Ratschliisse mit der menschlichen Frei-
heit zu verséhnen. Wessen Geist nicht gefesselt ist, der weils, dals dies
eine sehr alte Frage ist, deren Ldsung schon Augustin und nach ihm
Thomas und andere geben. Ganz im allgemeinen: Was Bruno Gutes und
positiv. Wahres hat, das hat er aus seiner katholischen, resp. Ordens-Zeit;
was er Konfuses hat und Unsittliches, das hat er aus sich oder vielmehr
aus seinem verdidchtigen Umgange. Der Verf. selbst gibt zu, dafs Brunos
hauptséchliche Lehre iiber Gott und die Welt aus Cusanus geschopft ist.
Das System des Kopernikus hat c¢r nicht einmal verstanden, und deshalb
machte er iiberall, in England und in Deutschland, wo er es vortrug,
Fiasco. In Oxford, in Marburg wurde ihm das Lehren verboten; in Helm-
stidt ward er vom Superintendenten 6ffentlich exkommuniziert. Wir haben
hier nicht notwendig, auf Weiteres einzugehen. Bruno zum Ausgangs-
punkt der neueren Wissenschaft machen, heilst ebensoviel wie die cigene
Unwissenheit erkliren. Bruno bildet nach keiner Seite hin eine Ehre fiir
die Partei, die ihn fiir sich in Anspruch nimmt. Selbst sein Verhalten im
Kerker ist das eines Wankelmiitigen.



432 Litterarische Besprechungen.

20. Otto Albers: Die aristotelische Philosophie in der
tiilrkischen Litteratur des 11. Jahrhunderts. Halle a. S,
Kimmerer u. Co.

Einen wohlthuenden Eindruck macht auf den Leser dieses kleine
Schriftchen, das leider nur 20 weitgedruckte Seiten hat. Es bespricht
eines der dltesten Denkméler der tiirkischen Litteratur, das im uigurischen
Dialekt geschriebene Kudatku bilik ,,das gliicklich machende Wissen*‘. Der
Verf. weist vollig objektiv, im Anschluls an wortlich angefiihrte Stellen,
nach, dals die Lehre dieses Biichleins, welches sich bereits i. J. 1070
erwihnt findet, genau iibereinstimmt mit der Lehre des Araberphilosophen
Avicenna,

21. Anton Michelitsch: Hickelismus und Darwinismus.
Eine Antwort auf Hackels , Weltrdtsel”. Graz, Styra.

Der Verf. weils den Ernst des Inhalts derart mit frischer, lebens-
voller Sprache und packender Darstellung zu verbinden, dafs sein Buch
eine dulserst anziehende, nie ermiidende uund stets lehrreiche Lektiire wird.
Es ist ein wahrer Genufs, ein soleches Werk zu lesen. Wir hatten schon
aus anderen von seinen Verdffentlichungen gelernt, wie vertraut er mit
den Werken der modernen Naturwissenschaften in allen ihren Zweigen ist.
Diese Kenntnis zeigt sich im vorliegenden Buche von neuem in glinzendstem
Lichte. Es ist ja dies ein unterscheidendes Merkmal, auf welches auch
Michelitseh hinweist, zwischen den katholischen Forschern und ihren un-
gliubigen Gegnern. In den Bibliotheken der ersteren wird man zahlreiche
Werke der Andersgliubigen finden, aber die katholischen Forscher werden
von der Gegenseite kaum beachtet. Lesen etwa die katholischen Gelehrten
die Werke ihrer Gegner, weil sie darin mehr Nahrung fiir ihren Geist
finden? In keiner Weise. Aber die geoffenbarte gdttliche Wahrheit hat
ihren geistigen Gesichtskreis erweitert. Sie sind vorurteilsfrei. Sie wollen
nicht beurteilen, was sie nicht kennen. Sie wollen ehrlich sein und auch
gern beim Gegner anerkennen, was er Gutes und Wahres behauptet. Sie wollen
sich nicht, wie man dies den Gegnern gegeniiber so oft zu thun gezwungen
ist, alle Augenblicke sagen lassen: Das ist ein Irrtum, der Verf. kennt das
nicht, woriiber er spricht. Es war ein ungliickliches Wort, als man auf
katholischer Seite sagte, wir, die Katholiken, seien in derWissenschaft riick-
stindig. Wenn es Professoren gibt, die fiir ihre Person fiihlen, dals sie
riickstindig sind, so mogen sie mit Ernst und Ausdauer studieren, aber
nicht die eigene Riickstindigkeit verallgemeinern. Wir sagen mit dem
verewigten Weihbischof Schmitz: Ich habe nie bemerkt, dals die Katholiken
riickstindig sind; wohl aber wissen wir weniger unsere Werke und unsere
Personen anzupreisen und in den Vordergrund zu stellen, wie andere das
thun. — Hiéckel hat in seinen ,Weltritseln alles, auch Religion, Christen-
tum, Unfehlbarkeit in Verbindung bringen wollen mit seinem bekanunten,
schon lingst wissenschaftlich gerichteten Monismus. Michelitsch geht ihm
Schritt fiir Schritt nach und widerlegt ihn, nach der naturwissenschaft-
lichen Seite hin, aus bekannten, zum grofsten Teil nicht katholischen, all-
gemeines Anseben genicfsenden Naturforschern wie Virchow, Baer, Karl
Vogt. Es geht aus den klassischen Darlegungen Michelitschs hervor. wie
sehr Karl Vogt seiner Zeit recht hatte, von iiberaus zahlreichen ,,Glaubens-
artikeln'* der modernen Wissenschaft zu sprechen, die niemals jemand
bewiesen hat noch beweisen kann., Zu diesen .,Glaubensartikeln* rechnet Vogt
sogar die Anziehungskraft, das sog. biogenetische Grundgesetz und zahlreiche



Litterarische Besprechungen, 433

andere Behauptungen Héickels. Einer von dieser Art Naturforschern wie
Hickel konstruiert in einem Jahre mehr Glaubensartikel, als Péipste in Jahr-
hunderten vorlegen, und spricht dann jedem die Wissenschaft ab, der
nicht dieses sacrifizio dell’ intelletto bringt. Kostbar ist es, wie Miche-
litsch die phinomenale Unwissenheit Hickels festnagelt, wenn es sich um
die vier Evangelien, die Briefe des hl. Paulus, die Geheimnisse der Trinitit
und der Menschwerdung handelt. Man sollte es nicht fiir moglich halten,
dafs jemand heute noch in dem Grade sich von keinerlei Detailkenntnis in
Versuchung fithren léfst, wie es bei Hickel der Fall ist. Die abgeschmack-
testen Geschichtchen sind ihm fiir sein Publikum gut genug. Kr denkt
nicht daran, die Ergebnisse fiinfzigjihrigen Forschens, auch nur von ferne,
kennen zu lernen. Wir sprechen da von Forschungen auf seiner, auf pro-
testantischer Seite. Katholische Gelehrte haben sich nie, auch nicht vor
fiinfzig Jahren, so weit verirrt; das Licht des Glaubens befreite sie von
vornherein von falschen Voraussetzungen und Vorurteilen. Doch wir wollen
unser Referat nicht schliefsen, ohne auch Héckel, soweit er es verdient,
Gerechtigkeit widerfahren zu lassen. Er schreibt: ,Das Papsttum ist unter
allen Erscheinungen der menschlichen Kulturgeschichte eine der grols-
artigsten und merkwiirdigsten, eine welthistorische Grifse ersten Ranges;
trotz aller Stirme der Zeit erfreut sie sich noch heute des méchtigsten
Einflusses.** Da hat Hickel recht; und die Sache wird noch rétselhafter
dadurch, dals, wie Hickel meint, alle Pipste lasterhaft waren. Da muls
doch das Papsttum ecinen anderen Ursprung haben wie einen rein mensch-
lichen und eine andere Kraft in sich schliefsen wie eine rein natiirliche.
Wir empfehlen das Michelitschsche Buch auf das wirmste. Wer es liest
und wiederholt liest, wird seine Zeit recht fruchtbhar verwandt haben,

22. August Schulte-Tigges: Philosophische Propidentik
auf naturwissenschaftlicher Grandlage fiir hohere Lehr-
anstalten und zuom Selbstunterricht. I1I. Teil: Die mecha-
nische Weltanschauung und dic Grenzen des Krkennens.

Berlin, Reimer. 110 3.

Wir stehen nicht auf demselben Boden wie der Verf. Wir verurteilen
die atomistische Theorie. Wir stehen aber gar nicht an zu erkliren, dafls
dieses Werk ein echt wissenschaftliches und fiir die Schule geeignetes ist.
Letzteres sagen wir mit Riicksicht auf die Anordunung und die klare Be-
handlung des Stoffes. Ob der Inhalt fiir Realgymnasien und #hnliche
hohere Schulen, an die der Verf. gedacht hat, nicht etwas zu hoch ist,
wagen wir nicht zu entscheiden. Zur Zeit, als wir das Gymnasium besuchten,
in den fiinfziger Jahren, wurde auch philos. Propddeutik vorgetragen; aber
niemand gab acht, und spiter ward der ganze Gegenstand verlassen. Frei-
lich war die damalige Propiddeutik bei weitem trockner und unverstindlicher,
wie es die vorliegende ist. Es erscheint zudem ganz richtig, dals sich
dieser Unterrichtsgegenstand auf naturwissenschaftlicher Grundlage auf-
bauen soll; da ist wenigstens etwas Fafsbares gegeben. Der Verf. hilt
sich von Utopieen und ginzlich imaginidren Voraussetzungen fern. Er er-
achtet auch nicht die atomistische Theorie als die unumstifslich richtige;
er legt sie nur als diejenige vor, die fiir jetzt am besten die entsprechenden
Erscheinungen zu kldren vermag, was wir freilich bestreiten. Wir meinen,
es hitte nicht geschadet, wenn der Verf. durch die natiirlichen Erscheinungen
hindurch wenigstens zur Existenz einer hichsten Kausalitit gefiibrt haben
wiirde. Er begniigt sich indessen damit, {iberaupt zu einer Kausalitit zu



484 Litterarische Besprechungen.

gelangen und nennt diese dann das ,,grolse Riitsel*‘; ,,die Erkenntnis der
letzten Griinde des Geschehens scheint unserem Geiste dauernd verschlossen
zu sein.’* Der Satz hat uns gefreut: ,.Ohne Zuriickfiihrung aller Ereignisse
auf Kausalitit kann die Wissenschaft und besonders die Naturwissenschaft
nicht bestehen; ohne teleologische Auffassung haben die gewonnenen Er-
gebnisse keinen Sinn.“ Der Parallelismus des Psychischen und des Physi-
schen lifst sich wohl aufkldren, aber schwerlich auf Grund dessen, dals
.,die Gedanken etwa in demselben Verhiltnisse zum Gehirn stehen wie die
Galle zur Leber oder der Urin zu den Nieren."* Der Verf. sieht auch hier
wieder eine ,,Grenze unseres Erkennens.* Wir zweifeln, ob solche Fragen
in den Gymnasialunterricht gehéren. Der Schiiler wird das materialistische
Moment behalten, und er wird bald vergessen, dals hier blofs eine Grenze
unseres Erkennens ist.

25. Geistige Atmosphiire. Leipzig, Breitkopf u. Hartel.

Der Verf. hat seinen Namen nicht angegeben. Er hat gut daran
gethan. Was in diesem Schriftchen von 16 8. steht, sind Sentenzen, die
geistreich sein sollen, aber in Wirklichkeit bisweilen recht banal sind. Die
erste ist: ,,Der Denker geht mit seinen Gedanken oft bis an die dulserste
Grenze.* ,,Die #dufserste Grenze fiir ihn ist seine Gehirnschale, sein
Schidel.”* Dies geniigt wohl.

24. Englert: Das Flotienproblem im Lichte der Social-
politik, Paderborn, Ferd. Schoningh.

25. Das Flottengesetz. Ein Riickblick. Von einem Vaterlands-
freunde. Berlin, Mittler u. Sohn.

Diese beiden Broschiiren beschiftigen sich mit dem hinldnglich be-
kannten Flottengesetz, mit eciner starken Flotte. Wir haben schon seit
langer Zeit die Notwendigkeit ciner starken Flotte in Privatkreisen betont.
Ein grofser Staat, der Kolonieen hat, mufs sie verteidigen kénnen. Das
kann nur mit Hilfe einer miichtigen Flotte geschehen. Dariiber konnte
man streiten, ob das Deutsche Reich Kolonieen erwerben soll. Thatséichlich
haben die gesetzgebenden Kiorperschaften aus den verschiedensten Griinden
zur Erwerbung von Kolonieen zugestimmt. Damit ist unser deutsches Volk
von selbst darauf angewiesen, Seemacht zu werden. Und warum nicht?
Im katholischen Mittelalter war Deutschland eine gewaltige Seemacht und
hat sich mit Ehren behauptet. Freilich war damals die Flotte aus Privat-
initiative, ans der gewaltigen Macht der Hanse-Kaufleute, entstanden. Dies
ist jetzt ganz unmoglich. Nach den heatigen Staatenbildungen kann nur
der Staat eine Seemacht griinden, die geniigt. Frankreich hat eine See-
macht und ein grofses Landheer. Wir wiifsten nicht, warum beides Deutsch-
land nicht haben sollte. Frankreich ist heutzutage nicht reicher als
Deutschland. Unser grofses Volk miifste ersticken, wenn es nicht den Aus-
gang zum Meere hitte. Es wiirde am Ende aufhoren, ein Grolsstaat zu
sein trotz der 56 Millionen Einwohner. Wir unterschreiben demnach den
Vortrag Englerts, der hier in Broschiirenform herauskommt, vollstindig.
Wir sind auch gleich Englert mjt dem klugen Vorgehen des Centrums
ganz einverstanden, das ein wenig gebremst und die entstehenden Lasten,
soweit es anging, auf leistungsfihige Schultern gelegt hat. — Die zweite
Broschiire ist im selben Geiste geschrieben wie die Englerts.

Dr. Ceslaus M. Schneider.



Litterarische Besprechungen. 485

26. On Spinozistic Immortality by George Stuwart Ful-
lerton, Professor of Intellectual and Moral Philosophy in
the University of Peunsylvania. Philadelphia 1899.

Der Verfasser, dessen philosophischer Standpunkt von Mattoon Monroe
Curtis kurzweg als quasi-idealistisch bezeichnet wird, hegt, wie er selbst
bekennt, cine besondere Zuneigung zu der Person Splnozas (I have won
such a fondness of the man that 1 do not like to see him treated like a
child) und hat bereits friiher eine grofsere Schrift iiber dessen Philosophie
verdffentlicht (The Philosophy of Spinoza. II. Aufl. New-York 1894). Er
will nun in der vorliegenden 150 Seiten langen Monographie ,,Spinozas
Lehre von den Daseinswesen (Existenzen) und von den Wesenheiten (Es-
senzen), sowie von dem Ubergange des menschlichen Geistes aus der Welt
der vergiinglichen Dinge in dio Welt der unverginglichen so klar wie mog-
lich darstellen*. Die Schrift ist also ein Stiick phlloc;ophlseher Hermeneutik
zur Feststellung des Begriffes Unsterblichkeit und der mit diesem zusammen-
hingenden Begriffe im spinozistischen Lehrsystem.

In der Einleitung falst Fullerton sein Urteil iiber den Spinozismus
dahin zusammen, dals die darin verkirperte Denkweise, wenngleich in
England und Amerika noch von vielen festgehalten, doch entschieden der
Vergangenheit angehirt, wegen ihrer historischen Grundlage jedoch im
siebenzehnten Jahrhundert wohl als berechtigt und befriedigend erscheinen
konnte.

Im Verlauf seiner Untersuchung macht er mit Recht darauf auf-
merksam, dals man einen Philosophen nicht nach spiteren Erscheinungen
der Geschichte des menschlichen Denkens erkliren diirfe, sondern nur nach
den vor seiner Zeit eingetretenen, so dals es z. B. ganz verkehrt sei, Hegel
in Spinoza hineinlesen zu wollen, obschon umgekehrt manches von Spmoza
bei Hegel zu finden sei, und welterhm dafs auch bei einem Denker, der
neue Bahnen emsohlagb die herkommlichen Ausdriicke, die er beim Aufbau
seines Systems fir eigene Begritfe verwendet, oft Fetzen von ihrer friiheren
Bedeutung mit sich schleppen, die ihn leicht mit sich selbst in Wider-
spruch setzen konmen. Auf Grund solcher allgemeiner Erwigungen, der
dadurch veranlafsten Aufsuchung von Ankniipfungspunkten in der Ver-
gangenheit und einer sorgféltigen Vergleichung vieler Texte aus Spinozas
Schriften, namentlich der Ethik, bringt er eine Analyse der in Betracht
kommenden Begriffe zu stande, welche den Einblick in die Anschauungen
des Philosophen wesentlich erleichtert.

Wir konnen nur im allgemeinen und ganz kurz den Gang der Unter-
suchung und deren Ergebnlsse angeben.

Del erste Abschnitt fiihrt le Uberschrift: ,,Die Welt der Daseins-
wesen‘’ und zeigt, wie Spinoza im Anschlufs an Descartes die Ideen von
ihren Objekten trennte, infolge dessen er dann konsequent die Daseinswelt
in zwel vollstindig abgesonderte Welten aufloste. Lediglich um den zwischen
diesen angenommenen Parallelismus zu erkldren und zu rechtfertigen, griff
Spinoza zum Monismus.

An der Spitze des Spinozismus steht also eine einzige Substanz mit
unendlich vielen, ewigen Attributen, namentlich Ausdehnung (extensio) und
Denken (peroeptlo) als immanenter Urgrund alles Daseins. Die Welt der
materiellen Dinge besteht aus einer unendlichen Reihe von endlichen Modi-
fikationen des Attributs Ausdehnung; die Welt der Ideen aus einer unend-
lichen Reihe von endlichen Modificationen des Attributs Denken. Zwischen
diesen beiden Welten, welche zusammen die Gesamtsumme alles Seins



486 Litterarische Besprechungen.

ausmachen, besteht keinerlei Beriihrung, keinerlei Wechselwirkung; aber da
sie nur zwei verschiedene Ansichten derselben einen Substanz darstellen,
so entspricht jeder Verinderung in der einen, wenn auch unabhédngig davon,
eine Verdnderung in der anderen, und so ist die Ideenwelt das genaue
Abbild der Korperwelt.

Der menschliche Korper ist nur ein Partikularmodus in dem Attribut
Ausdehnung und kann nur von anderen Korpern nach physikalischen Ge-
setzen beeinflufst werden. Der menschliche Geist ist der entsprechende
Modus im Attribut Denken; nicht hat er Ideen, sondern er ist die Idee
des entsprechenden Kérpers oder vielmehr ein Biindel von Ideen; denn
jedem Teile des Korpers entspricht eine Idee im Geiste. Alle Verdnderungen
im Korper werden vom Geiste wahrgenommen, aber unabhingig von ihm;
denun in den Ideen, welche den Geist ausmachen, kann eine Verdnderung
nur dadurch eintreten, dals sie durch voraufgehende Verdnderungen in der
Ideenwelt zu stande gebracht wird. Die Freiheit als Wahlfreiheit ist ein
Wahn, der dadurch erklart wird, dafs wir um unsere Thitigkeit wissen,
ohne deren Ursachen zu kennen. So sind die Grundziige des Spinozisti-
schen Parallelismus. B

Im zweiten Abschnitte, dessen Uberschrift lautet: ,Die Welt der
Essenzen“, kommen die Wesenheiten zur Sprache. Spinoza gebraucht den
Ausdruck Essenz bald im Sinne einer blofsen Abstraktion wie die Nomina-
listen, bald fiir ,feste und ewige Dinge* in einem realistischen Sinne, bald
als Bezeichnung fiir ein Individuum als Ganzes und bald nur fiir den-
jenigen Teil des Individuums, welecher dem abstrakten Wesensbegriff ent-
spricht. In seinem System spielen indes die Wesenheiten nur da eine
eigentiimliche Rolle, wo er sie als Zwitterdinge zwischen Abstraktion und
Realitit einfigt.

Dem mystischen Zuge seines Charakters folgend und beeinflufst von
Plato und mittelalterlichen Realisten, sei es jiidischen oder christlichen,
hat er die abstrakten Allgemeinbegriffe teilweise halbwegs hypostatisiert
und daraus seine ,,festen und ewigen Dinge** gemacht, indem er denselben
in concreto Eigenschaften zuschrieb, die sie blofs in abstracto haben. Sie
sind ihm zwar nicht eine dritte Welt geworden, da ja die Gesamtsumme
des Seins in den eben besprochenen Welten aufgegangen ist, aber sie haben
doch ihre eigene vage Existenz als immanente Ursachen in den Dingen.

Dem Parallelismus der Ideen und XKorper entsprechend, dachte er
sich eine doppelte Serie von Essenzen, die einerseits vom Attribut Denken,
anderseits vom Attribut Ausdehnung ausginge und in logischer Reihenfolge,
so dals immer das niedrigere Glied von dem nichst htheren abzuleiten sei,
bis an die Individuen reichen wiirde. Er wollte, wie der Verf. sich aus-
driickt, sie zu einer Leiter machen, welche Himmel und Erde miteinander
verbinden wiirde; aber die Leiter endigt nach oben in den Wolken und
reicht nach unten nur bis zum Nebel, und der in der Luft schwebende
Teil weist nur spirliche Sprossen auf. Spinoza hat nur willkiirlich aus-
gewihlte Beispiele, nicht aber eine vollstindige Hierarchie der HEssenzen
aufgestellt; er hat auch ausdriicklich anerkannt, dals aus keiner Wesen-
heit die zu derselben gehérenden Individuen abgeleitet werden konnen, und
zwar nicht blofs wegen der Unzuldnglichkeit unseres Geistes, sondern an
sich wegen der Natur der Dinge, und er hat endlich durch die Erklirung,
dafs die Attribute absolut nichts miteinander gemein haben implicite zu-
gestanden, dals von deren Ableitung aus dem Substanzbegriff keine Rede
sein kann,

Nichtsdestoweniger soll nach ihm der individuelle menschliche Geist
mittels dieser Leiter zum ewigen Leben gelangen kdnnen.



Litterarische Besprechungen. 487

Davon bandelt der dritte Abschnitt der Monographie mit der Uber-
schrift: ,,Von der Knechtschaft zur Freiheit.*

Der individuelle Geist, ein blofser Modus des Attributs Denken, ist
an sich eine fliichtige Existenz in der Zeit, gleichsam eine Welle im Meere,
die durch andere nicht blofs verindert, sondern geradezu vernichtet werden
kann. Er steckt in den Fesseln der Ideenwelt ebensogut wie der Korper
in der Kette der materiellen Ursachen. Wer da glaubt, irgend etwas aus
freier Entschliefsung zu thun, der trdumt mit offenen Augen; denn was
der Geist auch immer thut, das thut er nicht aus sich, sondern von aulsen
genitigt (durch die transeunten Ursachen, d. i. die voraufgehenden Ver-
inderungen in der Ideenwelt), also unfrei.

Eine Esscnz dagegen ist nur immanenten Ursachen unterworfen, und
da diese notwendig innerhalb ihrer Wirkungen bleiben, so wird jene aus
und durch sich selbst determiniert, ist demnach frei. Ebenso ist sie ewig,
da nichts anders wie durch dufsere Ursachen zerstort wird.

Wenn daher der menschliche Geist oder ein Teil desselben von der
Kette transeunter Ursachen losgelost und in die Welt der Essenzen, d. h.
in ein solches Verhiltnis zu dieser Welt gebracht werden konnte, dals er
nur mehr immanenten Ursachen unterlige, so wiirde derselbe eben dadurch
aus der Knechtschaft in die Freiheit gelangen und der den Essenzen eigenen
Unverginglichkeit teilhaftig werden.

Nun besteht aber der Geist aus Ideen. Soweit diese der transeunten
Verursachung unterliegen, sind sie verschwommen, verworren; denn ihre
volle Erklirung liegt nicht in dem Geiste, von dem sie einen Teil bilden.
Und insoweit der Geist aus verworrenen Ideen besteht, ist er auch den
Leidenschaften, ja schlielslich der Verginglichkeit unterworfen,

Sobald jedoch irgendwelche von den Ideen, die einen Geist aus-
machen, direkt vom Attribut Denken abgeleitet werden konnen, sind sie
keine verworrenen Ideen mehr, sondern adéiquate; denn sie werden erkannt
mit ihren Ursachen, die als immanente in ihnen selbst liegen. Und solche
Ideen kénnen nicht mehr als Existenzen im Strome der Zeit betrachtet
werden; sie gehiren vielmehr der Welt der Essenzen an und werden recht
passend aufgefalst als die Essenz desjenigen Geistes, in dem sie sich vor-
finden. Der Mensch hat aber in sich die Macht, in einem unbegrenzten
Umfange seine verworrenen Ideen zu klaren und distinkten oder adiquaten
zu machen, und insoweit er durch den Teil in ihm bestimmt wird, der
seine Essenz darstellt, ist er aktiv, nicht passiv; frei, nicht von aufsen
determiniert, und folgerichtig auch unverginglich.

Die Umwandlung der inaddquaten ldeen in adiquate ist also nach
Spinoza der Weg, auf welchem der einzelne menschliche Geist, in einem
grofseren oder kleineren Umfange, von der Verginglichkeit erlost und zum
ewigen Leben gefiihrt werden kann. :

In dem letzten Abschnitte: ,,Die religiosen Elemente bei Spinoza‘‘,
fillt es dem Verfasser nicht schwer zu zecigen, dals das, was Spinoza Un-
sterblichkeit nennt, diesen Namen iiberhaupt nicht verdient; denn von allem
anderen abgesehen, wiirde der nicht untergehende Teil des Geistes jedes
Bewulstsein um seine Vergangenheit verlieren, da ,der (ieist sich nur so
lange der vergangenen Dinge erinnern kann, als der Leib fortdauert*‘, und
es konnte schon deshalb von einer persionlichen Fortdauer:des individuellen
Geistes nicht mehr die Rede sein, zumal nach der spinozistischen Theorie,
welche unter solchen Umstéinden sogar ohne dulserlichen Zerfall des Leibes
das Verschwinden einer Personlichkeit und den Kintritt einer neuen an-
nimmt. Des weiteren gelangt Fullerton zu dem Schlufsergebnis, dafs im
Spinozismus als System iiberhaupt kein Platz fiir religivse Elemente besteht,



488 Litterarische Besprechungen

wihrend Spinoza als Mensch, infolge anderweitiger Einflisse und An-
schauungen, die zu seinem System in Gegensatz stehen, wahrhaft, wenn
auch nur in einem iiber den gewdhnlichen Sprachgebrauch hinaus erweiterten
Sinne, religios gewesen ist und deshalb in seinen Schriften seiner RehtFlO-
sitit mitunter Ausdruck gegeben hat.

Das stolze Lehrgebdude Spinozas fuflst bekanntlich auf einer dquivoken
Definition der Substanz und fillt in sich zusammen, sobald die Substanz
definiert wird als das, was sie als solche ist. res cui convenit esse non in
subiecto (Summa contra Gentiles 1. 1. ¢. 26). Dals dasselbe aber auch
sonst {iberall die Signatur einer verfehlten Spekulation trigt, zeigt, wie
schon einigermafsen aus vorstehender Skizze zu ersehen ist, Fullertons
Monographie, welche, durch Blofslegung der Inkonsequenzen, Widerspriiche,
Unklarbeiten und Liicken dieses philosophischen Systems, sich zu einer
Widerlegung desselben gestaltet, die um so beachtenswerter erscheint, als
der Verfasser Spinoza so ernst nimmt und ihm sogar gewogen ist.

Auszusetzen haben wir an dieser Arbeit eigentlich nur, dafs der Ver-
fasser sich nicht streng an die selbst gestellte Aufgdabe gehalten und un-
notigerweise personliche Ansichten zur Schau trigt, die der thomistischen
Philosophie widersprechen, und f{iir die er keine oder doch nur faden-
scheinige Griinde anfithrt. So ist ihm der methodologische Zweifel nicht
der echt wissenschaftliche, denn wenn z. B. Augustinus seine Soliloquia mit
einer Anrufung Gottes einleite, so stehe es ja von vornherein fest, dals er
mit dem Glauben an Gott seine Untersuchung beschliefsen werde; eine
zeitlose Ewigkeit ist ihm ein Unding, weil, um unverindert zu bleiben,
ebenso gut Zeit notig sei, wie um sich zu verdndern; und wenn die Scho-
lastik der einen selben Essenz formale Existenz im erkennenden Geiste und
objektive Existenz in den Aulsen-Welt zuschreibe, so schaffe sie damit doch
nur eine scheinbare Einheit zwischen zwei weitgetrennten Dingen. Es geniigt
fiir die Leser des Jahrbuchs, auf dieses Beiwerk hingewiesen zn haber, das
absolut nichts Neues enthilt.

27. The metaphysical Magazine. New-York.

Die vorliegenden drei Hefte dieser Zeitschrift sind wohl nur durch
ein Versehen dem Herausgeber des Jahrbuchs zur Recension zugeschickt
worden, Der Umschlag des Aprilheftes 1899 kiindigt an, dafs das meta-
physische Magazin (das seit 1895 erscheint) dem fortgeschrittenen Denken
unserer Zeit gewidmet ist; und eine grolsgedruckte rote Marginalaufschrift
macht uns darauf aufmelksam dafs in dieser Nummer die Frage erortert
wird: Ist der Teufel tot? — Wir schlagen nach und lesen: ,,Es war zur
Zeit meiner Sommerferien, die ich auf dem Lande zubrachte. Ich warf
die Cigarre weg, die ich eben geraucht hatte, ging ans Fenster und schaute
hinaus.* In dieser feuilletonartigen Weise beschreibt H. E. Orcutt in zwel
Artikeln den Besuch, den ihm ein Geist abstattete, und das Gespriich, das
er mit ihm hatte, ohne uns zu vergewissern, dafs er nicht die ganze Ge-
schichte erfunden hat, um uns blofs zu sagen, dals der Teufel nur eine
Personifikation unserer biosen Gedanken ist. Beim Zuriickblittern finden
wir auf der Riickseite des Umschlags eine Anpreisung der fritheren Jahr-
ginge als einer unschiitzbaren Bibliothek iiber Occultismus, die anderweitig
zu sammeln ein ganzes Menschenleben in Anspruch nehmen wiirde. Um
aber nicht etwa leichtfertigerweise ein hoffnungsvolles Kind mit dem Bade
auszuschiitten, sehen wir uns die ibrigen Artikel an. Da steht an erster
Stelle eine populiire, aber notwendigerweise seichte Abhandlung iiber das
kleine Gehirn, dann zwdlf Seiten tiber ,,die Keime einer grofseren Religion®
d. i. der Humanitiitsreligion, eine Art Zeitungsplauderei, die nicht frei von



Litterarische Besprechungen. 4389

Blasphemie ist, und in welcher der Verfasser im Anschlufs an die Ge-
schichte der vierzig Martyrer und mit Anspielung auf den in ganz Europa
sehr anders beurteilten spanisch-amerikanischen Krieg ausruft: ,,Wir sind
erwacht zu der Erkenntnis, dafs das Menschengeschlecht eins ist. Wir
sind erwacht, um uns selbst als Kreuzesopfer darzubringen zur Rettung
der Unterdriickten, was jetzt zum erstenmal durch eine ganze Nation
geschehen ist.* — Eine weitere Plauderei ,,iiber das Ideal der Bildung*,
aus der wir folgenden Satz hervorheben: ,,Was mich von dem Nichsten
differenziert, ist nicht wirklich, sondern nur scheinbar und wird nur so
lange dauern wie meine Kurzsichtigkeit . . . denn der hdchstselbige Geist
ist in ihm wie in mir und in allen Menschen, und was nicht Geist ist,
das ist weder er noch ich.“ — Wir greifen zum letzten Artikel, und da
lesen wir wortwortlich beim zweiten Alinea: ,,Wo ist der biibische, schurken-
hafte Kerl, der es wagte, sich dem neuen Leben zu widersetzen, das sich
geoffenbart hat, nachdem Deweys Sieg den 1. Mai 1898 zu einem Wende-
punkt in der Geschichte gemacht hat?** Nach dieser Bliitenlese mag der
Leser selbst beurteilen, ob das metaphysische Magazin als eine philosophische
Zeitschrift betrachtet werden kann,

Sourbrodt (Rheinprovinz). N. Pietkin, Pfarrer.

28. Ks. Dr. Fr. Gabryl, Prof. Univ.: Noetyka. XKrakau
1900. gr. 8. 8. 30).

Dr. Fr. Gabryl, Professor der Krakauer Universitit, hat sich schon
einen Namen in der polnischen Litteratur gemacht. Im Jahre 1895 gab
er eine ausfithrliche Abhandlung i{iber die Unsterblichkeit der mensch-
lichen Seele heraus, und auf sie folgte im Jahre 1899 das Lehrbuch der
formalen Logik. Die vorliegende Noetik, seine letzte Schrift von gréfserem
Umfange, ist die erste polmsche Arbelt welche den ganzen erkenntms-
theoretischen Stoff systematisch behandelt.

Nach unserer innersten Uberzeugung hat die Noetik von Prof. Gabryl
einen hohen wissenschaftlichen Wert; deshalb diirfen wir hoffen, die
deutschen Leser des Jahrbuches, besonders jene, welche ein Interesse
an erkenntnistheoretischen Studien haben und ihren Entwickelungsgang,
wo er immer zu finden wire, fleilsig beobhachten, werden es uns vielleicht
picht tdbelnehmen, wenn wir ihnen eine kurzen, aber treuen Bericht dar-
iiber geben.

In der Einleitung macht der Verfasser die richtige Bemerkung, dafs
die formale Logik eine Lehre zu ihrer Erginzung fordert, welche das
Denken mit Riicksicht auf seine Wahrheit betrachtet, denn daraus, dafls
etwas richtig gedacht wurde, folgt nicht, dals es zugleich wahr sein
miisse. Man nennt diese Lehre materiale Logik, Epistemologie, Kriterio-
logie, Erkenntnistheorie oder Noetik. Nachdem der Verfasser die for-
male Logik der Offentlichkeit iibergeben hat, konnte man erwarten, dals
er die Wissenschaft, welche sie erginzen sol] materiale Logik benennen
wurde. Kr hat aber der ,Noetik* den Vorzw vor der ,materialen Logik*
gegeben, weil die Emtellung der Logik in formale und materiale manchen
Gelehrten emlges Bedenken erregt. Der Noetik fillt also die Aufgabe
zu, das Denken im Verhéltnisse zu den erkannten Gegenstinden, d. h.
die Wabrheit der menschlichen Erkenntnis nach ihrer Gewifsheit zu
untersuchen. Sie kommt mit der Psychologie in Beriihrung, unterscheidet
sich aber von ihr dadurch, dafs die Psychologie nur die genetische Seite
der Erkenntnisse erforscht, sie aber die Bedingungen, von welchen die

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XV, 32



490 Litterarische Besprechungen.

Ubereinstimmung unserer Erkenntnisse mit der objektiven Wirklichkeit
abhingig ist, kritisch analysiert. Doch die Analyse soll sich nicht auf
das Erkenntnisvermogen selbst, sondern nur auf die Akte der Er-
kenntnis erstrecken. Sie begeht dadurch keine petitio principii, wie der
Kriticismus von Kant, denn sie verhilt sich zur Erkenntnis, wie die
wissenschaftliche Logik zu der natiirlichen. Das heilst: die Noetik will
nicht erst die Gewifsheit schaffen, sondern die natiirliche Gewilsheit zum
reflexiven Bewulstsein bringen.

Den ersten Teil seiner Noetik (S. 7—54) iiber die Mdoglichkeit der
Gewilsheit, beginnt der Verfasser mit einer Aufklirung des Streites zwischen
dem Skepticismus und Dogmatismus, indem er sehr treffend darauf auf-
merksam wmacht, dafs die Skeptiker die natiirliche Gewilsheit, welche wir
vor der reflexiven haben, nicht verneinen und in Streit mit den Dogma-
tikern erst dann geraten, wenn es dazu kommt, die natiirliche Gewilsheit
wissenschaftlich zu begriinden. Bevor der Verfasser diesen Streit schlichtet,
gibt er eine klare Definition der logischen, moralischen und ontologischen
Wahrheit. KEtwas weitldufiger handelt er nur iiber die erstere. Dieselbe
befindet sich eher in der Vernunft als in den Dingen und ist eine Eigen-
schaft des Urteils, nicht des Begriffes. Dann bespricht der Verfasser
verschiedene Zustinde der Vernunft in Beziehung auf ein Objekt ihrer
KErkenntnis und zwar: Unwissenheit, Zweifel, Meinung und Gewilsheit.
Di» letztere beruht nicht auf dém héchsten Grade der Wahrscheinlich-
keit. Es gibt subjektive und objektive Gewifsheit: der subjektiven legt
der Verfasser einen Wert nur insofern bei, als sie sich auf die objektive
griindet. Hiernach gibt uns der Verfasser eine durchaus erschopfende
Schilderung iber die Geschichte des Skepticismus von der #ltesten Zeit
an bis auf die Gegenwart. Noch heute, so lesen wir, iibt der Skepti-
cismus unter der Gestalt des Subjektivismus eine Herrschaft tiber das
Denken aus. Auf die Geschichte des Skepticismus folgt seine Kritik.
Nachdem der Verfasser passend bemerkt hat, der Skeptiker lasse sich
nur dadurch hinlinglich widerlegen, wenn man ibm nicht nur einenWider-
spruch mit sich selbst offenkundig mache, sondern auch die Méglichkeit
der philosophischen Gewifsheit darthue, werden hierauf von ihm Beweise
gebracht, dals der Skepticismus sowohl psychologisch als logisch un-
moglich ist. Im Zusammenhange mit der Widerlegung des theoretischen
Skepticismus werden die fundamentalen Voraussetzungen des Denkeuns,
welche einen Beweis weder n0tig machen mnoch zulassen, in gedringter
Form erortert. Den methodischen Zweifel verwirft der Verfasser nicht,
er solle aber nicht allgemein sein und nicht die unmittelbar evidenten
Wahrheiten umfassen.

Im zweiten Teile (S. 55—244) ist die Rede von den Quellen der
Wahrheit. Der Verfasser unterscheidet fiinf Quellen der Erkenntnis:
1. Bewulstsein, 2. dulsere Sinne, 3. Vergleichung der Begriffe, 4. Schluls,
5. Zeugnis anderer Menschen. Ihre Zuverliassigkeit wird der Reihe nach
griindlich geprift. Die unmittelbaren Urteile des Bewulstseins sind not-
wendig wahr. — Die Sione als Erkenntnisquelle geben Veranlassung zu
einem mit Anstrengung und Heftigkeit gefithrten Wortstreite. Bevor der
Verfasser sein Urteil dariiber #dulsert, fithrt er verschiedene Ansichten
hintereinander vor: den antiken Phanomenalismus, den Subjektivismus
von Hobbes, Descartes, Locke, den Idealismus von Berkeley und Leibniz,
den Occasionalismus von Geulinex und Malebranche, den transcendentalen
Idealismus von Kant, dann die idealistischen Systeme von Fichte, Schel-
ling, Hegel, Schopenhauer und Schuppe, zuletzt die neuesten Meinungen
tiber das Wesen der sinnlichen Qualititen. Daran tbt der Verfasser



Litterarische Besprechungen. | 491

zuerst eine allgemeine und dann eine specielle Kritik und kommt zu dem
Resultate, die Vernunft, auf die Wahrnehmungen der normal eingerichteten
und normal fungierenden Sinne gestiitzt, konne eine gewisse KErkenntnis
von der Existenz der materiellen Gegenstinde und ihrer Beschaffenheit
erlangen. Aber auch der Realismus verfolgte in seiner Entwickelung
verschiedene Richtungen. Der Verfasser nimmt Riicksicht nur auf den
naiven Realismus, den Kmpiriokriticismus von Avenarius, den trans-
cendentalen Realismus von Hartmann und den gemifsigten Realismus der
Neuscholastiker. Den letzteren fithrt der Verfasser auf fiinf Hauptpunkten
zuriick: 1. es existiert eine von uns unterschiedene Korperwelt; 2. die
wahre Erkenntnis der Objekte hingt von der Erfiillung verschiedener Be-
dingungen ab; 3. die primédren Qualititen stecken in den Dingen; 4. in
betreff der sekundidren Qualititen sind zwei Meinungen vorhanden: nach
der einen stecken sie in den Dingen, nach der anderen sind sie grofsen-
teils ein Erzeugnis des erkennenden Subjektes; 5. das Objekt wird von
seinem psychischen Bilde unterschieden. Diese fiinf Punkte werden von
dem Verfasser naher erklirt., Darauf folgt die Angabe des Unterschiedes
zwischen dem naiven und gemifsigten Realismus. Der Verfasser bekennt
sich zu dem letzteren. — Die Vergleichung der Begriffe als Erkenntnis-
quelle in Betracht ziehend, stellt der Verfasser einerseits den Nomina-
lismus mit dem Conceptualismus sowie seinen spidteren Formen: dem
Apriorismus, Empirismus, Sensualismus, Positivismus, andererseits den
iibertriebenen Realismus der Scholastiker in gehdérigem Lichte dar und
unterwirft sie einer strengen Priifung. Die durch Vergleichung der Ideen
gewonnenen Urteile sind absolut gewils und wahr. — In Besprechung
des Schlusses als einer Quelle der Wahrheit zeigt der Verfasser, dafs
der Syllogismus unsere Erkenntnis der Wahrheit wirklich erweitert. Was
aber die Induktion anbelangt, erkennt der Verfasser nur der unvoll-
standigen einen wissenschaftlichen Wert zu. Die Frage, ob der Induktions-
schlufs die Gewilsheit von Wahrheit gibt, beantwortet der Verfasser dahin:
sobald aus den induzierenden Fillen das Bestehen einer Notwendigkeits-
beziehung zwischen den coexistierenden oder sich succedierenden Kigen-
schaften erkannt wird, kann man mit Gewifsheit auf das allgemeine Urteil
schliefsen. Das Nihere iiber die Induktion hat der Verfasser bereits in
seiner formalen Logik (S. 241—254) gesagt. Will man ihn also richtig
verstehen, so mufs man auch jene parallele Stelle ins Auge fassen. —
Eine ausfihrliche und tbersichtliche Erorterung iiber die Bedeutung und
Zuverlassigkeit des menschlichen Zeugnisses schlielst den zweiten Teil ab.

Der dritte Teil (S. 245—301) handelt iiber das héchste Kriterium
der Wahrheit. Das Kriterium der Wahrheit und der Grund der Gewifs-
heit unterscheiden sich voneinander nicht sachlich, sondern nur begriff-
lich. Die Noetik hat zur Aufgabe, das hochste Kriterium der Wahrheit,
welches zugleich hdchster Grund von Gewilsheit sein soll, aufzustellen.
Das hochste Kriterium mulfs: 1. ein objektives, 2. ein inneres, und 3. ein
unmittelbares sein. Im Laufe der Zeit wurden verschiedene Kriterien
angegeben. Der Verfasser verwirft das #ulsere Kriterium des Traditio-
nalismus, die subjektiven Kriterien des Descartes, der schottischen Schule,
des franzosischen Neokriticismus, Spencer und Sigwarts, ebenso das Kri-
terium des Avenarius, welches die Mitte zwischen den dufseren und sub-
jektiven behauptet. Alsdann hebt der Verfasser mit Nachdruck hervor,
dafs nur die objektive Kvidenz {die einleuchtende Notwendigkeit des Ur-
teils) als das hochste Kriterium der Wahrheit anzunehmen ist, weil nur
sie allen Forderungen, welche an das hochste Kriterium gestellt werden,
Geniige leistet. Die subjektive Evidenz ist eine Folge von der objektiven :

a2



492 Litterarische Besprechungen.

die letztere ist ein Malsstab der ersteren. Man kann also bei der sub-
jektiven Evidenz als hochstem Kriterium nicht stehen bleiben, sondern
man muls zu der objektiven zuriickgreifen. Am Ende des Buches handelt
der Verfasser in drei kurzen Abschnitten: iiber die Grenzen der mensch-
lichen Erkenntnis (Méglichkeit der Geheimnisse fiir menschliche Vernunft),
iiber den Progressivismus und iiber das Verhiltnis der Vernunft zu der
geoffenbarten “Wahrheit.

Der Stoff. den eine Noetik zu erdrtern hat, ist von selbst
reichhaltig und verschiedenartig. Der Verfasser hat ihn noch vermehrt
durch Beriicksichtigung solcher Fragen, welche in Handbiichern der
Noetik gewohnlich aufser acht gelassen werden, die aber iiber ihren
ganzen Gegenstand ein helles Licht verbreiten. Und einen so mannig-
faltigen Stoff hat der Verfasser gliicklich beherrscht. Er weils immer
den Hauptpunkt der Streitfrage herauszufinden und sich damit leicht
abzufinden. In Beurteilung der abweichenden Meinnngen ist er streng,
aber gerecht; seine Gegner nimmt er sogar in Schutz, wenn sie mit Un-
recht angegriffen werden. Die Stimmen von befreundeter Seite ver-
schmiaht er nicht, aber er scheut sich auch nicht, ihnen seine eigene
Ansicht gegeniiberzustellen. Mit der einschligigen Litteratur ist er wohl
vertraut. Man beachte, dals seine Noetik im Jahre 1900 erschienen ist
und Schriften, welche anf Erkenntnistheorie Bezug nehmen, bis einschliels-
lich 1899 darin citiert werden. Die Darstellungsweise ist recht anschau-
lich und lebendig. Fiir die Vortrefflichkeit des Buches, das wir bier
besprechen, zeugt auch der Umstand, dafs die Akademie der Wissen-
schaften in Krakau die Ausgabe desselben mit Geld unterstiitzte. Nach
alledem konnen wir nicht umhin, mit dem Wuosche zu schliefsen: die
Noetik von Prof. Gabryl moge die grofste Verbreitung finden und in
Landern, wo die polnische Sprache gesprochen wird, zu weiteren er-
kenntnistheoretischen Untersuchungen Bahn brechen!

Wiec. Dr. P. Rawski.

29. Golifried Hoberg: Die Genesis nach dem Litteral-
sinn erklirt. Freiburg, Herder 1899.

Die Aufgabe, welche sich der Verfasser bei Bearbeitung des vor-
liegenden Genesiskommentares stellt, ist im Vorwort niher angegeben:
der Kommentar, zunichst fiir den Gebrauch der Studierenden bestimmt,
bezweckt eine kurze Darlegung des Litteralsinnes. Diese Darlegung soll
sich nach der traditionellen katholischen Kxegese richten, nimmt aber
zugleich auch Riicksicht auf die gesicherten Ergebnisse der neuen For-
schung. Von vornherein jedoch weist der Verfasser die Resultate jener
wissenschaftlichen Bestrebungen zuriick, welche den mosaischen Ursprung
und den Offenbarungscharakter des Pentateuchs leugnen.

In der dem eigentlichen Kommentare vorangeschickten allgemeinen
Einleitung behandelt H. tibersichtlich und eingehend die Frage tber In-
halt, Verfasser, Quellen und Text des Pentateuchs. Dank werden wir
dem Verfasser wissen fiir den griindlichen Nachweis der mosaischen Ab-
fassung des Pentateuchs und fiir die klare und vollstindige Darstellung
und Widerlegung der Ansichten der modernen Pentateuchkritiker. Das
Ergebnis seiner Untersuchungen iiber die mosaische Abfassung des Pen-
tateuchs falst H. S. XXVII in den Worten zusammen: ,Der Satz: Moses
hat den Pentateuch verfafst, ist nicht so zu verstehen, als ob jedes Wort,
jeder Versteil oder jeder Vers ohne Ausnahme von Moses herriihre;*
sondern neben Verdnderungen kritischer Art enthilt der Pentateuch auch



Litterarische Besprechungen. 493

Zuthaten (pg. XXV), welche eine inhaltliche Vermehrung der von Moses
verfalsten Schrift darstellen. Diese Erweiterungen werden in § 7 naher
erortert, jedoch diirfte die Ansicht Hummelauers bei Erklarung und
Auderung der Gottesnamen Klohim und Jahve, der H. im § 6 sich an-
schlielst, wohl nicht allgemeine Zustimmung finden.

Im eigentlichen Kommentare hat H. auf eine fortlaufende Uber-
setzung verzichtet, schickt vielmehr nach Art der modernen kommen-
tierten Klassikerausgaben den Text der Vulgata und den hebriischen
Text voraus. Den einzelnen Abschnitten gehen orientierende Einleitungen
voraus. Diese letztere Einrichtung erscheint sehr zweckmalsig, da hier-
durch auf leichteWeise der Leser in dasVerstandnis der einzelnen Abschnitte
eingefilhrt wird. Bei der Auslegung des Schopfungsberichtes entscheidet
sich der Verfasser mit geringen Anderungen fir die von Hummelauer
vertretene Visionshypothese, wenngleich er den Leser auch iiber die
ibrigen Erklii.rungsversuche kurz unterrichtet. Den in 3 und 6 vor-
getragenen Auffassungen iber die Sintflut und die Zerstérung von Sodom
und Gomorrha werden gewils die meisten Leser beipflichten. In weit
grofserem Mafse, als bisher geschehen, hat H. auch Riicksicht genommen
auf die Resultate der Assyriologie und Agyptologie, wenngleich wir bei
Verwertung ihrer kirgebnisse nicht immer H.s Ansicht billigen konnen.
So gilt ihm z. B. die aus der Gleichzeitigkeit der Hammurabidypastie mit
Abraham gewonnene Jahreszahl 1900 als Grundlage fiir die Berechnung,
durch welche H. beweisen will, dafls die gewdhnliche Anschauung, das
Menschengeschlecht sei ungefihr 4000 Jahre vor Christus aufgetreten,
nicht erschuttert sei (inzwischen wurde jenes Datum, das Hommels alt-
israelitischer Uberlieferung entnommen ist, von Hommel selbst wieder
aufgegeben, vgl. den Aufsatz Hommels in ,Neue kirchliche Zeitschrift“
ed. Holzhauser Bd. IX 8. 998 ff.). 8. 348ff. wiire es angezeigt gewesen,
Stellung zu nehmen zur Frage, ob die dort gegebene Darstellung &gyp-
tischerVerhéiltnisse wirklich die Einrichtungen und Sitten der Josephszeit
beschreibt, oder wie die , Kritik“ betont, die eines fast ein Jahrtansend
spiteren, tendenzids arbeitenden Schriftstellers. Der blofse Nachweis der
» Agypticitat® der Josephsgeschichte ist nicht ausreichend.

Die hervorgehobenen Vorziige des Buches zeigen, dafs der Kommentar
des Freiburger Exegeten einen wirklichen Fortschritt in der so schwie-
rigen Genesiserklarung bedeutet.

Weidenau (Oster. Schlesien).
Lic. Miketta, Theologieprofessor.

30. Bawutz: Grundzige der katholischen Dogmatik. 1. Teil.
Zweite vermehrte Aufl. Mainz, Kirchheim 1899. gr. 89,
S. VIII, 214.

Bei Erscheinen der ersten Auflage dieser Grundziige wurden ihre
Vorziige in unserm Jahrbuche (IlI, 8. 383) erwihnt, insbesondere: streng
klrchhche Korrektheit der Lehre; Vertrautheit mlt den Sitzen der theo-
logischen Uberlieferung, tbersichtliche Anordnung und bei aller Kirze
moglichste Vollstindigkeit. Die zweite Auflage hat darin nichts ein-
gebifst, wurde vielmehr in manchen, wenn auch nicht wesentlichen,
Punkten verbessert. Zu noch gréfsererVervollkommnung erlauben wir uns
einzelne Bemerkungen. Die thteratulangaben sind stellenweise etwas zu
diirftig. Die Grundziige sollen und wollen ja auch zu tieferem Studium
anregen und geeignete Winke geben.



494 Litterarische Besprechungen.

Bei der Lehre von der hl. Schrift und ihrer Inspiration (S. 2 ff)
vermissen wir den Hinweis auf die mafsgebende Encyklika ,,Providentis-
simus Deus‘ v. 18. Nov. 1893. Zu Note 3 (S. 5 f.) verweisen wir auch
auf Zanecchia: Divina Inspiratio SS. Scripturarum ad mentem S. Tho-
mae; Romae 1899, Pustet (dies. Jahrb, XIV. S. 497 f.). Dieses Werk ist
eines der besten einschligigen nach Erscheinen des genannten Rund-
schreibens iiber die Biblischen Studien. Zur Lehre vom Glauben (S. 27 ff.)
vgl. auch Semeria: Analysis actus fidei iuxta S. Thomam et recentiores
theologos; typis ,,Divus Thomas*, Piacenza, Italia (dies. Jahrbuch VII,
S. 500 ff.). Zu Note 1 (S. 78) vgl. auch Mandonnet: Siger de Brabant
et ’Averroisme latin au XIITe siécle; Fribourg, Suisse, 1899, Librairie
de I'Université (dies. Jahrb., XIV, 8. 479 ff). Dummermuth (8. 85)
schrieb auch: Defensio doctrinae S. Thomae de praem. pnys. seu re-
sponsio ad Frins, Paris 1895, Lethielleux (dies. Jahrb, XI, 8, 122 f).
Zu Note 2 (S.97) vgl. auch Schneider: Natur, Vernunft, Gott; Regens-
burg 1884, Manz; Rolfes: Gottesbeweise bei St. Thomas und Aristoteles;
Koln 1898, Bachem. Zu Note 4 (S. 192) vgl. auch Froget: De I’babi-
tation du Saint-ksprit dans les dmes justes d’apres St. Thomas; 2e édi-
tion, Paris 1900, Lethielleux.

Von einer Zunahme des Verstindnisses des Offenbarungsinhaltes an
Tiefe (S. 58); von Vertiefung der fritheren Arbeiten (8. 60), von
» Mangel scharfer theologischer Termini in der damaligen Zeit® (S. 168)
u. dgl. kann doch wohl keine Rede sein. Den niaheren Nachweis erbringen
beispielsweise Schidzler: Bedeutung der Dogmengeschichte; Regensburg
1884, Manz (§ 5); Schneider: Wissen Gottes; ebendaselbst 1886 (14.
u. 15. Kap.). Zudem heilst es auch von der Zeit der Viater (S. 63):
, Die Behandlungsweise des theologisch-dogmatischen Stoffes ist . . . eine
mehr monographische, wobei dann aber durchweg die Behandlung
der einzelnen Materien um so grindlicher (!) ausfallt.“ Gegen die
Echtheit der Didache (Note 1 a. O.) aufser Harnack: ,Die Apostel-
lehre etc.“ Schneider: Apostol. Jahrhundert I. Bd. (S. 802 ff.), Regens-
burg 1890, Manz. FKiir die Autorschaft des grofsen hl. Dionysius Areo-
pagita (S. 68) tritt entschieden und griindlich ein in neuester Zeit auch
der Redemptorist Dubois, sowohl in seinem grofsen (4 Bde) Werke:
»Exemplarismus divinus“ (Tom. I), wie im Auszuge (dies. Jahrb. XIII,
S. 122; XIV, 5. 497f.). Der Arcopagite ist kein blofser Mystiker (S. 70);
er ist in allererster Linie ein dogmatischer Autor und der Hckstein
der Glaubensforschung. Von ihm sind zuerst die hochsten philosophischen
Grundsétze mit fester Hand auf die geoffenbarten Glaubensprincipien an-
gewandt worden. Ein auch nur oberflichlicher Blick in des Aquinaten
Summa theologica mag davon aberzeugen. Die dogmatisch-spekulative
Beweisfithrung stiitzt da St. Thomas vielfach auf Stellen aus den Areo-
pagitischen Werken und zwar wohlgemerkt als auf Ausspriiche des dltesten
Apostolischen Vaters, des Bekehrten vom Areopag, des Schiilers des
Volkerapostels Paulus. Oder ist etwa diese Summa ein Handbuch der
Mystik? Das Apostolische jahrhundert war durchaus kein Zeitalter der
Roheit und Barbarei. Die echt katholische Uberlieferung bekennt, nur
empfangen zu koénnen von einem, welcher mehr hat; far sie besteht als
einziger Grund der Wahrheit des Ubernatiirlichen nur die gottliche Offen-
barung. Sie weils nichts von Vertiefung innerer, intensiver Kntwicklung
des Glaubensverstindnisses. Dieses war in den Aposteln am vollendetsten.
Hauzeur (8. 82) war nicht Kapuziner, vgl. Einleitung zu Tom. I der
Opera omnia Sti Bonaventurae, editio Quaracchi. — Die gemachten Be-
merkungen wollen denWert des Buches keineswegs herabsetzen; dasselbe



Litterarische Besprechungen. 495

ist durchaus zweckentsprechend und empfehlenswert, nicht zum wenig-
sten auch wegen seiner ruhigen Sachlichkeit bei Behandlung strittiger

Fragen.

31. Kirsch: Die Lehre von der Gemeinschaft der Heiligen

im christlichen Altertum. Eine dogmengeschichtliche
Studie. Mainz, Kirchheim 1900. gr. 8°, S. VIII: 230.

In zwanglosen Heften beginnen bhiermit die ,Forschungen zur
christl. Litteratur- und Dogmengeschichte,“ herausgegeben unter
Mitwirkung zahlreicher Fachgenossen, von Prof. Ehrbhard, Wien, und
Prof. Kirsch, Freiburg (Schweiz). Das neue Organ hat den Zwe ck,
wissenschaftliche Publikationen auf dem gesamten einschligigen Gebiete
aus den katholischen Gelehrtenkreisen deutscher Zunge zu sammeln und
zugleich zu einer regern wissenschaftlichen Théatigkeit in den genannten
kirchengeschichtlichen Einzeldisciplinen anzueifern. Gewils ein weites
und, weil vielfach noch brach liegend, sehr zeitgemifses wissenschaftliches
Arbeitsfeld! Mit Freuden sind deshalb die Forschungen zu begriifsen.
Von Herzen wiinschen wir denselben in weitesten Kreisen das der Wichtig-
keit des Gegenstandes wegen verdiente Interesse und durch moglichst
zahlreiche Abonnements eine gesicherte gedeihliche Entwicklung.

Die vorliegende Studie fithrt das treffliche Unternehmen recht wiirdig
ein. Sie behandelt in drei Abschnitten naher die Lehre von der Gemein-
schaft der Heiligen, Bezeugung in der urchristlichen Epoche, Entwicklung
bis Anfang des 4. Jahrhunderts, volle Ausbildung und Verteidigung im
4. u. 5. Jahrhundert. In den einzelnen Abschnitten kommen zur Sprache:
die Fiirbitte der Gliubigen fiireinander und fiir die Verstorbenen, sowie
der Glaubigen Beziehungen zu den Heiligen und Engeln im Himmel, Den
chronologischen Abschlufs fiir die Untersuchung bietet die Aufnahme des
Zusatzes ,communionem sanctorum® in das Apostolische Symbolum der
gallischen Kirchen. Fiir die vorkonstantinische Periode ist das Quellen-
material aus den Schriften des N. T., der Apostolischen Viter, der Apo-
logeten des 2. und der Kirchenschriftsteller des 3. Jahrhunderts moglichst
vollstindig verwertet. Fiir die andere Zeit sind die am meisten charak-
teristischen Stellen benutzt. Da es sich um eine erstmalige zusammen-
hiangende Darstellung des Gegenstandes handelt, wurden die wichtigeren
Zeugnisse zahlreich wortlich angefihrt, um die Nachprifung der ein-
zelnen KErgebnisse zu erleichtern. Im zweiten Abschnitte begegnen uns
am oftesten Clemens von Alexandrien, Origenes, Tertullian und der
hl. Cyprian; im dritten die hhl. Kirchenlehrer: Basilius, Chrysostomus,
Gregorius von Nazianz, Hilarius, Ambrosius, Hieronymus und Augustinus.

Zu Turmel: Histoire de ’angélologie etc. (S. 28, Note 1; S. 115,
N. 2; 8. 207, N. 1) erlauben wir uns hinzuweisen auf die Berichtigung
in Revue Thomiste, Mars 1900, S. 41 ff.; zur Lehre von der Kirche
(S. 133, N. 1; S. 144 ff.) auf Specht: Lehre des hl. Augustinus von der
Kirche, Paderborn 1892, Schoningh. Als sehr wichtiges Gesamt-
ergebnis zeigt sich die vollige Unabhingigkeit der christlichen Glaubens-
anschauung betreffs der Gemeinschaft der Heiligen in Ursprung und
Grundlage von allen heidnischen Lehren und Gebriuchen. Dieses Lehr-
stiick ist vielmehr, soweit es sich dabei um wirkliche christliche Glaubens-
anschauungen und dogmatische Lehrbegriffe handelt, ausschliefslich auf
dem Boden des Christentum selbst und zwar des Urchristentums ent-
standen.



496 Litterarische Besprechungen.

32. Etudes Franciscaines, Tom. IlI, IV. Paris 1900, Oeuvre
de St. Frangois d’Assise (9, Rue de la Santé, 13° Arrondt).

Die allgemein wissenschaftliche franzosiche Zeitschrift (vgl. dieses
Jahrbuch XIV, 8. 240, 498) hat den zweiten Jahrgang vollendet. Von
den manmgfachen Abhandlqngen erwihnen wir als dem Zwecke unseres
Jahrbuchs entsprechend: ,Etudes sur saint Bonaventure®; ,Primauté de
N. 8. J. Chr.% ,le vrai Roi“; ,le Catholicisme social®; ,’Athéisme et
la Morale“; ,le Transformisme chrétien®; ,I’Opinion du petit nombre des
élus“. Die beiden ersten Arbeiten begannen im ersten Jahrgange. Die
Studien tiber den hl. Bonaventura sind in den fiinf Artikeln des zweiten
Jahrgangs vollendet. Der erste dieser Artikel bringt ,fausses accu-
sations“ und deren Widerlegung, Anfangs (8. 113) heilst es: ,Des
érudits, en assez grand nombre, prétendent que saint Bonaventure se
distingue de saint Thomas 10 en ce qu’il parait favoriser l'argument de
saint Anselme et le systéme des idées innées; 20 en ce que ses theories
accusent une tendance vers I'ontologisme, le platonisme et le mysticisme.
Que valent ces assertions? Ces divergences sont-elles réelles, ou bien
nous trouvons-nous en face d’une de ces nombreuses légendes, créées
autour du nom de saint Bonaventure et dont il serait grand temps de le
dégager? Telles sont les questions auxquelles nous nous proposons de
répondre dans les pages qui vont suivre. De savants auteurs s’y sont
essayés avant nous, non sans un réel succes. Nous resumerons ici leurs
travaux, en y ajoutant le résultat de nos propres recherches.“ Der zweite
Artikel (Tom. 1V, S, 51f.) betrachtet den hl. Bonaventura als spekulativen
Theologen und als Philosophen und trigt so noch mehr bei zur Wider-
legung der falschen Anklagen. Der dr:tte Artikel (8. 105) behandelt den
Heiligen als Mystiker. Dazu werden drei Fragen nadher beantwortet:
»10 Lies rationalistes ont-ils raison de reprocher a saint Bonaventure son
caractére mystique? 20 en quoi consiste la mystique séraphique? 30 est-
elle, comme ils Passurent, vraiment exagérée c’est-a-dire entachée de vi-
sionisme et d’hallucination?“ Daran schlielst sieh (S. 116 ff) die Antwort
auf die Frage: ,Des deux caractéres scolastiques (théologien et philo-
sophe) et mystiques de saint Bonaventure quel est le principal?“ Der
vierte Artikel (S. 225f,) handelt vom Doctor Seraphicus. Wir lernen da
niher kennen die neun Haupteigenschaften der Lehre Bonaventuras:
yvivante, abrégée, positive (traditionelle), pacifique, humble, chaste, théo-
logique, synthétique, affective.“ Der funfte Artikel (S. 337 ff.) behandelt
»le Docteur franciscain®. St. Bonaventura ist ein anderer Franziskus
von Assisi. ,Aprés avoir indiqué ce qu'on pourrait appeler les causes
formelles de ce doctorat (séraphique), il nous reste a parler de la
cause exemplaire. Cette cause, c'est Frangois d’Assise.“ Daran
schlielst sich die Auseinandersetzung, welche Stellung der hl. Bonaven-
tura in der Scholastik einnimmt. Dies geschieht durch Vergleich des
Heiligen mit dem Aquinaten. Da heilst es nun (S. 348) sehr richtig:
»Et d’abord on doit accorder que le docteur franciscain est, a certains
égards, inferieur au grand maitre dominicain. Sa doctrine théologique
et philosophique, quoique extrémement abondante, n’est ni aussi déve-
loppée, en quelques-unes de ses parties du moins, ni aussi complétement
organisée. Le docteur Angélique traite les matiéres philosophiques ex-
professo, le Séraphique incidlemment et seulement au degré nécessaire
pour la claire et prudente solution des problémes théologiques.“ Daraus
ergibt sich dann der einfache Schluls (S. 358): ,,N’est-ce pas dire que,
pour étre vraiment complet, saint Thomas doit donner la main a saint



Litterarische Besprechungen 497

Bonaventure.“ Derselbe wird autoritativ bestétigt durch die Worte Papst
Leo’ XIII. im Briefe an den Franziskaner-General (12. Dez. 1885): , Qua-
propter nullo modo dubitandum, quia catholici praesertim iuvenes in spem
Ecclesiae succrescentes, qui ad philosophica et theologica studia secundum
Aquinatis doctrinam sectanda se conferunt, perlegendis sancti Bonaven-
turae operibus plurimam utilitatem sint hausturi, atque ex amborum
scriptis, quasi ex praecipuis armentariis, gladios ac tela sumant, quibus
in teterrimo- bello adversus Ecclesiam ipsamque humanam societatem
commotc hostes superare strenue queant.”

Die zweite Arbeit bringt noch in drei Artikeln die Meinung des
hl. Kirchenlehrers Franz von Sales aus seinem ,Theotimus“ (Buch 2,
Kap. 11f.) und deren Begriindung in der hl. Schrift und den Véatern.
Damit schliefst dieselbe. Ilie ganze Arbeit nach der dreifachen Meinung
(dieses Jahrb. XIV, 8. 500), alsp auch Fortsetzung der genannten Artikl,
ist inzwischen im Verlage der Etudes erschienen: ,Essai sur la Primauté
de N. 8. J. C. et sur le motif de I'Incarnation par le P. Jean- Baptiste,
Capucin® (8°, S. XXIII, 332). — Die Abhandlung ,le vrai Roi“ be-
trachtet Christus als Komg, Haupt, Richter (Tom. IV, S. 119 ff., S, 247 ff,,
S. 406 ff.), — ,Le Catholicisme social® (III, S. 688 ff.) ist eine ein-
gehende, sachverstindige Kritik der unter demselben Titel erschienenen
Artikel in der Quinzaine (Jahrg. 98, 99) nebst trefflichen Verbesserungen.
— ,L’Athéisme et la Morale® bringt in zwei Artikeln: Theorie der
sogen. unabhingigen Moral (Ursprung und Gefahren III, S. 353 {f.) und
ihre Praxis (Athéisme militant im Unterschiede vom Athéisme doctrinal;
a.S8.6201ff). — ,LeTransformisme chrétien“ (IV, 8.511f, S.2551f)
ist eine Kritik des Darwinismus. Uber Standpunkt und Plan der
Arbeit heifst es am Anfange: ,Avec l'intention de la (thése du Darwi-
nisme) combattre, je I’examinerai successivement, dans la sérieanimale,
et dans lerégne humain, en m’appuyant exclusivement sur la structure
anatomique et les fonctions des organes; puis je I'envisagerai dans ses
rapports avec les questions religieuses, laissant toutefois aux théo-
logiens et aux ph11030p11es le soin de developper les OhJeCtIOUS graves tirées
de l'existence de 'Ame et du langage articulé.® ,L’Opinion du
petit (relative aux reprouvés) nombre des elus (IV S. 449 fi.,
S. 561ff.) wird begriindet in der hl. Schrift und Uberlieferung; der Geuner
Einwiirfe wiederlegt; insbesondere der Vorwurf jansenistischer Stlenge
entschieden zuriickgewiesen. — Wie die Abbhandlungen brachten auch die
Revue des Revues und die Bibliographie manch Treffliches aus dem Ge-
hiete der Theologie und Philosophie. Der wacker redigierten Zeitschrift
wiinschen wir immer weitere Verbreitung.

33. Dr. Ceslaus M. Schneider: Das Biichlein von der
Gottinnigkeit oder die Kunst, sich Gott zu iiberlassen.
Regensburg, Coppenrath 1901. 129, S. 367.

Das ausgezeichnete Biichlein redet bei aller Tiefe der Lehre einfach
die Sprache des Herzens und ist ein so recht praktischer Kommentar
der Worte des Psalmisten (72, 27): ,Mihi autem adhaerere Deo bonum
est, ponere in Domino Deo spem meam.“ In vier Abschnitten werden
behandelt der Gottinnigkeit Natur, Ubung, Hindernisse, Ratschlige. Der
erste Abschnitt umfalst zwei Teile: 1. Wer zur Ileiligkeit gelangen will,
muls sich dem Kinwirken Gottes iiberlassen; 2. Gott ist fortwahrend fir
unsere Heiligkeit thitig.



498 Litterarische Besprechungen.

Nach und nach mufls die Seele sich selbst absterben, um einzig in
Gott und fir Gott und durch Gott zu leben. Nur Gott und das, was
Gott will, darf der Gegenstand ihrer Gedanken, Wiinsche, Hoffnungen,
Bestrebungen, Befiirchtungen und Freuden sein. Das ist das Ziel. Der
grolse und zugleich kurze Weg zur Vollkommenheit ist stete Einigung
mit dem heiligsten Willen Gottes ,fiat voluntas tua sicut in coelo et in
terra!l® Dazu gilt es, fest iberzeugt sein, dals gar nichts geschieht, ohne
Gottes Wille oder Zulassung, und dies alles sich schliefslich wendet zum
Besten derer, welche sich schrankenlos Gottes Anordnungen unterwerfen.
Das Biichlein beweist so recht handgreiflich die ungemein praktische
Brauchbarkeit der gratia per se et ab intrinseco efficax (vgl. Schéazler:
Neue Untersuchungen etc., Mainz 1867, Kirchheim, 8. 213—229). Die
Ausfiihrungen folgen den Briefen eines grolsen Geistesmannes, des Jesuiten
de Caussade, und sind schliefslich nur die Entwicklung der Grundidee
des goldenen Exercitienbiichleins des hl. Ignatins von Loyola; so ganz
zeitgeméls zur Erneuerung des innern Lebens.

P. Josephiis a Leonissa Ord. Min. Cap.

34. Theodorus Meyer, S. J.: Iustitutiones iuris natu-
ralis sen philosophiae moralis universae secundum prin-
cipia S. Thomae Aquinatis ad usum scholarnm. Pars II.
Ius naturae speciale. Friburgi Br., Herder 1Y00. 8°.
XXVI u. 852 3. Preis Mk. 9, geb. Mk. 11.

Geraume Zeit nach dem Aufsehen erregenden ersten Bande dieses
Werkes iiber das Naturrecht im allgemeinen liegt nun auch der Schlufs-
band desselben vor, der zugleich den Schlufsband der ganzen ,Philoso-
phia Lacensis“ genannten Reihe von Lehrbiichern der scholastischen
Philosophie bildet. Er behandelt das Naturrecht im besonderen als Recht
des Individuums mit seinen Pflichten gegen Gott, sich selbst und den
Nebenmenschen, und als Recht der Gesellschaft, sowohl der privaten als
der offentlich-biirgerlichen und allmenschheitlichen mit allen das mensch-
liche Gemeinschaftsleben in dieser dreifachen Gestalt tragenden und
stiitzenden Einzelrechten und Pflichten. Ist diese allgemeine Kinteilung
des gewaltigen Stoffes kaum irgendwie zu beanstanden, so lalst sich
ebensowenig an dessen Disposition innerbalb der einzelnen Hauptteile
Entscheidendes ausstellen, so sehr hier die Ansichten und Wiinsche ver-
schiedener auch auseinundergehen mogen. HEs ist alles so konsequent in
der Stoffanordnung bis ins Detail herab dals die ganze Arbeit wie aus
einem Gusse erscheint. In eine nidhere Ddrstelluncr des Inhaltes einzu-
gehen scheint hier iiberflissig zu sein, da er durch “den Gegenstand selbst
gegeben und aunch fir Nichtfachminner durch die vorgefiihrte Haupt-
einteilung des Werkes geniigend erkennbar ist. Zur allgemeinen Wiir-
digung des vorliegenden Bandes sei auf die iibereinstimmende Anerkennung
hingewiesen, die ihm in der 6ffentlichen Kritik zu teil geworden und der
auch Ref. an anderem Orte (vgl. Allg. Litteraturblatt, herausg. von der
Leo-Gesellschaft IX, Jahrg. 1900 Sp. 687) Ausdruck verliehen hat. Auch
hier seien als Glanzpuvkte des Werkes hervorgehoben die Darlegungen
tiber das Kigentumsrecht, iiber Ursprung und Zweck des Staates und
der Staatsgewalt und das Recht des Staates. spec. iiber Straf- und Steuer-
recht, iiber das internationale Vertrags- und Kriegsrecht.

Wenigstens beziiglich einiger Fragen moge es Ref. gestattet sein,
den Standpunkt des Verf. genauer zu bezeichnen und dazu hier Stellung



Litterarische Besprechungen 499

zu nehmen. In der Besprechung der Pflichten des einzelnen hinsichtlich
des Erwerbs dufserer Giiter (S. 50) wird der Satz aunfgestellt, das Mals
dieser Pflicht sei die Notwendigkeit, das Kndziel des sittlichen Lebens
zu erreichen, wogegen nichts einzuwenden ist. Wenn dazu bemerkt wird,
im allgemeinen genommen sei es das vorziiglichere, die Sorge um zeit-
lichen Giitererwerb iiber die Grenze der strengen Pflicht hinaus beiseite
zu setzen, so scheint das doch durch die Bedingung eingeschriankt werden
zu miissen, sofern es aus hoheren Motiven geschieht, Die moglicherweise
eintretenden sittlichen Gefahren des tber das Notwendige hinausgehenden
Besitzes rechtfertigen jenen allgemeinen Satz nicht hinlinglich; denn es
stehen diesen Gefahren des reicheren Besitzes auf der anderen Seite
Gefahren entgegen, welche aus dem mit dem Erwerbverzichte unter Ab-
sehen von héheren Motiven leichtverbundenen Miissiggang entstehen
honnen; tiberdies kann der reichere Besitz zum Mittel vieles Guten
gemacht werden, ganz abgesehen von dem guten Beispiel, das ein wohl-
geordneter Erwerb auch tiber das zur Tugend notwendige Mals hinaus
in unserer Zeit des gierigen Giitererwerbs auf der einen und des triigen
Mifsiggangs auf der anderer Seite zu geben vermag. Der evangelische
Rat der Armut verliert deswegen seinen Vorzug nicht, ja dieser wird
durch die verlangte Einschrinkung jenes Satzes von der grofseren Vor-
trefflichkeit des Krwerbsverzichtes nur umsomehr befestigt.

M. ist im allgemeinen sehr zuriickhaltend in der Beurteilung strit-
tiger Fragen und formuliert die Abweisung unzutreffender Entscheidungen
oft dulserst vorsichtig. So u. a. (S. 119 {f) in der Behandlung der Frage
iiber die Geburt von einer Sklavin als Zulédssigkeitsgrund der sogen.
gemifsigten Sklaverei vom paturrechtlichen Standpunkte aus. Ref. wére
hier wie bei allen anderen Titeln der gemilsigten Sklaverei (auch den
der freiwilligen Selbsthingabe) einer ganz unbedingten Ablehnung das
Wort zu reden gepeigt. Die &lteren Theologen rechneten mit den Zeit-
anschauungen iiber die personliche Freiheit und ihre Wertung und fanden
so manche Titel der gemilsigten Sklaverei fiir hinlinglich begriindet, die
vor der heutigen allgemeinen Bewertung der personlichen Freiheit nicht
bestehen konnen. Dieses Kapitel konnte unbeschadet der Vollstindigkeit
der Moral-Philosophie bezw. -Theologie allgemach aus ihr verschwinden.
Die freie Selbsthingabe zur sog. gemifsigten Sklaverei z. B., die noch
alle (auch M.) als naturrechtlichen Titel zum erlaubten Bestande derselben
zulassen, kommt wenigstens in unseren heutigen Kuliurlindern schon
deshalb nicht vor, weil die biirgerlichen Gesetze sie nicht anerkennen.
Andererseits kann aus der Hingabe der Dienste auf die Dauer der Arbeits-
fihigkeit an einen anderen, gegen den Lebeunsunterhalt auf Lebensdauer,
auch an sich dem letzteren doch nur ein Recht auf den Arbeitsnutzen
des ersteren erwachsen, nicht aber ein Recht auf jene Abhéngigkeit seiner
ganzen Person far Lehe,nsdauer, wie sie auch der sog. gemilsigten Skla-
verei thatsichlich eigen war.

In der Behandlung des Arbeitsvertrages (S. 226) stellt M. als Materie
des Vertrags ,nicht so sehr die tibernommenen Arbeiten, als vielmehr die
Arbeitskrifte des Arbeiters® hin und dies, wie sich aus dem Zusammen-
hange ergibt, deshalb, um die unmittelbare Grundlage fiir jene Eigenart
des Arbeitsvertrags zu gewinnen, vermoge welcher er, weil er ein von
der Person des Arbeiters untrennbares Objekt hat, seinem ganzen Iuhalte
nach der Wiirde und den naturgeméfsen Bediirfnissen derselben entsprechen
mufs. Thatsichlich ist dasjenige, was der Arbeiter im Arbeitsvertrage
darbietet und hingibt und wofiir er als Gegenwert den Lohn ausbedingt
und empfingt, nicht seine Arbeitskraft, die er, weil sie von seiner Person



500 Litterarische Besprechungen.

nicht trennbar ist, gar nicht hingeben kann, sondern der Nutzen seiner
Arbeitsleistung, um die allein es dem Lohngeber zu thun ist. Auch so
ist dem Arbeitsvertrag seine oben bezeichnete Higenart gewahrt, da ja
der Arbeitsnutzen von der Arbeitsleistung untrennbar ist, die, weil von
der Person des Arbeiters unzertrennlich, nur in einer der personlichen
Wiirde desselben entsprechenden Weise verlangt und geleistet werden
darf. Aus der Festhaltung des Arbeitsnutzens als des einen Objektes
des Arbeits- und Lohnvertrages ergeben sich auch bedeutsame Folgerungen
fir sein Aquivalent im Lohne, das andere Objekt dieses Vertrages.

In einer Schlulsbetrachtung tber die societas herilis (S. 115) gibt
M. dem Gedanken Ausdruck, es mdichten die Verhiltnisse zwischen
Unternehmern und Arbeitern durch Gesellschaftsbildungen im Geiste der
societas herilis zu saniren sein. Ref. erscheint eine allgemeine Riick-
bildung des paritétischen Arbeits- uud Lohnvertrages in einen Vertrag
auf Grund eines noch so vergeistigten Dienst- oder Patronatsverbiltnisses
ganz aulser dem Bereiche des Mdoglichen zu liegen; der Zug der Knt-
wicklungen geht offenbar auf ein volles Zurgeltungbringen der freien
menschlichen Personlichkeit durch alle Schichten des Volkes hin. Wir
haben m. E. keinen Grund, diesem so menschheitswiirdigen Zuge nicht
sympathisch zu sein; es bleibt nur die Aufgabe, ihn in seiner Entfaltung
in Einklang zu bringen mit den Gesetzen der Gerechtigkeit und Liebe,
welche alles Zusammenleben der Menschen beherrschen miissen.

Die Fragen um den Ursprung des Staates an sich und die urspriing-
liche Bestimmung des Tragers der Staatsgewalt werden von M. durch
folgende Leitsdtze beantwortet und zwar des Staates: ,Supposita multi-
tudine simul vivente, sive ea paullatim naturaliter et organice oriatur,
sive libero consilio ex hominibus independentibus collecta sit, obligatio
stabilis, per quam civitas iuridice existit,immediate ex lege naturali oritur®
(S. 256). Die Bestimmung des Trigers der Staatsgewalt negativ: ,Ve-
terum theoria — quatenus per eam simpliciter et pro quacunque historica
hypothesi asseritur, soli populo qua tali immediate per Deum ut auctorem
naturae supremam civilem potestatem conferri, regibus autem et princi-
pibus determinate sumtis eam per se alio iuris titulo competere non posse
nisi titulo translationis per conscnsum ipsiusmet communitatis aut per
iustam eius privationem — a recentiore philosophia merito derelinquitur®
(S. 868), und positiv: ,Causae subiectum potestatis civilis primitus deter-
minantes generatim loquendo causis ipsum corpus civile historice consti-
tuentibus analogae sunt; quapropter etsi semper multiplicem humanae
libertatis cooperationem partim directam partim indirectam supponunt,
non tamen semper et necessario, sed pro analoga tantum historica origine
et condicione reipublicae, consensum socialem quasi electivum ad for-
malem iuris effectum requirunt; alias eodem organico socialis naturae
influxu, quo corpus sociale paulatim formatur, non raro citra omne prae-
veniens consilium, ius regiminis omnibus, qui eiusdem corporis membra
esse velint, reverendum inducitur® (8. 390f.). Somit wird vom Ursprunge
des Staates an sich festgehalten, derselbe sei unmittelbar auf das Natur-
gesetz zuriickzufihren, kraft dessen eine zusammenlebende Menschen-
menge, mag sie nun naturgewachsen oder durch freie menschliche Ver-
einbarung gebildet sein, durch jene Verpflichtungen dauernd gebunden
wird, welche den Staat rechtlich konstituieren.

Beztiglich der urspriinglichen Bestimmung des Trigers der Staats-
gewalt wird diec besonders durch Bellarmin und Suarez verteidigte Auf-
fassung zuriickgewiesen, die biirgerliche Gewalt sei von Gott urspriinglich
dem Volke als solchem ausschlielslich verliehen und komme keinem



Litterarische BeSprech ungen 201

Trager derselben anderswie zu als kraft der Ubertragung durch Zu-
stimmung des Volkes selbst; positiv wird, wenn Ref. so recht versteht,
gelehrt, die urspriingliche Bestimmung des’ Tragers der Staatsgewalt habe
zwar stets eine vielfache teils mittelbare teils unmittelbare Bethitigung
der Freiheit der einzelnen Staatsgenossen zur Voraussetzung, es werde
aber nur dort eine formliche wahlmélsige Zustimmung des Volkes zur
Bezeichnung desselben verlangt, wo die besondere Art der KEntstehung
und Verfassung des Staates dies erheischt; im iibrigen, wo es sich um
Staaten handle von mehr naturgewachsener Art (d. i. solchen, die sich
allmidhlig unter Hinzutreten mannigfacher teils freier teils notwendig
wirkender Ursachen aus der Familie herausgebildet haben), falle das
Herrscherrecht nicht selten ohne jede vorausgegangene Verabredung
bestimmten Individuen zu, die als Trager der Gewalt einfach anerkannt
werden miissen von jedem, der Biirger des Staates sein und bleiben wolle.
In diesen Sitzen wird zunichst der unmittelbar naturgesetzliche Ur-
sprung des Staates an sich festgehalten, woriiber unter den christlichen
Philosophen in der Hauptsache eine eigentliche Meinungsverschiedenheit
kaum herrscht. Sodann wird die Meinung abgewiesen, die biirgerliche
Gewalt ruhe urspriinglich allgemein im Volke und werde von diesem an
bestimmte Triger derselben iibertragen, eine Meinung, die wir ebenso wie
die gegenteilige hier auf sich heruhen lassen miissen, da ihre Erorterung
zu weit fiihren wiirde, Endlich wird behauptet, eine formliche wahlartige
Zustimmung des Volkes zur Bezeichnung des Trigers der biirgerlichen
Gewalt sei nur in einzelnen Fiallen gefordert; sonst, namentlich wo es sich
um solche Staaten handelt, die sich aus der natirlichen Entwicklung der
Familie herausgebildet haben, falle das Herrscherrecht hestimmten Kin-
zelnen von selbst durch das Gewicht von Thatsachen zu, die ihnen giinstig
sind (z. B. der Besitz der patriarchalen Gewalt in einer hervorragenden
Familie). Fir diese letztere Kategorie von Staaten wird jede Art der
Zustimmung des Volkes auch als philosophische und juridische Voraus-
setzang des Herrscherrechtes bei dem Triager desselben abgewiesen.
Wenn dagegen auf den wesentlichen Unterschied zwischen der hiuslichen
und bargerlichen Gesellschaft, daher auch der patriarchalen und birger-
lichen Gewalt hingewiesen wird, den M. selbst entschieden festhélt
und beweist, ein Unterschied, der ein Sichauswachsen der Familie zum
‘Staate, des Patriarchen zum Staatsherrscher nur vermittels einer Zwischen-
stufe zu gestatten scheint, die nicht mehr innerhalb der Schranken des
hiuslichen Zusammenlebens liegt, so sucht M. diesen Hinweis dureh fol-
gende Bemerkung zu entkriaften: ,At vero hoc discrimen essentiale non
impedit, quominus societas domestica et societas civilis tamquam partes
naturaliter constitutivae totius societatis humanae arctissima cognatione
cohaereant. Illa primum gradum et naturaliter maxime necessarium
totius aedificii socialis exhibet simulque naturalem destinationem habet,
ut alterum gradum, qui dilatata communitate civili constat et ex na-
turae ordine illi superstrui debet, natura duce paulatim praeparet. Atque
ita fieri potest, ut sensim sine sensu praeparata materia sociali vi ra-
tionalis ordinis societas civilis domesticae succedat et pro ordine
iuris privati ordo iustitiae legalis vigere incipiat. In tali casu igitur
-essentialiter diversa nequaquam miscentur, sed altero formaliter desinente
alterum succedit.“ (S. 397 n. 1). Dals diese Entkriiftung nicht gelungen
ist, scheint aulser Zweifel zu stehen. Xs wird auf den natiirlichen und
innigen Zusammenhang der b#uslichen und biirgerlichen Gesellschaft hin-
gewiesen, den sicher niemand leugnet. Wenn dann die erstere die Unter-
stufe des ganzen menschlichen Gesellschaftsgebiudes genannt wird, die



502 Litterarische Besprechungen.

naturgemals dazu bestimmt ist, die hohere Stufe, die biirgerliche Gesell-
schaft vorzubereiten und zu tragen, so bezweifelt auch das niemand, aber
um das handelt es sich auch nicht, sondern um das ,Wie“ des Ubergangs
aus der ersten zur zweiten. Dieses ,Wie® findet in dem folgenden Satze
mit seiner Betonung der vis rationalis ordinis keine geniigend falsbare
Erklarung; und der Schlufssatz, der auf ein formaliter desinere der hius-
lichen Gesellschaft hindeutet, welchem formaliter desinere dann erst die
biirgerliche Gesellschaft folgen soll. macht gerade recht auf die Schwierig-
keit aufmerksam, die hierdurch eher bestirkt ais entkriftet wird. Hier
besteht eine Liicke , die m. K. nur durch eine Art der Zustimmung des
Volkes ausgefilllt werden kann; diese abweisen zu miissen, dafir liegt
kein vollig geniigender Grund vor. — Doch genug der Bedenken, die
nicht um zu noérgeln, sondern um anzuregen vorgebracht wurden.

Ref. mochte nicht von dem iiberaus verdienstvollen Buche scheiden,
ohne dem nun bereits heimgegangenen Meister der christlichen Moral-
philosophie den wirmsten Dank fiir die gewaltige Forderung dieses heute
so wichtigen Faches offentlich auszusprechen. Er hat den Weg in die
Tiefe gezeigt, in der die fundamentalen und ewigen Grundsitze der Kthik
unerschiittert und unerschiitterlich ruhen; hier vor allem gilt es ihm
zu folgen.

35. Prof. Dr. Th. Achelis: Sociologie. Leipzig, Goscher
1899. kl. 8% 148 8. geb. Mk. 0,80.

36. Dr. Felicie Nossig-Prochnwik: Zur sociologischen
Methodenlehre mit besonderer Riicksicht auf Herbert
Spencer, Bern, Sturzenegger 1900. 8¢ 107 8. Mk. 1,50.

(85.) Einen anerkennenswertenVorzug hat die Sociologie von Achelis
darin, dals sie die socialen Fragen im Zusammenhange mit dem ganzen
geistigen Leben der Menschheit zu untersuchen anleitet. Fir A. ist die
sociale Frage ein (massen-)psychologisches und ein Kulturproblem. KEr
tritt damit in vollen Gegensatz zur materialistisch -mechanistischen Auf-
fassung von Marx, iberwindet aber die Einseitigkeit seines Standpunktes
ebensowenig wie dieser. Im iibrigen weht durch das Biichlein ein stark
evolutionistischer Zug, der auch A’s Anschauungen von Religion, Moral
und Recht zu hochst unklaren und widerspruchsvollen macht.

(36.) Den Kern der Schrift bildet eine eingehende Darlegung von
Spencers Sociologie, deren grundlegende Gedanken sehr klar und iiber-
sichtlich zusammengefa(st werden. Daran schlielst sich eine keineswegs
vollstindige Ubersicht Gber die gegen Spencers Sociologie erhobenen Kin-
winde. Diesen Hauptteilen der Schrift geht ein gedringter Uberblick
iiber die Methoden in der Behandlung der Sociologie seit August Comte
voraus, so dafs der Titel der Schrift nicht adiquat ihrem Inhalte ent-
spricht. Sie bildet den 23. Band der Berner Studien zur Philosophie
und ihrer Geschichte.

37. Dr. Joh. Ernst: Die Notwendigkeit der guten Mei-
nung. Kempten, Kosel 1900. 8. 30 3. Mk. 0,50.

Ernst zieht das Ergebnis seiner griindlichen Studie in folgende Sitze
zusammen: , Kine specielle und ausdriickliche gute Meinung, ein specieller
und ausdriicklicher Akt der Charitas, ein specielles und ausdriickliches
Glaubensmotiv ist unnotig, um die sittlich guten Handlungen des Gerecht-
fertigten verdienstlich zu machen. Denn in jeder sittlich guten Handlung



Litterarische Besprechungen. 203

des Gerechten ist die iibernatiirliche Liebe Gottes und die tbernatirliche
Erkenntnis Gottes, wenn auch nicht immer ausdriicklich und lewulst,
wirksam.“ Ref. stimmt diesen Satzen ebenso wie der Begriindung der-
selben zu. Die mit der heiligmachenden Gnade eingegossenen gottlichen
Tugenden erheben die Seelenkrifte des zum Kinde Gottes gemachten
Menschen dauernd in der Richtung auf Gott zu ibernatiirlich verdienst-
lichem Handeln und sind Thétigkeitsprincip des Gerechten unabhingig
von der Reflexion seiner Vernunft und der ausdriicklichen Intentionierung
durch seinen Willen. Was immer er an sittlich Gutem in freiem Handeln
vollbringt, wirkt er kraft des dauernd ihm innewohnenden und seine
Seelenkrafte iibernatiirlich erhebenden hl. Geistes thatsédchlich iiber-
natiirlich auf Gott hingerichtet und als Kind Gottes mit dem Anspruche
auf das den Kindern Gottes gebiihrende Erbe, ohne dafs eine ausdrick-
liche aktuelle oder virtuelle Beziehung der Handlung seitens des Han-
delnden auf Gott durch Glaube und Liebe erforderlich wire. Die von
den Theologen als geniigend bezeichnete referibilitas der Handlung auf
Gott geniigt zu sittlich gutem Handeln allerdings nicht, wenn sie nicht
irgendwie innerlich erkannt und géwollt wird (S. 11 u. 16).

38. Rettendes Leiden (La bonmne souffrance) von Francois
Coppée, Mitglied der tranzisischen Akademie. Autorisierte
Ubersetzung aus dem Franzosischen von Bernhard Meyer.

Mainz, Kirchheim 1899. 8% XX, 248 S,

Coppée, wohl der beliebteste unter den franzésichen Dichtern der
Gegenwart, fand in einem schweren Leiden, das ihn an den Rand des
Grabes brachte, den Glauben seiner Kindheit wieder. Eine Reihe von
Aufsitzen iiber verschiedene Themen, die er wihrend seiner Krankheit
geschrieben und die im ganzen den Kortgang seiner geistigen Umkehr
getreu abspiegeln, veroffentlichte er unter dem obigen Titel in einem
Buche, das in Jahresfrist mehr als 75 Auflagen erlebte. Jeder der acht-
zehn Aufsiéitze enthalt Stellen von bedeutender Schonheit und Wirksam-
keit; dahin gehéren nicht zum mindesten jene, worin C. der Reue iber
seine Verirrungen einen ofters aufs tiefste ergreifenden Ausdruck verleiht.

39. Die Eigentumslehre pach Thomas von Aquin und dem
modernen Socialismus mit besonderer Beriicksichtigung der
beiderseitigen Weltanschauungen. Von Franz Schawb,
Priester der Diocese Speier. Freiburg, Herder 1898. &0
XXIV, 446 S. Preis Mk. 6.

Diese von der Miinchener theologischen Fakultit preisgekronte Arbeit
bebandelt ihren Gegenstand, welcher durch den Titel der Schrift selbst
geniigend bezeichnet wird, in sehr griindlicher und erschopfender Weise;
wohl alle Fragen, die in Betracht kommen konnen, werden mit Umsicht
angefalst und unter Herbeiziehung einer gut ausgewihlten Litteratur und
mit Aufwand von grofsem Scharfsinn erértert. Ref. ist kaum ein Punkt
aufgestofsen, in welchem materiell die Aufstellungen Sch.s anzufechten
wiren; insbesondere sind die Schliisse, welche aus den thomistischen
Lehren iiber die Eigentumsfrage, wie sie heute vom Socialismus gestellt
wird, gezogen werden, fast durchaus gut begriindet. In formeller Beziehung
indes liafst das Buch zu wiinschen tbrig. Der erste und eigentlich unter-
geordnete Teil dber die beiderseitige Weltordnung ist verhiltnismilsig
zu weit ausgesponneny in der Anordnung des Hauptteils tiber das Kigentum



504 Neue Biicher und deren Besprechungen.

kommt die klare Ubersichtlichkeit unter der Fiille des herbeigezogenen
Materials zu kurz; nicht selten ist von der Vorarbeit des Stoffsammelns
zu vieles in die Bearbeitung selbst ibergegangen. Hievon abgesehen bleibt
das giinstige Urteil, welches dem Werke allseitig entgegengebracht worden
ist, aufrecht; es berechtigt zu schonen Hoffnungen fiir die weiteren litte-
rarischen Arbeiten Sch.s auf diesem Gebiete, das fortdauernd der eifrigsten
Pflege auf positiv-christlicher Seite bedarf,

Wien. Schindler.

I

NEUL BUCHER UND DEREN BESPRIECHUNGEN.

Allihn-Fliigel: Grundrifs der Ethik. — Allg. Litt. 9 Michelitsch.
Baumgartner: Die griechische u. lateinische Litteratur des klass. Alter-
tums. — Litt. Rundsch. 26 Fgen. — Stimm. a. M.-L. 60 Perger.
Beringer: Die Ablisse, ihr Wesen und Gebrauch. — Allg. Litt. 10 r.
Bodder: Psychologia rationalis. Ed. 2. — Lidtt. Rundsch. 27 Baur.
Borehert: Der Animismus. — ZLitt. Rundsch. 27 Schell. — Allg. Litt. 9
Mussil.
Cathrein: Philosophia moralis. Ed. 3. — Litt. Rundsch. 26 Baur.
Ehrhard: Die altschristliche Litteratur und deren Erforschung. — Litt.
Rundsch. 27 Funk. — Allg. Litt. 10 Diekamp. — Stvmm. a. M.-L. 60

v. Dunin,
Einig: Institutiones theol. dogmaticae. — Lztt. Rundsch. 26 Daérholt.
Endler: Apologetische Vortra.ge tiber die Gottheit Jesu. — Augustinus
1901 Hilgenveiner. — Allg. Litt. 10 Reinhold.
Gatterer: Compendium theol. moralis. — Awgustinus 1901 Scheicher.
Geyer: Schulethik auf dem Grunde einer Sentenzenharmonie. — Allg.

Latt. 10 Willmann.

Grimm-Zahn: Geschichte des Leidens Jesu. — Auwgustinus 1900 Ried-
ling. — Litt. Rundsch. 26 Holzhey.

Gopfert: Moraltheologie 2. Aufl. — Augustinus 1900 Renner.— Allg. Litt. 9
Schindler.

Hiickel: Die Weltritsel. — Allg. Litt. 10 Dichelitsch.

Haidegger: Der nationale Gedanke im Lichte des Christentums. —Augu-
stenus 1900 Urba.

Harnack: Das Wesen des Christentums. — Allg. Litt. 9 Koch.

Heiner: Theologische Fakultdten und Tridentinische Seminare. — Luit.
Rundsch. 26 Schanz.

Heinrich: Zur Principienfrage der Psychologie. — Allg. Litt, 10 Will-
mann.

Heinrich-Huppert: Lehrbuch der kath, Dogmatik II, 2. — Litt. Rundsch.26
Schmid.

Hofler: Grundlehren der Psychologie. — Allg. Litt. 9 Willmann.

Holzammer: Die Bildung des Klerus in kirchlichen Seminaren oder an
Staatsuniversititen. — ZLitt. Rundsch. 26 Schanz.

Kirseh: Die Lehre von der Gemeinschaft der Heiligen im christlichen
Altertum. — Augustinus 1901, — Allg. Lstt. 10 Koch. — Laitt.
Rundsch. 26 Sickenberger.

e



	Litterarische Besprechungen

