
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 15 (1901)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Litterarische Besprechungen. 467

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.
1. Christian Pesch S. J. : Theologische Zeitfragen.

Freiburg i. Br., Herder. 1900.
Die Schrift ist durchaus empfehlenswert. Die Ausdrucksweise ist

ebenso anziehend, wie der Inhalt, entschieden und bestimmt, iür höchst
wertvolle und einflufsreiche Wahrheiten eintritt. Die erste Abhandlung
betrifft „das kirchliche Lehramt und die Freiheit der theologischen
Wissenschaft". Das Thema ist ein ähnliches wie dasjenige, welches der
Gesamtepiskopat Englands vor kurzem, ungefähr zur seihen Zeit wie die
„theologischen Zeitfragen" herauskamen, in einem gemeinsamen Hirtenbriefe
behandelt hat. Man drängt heutzutage derart von so vielen Seiten her
dazu, dio kirchliche Wissenschaft müsse sich dem modernen Fortschritt
anbequemen und das Verständnis der katholischen Dogmen den Principien
der neueren ungläubigen Philosophie sich anpassen, dafs es eine wirkliche
Notwendigkeit ist, die Wahrheit mit aller Entschiedenheit hervorzuheben.
Nicht die gelehrten Professoren, so betont P. Pesch mit Recht, gehören
zur lehrenden Kirche, sondern die Bischöfe, die in Vereinigung mit dem
päpstlichen Stuhle stehen. Nicht philosophische Grundsätze dürfen die
leitende Richtschnur für das wissenschaftliche Verstehen der geoffenbarten
Glaubenswahrheiten sein, sondern das überlieferte Verständnis, wie solches
durch die Jahrhunderte hindurch, immer wieder von neuem, von der
kirchlichen Autorität festgestellt und eingeprägt worden ist. Dies allein
entspricht der Ansicht des Apostels, nach der unser Glaube nicht in persua-
sibilibus humanae sapientiae verbis, sondern in ostensione Spiritus et virtutis,
in der Kraft nämlich, die von oben kommt, begründet ist.

Die zweite Abhandlung hat zum Gegenstand die „alte und neue
Apologetik". Wir stimmen dem Verfasser völlig bei, wenn er (S. 89) sagt:
„Aber auch die Theologen sind nicht vorwurfsfrei, wenn sie den Nachweis
versuchen, dafs zwischen Religion und .Wissenschaft' volle Übereinstimmung
herrscht; denn dadurch geben sie zu, dafs die freidenkerische Annahme
berechtigt ist. Freilich kann eine Wahrheit nicht der andern widersprechen.
Aber ist denn die antireligiöse .Wissenschaft' Wahrheit? Verdient sie es,
dafs man ihretwegen die Glaubenslehren auf das Prokrustesbett legt und
so lange abhackt, bis sie mit der .Wissenschaft' übereinstimmen?" Wir
nennen mit dem Verfasser eine solche „naturwissenschaftliche Apologetik"
grundverkehrt. Bei so vielen Apologetiken, die vom katholischen Standpunkt

ausgeschrieben sind, erhält man, wenn man sie liest, unwillkürlich
den Eindruck, als ob das ganze Buch nichts wie eine Entschuldigung soi,
dafs man noch für eino Wisseusehaft einstehe, welche auf den Principien
des Glaubens ruht. Man gibt, nur um mit der vermeintlichen „Wissenschaft"

auf guten Fufs zu kommen, so viel preis, dafs man am Ende nicht
mehr weifs, was denn in dieser Apologetik verteidigt werden soll. Unsere
Glaubensartikel, die Bestimmungen der kirchlichen Autorität machon, wenn
sie nur unbeugsam, konsequent festgehalten werden, es geradezu unmöglich,
dafs die Glaubenswissenschaft irgendwie das wissenschaftliche Forschen
einengen, beschränken kann. Der Gegenstand all unserer Glaubenssätze
ist ja Gott selber, die unumschränkte Fülle alles Seins und aller Wahrheit.
Wie kann denn die Sonne das Licht beengen, wie das Feuer dieWärme
vermindern, wie kann die Wahrheit selber das Lieht der Wahrheit verdunkeln?
Was für die Mineralogie die Steine, für die Botanik die Pflanzen sind, das
ist für alle Wahrheit und Wissensehaft Gott. Scheint uns eine kirchliche



468 Litterarische Besprechungen.

Glaubensbestimmung Schranken aufzulegen, dann ist dies ein Zeichen, dafs
unsere Vernunft von der rechten Auffassung abgeirrt und dafs uns die
Pflicht obliegt, in uns selbst zu prüfen, welch falsche Schlufsfolgerung wir
gemacht haben.

In der dritten Abhandlung befafst sich P. Pesch mit der
Selbstverursachung Gottes. Bekanntlich hat eine solche Schell gelehrt, und
soweit wir ans der Darlegung ersehen konnten, lehrt er sie noch oder sucht
doch, die Glaubenslehre ihr anzupassen. Schells Lehre ist, wie uns scheint,
die blofse Konsequenz des falschen Satzes, nach welchem die Freiheit wesentlich

nichts anderes ist wie die facultas, agendi vel non agendi praerequi-
sitis omnibus ad agendum necessariis. Setzt man das Wesen der Freiheit
in die Indifferenz, so ist sie auch wesentlich Selbstverursachung. Das freie
Wesen verursacht selbständig in sich das Hinübertreten der Potenz oder
des Vermögens in den Akt d. i. in die Verwirklichung. Nun ist aber die
Freiheit an sich reine Vollkommenheit, perfectio simpiiciter simplex. Also
roufs solche Selbstverursachung, wie oben beschrieben, auch Gott zukommen.
So ist es aber nicht. Die Indifferenz gehört nicht zum Wesen der Freiheit;

sie ist blofs eine notwendige Folge der Freiheit in den Geschöpfen,
die ja alle aus potentia und Akt zusammengesetzt sind. Die obige
Begriffsbestimmung ist grundfalsch. Die Freiheit ist wesentlich keine facultas
agendi vel non agendi. So ist vielmehr die potestas, posito fine, eligendi
media. Sie ist Herrschaft, dominium, über die entsprechende Thätigkeit.
Mit ihr ist es wesentlich verbunden, dafs der Grund, also die Quelle alles
Herrschens und aller Unabhängigkeit, im Akt selber sich findet. Je höber
und allumfassender dieser Grund, desto höher die Freiheit. Gott ist der
höchste Grund; also ist er die höchsto Freiheit, die nach nichts Äufser-
lichem als dem Grunde oder der Richtschnur des entsprechenden Handelns
zu fragen hat. Je inniger das Geschöpf mit Gott, dem höchsten Grunde,
verbunden ist, je tiefer dieser Grund in das Geschöpf eintritt, desto freier
wird das Handeln von jeder Beschränktheit. Deshalb nur ist das
vernünftige Geschöpf von Natur aus frei, weil es mit keinem beschränkten,
innerhalb der Natur gelegenen Gute, als seinem letzten Endziel, notwendig
verbunden ist. Gott allein kann, als erster Grund und letztes Endziel,
diese geschöpfliche Freiheit bethätigen und vollenden.

2. Victor Cathrein S. J.: Philosopliia moralis in usum
scholarum. Ed. 3. Friburgi Brisgoviae, Herder.
Diese Moralphilosophie ist der 6. Band eines cursus philosophicus.

Manche von diesen Büchern tragen auf ihrem Titelblatt den empfehlenden
Vermerk; secundum mentem D. Thomae, haben aber thatsächlich nichts,
rein gar nichts vom Geiste des engelgleichen Lehrers in sich, stellen sich
vielmehr nicht selten den offenbaren Ansichten dieses Kirchenlehrers gegenüber.

Das Gegenteil ist bei diesem Werke der Fall. Sein Titelblatt zeigt
nichts davon an, dafs in ihm der Geist des hl. Thomas herrscht. Wohl
aber thut der Inhalt auf jeder Seite dar, dafs der Verfasser dem hl. Thomas
folgt. Dies geht vor allem aus der Auffassung der Zweckbeziehungen der
menschlichen Natur hervor. Was der Verfasser darüber sagt, können wir
durchaus unterschreiben; „Der Mensch hat von Natur einen derart
vollkommenen Zweck, dafs die natürlichen Kräfte zum Erreichen desselben
nicht genügen." Der Verfasser hält sich genau an die ersten Quästionen
der prima secundae. Er hätte auch die ganz ausdrücklichen Worte des
hl. Kirchenlehrers in den comm. zu Boëtius de Trinitate anführen können:
Quamvis bom<> naturaliter inclinetur in finem ultimum, non potest tarnen



Litterarische Besprechungen. 469

ilium consequi naturaliter, sed solum per gratiam; et hoc est propter
eminentiam istius finis (qu. 6, art. 4, ad 5). Dieser Lehrsatz ist das offenbare

Fundament für die Gratuität der Gnade ; denn er bekennt im Wortlaute

selber, dafs die einzelne menschliche Person in der ganzen Natur
keine Kraft besitzt, um den letzten Endzweck zu fordern oder auch nur um
zu erkennen, wie beschaffen jenes einzelne Gut ist, desseu Besitz den letzten
Endzweck bildet. Dafs der Mensch einen unvollkommenen Endzweck hat,
zu dem die natürlichen Kräfte genügen, dies leugnet niemand, auch Thomas
nicht. Er gibt ihn sogar manchmal ausdrücklich an: Ein solcher Zweck
ist z. B. Häuser bauen, Äcker bestellen. Aber die menschliche Natur
selbst besagt es, dafs sie in dem Besitze eines solchen Zweckes nicht ihre
endgültige Buhe findet. — S. 127 scheint Cathrein den Yasquez zu scharf
aufzufassen. Vasquez meint wohl blofs, dafs die natürliche Vernunft die
n äch ste Bichtschnur der Sittlichkeit und somit der daraus entspringenden
Verpflichtung sei. — S. 160 hätten wir gern das falsche Citat aus Thomas
vermifst, das leider in fast allen Moralbüchern zu finden ist: „Nemo ligatur
per praeceptum aliquod nisi mediante scientia illius praeeepti." DiesoWorte
stehen thatsäeblich in de Ver. 17, 3, und doch ist das Citat falsch. Denn
der Satz enthält einen ganz anderen Sinn durch die folgenden Worte, die
zu ihm gehören und die immer ausgelassen werden, obgleich sie die den
Sinn entscheidenden sind. Es folgen nämlich die Worte „nisi quis tenetur
scire hoc praeceptum''. Man wird also auch durch ein Gebot gebundeu,
wenn man dasselbe nicht weifs, aber gehalten ist, es zu wissen. Das gerade
will Thomas in jenem Artikel nachweisen, das Gegenteil also von dem,
was man ihn mit Hilfe der Verstümmelung sagen lassen will. Wäre denn
dies recht, wenn ich beweisen wollte, niemand sei zur Zeit des Elisäus vom
Aussatze geheilt worden, und ich führte die Worte aus Lukas an: Multi
leprosi erant sub Elisaeo prophetae in Israël et nemo eorum mundatus est
Jedermann würde sagen: Dieses Citat ist falsch, denn es folgt zur
Vervollständigung des Satzes „nisi Naaman syrus". Das aber wollte der
Heiland sagen, dafs nur ein Ausländer gereinigt worden sei. Man darf ruhig
diese Stelle aus Thomas, wie man sie in verstümmelter Weise gewöhnlich
anführt, beiseite lassen. Was man mit ihr darthun will, ist etwas
Selbstverständliches und in der prima secundae, wo Thomas de legibus handelt,
gibt es viel eingehendere Stellen, die das Beabsichtigte ex professo
erweisen. — Bei der Behandlung des Eigentumsrechtes hat P. Cathrein sehr
gut gethan, den Grundsatz des hl. Thomas wieder lebenskräftig iu die
Moralphilosophie einzuführen, wonach in der Natur wohl das Becht liegt,
zu besitzen, aber auch die Pflicht, den Besitz zum allgemeinen Besten zu
gebrauchen: Proprietas privata, usus communis. Der Besitzer ist nicht
vor Gott und seinem Gewissen völlig unabhängiger Verwalter seiner Güter,
er mufs Bechenschaft geben: freilich nicht anderen Menschen, aber Gott
gegenüber. Der Besitzer ist gleichsam die Hand Gottes, durch welche die
Gaben, die er von oben empfangen, verteilt werden. Alle Staatsgesetze
werden nicht viel helfen, um den socialen Frieden herzustellen, wenn nicht
die menschliche Gesellschaft mit diesem echt christlichen Grundsatze sich
wieder durchdringt. Die Natur ist an und für sich gleichgültig, indifferent
gegenüber dem Privatbesitze. Das Becht, welches in ihr nach dieser Seite
hin liegt, wäre nie thatsächlich zur Geltung gekommen, wenn nicht das
Verderben der Sünde und damit die böse Begierlichkeit in sie getreten
wäre. Erst dann ward die Geltendmachung dieses Bechts eine Notwendigkeit,

als die ungemessene Begier nach eigenem Besitz den Menschen trag
machte in der Wahrung und Behütung des gemeinsam Besessenen.



470 Litterarische Besprechungen.

3. Wilhelm Schneider, Bischof von Paderborn: Göttliche
Weltordnung und religionslose Sittlichkeit. Zeitgemälde
Erörterungen. Eerd. Schöningh, Paderborn. G00 8.
Das vorliegende Werk schliefst sich, wie der Verf. in der Vorrede

sagt, an die beiden von ihm früher veröffentlichten Schriften an: „Einheit
und Allgemeinheit des sittlichen Bewufstseins" ; „Die Sittlichkeit im Lichte
der Darwinsehen Entwicklungslehre". Auf mehrseitig geäufserten Wunsch
bringt in diesem Werko der Verf. sämtliche auf religionslose Moral
abzielende Denkrichtungen, Bestrebungen und Gründungen der Neuzeit zur
Darstellung und stellt ihnen die Notwendigkeit der Religion gegenüber
sowohl mit Bezug auf das sittliche Leben wie mit Rücksicht auf (lie
wissenschaftliche Behandlung desselben. Im 1. Kapitel wird der Inhalt des
Werkes skizziert und dadurch in höchst praktischer Weise dem Leser die
Übersicht über den ganzen ausgedehnten Stoff ermöglicht, der später zur
Behandlung kommt. Es folgen dann die Kapitel über die unabhängige
Moral, den Positivismns, Darwinismus und Materialismus, über die
Einführung der religionslosen Sittlichkeit ins Leben durch die Positivistenkirche,
Freidenkervereine, Gesellschaften für ethische Kultur und Ahnliches, über
die unabhängige Grundlegung und Sicherung der sittlichen Ordnung, über
die unabhängige Erklärung des Sittlichkeitsursprunges, über Religion und
Sittlichkeit, und zum Schlufs werden die Haupteinwendungen gegen die
religiöso Moral widerlegt. Mit erstaunlicher Belesenheit führt der bischöfliche

Verf. die Vertreter der religionslosen Sittlichkeit dem aufmerksamen
Leser vor und weist spannend die Haltlosigkeit ihrer Behauptungen nach.
Wir können uns den bereits erschienenen, höchst ehrenden Kritiken nur
anschliefsen und sind überzeugt, dafs das Werk viel Gutes stiften wird.
Dasselbe ist derart geschrieben, dafs, trotz der ernsten und tiefgreifenden
Wahrheiten, die darin behandelt werden, das Lesen keine Anstrengung
kostet.

4. A. H. Tombach: Untersuchungen über das Wesen
des Guten. Bonn, Hanstein 1899. 105 8.

Dieses Werk ist der 2. Teil von den „Neuen Beiträgen zur
Fundamentalphilosophie". Der 1. Teil oder das 1. Buch sind die „Forschungen
über den Grundcharakter des Wahren"; das 3. Buch die „Erörterungen
über die Eigenart des Schönen". Reichen, wertvollen Inhalt verbindet der
Verf. mit einer stets anziehenden, bilderreichen, nicht selten packenden
Sprache. Es ist keine trockene Schulweisheit, die in abstrakten Redeformen
hier vorgetragen wird; vielmehr mufs fortwährend das praktische Leben
die Ideen des Verf. veranschaulichen. Dadurch wird der Leser in stand
gesetzt, das geistreich Erörterte auch im täglichen Handeln zur Anwendung
zu bringen. Es kommt dazu, dafs auch die übernatürliche Lebenskraft des
Christentums und der Gnade zur Ausgestaltung des Guten ohne den
geringsten Zwang herangezogen wird. Das volle Wesen des Guten ist, —
dies ist das Schlufsergebnis dieser Untersuchungen, — die Liebe zum
Göttlichen. Wir können das Buch nur empfehlen.

5. Hichard Wahle: Kurze Erklärung der Ethik von
Spinoza und Darstellung der definitiven Philosophie.
Wien u. Leipzig, Braumiiller. 1899. 212 8.
Der Verf. legt nicht eingehend die Ethik Spinozas vor. Er begnügt

sich, die Terminologie dieses hochbedeutenden Philosophen klarzustellen,



Litterarische Besprechungen. 471

und meint mit Recht, sei dies einmal geschehen, so ergebe sich das
Verständnis der Ethik, sowie auch der Metaphysik Spinozas wie von selbst.
„Die Schwierigkeit für uns", so lauten die Worte des Verf., „besteht darin,
innerhalb seiner (Spinozas) transcendenten Terminologie das Naturalistische
und Phänomenalistische zu erkennen." Alles bei Spinoza dreht sich um
den Begriff Substanz. Er hat unrecht, wenn er meint, der Begriff
Substanz sei notwendig gleichbedeutend mit allseitiger Unabhängigkeit. Eine
solche Substanz „constans infinitis attributis, quorum unumquodque aeternam
et infinitam essentiam exprimit (def. Via)" ist allerdings nur Gott. Gott
ist die Fülle alles Seins und aller Wirklichkeit, seine Wesenheit ist
Wirklichkeit und kann nicht gedacht werden ohne Wirklichkeit. Dies schliefst
aber nicht aus, im Gegenteil, es schliefst in sich ein, dafs Gott wahre
Substanzen herstellen kann. Dieselben sind nichts anderes wie Vermögen
für das Sein der Wirklichkeit (potentia ad esse) und stehen deshalb als
wahrhafte Substanzen oderWesenheiten da, weil sie in sich dasVermögenhaben,
vorausgesetzt die wirkende Kraft Gottes, der reinen Wirklichkeit, für sich
selbständig zu sein und entsprechende Attribute oder Eigenschaften zu
tragen. Wie Gott die Weisheit in aller Wirklichkeit ist und deshalb wirkliche

Erkenntnisvermögen herstellen kann, wie er dasWollen selber ist und
deshalb wahre freie Willensvermögen verursacht, so ist er seiner Substanz
nach die reinste Wirklichkeit, das einfachste vollendetste Sein, und darum
kann er Vermögen herstellen, welche das wirkliche Sein tragen können,
d. h. Substanzen; und diese sind im Bereiche des Vermögens, der potentia,
ebenso wahrhafte Substanzen wie Gott es ist im Bereiche der reinen
Wirklichkeit. Gott bleibt da immer die einzige, durchaus unabhängige, nämlich
auch von einer wirkenden Ursache unabhängige Substanz; aber unter ihm
sind ebenfalls wahrhafte Substanzen, weil sie wahrhaft vermögend sind, das
Sein der Wirklichkeit zu tragen. Der Verf. scheint S. 35 die Aufserwelt-
lichkeit Gottes nicht mit der gehörigen Schärfe aufzufassen. Gott ist nicht
aufserhalb der Welt, wie dies Paulsen ausdrückt, wenn er schreibt: „Ein
Monotheismus, der Gott als ein Einzelwesen neben anderen ansieht und ihn
gelegentlich auf die Welt, als ein ihm äufserliches und fremdes Dasein,
wirken läfst, ist vom Polytheismus begrifflich nicht verschieden." Wir
sagen da mit Paulsen: „Besteht man darauf, als Theismus nur eine solche
Anschauung gelten zu lassen, dann wird es schwer sein, denen zu
widersprechen, welche behaupten, die Wissenschaft führe zum Atheismus." So
darf man sich die Aufserweltlichkeit Gottes nicht denken, als ob neben ihm
völlig selbständiges Sein existierte. Wie das Tageslicht die Dinge sichtbar
macht und doch all seine Helligkeit als sein Wesen in sich behält, somit
die thatsächliche Sichtbarkeit der Dinge genannt werden kann, so sind alle
Dinge wirkliche, weil sie an der reinen Wirklichkeit Gottes teilnehmen;
diese aber, die Wirklichkeit Gottes, die zur göttlichen Substanz gehört
und sie ausmacht, behält alle Wirklichkeit in sich, mag auch noch so viel
durch sie zu Wirklichem werden. Man kann von ihr sagen, sie sei die
Wirklichkeit aller Dinge, weil sie alles zu Wirklichem macht, wie das
Eeuer die Wärme des Zimmers ist, weil das Zimmer durch das Feuer
erwärmt wird. Dem wirklichen Sein nach also sind alle Dinge, ist die
ganze Welt in Gott, wie der Apostel ausdrücklich sagt: „In Gott sind
wir, leben wir und bewegen wir uns." Aber das Wesen oder die Substanz
Gottes ist ganz und gar aufserhalb der Welt; denn sie ist reinste
Wirklichkeit, während das Wesen der Dinge nur Möglichkeit ist für das wirkliche

Sein. Hier kommt alles auf die scharfe Bestimmung der termini an, und
das ist die schwache Seite jener Philosophie, die in Cartesius ihren Ursprung
hat. Wenn man genau erklären könnte, welchen Begriff Spinoza mit der



472 Litterarische Besprechungen.

„Substanz" verbindet, so würde man über seine Lehre nicht so viel streiten.
Was er von Gott ausdrücklich sagt, spricht nicht dafür, dafs er Gott mit
dem All identifiziert hat; wohl aber deuten die Folgerungen, die man aus
seinen sonstigen Definitionen ziehen mufs, auf das letztere hin. Man muls
in der philosophischen Lehre von Gott, soweit man sie mit der blofsen
natürlichen Vernunft erfafst, recht vorsichtig sein. Es geziemt sich da,
dem Beispiel der kirchlichen Entscheidungen zu folgen. Diese sprechen,
soweit wir wissen, nirgends von einem „persönlichen Gott" als dem
Ergebnis der rein natürlichen Forschung. Noch das vatikanische Konzil
spricht von einem allmächtigen, allumfassenden, allweisen Gott, den
die Natur lehrt; es schweigt aber nach dieser Seite hin vom Charakter des

persönlichen. Warum dies? Der Grund ist klar. Das Kunstwerk führt
zu den künstlerischen Eigenschaften des Künstlers, aber nicht zu seinen
persönlichen, inneren Vorzügen. Die Welt besagt, es müsse einen
Allmächtigen, Allgegenwärtigen, Ewigen geben ; aber sobald das Innere Gottes
in Frage kommt, schweigt die Natur. Die alten Philosophen waren so
klug, dieses Gebiet nie zu betreten. Denn die Schwierigkeiten, die sich da
bieten, sind unlöslich. Sagt man, Gott sei allweise, die Liebe selber, also
sei er Person, so sagt man zu gleicher Zeit, Gott könne von dem Sein,
dessen unendliche Fülle er ist und immer bleiben mufs, nicht mitteilen, er
könne nicht schaffen; denn Person bedeutet wesentlich Unmitteilbarkeit.
Petrus kann einen Menschen zeugen, aber nicht einen zweiten Petrus.
Wenn also Gottes Natur zugleich Person ist, so bleibt jede Mitteilung von
Sein ausgeschlossen. Es kann kein anderes Sein existieren als das
göttliche. Das ist aber offenbar nicht wahr. Das natürliche Denken, bleibt
hier auf seinem Wege stehen. Es findet keinen Ausweg. Es hat eine
Allmacht vor sich, eine Allweisheit, eine unabhängige Ewigkeit; da müfste
allerdings auch Persönlichkeit sein. Zugleich aber schliefst andererseits
das Wesen der Person bei Gott es aus, dafs er Person ist. Die Vernunft
kann nicht weiter: sie wagt nicht von einem unpersönlichen Gott zu reden,
aber auch nicht von einem persönlichen. Sie mufs warten. Das Geheimnis
wird ihr helles Sonnenlicht bringen. Es wird die Mitteilbarkeit vereinigen
mit der göttlichen Natur; in drei Personen wird die göttliche Natur für
sich bestehen, von denen die eine den anderen die eine selbe göttliche
Natur mitteilen wird und zwar so, dafs der Vater Vater bleibt, der Sohn
Sohn, der heilige Geist heiliger Geist und alle drei Personen der eine selbe
Gott ist. An den Termini ist viel gelegen, sie müssen scharf gefafst werden.
Das vermochten die alten Philosophen, und die Scholastiker sind ihnen
gefolgt. Der neueren, von Cartesius geleiteten Philosophie fehlt diese Schärfe
der Termini, und deshalb wird man niemals recht wissen, was die Spitzen
derselben eigentlich sagen wollten.

6. Kants gesammelte Schriften. Herausgegeben von der Kgl.
Preul's. Akademie der Wissenschaften. Bd. X. II. Abtlg.
Briefwechsel. Erster Band. Berlin, Reimer. 532 S.

Mit gemischter Erwartung schlägt man „die gesammelten Briefe"
grofser Männer auf. Wie man sprichwörtlich sagt, kein grofser Mann
bleibe grofs vor seinem Kammerdiener, so gilt dies in noch höherem Grade
von reinen Privatschreiben, bei denen der Verf. an eine Veröffentlichung
nicht gedacht hat. Ein Mann mufs nicht blofs grofs, sondern auch menschlich

gut sein, wenn seine Gröfse durch Veröffentlichung seiner Privatbriefe
nicht nur in keiner Beziehung leidet, sondern nach mancher Seite hin
wächst. Dieses letztere ist, wie wir mit Freuden beim Lesen konstatiert



Litterarische Besprechungen. 473

haben, mit Kant der Fall, wenn man seine Briefe liest. — Der Verfasser
der „Kritik der reinen Vernunft" erscheint da mit einer Menschenfreundlichkeit,

Bescheidenheit, Anspruchslosigkeit ausgestattet, wie derjenige es
sicher nicht vermutet, der blofs seine phil. Schriften gelesen hat. Man
könnte den Rat geben, zuerst diese Briefe zu lesen, ehe man an das
Studium der Kantschen Philosophie geht. Man dürfte dann die Erfahrung
machen, wie sehr Stein recht hat, wenn er aus Petersburg an Kant schreibt:
„Ich hatte das Glück, Ihre persönliche Bekanntschaft zu machen; deshalb
fällt mir das Lesen Ihrer Werke nicht schwer." Es ist ein bedeutungsvolles

Wort, das M. Mendelssohn an Kant richtet: „Sie wissen ganz gut,
dafs wir in der Philosophie nicht übereinstimmen; aber ichweifses ebensowohl,

dafs Sie weit lieber Widersprüche ertragen wie Lob." Beide Männer,
Mendelssohn und Kant, sind von aufrichtigster gegenseitiger Verehrung
durchdrungen. Am bemerkenswertesten sind die Briefe, welche nach dem
Erscheinen der Kritik d. r. V. geschrieben worden sind. Der 209. Brief zeigt
so recht, wie hoch damals noch die Sittlichkeit stand im Vergleich zum
heutigen Goethebunde und der lex Heinze. Die Lektüre dieser Briefe ist
überaus spannend. Sie gehen bis zum Jahre 1788.

7. Walther Werckmeister: Der Leibnizsche Snbstanz-
begriff. Halle, Niemeyer 1900. 68 8.

8. Miecislaus Wartenberg : Das Problem des Wirkens
and die monistische Weltanschauung mit besonderer
Beziehung auf Lotze. Eine historisch - kritische
Untersuchung zur Metaphysik. Leipzig, Haacke. 1900. 256 S.

9. M'ne Dr. Dorothée l'asmanik: Alfred Fouillées
physischer Monismus. Berner Studien zur Philosophie und
ihrer Geschichte. Bern, Sturzenegger. 1900. 84 S.

(7.) Der Verf. des an 7. Stelle angezeigten Werkes will den Leibniz-
sclien Substanzbegrilf untersuchen. Er nimmt eine Entwicklung dieses
Begriffs an und versucht mit grofsem Scharfsinn nachzuweisen, dafs drei
Stufeu in dieser Entwicklung zu unterscheiden sind: nämlich die Zeit bis
zum Jahre 1671, wo Leibniz die Pariser Reise antrat; dann die Zeit bis
1686 und von da die Zeit bis 1716. Gemeinsam allen drei Stufen dieser
geistigen Entwicklung ist die für Leibniz selbstverständliche Voraussetzung,
dafs die Substanz als das selbständig Existierende in einer von den für
uns gegebeneu Seinserscheinungen gesucht werden müsse, d. h. entweder
in den Vorgängen geistigen Geschehens oder den Bewegungsvorgängen
körperlicher Massen oder in beiden zugleich. Der Verf. hält den Versuch
Leibniz', zu einem klaren Substanzbegriff durchzudringen, für verfehlt und
macht ihm besonders zum Vorwurf, dafs er sich in seinem Übergehen von
der Sphäre des Räumlichen zu der des Unräumlichen, und da Leibniz sich
alles Unräumliche als Geistiges dachte, vom Stofflichen zum Geistigen eines
Gedankensprunges schuldig machte. Vielleicht hätte der Verf. dem grofsen
Philosophen diesen Vorwurf erspart, wenn er seiner eigenen Andeutung
gefolgt wäre. Nach dieser letzteren stand Leibniz im Auffassen der
Grundbegriffe und zum Teil auch in seiner Ausdrucksweise noch in der Bahn der
von Plato, Aristoteles, Thomas getragenen Tradition. Dementsprechend
mufste auch die Beurteilung ausfallen. Nun scheidet aber die alte
Philosophie den „Geist" vom „Geistigen". Sie nennt einen „Geist" das körperlose,

Jahrbuch für Philosophie etc. XV. 31



474 Litterarische Besprechungen.

fürsichbestehende Wesen; „geistig" aber sind für sie die Tierseele, alle
Substanzen in den Dingen, die sinnlichen Eindrücke, sogar die im Lichte
waltende Kraft. Wir haben diese Sprachweise nicht mehr, aber wir werden
nicht leugnen, dafs sie mehr der natürlichen Form zu reden entspricht.
Jedermann spricht vom Geiste der Gaumenlust, des Zornes, der Wollust,
trotzdem dies rein sinnliche Leidenschaften sind. In der That war für
solches „Geistige" das Unräumliche die erste und mafsgebende Äufserung.
Die Wesenheit oder Substanz in einem Dinge ist notwendig allgemein, d. h.
sie ist gleichgültig gegenüber dem Raum und der Zahl. Soweit es auf die
Substanz Brot z. B. ankommt, macht es gar nichts aus, ob sie in einem
Krümchen Brot ist oder im ganzen Brote. Es wird in beiden Fällen auf
die Frage: „Was ist das? ' gleiehmäfsig geantwortet: Das ist Brot. Und
ob es der Ocean ist oder ein Tröpfchen, das am Glase hängt, immer wird,
wenn nach dem Wesen oder der Substanz gefragt wird, geantwortet: Das
ist Wasser. Es können Milliarden Menschen existieren oder nur einer; das
hat gar keinen Einflufs auf die Substanz oder das Wesen Mensch. Zeit
und Ort gegenüber ist solches „Geistige" vollständig gleichgültig; an sich
betrachtet, kann es überall und immer sein. Es beherrscht vielmehr in
bestimmenderWeise Zeit und Raum. Dieses „Geistige" kann niemals allein
für sich wirken, das vermag einzig und allein der für sich bestehende stofflose

Geist. Immor mufs es erst mit dem Stoffe als bestimmende und für
Art und Gattung mafsgebende Kraft geeint sein, ehe es sich zur Geltung
bringen kann. Ähnlich erseheint und wirkt ja das Licht nur, wenn es auf
einen Körper fällt; dann ist es aber das für die Sichtbarkeit und Farbenpracht

mafsgebende Element. So können wir keinen Gedankensprung sehen,
wenn Leibniz vom endlos Teilbaren zu einem endlosen Vermögen kommt,
geteilt zu werden, und von da zu einer end- d. h. raumlosen Kraft, die in
dieses Vermögen als bestimmend tritt. Er nennt diese letztere nach den
Alten eine „geistige", weil jedes Körperliche mit dem räumlich Beschränkten
gleichbedeutend ist. Von dieser „geistigen" Kraft, die als Substanz in den
Dingen oder als impressio spiritualis in den Sinnen waltet, steigt Leibniz
empor zu reinen, d. h. wesentlich stofflosen Geistern als Trägern dieser
Kraft, welche im Stoffe einwirkt.

(8.) Die an 8. Stelle angeführte Schrift beschäftigt sich mit einer
ähnlichen Frage, wie nämlich, wenn die Dinge durch die Substanz oder
Wesenheit in phrem Innern geschieden sind, sie- dennoch miteinander
harmonisch wirken. Der Verf. verwirft die Erklärung des Descartes, der Occa-
sionisten, dos Spinoza, des Lotze und des Monismus und Pantheismus mit
vollem Recht. Er leitet das Ineinandergreifen der Dinge im Wirken von
den Eigenheiten der verschiedenen Substanzen in den Dingen selber ab.
Wir empfehlen recht warm diese Abhandlung. Sie liest sich angenehm
trotz des schwierigen Themas und geht gründlich vor. In der That mufs
der eigentliche Unterschied zwischen den geschaffenen und sonach begrenzten
Substanzen einerseits und der einzigen ungeschaffenen, unbegrenzten Substanz
andererseits recht sehr beachtet werden. Letztere ist ihrer ganzen Substanz
nach reinste Wirklichkeit; da nun jede Substanz allgemein und endlos ist,
mufs die ungeschaffene Substanz unbegrenzte, allumfassende Wirklichkeit
sein, die überallhin, von Natur aus, ihre Kraft erstreckt. Alle anderen
Substanzen sind nichts wie Vermögen, wie Kräfte in den betreffenden Dingen
selbst, die in jedem Dinge machen, dafs es dies ist und nichts anderes,
Mensch z. B. und nicht Stein. Das Vermögen aber begehrt von Natur nach
Wirklichkeit. Dai's also diese geschaffenen Substanzen von der reinsten
Wirklichkeit, die nichts ist als Wirklichkeit, wirkliches, d. h. einzelnes, in
Ort und Zeit stehendes Sein erhalten und vermittels dessen mit der reinen



Litterariseho Besprechungen. 475

Wirklichkeit und untereinander geeint und verbunden werden, ist ebenso
in der beiderseitigen Natur begründet, wie das Tageslicht, das von der
Sonne strahlt, alle sichtbaren Dinge eint und miteinander in Verbindung
setzt; dieses Licht ist die Sichtbarkeit der Dinge selber, wie das Feuer die
Wärme aller Bäume ist, die von ihm erreicht werden.

(9.) Die neunte oben angezeigte Schrift ist eine lebensvolle, höchst
interessante Untersuchung über die wissenschaftliehe Stellung des
hervorragenden französischen Gelehrten Alfred Fouillée. Es ist das Kreuz der
modernen Philosophie seit Descartes, den einheitlichen Träger von Bewegung
und Bewufstsein, Ausdehnung und Gedanke, Körper und Geist anzugeben.
Die Monaden des Leibniz, die Substanz dos Spinoza, das unbekannte Ding
an sich von Kant, das Ich von Fichte wollen alle insgesamt die Lösung
dieser Frage in sich schliefsen. Fouillée betrachtet die Gesamtheit aller
Wirklichkeiten, also aller tbatsächlichen Erscheinungen, sowie der denkende
Geist sie erfafst, als den Schlüssel dieses Rätsels und gründet darauf seinen
physischen Monismus. Wir zweifeln, ob es einen anderen Weg der Lösung
gibt als den bereits von Plato und Aristoteles eingeschlagenen. Man mufs
von der Bewegung und von dem Gedanken aufsteigen zu einer ersten
wirkenden Ursache, und nachdem man nachgewiesen, welch ungemessene Seins-
fiille, welche Unheweglichkeit und Unveränderlichkeit, welch reinste
Wirklichkeit diesem Wesens-Sein zukommt, mufs man an die philosophische oder
wissenschaftliche Betrachtung der übrigen Wirklichkeiten herangehen, die
alle insgesamt, wie alles Sichtbare im Licht, ihre Einheit haben in der
Teilnahme an der reinsten Wirklichkeit, nämlich an der ungemessenen und
unmcfsbaren Wirklichkeit; zu ihr verhält sich die Substanz oder Wesenheit
in den Dingen wie verschiedenartiges Vermögen zum Wirklichsein. Man
stöfst sich hier daran dafs die wirkende Ursächlichkeit etwas aufserhalb
ihrer selbst setze und somit für den Monismus, für die zu erklärende Einheit

des Seins unbrauchbar sei. Aber das ist nur nach einer Seite hin
wahr. Einzig und allein das Vermögen, die eigenartige Entwicklungsfähigkeit

nur in jedem Dtnge, also das Wesen, als innere Richtschnur des
einzelnen Seins, ist aufserhalb der ersten Ursache, und auch dieses nur
viel mehr soweit es im Nichtsein ist, als insoweit es wirklich besteht. Alle
Dinge bleiben, soweit ihre einzelne Wirklichkeit in Betracht kommt, in der
Kraft der ersten wirkenden Ursächlichkeit; sie bleiben in der Fülle der
reinsten Wirklichkeit, deren Wesen selber Wirklichkeit ist, etwa wie die
Raphaelschen Kunstwerke immer in der Kunstkraft Raphaels bleiben und
doch weit entfernt sind, Raphael zu sein. Die reinste Wirklichkeit hält
in ihrer Fülle alle Wirklichkeit fest, als deren wirkende Ursache, und ist
dem Wesen nach, wie oben bemerkt, geschieden von allem. In diesem Sinne
sagt Dionysius, der Areopagite: „Gott ist das Sein aller Dinge als die
Ursache von allem." Und der hl. Gregor erklärt in eben diesem Sinne die
Worte im Buche Jobs, die dieser an Gott richtet: „Nonne Tu, qui solus
es, Bist du es nicht, der du allein wahrhaft bist?" Paulus aber sagt:
„Wir sind, leben und bewegen uns in Gott", „Gott sei alles in allem".

10. Sigmund Freund: Die Traumdeutung. Leipzig und
Wien, Deuticke 1900. G72 8.

Zu allen Zeiten hat man sich viel mit Träumen und Traumdeutung
beschäftigt. Die erste Schrift, die den Traum wissenschaftlich behandelt,
ist, soweit wir wissen, die bekannte von Aristoteles. Man kann nicht sagen,
dafs man bis heute viel darüber hinausgekommen ist. Das vorliegende
Werk eines Arztes hat zumal den physiologischen Charakter des Traumes

31*



471) Litterarische Besprechungen.

zum Gegenstande. Es verliert sich nicht — und das ist ein Vorzug
desselben — in psychologischen Spekulationen ohne festes Fundament und
ohne Ziel. Nachdem die wissenschaftliche Litteratur der Traumprobleme
verzeichnet worden ist, folgt die Methode der Traumdeutung, und daran
schliefst sich das Vorlegen des Traummaterials, der Traumquellen und der
Traumarbeit. Das Endo bildet ein Versuch der „Psychologie der
Traumvorgänge". Aus dieser kurzen Inhaltsangabe ist bereits zu sehen, wie
reichhaltig der hier zusammengetragene und wissenschaftlich verarbeitete
Stoff ist. Wir fügen hinzu, dafs die Behandlung der einschlägigen Fragen
eine durchaus nüchterne, positive und auch durch die Klarheit der Aus-
drucksvveise anziehend ist. Wir vermissen die allgemeine Eigenheit aller
wirklichen Träume, die bereits Aristoteles anführt und die von Thomas von
Aquin weiter ausgeführt worden ist. Jeder Traum hat etwas Groteskes,
Unmögliches, Einseitiges an sich. Das kommt, wie diese Autoren ebenfalls
angeben, von der Abwesenheit der vernünftigen Thätigkeit. Es geht da.
wie in einem Hause, wo die Herrschaft nicht da ist. Da thun sich die
Dienstboten gütlich. Die Vernunft legt der Thätigkeit der Sinne Schranken
auf; diese aber fallen fort, sobald die Vernunft nicht mehr ihren Einflufs
ausübt. Ebenso sieht der Traum von Zeit und Ort ab. Im Augenblick ist
man in einer weit entlegenen Stadt. Man macht Dinge, die da in
Wirklichkeit Tage, vielleicht Wochen uud Monate in Anspruch nehmen, in
wenigen Minuten ab. Auch die verborgenen oder bekämpften Leidenschaften
treten im Traume zügellos auf, obgleich der Träumende sich der Tugend
befleifsigt. Wir sind mit dem Verf. auch namentlich darin einverstanden,
dafs äufsero Einflüsse beim Träumen nicht auszuschliefsen sind. Der
Mensch ist eben dann nicht Herr seiner selbst; gute oder böfse Geister
können auf seine Sinnlichkeit einwirken. Das Werk wird jeder mit Interesse

lesen.

II. Anton Ölzelt - New in : Weshalb das Problem der
Willensfreiheit nicht zu lösen ist. Leipzig und Wien,
Deuticke 1900. 52 S.

Der Verf. hat vollständig recht, zu behaupten, dafs das Problem der
Willensfreiheit unlösbar sei, wenn mau, wie er thut, von vornherein zwei
Voraussetzungen macht, welche jede Lösung notwendig ausschliefsen : Er
setzt nämlich voraus, dafs von der ersten, wirkenden, allumfassenden
Ursächlichkeit, von Gott, abgesehen werden mufs, und dann, dafs die Ursache
immer der Wirkung vorausgeht; er nennt die Ursache ein notwendiges
Antecedens. Freiheit ist durchaus nicht gleichbedeutend mit Ursachlosig-
keit oder Willkür. Wohl aber ist beim freien Handeln in erster Linie
keine beschränkte Ursache bestimmend, sondern die erste, unbeschränkte
Ursache, nämlich die Fülle der reinen Wirklichkeit. Diese bringt durch
Einwirken es mit sich, dafs die betreffende Handlung frei ist von jeder
mit Notwendigkeit bestimmenden beschränkten Ursache; sie macht also
durch ihr Einwirken, dafs der Wille, frei von allen Schranken, mitwirkt.
Der Verf. irrt, wenn er meint, dies sei religiöser Natur. Durchaus nicht.
Die blofse natürliche Vernunft besagt es, dafs eine solche reine Fülle der
Wirklichkeit bestehen mufs, der das Wirklichsein Wesen ist und die also
mit innerer Notwendigkeit existiert. Wie ein warmes Zimmer, das auch
nicht warm sein kann, am Ende zur Existenz des Feuers führt, das mit
Notwendigkeit und allseitig nichts als warm, d. h. das Warme dem Wesen
nach ist, wie die Sichtbarkeit der Dinge, die auch unsichtbar sein können,
am Ende zur Existenz des Lichtes führen mufs, dessen Wesenheit uner-



Litterariaclie Besprechungen. 477

schöpfliche Helle ist; ganz so führt alles, was wirklich sein oder nicht
sein kann, mit Notwendigkeit zur Existenz einer reinen Seinsfülle, die nichts
ist als Wirklichkeit, nichts als Sein, unerschöpfliches, innerlich notwendiges,
in all seiner Fülle einfaches d. h. nicht zusammengesetztes Sein. Diese
reine Wirklichkeit, deren Wesen Wirklichkeit ist, bestimmt als erste
Ursache die vernünftigen Geschöpfe derart, dafs die letzteren unter dieser
Bestimmung das Vermögen behalten, sich nach allen anderen Seiten hin
bestimmen zu können. Denn solche Fülle des Seins kann nur gemäfs ihrer
Natur bestimmen, diese aber ist frei von allen Schranken, reinste
Vollendung; durch ihren wirkenden Einflufs also wird auch der Wille als freies
Vermögen bethätigt, so dafs er mit Notwendigkeit keiner beschänkten
Ursache folgt. Nur beschränkte Ursachen gehen der Wirkung vorher und
bedingen somit, dafs diese letztere notwendig folge. Die unbeschränkte
Ursache ist zugleich mit ihrer Wirkung. Sie kann höchstens in ihrem
Einwirken vorbereitet werden durch die Loslösung von aller Verbindung
mit beschränkten Ursachen. Eine Frage lösen wollen mit dem unvernünf-
tigenVorurteil, man müsse von Gott, d. h. von der höchsten, durch die Natur
klar erwiesenen Ursache absehen, heifst ebensoviel wie die ganze Frage
verwirren, wie bei der Astronomie absehen von den Sternen.

12. />. William Stern: Über Psychologie der indivi¬
duellen Differenzen. Ideen zu einer „diil'erentiellen
Psychologie". Leipzig, Barth 1900. 146 S.

13. Vir ich Dient: Das Wesen der Anschauung. Ein Bei¬

trag zur psychologischen Terminologie. Bern, Sturzenegger
1899. 145 'S.

14. Ludwig Busse: Die Wechselwirkungen zwischen Leih
und Seele und das Gesetz der Erhaltung der Energie.
Tübingen, Mohr 1900.

15. Rudolph Eisler: Grundlagen der Erkenntnistheorie.
Leipzig, Schnurpfeil.

(12.) Das an 12. Stelle genannte Buch soll einem neuen Wissenszweige,

nämlich der differentiellen Psychologie, dienen. Der Verf. will nichts
Abgeschlossenes bieten. Er will nur hinweisen auf Erforschenswertcs und
somit gleichsam Material beibringen zur individuellen Seelenkunde. In
diese neue Wissenschaft gehört alles, was zur Ausbildung und Beeinflussung
der persönlichen Charaktereigenschaften der Seele im einzelnen Menschen
beiträgt. Man mag daraus ermessen, wie ausgedehnt das Arbeitsfeld der
diesbezüglichen Forscher ist. Der Verf. trägt Sorge, dieses Arbeitsfeld nach
den verschiedensten Seiten hin zu kennzeichnen. Seine Arbeit zeigt jedem,
mit wie grofsen Schwierigkeiten die Wissenschaft, die er vertritt, zu kämpfen
haben wird, und zugleich, von welcher Wichtigkeit sie werden kann. Es
ist ein jedenfalls verdienstvolles Unternehmen, die philosophische Terminologie

zu festigen. In der Wissenschaft der Alten bestand eine genau
umgrenzte, allgemein angenommene Terminologie. Leider ward sie nach und
nach zur Schablone. Man gehraucht die termini und gibt sich keine Mühe,
zu verstehen, welchen Sinn sie haben. Würde es gelingen, in unserer
heutigen Zeit, wo das wissenschaftliche Verständnis so weite Kreise erfafst



478 Litterarisehe Besprechungen.

hat, die termini wieder zu allgemeiner Gültigkeit zu bringen, so wäre daraus
ein grofser Fortsehritt des Wissens zu erwarten.

(13.) Das an 13. Stelle angezeigte Buch will zu solcher Festigung
der termini beitragen. Der Verf. hat den terminus „Anschauung" gewählt
und bestimmt seinen Sinn dahin, dafs die „psychisch verarbeitete
Gesichtswahrnehmung" sein Inhalt ist. Er vergleicht diesen Begriff der Anschauung
mit den Grundbegriffen der intellektuellen Bewufstseinsvorgänge und erörtert
sein Verhältnis zum Denken und zu den emotionellen Bewufstseinserschei-
nungen. Wir haben, offen gesagt, wenig Hoffnung, dafs der Verf., so viele
Mühe er sich auch gegeben, durchdringen wird ; es scheint uns seine
Darlegung zu kompliziert. Aber in diesen Sachen ist es schwer, etwas
vorauszusagen.

(14.) Die an 14. Stello angezeigte Abhandlung ist zu fragmentarisch,
als dafs ein abschliefsendes Urteil abgegeben werden könnte. Der Verf.
beklagt es selber, dafs der ihm zur Verfügung stehende Raum eine „bessere
Begründung" nicht gestattet hätte. Wir wollen abwarten, bis er
eingehender die an und für sich sehr wichtige und zumal heute so vielfach
ventilierte Frage erörtern wird.

(15.) Das an 15. Stelle angezeigte Büchlein ist ein Teil der
wissenschaftlichen Volksbibliothek. Man suche da nicht tiefe Untersuchungen,
dies ist nicht der Zweck der Darlegung. Der Verf. hat in gemeinverständlicher

Weise, kurz und doch ausreichend, alles 'lhatsächliche zusammen-
gostellt, was zur Erkenntnistheorie gehört. Er spricht über Begriff und
Methode der Erkenntnistheorie, über Bewufstsein und Sein, über das
Erkennen selber und die Kategorieen als Bedingungen des Erkennens. Wir
hätten Ausdrücke, wie „Wollungen", „Aufserunssein", Inhärenzverhältnis"
gern vermieden gesehen. Sätze wie dieser: „Wie das Sein des Ichs in dem
Haben seiner verschiedenen Modifikationen aufgeht. ." sind weder deutsch
noch leicht verständlich. DerVerf. beweist fast durchgängig, wie er
volkstümlich darzustellen versteht. Um so mehr fallen solche Wendungen auf.
Es sind Kleinigkeiten, aber sie stören. Bei genauer Durchsicht wird der
Verf. noch andere Unebenheiten im Stil und in der Interpunktion finden.
Gerade in solchen Werkchen, die fürs Volk bestimmt sind, müfste, meinen
wir, alles vollendet dastehen.

16. Mario Panizza: 1. Nuova Teorica fisiologica della
Conoscenza. Roma, Loescher e Co.

2. Le tre leggi. Saggio di psieofisiologia. Roma,
Loescher e Co.

Diese beiden Bücher gehören zusammen. Man kann das erstere als
die weitere und eingehendere Ausführung des ersten Teiles im zweiten
Werke betrachten. Dieser erste Teil behandelt den „Charakter des
Anthropologischen". Er steigt vom einfachen Organismus auf zur Sinnesempfindung

und zum Bewufstsein, um daraus die Idee der Arbeit zu entwickeln
und die Grundlage für die sociale Anlage des Menschen. Die drei Gesetze,
welche dann, gleichsam als drei Pfeiler der Sociologia, erörtert werden,
sind das Gesetz des Hervorbringens, das Gesetz des Eigentums und das
Gesetz des eigentlichen socialen Lebens. Das Gesetz des Hervorbringens
hat zum Gegenstande die Subsistenzmittel, die gesellschaftliche Organisation

der Arbeit und die daraus fliefsende sociale Ungleichheit. Das Gesetz
des Eigentums richtet sich auf das Recht eigenen Besitzes, auf das
Verhältnis des Arbeiters zur Freiheit und auf den Unterschied zwischen



Litterarische Besprechungen. 479

Privateigentum und der socialen Ökonomie. Das dritte eben erwähnte
Gesetz regelt die objektiven Fundamente der Moral sowohl mit Rücksicht
auf die einzelnen Personen wie mit Rücksicht auf die gesellschaftliche
Einheit. — Der Verf. häuft mit seltener Belesenheit viel Thatsächliches
zusammen und will es auf allgemeine Grundsätze zurückführen, die er als
sein Eigentum beansprucht. Die angeführten Thatsachen sind sehr
lehrreich und machen die beiden Bücher zu angenehmer Lektüre sowie zum
Ausgangspunkte ernsten Forschens. Bei den allgemeinen Grundsätzen aber
steht er auf dem Boden der modern-deutschen Philosophie; weicht er von
dieser ab, so ist es, um noch seichter zu werden. Über die Freiheit z. B.
sagt der Verf. : „Der einzelne Mensch würde nicht frei sein, wenn er nicht
seine Glieder nach allen Seiten hin bewegen oder darüber verfügen könnte
oder wenn er in irgend einer Thätigkeit dem Einflüsse eines anderen
Willens unterliegen müfste, als der seinige ist. Diese Freiheit aber erhält
man im praktischen Leben nur durch einen Besitz, welcher der betreffenden
Person zu leben erlaubt, ohne sich dem Willen irgend jemandes zu
unterwerfen. Solchen Besitz nennt mau Eigentum Ohne Eigentum wäre
die Freiheit eine mera astrazione." Dabei beruft er sich auf Fichte, (1er
da meint, das Eigentum sei notwendig, damit der Mensch sich auch mit
Erhabenerem beschäftigen könne als mit der Sorge für das tägliche Leben.
„Gesetz des Eigentums" nennt der Verf. „das Streben der einzelnen Menschen,
sich für die eigene Person ein Gebiet unbedingter Autonomie zu sichern".
Wir sind überzeugt, dafs der Verf. an die Tragweite seiner Definitionen
nicht gedacht hat. Es ist eben ungemein schwer, aus einer Menge
einzelner Thatsachen allgemein gültige Regeln zu schöpfen. Das ist schon
schwer, wenn die blofse Natur in Betracht kommt, die notwendig waltenden
Gesetzeu unterliegt. Es ist aber noch bei weitem schwerer, wenn es sich
um moralische Akte handelt, die der menschlichen Freiheit entstammen.
Da gibt es nicht zwei, die einander mit Rücksicht auf die Umstände gleichen.
Der Verf. könnte aus Thomas, seinem Landsmanne, recht gut lernen, in
welcher Weise allgemeine Grundsätze gewonnen werden.

17. Karl Chr. Fr. Krause: Der Menschlieitbund nebst

Anhang und Nachträgen aus dem handschriftlichen Nachlasse.

Herausgegeben von Richard Vetter. Berlin,
Felber. 499 S.

18. Kurd Lasswitz: Wirklichkeiten. Beiträge zum Welt¬
verständnis. Berlin, Felber. 444 S.

19. Gustav Louis. Giordano Bruno. Seine Weltanschauung
und Lebensauffassung. Berlin, Felber. 143 S.

Diese drei Werke wiederholen, alle drei, bis zum Überdrufs, dafs der
übernatürliche Glaube die Vernunft fessele. In ersten (17.), das sich in
Anbetracht seines im Titel ausgesprochenen Zweckes am ehesten von
solchen Gemeinplätzen fernhalten sollte, heifst es (S. 18): „Wo nicht Freiheit

des Denkens gestattet ist, da ist die Freiheit blofs äufserlicb, gezwungen,
s. katholische Kirche, Jesuiten ." Krause ist der Gründer des Panen-
theisruus, der die höhere Vereinigung des Schelling-Hegolschen Absolutismus
und des Kantschen Subjektivismus sein soll. Das vorliegende Work bezweckt
die Einigung von Staat und Kirche in einem höherem Dritten, nämlich in
der einheitlichen menschlichen Natur. Daher der Name: Menschheitbund.
Alle Menschen sollen sich zusammenthun, um an ihrer Vervollkommnung



480 Litterarische Besprechungen.

zu arbeiten. Krause will an die Stelle des Erlösers treten, von dem der
Apostel sagt: „Alle sind eins in Christo." Er vergifst bei allen seinen
Ausführungen den christlichen Glaubenssatz, dafs alle Menschen durch
ihre Abstammung von Adam eine verderbte Natur in sich tragen, die, wie
im 1. Buche Mosis bereits gesagt wird, „zum Bösen geneigt ist vom
Beginne an". Diese Verderbtheit ist es aber, die sich zu allen Zeiten solch
schönen Absichten, wie Krause sie kundgibt, entgegengestellt hat. Letzterer
mufste zu allererst das Mittel oder die Kraft angeben, um diese Verderbtheit

zu heilen. Die Geschichte der Menschheit ist nicht die Geschichte
eines wahren Fortschritts zur Einigung, zum Frieden hin, sondern die
Geschichte beständigen Fallens zum Abgrunde der inneren Zerrissenheit.
Christus mit seiner Gnade allein kann im einzelnen Menschen dieses Fallen
aufhalten. Alle diese und ähnliche Versuche, wie Krause sie angibt, zeigen
durch ihre Unfruchtbarkeit blofs dieses eine: Alle menschlicho Kunst und
Wissenschaft arbeitet vergeblich, wenn sie das Christentum ersetzen will.
Es ist falsch, wie es in diesem Buche heifst, dafs erst Pestalozzi den
Hauptschaden der Zeit, die Verachtung der niederen Stände, getroffen hat.
Christus ist vor allem selber arm geworden und hat ein vor der Welt
niedriges Leben geführt. Er hat die Armen selig gepriesen und den Reichen
mehrfaches Wehe zugerufen. Nach Christus hat die katholische Kirche
diese seine Erbschaft angetreten. Sie hat stets im Geiste des Briefes Pauli
an Philemon gehandelt. Sie hat die Handarbeit geadelt und ist mit
gröfstem Ernst und durchschlagendem Frfolg der Sklaverei entgegengetreten.

Die Erklärung des Vaterunser (S. 488) ist läppisch, um nicht
zu sagen gotteslästerisch.

(18.) Lasswitz meint wohl in „seinenWirklichkeiten", mit „der autoritativen
Fesselung der Gemüter sei es nicht gethan" ; aber er selbst will die Freiheit

der menschlichen Vernunft „durch systematischen Gang des Denkens
stützen". Was ist denn ein solch systematischer Gang anders als ein
Einzwängen der Vernunft in gewisse Denkregeln, also jedenfalls eine
Beeinträchtigung oder auch Zerstörung der Freiheit der Vernunft. Nichts ist
so unfrei wie die Vernunft. Mit Phrasen allein ist es in der Philosophie,
im menschlichen Denken nicht gethan. Die Vernunft ist gezwungen, dem
pythagoreischen Lehrsatze zuzustimmen. Sie ist in demselben Mafse
vollendet, als sie mit Gewifsheit denkt. Jede Gewifsheit aber ist Zwang.
Derjenige ist ein Thor, der von etwas gewifs ist und es trotzdem nicht
anerkennen will; er ist unvernünftig. Wer blofs mit Wahrscheinlichkeit
denkt, der kann sich von dem Ergebnisse seines Denkens abwenden oder
ihm zustimmen, er ist nach dieser Seite hin frei; aber im selben Mafse ist
seine vernünftige Erkenntnis eine unvollkommene. Nun, was sind denn am
Ende die christlichen Glaubensartikel? Regeln des menschlichen Denkens,
aber weit zuverlässiger wie der pythagoreische Lehrsatz, wie irgend ein
systematischer Gang; denn Gott, die Wahrheit selber, thut sich in
denselben kund. Wie das Licht nicht die Helligkeit fesseln kann, so kann
der geoffenbarte Glaube niemals die Vernunft in ihrem Erkennen fesseln,
deren Gegenstand und Vollendung ja die Wahrheit ist. Die befangensten
Forscher sind gerade die glaubenslosen. Sein Vorurteil, seine Befangenheit,
die Fesselung seiner Vernunft hat Lasswitz die Behauptung aufgedrängt,
Laplace habe zuerst die Stabilität der Sterne am Firmament gefunden.
Schon Aristoteles und später Thomas von Aquin behaupten sie; aber weit
freier und vernünftiger wie Laplace. Es ist ein starkes Stück Befangenheit,

Gutenberg, Kopernikus, Kolumbus auf dieselbe Linie zu setzen mit
Luther. Wer Luthers Leben kennt, der weifs, dafs niemand in solchem
Grade wie er den Geist „bevormundet" hat, anstatt die Bevormundung zu



Litterarische Besprechungen. 481

brechen; niemand hat in solchem Grade, wie er, die Philosophie, das freie
Denken, wie Lasswitz sagen würde, verachtet. Was Lasswitz von den
mathematischen Beziehungen in der Lehre Piatos sagt, beruht auf „Fesselung
seiner Vernunft". In Plato steht kein Wort davon. Dafs „in Baum und
Zeit die Notwendigkeit des Gesetzes herrscht, unberührt vom Wollen und
Fühlen", ist lange vor Newton und Immanuel Kant bekannt gewesen.
Hätte der Verf. die Weite der Auffassung, wie sie der Glaube mit seinem
hellstrahlenden Lichte veranlafst, so würde er nicht seiner Phantasie so
oft den Zügel schiefsen lassen, sondern sich darum kümmern, wie die That-
sachen aussehen. Wir könnten noch viele andere handgreifliche Beweise
davon anführen, wie wenig Lasswitz berechtigt ist, von der „Freiheit der
Vernunft" in ihm selber zu reden. Wenn diese Herren die vergangenen
Jahrhunderte ernstlich studieren wollten, so müfsten sie viele von ihren
Vorurteilen aufgeben. Davor fürchten sie sich instinktmäfsig, denn in
diesem Falle bräche ihr ganzes wissenschaftliches Gebäude zusammen.
Deshalb ziehen sie es vor, einfach die Freiheit und Voraussetzungslosigkeit
ihres Standpunktes mit blofsen Worten zu rühmen, obgleich diese Freiheit
in Wirklichkeit nichts anderes ist als das Freisein von der Wahrheit.

(19.) Wenn G. Bruno nicht ein abgefallener Mönch wäre, würde die
moderne Wissenschaft ihn gar nicht der Erwähnung wert halten. Es ist
ein Vorurteil, welches bei den Ansichten über den „grofsen Denker" an der
Spitze steht, nämlich das Vorurteil, die katholische Kirche und gar die
Ordensautoritäten müfsten immer der Vernunft feindlich gegenüberstehen.
Wie verderblich dieses Vorurteil, welches wahrhaft, um mit Lasswitz zu
sprechen, die Vernunft fesselt, wirken kann, geht aus folgendem hervor : Da.
soll die Scholastik eine tiefe Kluft zwischen Gott und derWTelt gesetzt und
gelehrt haben, der Stoff sei nicht von Gott, sondern nur die Idee, das
Wesen in einem Dinge. Bruno soll zuerst es gewesen sein, der das
Weltganze betonte, während schon Thomas, Augustin, Plato die Harmonie der
Dinge in der Welt weit tiefer auffassen als Bruno. Dieser habe zuerst
hervorgehoben, dafs die Sinne nicht notwendig trügen; der Verf. weifs
nichts davon, dafs Thomas von Aquin schon mehrere Artikel hat, in denen
nachgewiesen wird, dafs die Sinne immer wahr urteilen; er stützt sich darin
auf Aristoteles. Ebenso soll erst Bruno den Versuch gemacht haben, die
Vorherbestimmung der göttlichen Ratschlüsse mit der menschlichen Freiheit

zu versöhnen. Wessen Geist nicht gefesselt ist, der weifs, dafs dies
eine sehr alte Frage ist, deren Lösung schon Augustin und nach ihm
Thomas und andere geben. Ganz im allgemeinen: Was Bruno Gutes und
positiv Wahres hat, das hat er aus seiner katholischen, resp. Ordens-Zeit;
was er Konfuses hat und Unsittliches, das hat er aus sich oder vielmehr
aus seinem verdächtigen Umgange. Der Verf. selbst gibt zu, dafs Brunos
hauptsächliche Lehre über Gott und die Welt aus Cusanus geschöpft ist.
Das System des Kopernikus hat er nicht einmal verstanden, und deshalb
machte er überall, in England und in Deutschland, wo er es vortrug,
Fiasco. In Oxford, in Marburg wurde ihm das Lehren verboten; in Helm-
städt ward er vom Superintendenten öffentlich exkommuniziert. Wir haben
hier nicht notwendig, auf Weiteres einzugehen. Bruno zum Ausgangspunkt

der neueren Wissenschalt machen, heifst ebensoviel wie die eigene
Unwissenheit erklären. Bruno bildet nach keiner Seite hin eine Ehre für
die Partei, die ihn für sich in Anspruch nimmt. Selbst sein Verhalten im
Kerker ist das eines Wankelmütigen.



482 Litterarische Besprechungen.

20. Otto Albers: Die aristotelische Philosophie in der
türkischen Litteratur des 11. Jahrhunderts. Halle a. S.,
Kämmerer u. Co.

Einen wohlthuenden Eindruck macht auf den Leser dieses kleine
Schriftchen, das leider nur 20 weitgedruckte Seiten hat. Es bespricht
eines der ältesten Denkmäler der türkischen Litteratur, das im uigurischen
Dialekt geschriebene Kudatku bilik „das glücklich machende Wissen". Der
Verf. weist völlig objektiv, im Anschlufs an wörtlich angeführte Stellen,
nach, dafs die Lehre dieses Büchleins, welches sich bereits i. J. 1070
erwähnt findet, genau übereinstimmt mit der Lehre des Araberphilosophen
Avicenna.

21. Anton Michelitsch: Häckelismus und Darwinismus.
Eine Antwort auf Häckels ,,Welträtsel". Graz, Styria.
Der Verf. weifs den Ernst des Inhalts derart mit frischer, lebensvoller

Sprache und packender Darstellung zu verbinden, dafs sein Buch
eine äufserst anziehende, nio ermüdende und stets lehrreiche Lektüre wird.
Es ist ein wahrer Genufs, ein solches Werk zu lesen. Wir hatten schon
aus anderen von seinen Veröffentlichungen gelernt, wie vertraut er mit
den Werken der modernen Naturwissenschaften in allen ihren Zweigen ist.
Diese Kenntnis zeigt sich im vorliegenden Buche von neuem in glänzendstem
Lichte. Es ist ja dies ein unterscheidendes Merkmal, auf welches auch
Michelitsch hinweist, zwischen den katholischen Forschern und ihren
ungläubigen Gegnern. In den Bibliotheken der ersteren wird man zahlreiche
Werke der Andersgläubigen finden, aber die katholischen Forseher werden
von der Gegenseite kaum beachtet. Lesen etwa die katholischen Gelehrten
die Werke ihrer Gegner, weil sie darin mehr Nahrung für ihren Geist
finden? In keiner Weise. Aber die geoffenbarte göttliche Wahrheit hat
ihren geistigen Gesichtskreis erweitert. Sie sind vorurteilsfrei. Sie wollen
nicht beurteilen, was sie nicht kennen. Sie wollen ehrlich sein und auch
gern beim Gegner anerkennen, was er Gutes undWahres behauptet. Sie wollen
sich nicht, wie man dies den Gegnern gegenüber so oft zu thun gezwungen
ist, alle Augenblicke sagen lassen: Das ist ein Irrtum, der Verf. kennt das
nicht, worüber er spricht. Es war ein unglückliches Wort, als man auf
katholischer Seite sagte, wir, die Katholiken, seien in derWissenschaft
rückständig. Wenn es Professoren gibt, die fiir ihre Person fühlen, dafs sie

rückständig sind, so mögen sie mit Ernst und Ausdauer studieren, aber
nicht die eigene Rückständigkeit verallgemeinern. Wir sagen mit dem
verewigten Weihbischof Schmitz: Ich habe nie bemerkt, dafs die Katholiken
rückständig sind; wohl aber wissen wir weniger unsere Werke und unsere
Personen anzupreisen und in den Vordergrund zu stellen, wie andere das
thun. — Häckel hat in seinen „Welträtseln'' alles, auch Religion, Christentum,

Unfehlbarkeit in Verbindung bringen wollen mit seinem bekannten,
schon längst wissenschaftlieh gerichteten Monismus. Michelitsch geht ihm
Schritt für Schritt nach und widerlegt ihn, nach der naturwissenschaftlichen

Seite hin, aus bekannten, zum gröfsten Teil nicht katholischen,
allgemeines Ansehen geniofsenden Naturforschern wie Virchow, Baer, Karl
Vogt. Es geht aus den klassischen Darlegungen Michelitschs hervor, wie
sehr Karl Vogt seiner Zeit recht hatte, von überaus zahlreichen „Glaubensartikeln"

der modernen Wissenschaft zu sprechen, die niemals jemand
bewiesen hat noch beweisen kann. Zu diesen „Glaubensartikeln" rechnet Vogt
sogar die Anziehungskraft, das sog. biogenetische Grundgesetz und zahlreiche



Litterarische Besprechungen. 483

andere Behauptungen Häckels. Einer von dieser Art Naturforschern wie
Häckel konstruiert in einem Jahre mehr Glaubensartikel, als Päpste in
Jahrhunderten vorlegen, und spricht dann jedem die Wissenschaft ab, der
nicht dieses sacrifizio delP intelletto bringt. Kostbar ist es, wie Miche-
litsch die phänomenale Unwissenheit Häckels festnagelt, wenn es sich um
die vier Evangelien, die Briefe des hl. Paulus, die Geheimnisse der Trinität
und der Menschwerdung handelt. Man sollte es nicht für möglich halten,
dafs jemand heute noch in dem Grade sich von keinerlei Detailkenntnis in
Versuchung führen läfst, wie es bei Häckel der Fall ist. Die abgeschmacktesten

Geschichtchen sind ihm für sein Publikum gut genug. Er denkt
nicht daran, die Ergebnisse fünfzigjährigen Porschens, auch nur von ferne,
kennen zu lernen. Wir sprechen da von Forschungen auf seiner, auf
protestantischer Seite. Katholische Gelehrte haben sich nie, auch nicht vor
fünfzig Jahren, so weit verirrt; das Licht dos Glaubens befreite sie von
vornherein von falschen Voraussetzungen und Vorurteilen. Doch wir wollen
unser Referat nicht schliefsen, ohne auch Häckel, soweit er es verdient,
Gerechtigkeit widerfahren zu lassen. Er schreibt: .,Das Papsttum ist unter
allen Erscheinungen der menschlichen Kulturgeschichte eine der grofs-
artigsten und merkwürdigsten, eine welthistorische Gröfse ersten Ranges;
trotz aller Stürme der Zeit erfreut sie sich noch heute des mächtigsten
Einflusses." Da hat Häckel recht; und die Sache wird noch rätselhafter
dadurch, dafs, wie Häckel meint, alle Päpste lasterhaft waren. Da mufs
doch das Papsttum einen anderen Ursprung haben wie einen rein menschlichen

und eine andere Kraft in sich schliefsen wie eine rein natürliche.
Wir empfehlen das Michelitschsche Buch auf das wärmste. Wer es liest
und wiederholt liest, wird seine Zeit recht fruchtbar verwandt haben.

22. August Schulte-Tigges: Philosophische Propädeutik
auf naturwissenschaftlicher Grundlage für höhere
Lehranstalten uud zum Selbstunterricht. 11. Teil: Die mechanische

Weltanschauung und die Grenzen des Erkennens.
Berlin, Reimer. 110 S.

Wir stehen nicht auf demselben Boden wie der Verf. Wir verurteilen
die atomi8tische Theorie. Wir stehen aber gar nicht an zu erklären, dafs
dieses Werk ein echt wissenschaftliches und für die Schule geeignetes ist.
Letzteres sagen wir mit Rücksicht auf die Anordnung und die klare
Behandlung des Stoffes. Ob der Inhalt für Realgymnasien und ähnliche
höhere Schulen, an die der Verf. gedacht hat, nicht etwas zu hoch ist,
wagen wir nicht zu entscheiden. Zur Zeit, als wir das Gymnasium besuchten,
in den fünfziger Jahren, wurde auch philos. Propädeutik vorgetragen; aber
niemand gab acht, und später ward der ganze Gegenstand verlassen. Freilich

war die damalige Propädeutik bei weitem trockner und unverständlicher,
wie es die vorliegende ist. Es erscheint zudem ganz richtig, dafs sich
dieser Unterrichtsgegenstand auf naturwissenschaftlicher Grundlage
aufhauen soll; da ist wenigstens etwas Fafsbares gegeben. Der Verf. hält
sich von Utopieen und gänzlich imaginären Voraussetzungen fern. Er
erachtet auch nicht die atomistische Theorie als die unumstöfslich richtige;
er legt sie nur als diejenige vor, die für jetzt am besten die entsprechenden
Erscheinungen zu klären vermag, was wir freilich bestreiten. Wir meinen,
es hätte nicht geschadet, wenn derVerf. durch die natürlichen Erscheinungen
hindurch wenigstens zur Existenz einer höchsten Kausalität geführt haben
würde. Er begnügt sich indessen damit, überaupt zu einer Kausalität zu



484 Litterarische Besprechungen.

gelangen und nennt diese dann das „grofse Rätsel" ; „die Erkenntnis der
letzten Gründe des Geschehens scheint unserem Geiste dauernd verschlossen
zn sein." Der Satz hat uns gefreut: „Ohne Zurückführung aller Ereignisse
auf Kausalität kann die Wissenschaft und besonders die Naturwissenschaft
nicht bestehen; ohne teleologische Auffassung haben die gewonnenen
Ergebnisse keinen Sinn." Der Parallelismus des Psychischen und des Physischen

läfst sich wohl aufklären, aber schwerlich auf Grund dessen, dafs
„die Gedanken etwa in demselbenVerhältnisse zum Gehirn stehen wie die
Galle zur Leber oder der Urin zu den Nieren." Der Verf. sieht auch hier
wieder eine „Grenze unseres Erkennens." Wir zweifeln, ob solche Fragen
in den Gymnasialunterricht gehören. Der Schüler wird das materialistische
Moment behalten, und er wird bald vergessen, dafs hier blofs eine Grenze
unseres Erkennens ist.

23. Geistige Atmosphäre. Leipzig, Breiikopf u. Härtel.
Der Verf. hat seinen Namen nicht, angegeben. Er hat gut daran

gethan. Was in diesem Schriftchen von 16 S. steht, sind Sentenzen, die
geistreich sein sollen, aber in Wirklichkeit bisweilen recht banal sind. Die
erste ist: „Der Denker geht mit seinen Gedanken oft bis an die äufserste
Grenze." „Die äufserste Grenze für ihn ist seine Gehirnschale, sein
Schädel." Dies genügt wohl.

24 JEnglert: Das Flotäeiiproblem im Lichte der Social-
politik. Paderborn, Ferd. Schöning!).

25. Das Flottellgesetz. Ein Rückblick. Von einem Vaterlands¬
freunde. Berlin, Mittler u. Sohn.

Diese beiden Broschüren beschäftigen sich mit dem hinlänglich
bekannten Flottengesetz, mit einer starken Flotte. Wir haben schon seit
langer Zeit die Notwendigkeit einer starken Flotte in Privatkreisen betont.
Ein grofser Staat, der Kolonieen hat, mufs sie verteidigen können. Das
kann nur mit Hilfe einer mächtigen Flotte geschehen. Darüber konnte
man streiten, ob das Deutsche Reich Kolonieen erwerben soll. Thatsächlich
haben die gesetzgebenden Körperschaften aus den verschiedensten Gründen
zur Erwerbung von Kolonieen zugestimmt. Damit ist unser deutsches Volk
von selbst darauf angewiesen, Seemacht zu werden. Und warum nicht?
Im katholischen Mittelalter war Deutschland eine gewaltige Seemacht und
hat sich mit Ehren behauptet. Freilich war damals die Flotte aus
Privatinitiative, aus der gewaltigen Macht der Hanse-Kanfleute. entstanden. Dies
ist jetzt ganz unmöglich. Nach den heutigen Staatenbildungen kann nur
der Staat eine Seemacht gründen, die genügt. Frankreich hat eine
Seemacht und ein grofses Landheer. Wir wüfsten nicht, warum beides Deutschland

nicht haben sollte. Frankreich ist heutzutage nicht reicher als
Deutschland. Unser grofses Volk müfste ersticken, wenn es nicht den
Ausgang zum Meere hätte. Es würde am Ende aufhören, ein Grofsstaat zu
sein trotz der 56 Millionen Einwohner. Wir unterschreiben demnach den

Vortrag Englerts, der hier in Broschürenform herauskommt, vollständig.
Wir sind auch gleich Englert mjt dem klugen Vorgehen des Centrums
ganz einverstanden, das ein wenig gebremst und die entstehenden Lasten,
soweit es anging, auf leistungsfähige Schultern gelegt hat. — Die zweite
Broschüre ist im selben Geiste geschrieben wie die Englerts.

Dr. Oeslaus M. Schneider.



Litterarische Besprechungen.

26. On Spinozistic Immortality by George Stuart laut¬
ierten, Professor of Intellectual and Moral Philosophy in
the University of Pennsylvania. Philadelphia 1899.

Der Verfasser, dessen philosophischer Standpunkt von Mattoon Monroe
Curtis kurzweg als quasi-idealistisch bezeichnet wird, hegt, wie er selbst
bekennt, eine besondere Zuneigung zu der Person Spinozas (I have won
such a fondness of the man that I do not like to see him treated like a
child) und hat bereits früher eine gröfsere Schrift über dessen Philosophie
veröffentlicht (The Philosophy of Spinoza, II. Aufl. New-York 1894). Er
will nun in der vorliegenden 150 Seiten langen Monographie „Spinozas
Lehre von den Daseinswesen (Existenzen) und von den Wesenheiten
(Essenzen), sowie von dem Übergange des menschlichen Geistes aus der Welt
der vergänglichen Dinge in dieWelt der unvergänglichen so klar wie möglich

darstellen'". Die Schrift ist also ein Stück philosophischer Hermeneutik
zur Feststellung des Begriffes Unsterblichkeit und der mit diesem zusammenhängenden

Begriffe im spinozistischen Lehrsystem.
In der Einleitung fafst Fullerton sein Urteil über den Spinozismus

dahin zusammen, dafs die darin Verkörperte Denkweise, wenngleich in
England und Amerika noch von vielen festgehalten, doch entschieden der
Vergangenheit angehört, wegen ihrer historischen Grundlage jedoch im
siebenzehnten Jahrhundert wohl als berechtigt und befriedigend erscheinen
konnte.

Im Verlauf seiner Untersuchung macht er mit Kecht darauf
aufmerksam, dafs man einen Philosophen nicht nach späteren Erscheinungen
der Geschichte des menschlichen Denkens erklären dürfe, sondern nur nach
den vor seiner Zeit eingetretenen, so dafs es z. B. ganz verkehrt sei, Hegel
in Spinoza hineinlesen zu wollen, obschon umgekehrt manches von Spinoza
bei Hegel zu finden sei, und weiterhin, dafs auch bei einem Denker, der
neue Bahnen einschlage, die herkömmlichen Ausdrücke, die er beim Aufbau
seines Systems für eigene Begriffe verwendet, oft Fetzen von ihrer früheren
Bedeutung mit sich schleppen, die ihn leicht mit sich selbst in Widerspruch

setzen können. Auf Grund solcher allgemeiner Erwägungen, der
dadurch veranlafsten Aufsuchung von Anknüpfungspunkten in der
Vergangenheit und einer sorgfältigen Vergleichung vieler Texte aus Spinozas
Schriften, namentlich der Ethik, bringt er eine Analyse der in Betracht
kommenden Begriffe zu stände, welche den Einblick in die Anschauungen
des Philosophen wesentlich erleichtert.

Wir können nur im allgemeinen und ganz kurz den Gang der
Untersuchung und deren Ergebnisse angeben.

Der erste Abschnitt führt die Überschrift: „Die Welt der Daseinswesen"

und zeigt, wie Spinoza im Anschlufs an Descartes die Ideen von
ihren Objekten trennte, infolge dessen er dann konsequent die Daseinswelt
in zwei vollständig abgesonderte Welten auflöste. Lediglich um den zwischen
diesen angenommenen Parallelismus zu erklären und zu rechtfertigen, griff
Spinoza zum Monismus.

An der Spitze des Spinozismus steht also eine einzige Substanz mit
unendlich vielen, ewigen Attributen, namentlich Ausdehnung (extensio) und
Denken (perceptio), als immanenter Urgrund alles Daseins. Die Welt der
materiellen Dinge besteht aus einer unendlichen Eeihe von endlichen
Modifikationen des Attributs Ausdehnung; die Welt der Ideen aus einer unendlichen

Eeihe von endlichen Modificationen des Attributs Denken. Zwischen
diesen beiden Welten, welche zusammen die Gesamtsumme alles Seins



486 Litterarische Besprechungen.

ausmachen, besteht keinerlei Berührung, keinerlei Wechselwirkung; aber da
sie nur zwei verschiedene Ansichten derselben einen Substanz darstellen,
so entspricht jeder Veränderung in der einen, wenn auch unabhängig davon,
eine Veränderung in der anderen, und so ist die Ideenwelt das genaue
Abbild der Körperwelt.

Der menschliche Körper ist nur ein Partikularmodus in dem Attribut
Ausdehnung und kann nur von anderen Körpern nach physikalischen
Gesetzen beeinflufst werden. Der menschliche Geist ist der entsprechende
Modus im Attribut Denken; nicht hat er Ideen, sondern er ist die Idee
des entsprechenden Körpers oder vielmehr ein Bündel von Ideen; denn
jedem Teile des Körpers entspricht eine Idee im Geiste. Alle Veränderungen
im Körper werden vom Geiste wahrgenommen, aber unabhängig von ihm;
denn in den Ideen, welche den Geist ausmachen, kann eine Veränderung
nur dadurch eintreten, dafs sie durch voraufgehende Veränderungen in der
Ideenwelt zu stände gebracht wird. Die Freiheit als Wahlfreiheit ist ein
Wahn, der dadurch erklärt wird, dafs wir um unsere Thätigkeit wissen,
ohne deren Ursachen zu kennen. So sind die Grundzüge des Spinozisti-
schen Parallelismus.

Im zweiten Abschnitte, dessen Überschrift lautet: „Die Welt der
Essenzen", kommen die Wesenheiten zur Sprache. Spinoza gebraucht den
Ausdruck Essenz bald im Sinne einer blofson Abstraktion wie die Nominalisten,

bald für „feste und ewige Dinge" in einem realistischen Sinne, bald
als Bezeichnung für ein Individuum als Ganzes und bald nur für
denjenigen Teil des Individuums, welcher dem abstrakten Wesensbegriff
entspricht. In seinem System spielen indes die Wesenheiten nur da eine
eigentümliche Rolle, wo er sie als Zwitterdinge zwischen Abstraktion und
Realität einfügt.

Dem mystischen Zuge seines Charakters folgend und beeinflufst von
Plato und mittelalterlichen Realisten, sei es jüdischen oder christlichen,
hat er die abstrakten Allgemeinbegriffe teilweise halbwegs liypostatisiert
und daraus seine „festen und ewigen Dinge" gemacht, indem er denselben
in concreto Eigenschaften zuschrieb, die sie blofs in abstracto haben. Sie
sind ihm zwar nicht eine dritte Welt geworden, da ja die Gesamtsumme
des Seins in den eben besprochenen Welten aufgegangen ist, aber sie haben
doch ihre eigene vage Existenz als immanente Ursachen in den Dingen.

Dem Parallelismus der Ideen und Körper entsprechend, dachte er
sich eine doppelte Serie von Essenzen, die einerseits vom Attribut Denken,
anderseits vom Attribut Ausdehnung ausginge und in logischer Reihenfolge,
so dafs immer das niedrigere Glied von dem nächst höheren abzuleiten sei,
bis an die Individuen reichen würde. Er wollte, wie der Verf. sich
ausdruckt, sie zu einer Leiter machen, welche Himmel und Erde miteinander
verbinden würde; aber die Leiter endigt nach oben in den Wolken und
reicht nach unten nur bis zum Nebel, und der in der Luft schwebende
Teil weist nur spärliche Sprossen auf. Spinoza hat nur willkürlich
ausgewählte Beispiele, nicht aber eine vollständige Hierarchie der Essenzen
aufgestellt; er hat auch ausdrücklich anerkannt, dafs aus keiner Wesenheit

die zu derselben gehörenden Individuen abgeleitet werden können, und
zwar nicht blofs wegen der Unzulänglichkeit unseres Geistes, sondern an
sich wegen der Natur der Dinge, und er hat endlich durch die Erklärung,
dafs die Attribute absolut nichts miteinander gemein haben implicite
zugestanden, dafs von deren Ableitung aus dem Substanzbegriff keine Rede
sein kann.

Nichtsdestoweniger soll nach ihm der individuelle menschliche Geist
mittels dieser Leiter zum ewigen Leben gelangen können.



Litterarische Besprechungen. 487

Davon handelt der dritte Abschnitt der Monographie mit der
Überschrift: „Von dor Knechtschaft zur Freiheit."

Der individuelle Geist, ein blofser Modus des Attributs Donken, ist
an sich eine flüchtige Existenz in der Zeit, gleichsam eine Welle im Meere,
die durch andere nicht blofs verändert, sondern geradezu vernichtet werden
kann. Er steckt in den Fesseln der Ideenwelt ebensogut wie der Körper
in der Kette der materiellen Ursachen. Wer da glaubt, irgend etwas aus
freier Entscbliefsung zu thun, der träumt mit offenen Augen; denn was
der Geist auch immer thut, das thut er nicht aus sich, sondern von aufsen
genötigt (durch die transeunten Ursachen, d. i. die voraufgehenden
Veränderungen in der Ideenwelt), also unfrei.

Eine Essenz dagegen ist nur immanenten Ursachen unterworfen, und
da diese notwendig innerhalb ihrer Wirkungen bleiben, so wird jene aus
und durch sich selbst determiniert, ist demnach frei. Ebenso ist sie ewig,
da nichts anders wie durch äufsere Ursachen zerstört wird.

Wenn daher der menschliche Geist oder ein Teil desselben von der
Kette transeunter Ursachen losgelöst und in die Welt der Essenzen, d. h.
in ein solches Verhältnis zu dieser Welt gebracht werden könnte, dafs er
nur mehr immanenten Ursachen unterläge, so würde derselbe eben dadurch
aus der Knechtschaft in die Freiheit gelangen und der den Essenzen eigenen
Unvergänglichkeit teilhaftig werden.

Nun besteht aber der Geist aus Ideen. Soweit diese der transeunten
Verursachung unterliegen, sind sie verschwommen, verworren; denn ihre
volle Erklärung liegt nicht in dem Geiste, von dem sie einen Teil bilden.
Und insoweit der Geist aus verworrenen Ideen besteht, ist er auch den
Leidenschaften, ja schliefslich der Vergänglichkeit unterworfen.

Sobald jedoch irgendwelche von den Ideen, die einen Geist
ausmachen, direkt vom Attribut Denken abgeleitet werden können, sind sie
keine verworrenen Ideen mehr, sondern adäquate; denn sie werden erkannt
mit ihren Ursachen, die als immanente in ihnen selbst liegen. Und solche
Ideen können nicht mehr als Existenzen im Strome der Zeit betrachtet
werden; sie gehören vielmehr der Welt der Essenzen an und werden recht
passend aufgefafst als die Essenz desjenigen Geistes, in dem sie sich
vorfinden. Der Mensch hat aber in sich die Macht, in einem unbegrenzten
Umfange seine verworrenen Ideen zu klaren und distinkten oder adäquaten
zu machen, und insoweit er durch den Teil in ihm bestimmt wird, der
seine Essenz darstellt, ist er aktiv, nicht passiv; frei, nicht von aufsen
determiniert, und folgerichtig auch unvergänglich.

Die Umwandlung der inadäquaten Ideen in adäquate ist also nach
Spinoza der Weg, auf weichem der einzelne menschliche Geist, in einem
gröfseren oder kleineren Umfange, von der Vergänglichkeit erlöst und zum
ewigen Leben geführt werden kann.

In dem letzten Abschnitte: „Die religiösen Elemente bei Spinoza",
fällt es dem Verfasser nicht schwer zu zeigen, dafs das, was Spinoza
Unsterblichkeit nennt, diesen Namen überhaupt nicht verdient; denn von allem
anderen abgesehen, würde der nicht untergehende Teil des Geistes jedes
Bewufstsein um seine Vergangenheit verlieren, da „der Geist sich nur so
lango der vergangenen Dinge erinnern kann, als der Leib fortdauert", und
es könnte schon deshalb von einer persönlichen Fortdauer'des individuellen
Geistes nicht mehr die Bede sein, zumal nach der spinozistischen Theorie,
welche unter solchen Umständen sogar ohne äufserlichen Zerfall des Leibes
das Verschwinden einer Persönlichkeit und den Eintritt einer neuen
annimmt. Des weiteren gelangt Fullerton zu dem Schlufsergebnis, dafs im
Spinozismus als System überhaupt kein Platz für religiöse Elemente besteht,



488

während Spinoza als Mensch, infolge anderweitiger Einflüsse und
Anschauungen, die zn seinem System in Gegensatz stehen, wahrhaft, wenn
aucli nur in einem über den gewöhnlichen Sprachgebrauch hinaus erweiterten
Sinne, religiös gewesen ist und deshalb in seinen Schriften seiner Religiosität

mitunter Ausdruck gegeben hat.
Das stolze Lehrgebäude Spinozas' fufst bekanntlich auf einer äquivoken

Definition der Substanz und fällt in sich zusammen, sobald die Substanz
definiert wird als das, was sie als solche ist. res cui convenit esse non in
subiecto (Summa contra Gentiles 1. 1. c. 26). Dafs dasselbe aber auch
sonst überall die Signatur einer verfehlten Spekulation trägt, zeigt, wie
schon einigermafsen aus vorstehender Skizze zu ersehen ist, Fullertons
Monographie, welche, durch Rlofslegung der Inkonsequenzen, Widersprüche.
Unklarheiten und Lücken dieses philosophischen Systems, sich zu einer
Widerlegung desselben gestaltet, die um so beachtenswerter erscheint, als
der Verfasser Spinoza so ernst nimmt und ihm sogar gewogen ist.

Auszusetzen haben wir an dieser Arbeit eigentlich nur, dafs der
Verfasser sich nicht streng an die selbst gestellte Aufgäbe gehalten und
unnötigerweise persönliche Ansichten zur Schau trägt, die der thomistischen
Philosophie widersprechen, und für die er keine oder doch nur
fadenscheinige Gründe anführt. So ist ihm der methodologische Zweifel nicht
der echt wissenschaftliche, denn wenn z. B. Augustinus seine Soliloquia mit
einer Anrufung Gottes einleite, so stehe es ja von vornherein fest, dafs er
mit dem Glauben an Gott seine Untersuchung beschliefsen werde; eine
zeitlose Ewigkeit ist ihm ein Unding, weil, um unverändert zu bleiben,
ebenso gut Zeit nötig sei, wie um sich zu verändern; und wenn die
Scholastik der einen selben Essenz formale Existenz im erkennenden Geiste und
objektive Existenz in den Aufsen-Welt zuschreibe, so schaffe sie damit doch
nur eine scheinbare Einheit zwischen zwei weitgetrennten Dingen. Es genügt
für die Leser des Jahrbuchs, auf dieses Beiwerk hingewiesen zu haben, das
absolut nichts Neues enthält.

27. The metaphysical Magazine. New-York.
Die vorliegenden drei Hefte dieser Zeitschrift sind wohl nur durch

ein Versehen dem Herausgebor des Jahrbuchs zur Recension zugeschickt
worden. Der Umschlag des Aprilheftes 1899 kündigt an, dafs das
metaphysische Magazin (das seit 1895 erscheint) dem fortgeschrittenen Denken
unserer Zeit gewidmet ist; und eine grofsgedruckte rote Marginalaufschrift
macht uns darauf aufmerksam, dafs in dieser Nummer die Frage erörtert
wird: Ist der Teufel tot? — Wir schlagen nach und lesen: „Es war zur
Zeit meiner Sommerferien, die ich auf dem Lande zubrachte. Ich warf
die Cigarre weg, die ich eben geraucht hatte, ging ans Fenster und schaute
hinaus." In dieser feuilletonartigen Weise beschreibt H. E, Orcutt in zwei
Artikeln den Besuch, den ihm ein Geist abstattete, und das Gespräch, das
er mit ihm hatte, ohne uns zu vergewissern, dafs er nicht die ganze
Geschichte erfunden hat, um uns blofs zu sagen, dafs der Teufel nur eine
Personifikation unserer bösen Gedanken ist. Beim Zurückblättern finden
wir auf der Rückseite des Umschlags eine Anpreisung der früheren
Jahrgänge als einer unschätzbaren Bibliothek über Occultismus, die anderweitig
zu sammeln ein ganzes Menschenleben in Anspruch nehmen würde. Um
aber nicht etwa leichtfertigerweise ein hoffnungsvolles Kind mit dem Bade
auszuschütten, sehen wir uns die übrigen Artikel an. Da steht an erster
Stelle eine populäre, aber notwendigerweise seichte Abhandlung über das
kleine Gehirn, dann zwölf Seiten über „die Keime einer gröfseren Religion"
d. i. der Humanitätsreligion, eine Art Zeitungsplauderei, die nicht frei von



Litterarische Besprechungen. 489

Blasphemie ist, und in welcher der Verfasser im Anschlufs an die
Geschichte der vierzig Märtyrer und mit Anspielung auf den in ganz Europa
sehr anders beurteilten spanisch-amerikanischen Krieg ausruft: „Wir sind
erwacht zu der Erkenntnis, dafs das Menschengeschlecht eins ist. Wir
sind erwacht, um uns selbst als Kreuzesopfer darzubringen zur Eettung
der Unterdrückten, was jetzt zum erstenmal durch eine ganze Nation
geschehen ist." — Eine weitere Plauderei „über das Ideal der Bildung",
aus der wir folgenden Satz hervorheben: „Was mich von dem Nächsten
differenziert, ist nicht wirklich, sondern nur scheinbar und wird nur so
lange dauern wie meine Kurzsichtigkeit denn der höchstselbige Geist
ist in ihm wie in mir und in allen Menschen, und was nicht Geist ist,
das ist weder er noch ich." — Wir greifen zum letzten Artikel, und da
lesen wir wortwörtlich beim zweiten Alinea: „Wo ist der bübische, schurken-
hafte Kerl, der es wagte, sich dem neuen Leben zu widersetzen, das sich
geoffenbart hat, nachdem Deweys Sieg den 1. Mai 1898 zu einem Wendepunkt

in der Geschichte gemacht hat?" Nach dieser Blütenlese mag der
Leser selbst beurteilen, ob das metaphysische Magazin als eine philosophische
Zeitschrift betrachtet werden kann.

Sourbrodt (Rheinprovinz). N. Pietkin, Pfarrer.

28. Ks. Dr. Fr. Gabryl, Prof*. Univ.: Noetyka. Krakau
1900. gr. 8. 8. 305.

Dr. Er. Gabryl, Professor der Krakauer Universität, hat sich schon
einen Namen in der polnischen Litteratur gemacht. Im Jahre 1895 gab
er eine ausführliche Abhandlung über die Unsterblichkeit der menschlichen

Seele heraus, und auf sie folgte im Jahre 1899 das Lehrbuch der
formalen Logik. Die vorliegende Noetik, seine letzte Schrift von gröfserein
Umfange, ist die erste polnische Arbeit, welche den ganzen
erkenntnistheoretischen Stoff systematisch behandelt.

Nach unserer innersten Überzeugung hat die Noetik von Prof. Gabryl
einen hohen wissenschaftlichen Wert; deshalb dürfen wir hoffen, die
deutschen Leser des Jahrbuches, besonders jene, welche ein Interesse
an erkenntnistheoretischen Studien haben und ihren Entwickelungsgang,
wo er immer zu finden wäre, fleifsig beobachten, werden es uns vielleicht
nicht übelnehmen, wenn wir ihnen eine kurzen, aber treuen Bericht
darüber geben.

In der Einleitung macht der Verfasser die richtige Bemerkung, dafs
die formale Logik eine Lehre zu ihrer Ergänzung fordert, welche das
Denken mit Rücksicht auf seine Wahrheit betrachtet, denn daraus, dafs
etwas richtig gedacht wurde, folgt nicht, dafs es zugleich wahr sein
müsse. Man nennt diese Lehre materials Logik, Epistemologie, Iiriterio-
logie, Erkenntnistheorie oder Noetik. Nachdem der Verfasser die
formale Logik der Öffentlichkeit übergeben hat, konnte man erwarten, dafs
er die Wissenschaft, welche sie ergänzen soll, materiale Logik benennen
wurde. Er hat aber der „Noetik" den Vorzug vor der „materialen Logik"
gegeben, weil die Einteilung der Logik in formale und materiale manchen
Gelehrten einiges Bedenken erregt. Der Noetik fällt also die Aufgabe
zu, das Denken im Verhältnisse zu den erkannten Gegenständen, d. h.
die Wahrheit der menschlichen Erkenntnis nach ihrer Gewifsheit zu
untersuchen. Sie kommt mit der Psychologie in Berührung, unterscheidet
sich aber von ihr dadurch, dafs die Psychologie nur die genetische Seite
der Erkenntnisse erforscht, sie aber die Bedingungen, von welchen die

Jahrbuch für Philosophie etc. XV, 32



490 Litterarische Besprechungen

Übereinstimmung unserer Erkenntnisse mit der objektiven Wirklichkeit
abhängig ist, kritisch analysiert. Doch die Analyse soll sich nicht auf
das Erkenntnisvermögen selbst, sondern nur auf die Akte der
Erkenntnis erstrecken. Sie begeht dadurch keine petitio principii, wie der
Kriticismus von Kant, denn sie verhält sich zur Erkenntnis, wie die
wissenschaftliche Logik zu der natürlichen. Das heifst: die Noetik will
nicht erst die Gewifsheit schaffen, sondern die natürliche Gewifsheit zum
reflexiven Bewufstsein bringen.

Den ersten Teil seiner Noetik (S. 7—54) über die Möglichkeit der
Gewifsheit, beginnt der Verfasser mit einer Aufklärung des Streites zwischen
dem Skepticismus und Dogmatismus, indem er sehr treffend darauf
aufmerksam macht, dafs die Skeptiker die natürliche Gewifsheit, welche wir
vor der reflexiven haben, nicht verneinen und in Streit mit den Dogmatikern

erst dann geraten, wenn es dazu kommt, die natürliche Gewifsheit
wissenschaftlich zu begründen. Bevor der Verfasser diesen Streit schlichtet,
gibt er eine klare Definition der logischen, moralischen und ontologischen
Wahrheit. Etwas weitläufiger handelt er nur über die erstere. Dieselbe
befindet sich eher in der Vernunft als in den Dingen und ist eine Eigenschaft

des Urteils, nicht des Begriffes. Dann bespricht der Verfasser
verschiedene Zustände der Vernunft in Beziehung auf ein Objekt ihrer
Erkenntnis und zwar: Unwissenheit, Zweifel, Meinung und Gewifsheit.
Die letztere beruht nicht auf dëm höchsten Grade der Wahrscheinlichkeit.

Es gibt subjektive und objektive Gewifsheit: der subjektiven legt
der Verfasser einen Wert nur insofern bei, als sie sich auf die objektive
gründet. Hiernach gibt uns der Verfasser eine durchaus erschöpfende
Schilderung über die Geschichte des Skepticismus von der ältesten Zeit
an bis auf die Gegenwart. Noch heute, so lesen wir, übt der Skepticismus

unter der Gestalt des Subjektivismus eine Herrschaft über das
Denken aus. Auf die Geschichte des Skepticismus folgt seine Kritik.
Nachdem der Verfasser passend bemerkt hat, der Skeptiker lasse sich
nur dadurch hinlänglich widerlegen, wenn man ihm nicht nur einenWider-
spruch mit sich selbst offenkundig mache, sondern auch die Möglichkeit
der philosophischen Gewifsheit darthue, werden hierauf von ihm Beweise
gebracht, dafs der Skepticismus sowohl psychologisch als logisch
unmöglich ist. Im Zusammenhange mit der Widerlegung des theoretischen
Skepticismus werden die fundamentalen Voraussetzungen des Denkens,
welche einen Beweis weder nötig machen noch zulassen, in gedrängter
Form erörtert. Den methodischen Zweifel verwirft der Verfasser nicht,
er solle aber nicht allgemein sein und nicht die unmittelbar evidenten
Wahrheiten umfassen.

Im zweiten Teile (S. 55 — 244) ist die Rede von den Quellen der
Wahrheit. Der Verfasser unterscheidet fünf Quellen der Erkenntnis:
1. Bewufstsein, 2. äufsere Sinne, 3. Vergleichung der Begriffe, 4. Schlufs,
5. Zeugnis anderer Menschen. Ihre Zuverlässigkeit wird der Reihe nach
gründlich geprüft. Die unmittelbaren Urteile des Bewufstseins sind
notwendig wahr. — Die Sinne als Erkenntnisquelle geben Veranlassung zu
einem mit Anstrengung und Heftigkeit geführten Wortstreite. Bevor der
Verfasser sein Urteil darüber äufsert, führt er verschiedene Ansichten
hintereinander vor: den antiken Phänomenalismus, den Subjektivismus
von Hobbes, Descartes, Locke, den Idealismus von Berkeley und Leibniz,
den Occasionalismus von Geulincx und Malebranche, den transcendentalen
Idealismus von Kant, dann die idealistischen Systeme von Fichte, Schel-
ling, Hegel, Schopenhauer und Schuppe, zuletzt die neuesten Meinungen
über das Wesen der sinnlichen Qualitäten. Daran übt der Verfasser



Litterarische Besprechungen. 491

zuerst eine allgemeine und dann eine specielle Kritik und kommt zu dem
Resultate, die Vernunft, auf die Wahrnehmungen der normal eingerichteten
und normal fungierenden Sinne gestützt, könne eine gewisse Erkenntnis
von der Existenz der materiellen Gegenstände und ihrer Beschaffenheit
erlangen. Aber auch der Realismus verfolgte in seiner Eutwickelung
verschiedene Richtungen. Der Verfasser nimmt Rücksicht nur auf den
naiven Realismus, den Empiriokriticismus von Avenarius, den trans-
cendentalen Realismus von Hartmann und den gemäfsigten Realismus der
Neuscholastiker. Den letzteren führt der Verfasser auf fünf Hauptpunkten
zurück: 1. es existiert eine von uns unterschiedene Körperweit; 2. die
wahre Erkenntnis der Objekte hängt von der Erfüllung verschiedener
Bedingungen ab; 3. die primären Qualitäten stecken in den Dingen; 4. in
betreff der sekundären Qualitäten sind zwei Meinungen vorhanden: nach
der einen stecken sie in den Dingen, nach der anderen sind sie grofsen-
teils ein Erzeugnis des erkennenden Subjektes ; 5. das Objekt wird von
seinem psychischen Bilde unterschieden. Diese fünf Punkte werden von
dem Verfasser näher erklärt. Darauf folgt die Angabe des Unterschiedes
zwischen dem naiven und gemäfsigten Realismus. Der Verfasser bekennt
sich zu dem letzteren. — Die Vergleichung der Begriffe als Erkenntnisquelle

in Betracht ziehend, stellt der Verfasser einerseits den Nomina-
lismus mit dem Conceptualismus sowie seinen späteren Formen: dem
Apriorismus, Empirismus, Sensualismus, Positivismus, andererseits den
übertriebenen Realismus der Scholastiker in gehörigem Lichte dar und
unterwirft sie einer strengen Prüfung. Die durch Vergleichung der Ideen
gewonnenen Urteile sind absolut gewifs und wahr. — In Besprechung
des Schlusses als einer Quelle der Wahrheit zeigt der Verfasser, dafs
der Syllogismus unsere Erkenntnis der Wahrheit wirklich erweitert. Was
aber die Induktion anbelangt, erkennt der Verfasser nur der
unvollständigen einen wissenschaftlichen Wert zu. Die Frage, ob der Induktions-
schlufs die Gewifsheit von Wahrheit gibt, beantwortet der Verfasser dahin :

sobald aus den induzierenden Fällen das Bestehen einer Notwendigkeitsbeziehung

zwischen den coexistierenden oder sich succedierenden
Eigenschaften erkannt wird, kann man mit Gewifsheit auf das allgemeine Urteil
schliefsen. Das Nähere über die Induktion hat der Verfasser bereits in
seiner formalen Logik (S. 241 — 254) gesagt. Will man ihn also richtig
verstehen, so mufs man auch jene parallele Stelle ins Auge fassen. —
Eine ausführliche und übersichtliche Erörterung über die Bedeutung und
Zuverlässigkeit des menschlichen Zeugnisses schliefst den zweiten Teil ab.

Der dritte Teil (S. 245—301) handelt über das höchste Kriterium
der Wahrheit. Das Kriterium der Wahrheit und der Grund der Gewifsheit

unterscheiden sich voneinander nicht sachlich, sondern nur begrifflich.
Die Noetik hat zur Aufgabe, das h öchs te Kriterium der Wahrheit,

welches zugleich höchster Grund von Gewifsheit sein soll, aufzustellen.
Das höchste Kriterium mufs : 1. ein objektives, 2. ein inneres, und 3. ein
unmittelbares sein. Im Laufe der Zeit wurden verschiedene Kriterien
angegeben. Der Verfasser verwirft das äufsere Kriterium des
Traditionalismus, die subjektiven Kriterien des Descartes, der schottischen Schule,
des französischen Neokriticismus, Spencer und Sigwarts, ebenso das
Kriterium des Avenarius, welches die Mitte zwischen den äufseren und
subjektiven behauptet. Alsdann hebt der Verfasser mit Nachdruck hervor,
dafs nur die objektive Evidenz (die einleuchtende Notwendigkeit des
Urteils) als das höchste Kriterium der Wahrheit anzunehmen ist, weil nur
sie allen Forderungen, welche an das höchste Kriterium gestellt werden,
Genüge leistet. Die subjektive Evidenz ist eine Folge von der objektiven :

32*



492 Litterarische Besprechungen.

die letztere ist ein Mafsstab der ersteren. Man kann also bei der
subjektiven Evidenz als höchstem Kriterium nicht stehen bleiben, sondern
man mufs zu der objektiven zurückgreifen. Am Ende des Buches handelt
der Verfasser in drei kurzen Abschnitten: über die Grenzen der menschlichen

Erkenntnis (Möglichkeit der Geheimnisse für menschliche Vernunft),
über den Progressivismus und über das Verhältnis der Vernunft zu der
geoffenbarten Wahrheit.

Der Stoff, den eine Noetik zu erörtern hat, ist von selbst
reichhaltig und verschiedenartig. Der Verfasser hat ihn noch vermehrt
durch Berücksichtigung solcher Fragen, welche in Handbüchern der
Noetik gewöhnlich aufser acht gelassen werden, die aber über ihren
ganzen Gegenstand ein helles Licht verbreiten. Und einen so mannigfaltigen

Stoff hat der Verfasser glücklich beherrscht. Er weifs immer
den Hauptpunkt der Streitfrage herauszufinden und sich damit leicht
abzufinden. In Beurteilung der abweichenden Meinungen ist er streng,
aber gerecht; seine Gegner nimmt er sogar in Schutz, wenn sie mit
Unrecht angegriffen werden. Die Stimmen von befreundeter Seite
verschmäht er nicht, aber er scheut sich auch nicht, ihnen seine eigene
Ansicht gegenüberzustellen. Mit der einschlägigen Litteratur ist er wohl
vertraut. Man beachte, dafs seine Noetik im Jahre 1900 erschienen ist
und Schriften, welche auf Erkenntnistheorie Bezug nehmen, bis einschliefs-
lich 1899 darin citiert werden. Die Darstellungsweise ist recht anschaulich

und lebendig. Für die Vortrefflichkeit des Buches, das wir hier
besprechen, zeugt auch der Umstand, dafs die Akademie der
Wissenschaften in Krakau die Ausgabe desselben mit Geld unterstützte. Nach
alledem können wir nicht umhin, mit dem Wunsche zu schliefsen: die
Noetik von Prof. Gabryl möge die gröfste Verbreitung finden und in
Ländern, wo die polnische Sprache gesprochen wird, zu weiteren
erkenntnistheoretischen Untersuchungen Bahn brechen!

Wien. Dr. P. Rawski.

29. Gottfried Hoberg: Die Genesis nach dem Litteral-
sinn erklärt. Freiburg, Herder 1899.
Die Aufgabe, welche sich der Verfasser bei Bearbeitung des

vorliegenden Genesiskommentares stellt, ist im Vorwort näher angegeben:
der Kommentar, zunächst für den Gebrauch der Studierenden bestimmt,
bezweckt eine kurze Darlegung des Litteralsinnes. Diese Darlegung soll
sich nach der traditionellen katholischen Exegese richten, nimmt aber
zugleich auch Rücksicht auf die gesicherten Ergebnisse der neuen
Forschung. Von vornherein jedoch weist der Verfasser die Resultate jener
wissenschaftlichen Bestrebungen zurück, welche den mosaischen Ursprung
und den Offenbarungscharakter des Pentateuchs leugnen.

In der dem eigentlichen Kommentare vorangeschickten allgemeinen
Einleitung behandelt H. übersichtlich und eingehend die Frage über
Inhalt, Verfasser, Quellen und Text des Pentateuchs. Dank werden wir
dem Verfasser wissen für den gründlichen Nachweis der mosaischen
Abfassung des Pentateuchs und für die klare und vollständige Darstellung
und Widerlegung der Ansichten der modernen Pentateuchkritiker. Das
Ergebnis seiner Untersuchungen über die mosaische Abfassung des
Pentateuchs fafst H. S. XXVII in den Worten zusammen: „Der Satz: Moses
hat den Pentateuch verfafst, ist nicht so zu verstehen, als ob jedes Wort,
jeder Versteil oder jeder Vers ohne Ausnahme von Moses herrühre;"
sondern neben Veränderungen kritischer Art enthält der Pentateuch auch



Litterarische Besprechungen. 493

Zuthaten (pg. XXV), welche eine inhaltliche Vermehrung der von Moses
verfafsten Schrift darstellen. Diese Erweiterungen werden in § 7 näher
erörtert, jedoch dürfte die Ansicht Hummelauers bei Erklärung und
Äuderung der Gottesnamen Elohîm und Jahve, der H. im § 6 sich
anschliefst, wohl nicht allgemeine Zustimmung finden.

Im eigentlichen Kommentare hat H. auf eine fortlaufende
Ubersetzung verzichtet, schickt vielmehr nach Art der modernen kommentierten

Klassikerausgaben den Text der Vulgata und den hebräischen
Text voraus. Den einzelnen Abschnitten gehen orientierende Einleitungen
voraus. Diese letztere Einrichtung erscheint sehr zweckmäfsig, da
hierdurch auf leichteWeise der Leser in dasVerständnis der einzelnen Abschnitte
eingeführt wird. Bei der Auslegung des Schöpfungsberichtes entscheidet
sich der Verfasser mit geringen Änderungen für die von Hummelauer
vertretene Visionshypothese, wenngleich er den Leser auch über die
übrigen Erklärungsversuche kurz unterrichtet. Den in 3 und 6

vorgetragenen Auffassungen über die Sintflut und die Zerstörung von Sodom
und Gomorrha werden gewifs die meisten Leser beipflichten. In weit
gröfserem Mafse, als bisher geschehen, hat H. auch Rücksicht, genommen
auf die Resultate der Assyriologie und Ägyptologie, wenngleich wir bei
Verwertung ihrer Ergebnisse nicht immer H.s Änsicht billigen können.
So gilt ihm z. B. die aus der Gleichzeitigkeit der Hammurabidynastie mit
Abraham gewonnene Jahreszahl 1900 als Grundlage für die Berechnung,
durch welche II. beweisen will, dafs die gewöhnliche Anschauung, das
Menschengeschlecht sei ungefähr 4000 Jahre vor Christus aufgetreten,
nicht erschüttert sei (inzwischen wurde jenes Datum, das Hümmels
altisraelitischer Überlieferung entnommen ist, von Hommel selbst wieder
aufgegeben, vgl. den Aufsatz Hommels in „Neue kirchliche Zeitschrift"
ed. Holzhauser Bd. IX S. 998 ff.). S. 348 ff. wäre es angezeigt gewesen,
Stellung zu nehmen zur Frage, ob die dort gegebene Darstellung ägyp-
tischerVerhältnisse wirklich die Einrichtungen und Sitten der Josephszeit
beschreibt, oder wie die „Kritik" betont, die eines fast ein Jahrtausend
späteren, tendenziös arbeitenden Schriftstellers. Der blofse Nachweis der

„ Ägypticität" der Josephsgeschichte ist nicht ausreichend.
Die hervorgehobenen Vorzüge des Buches zeigen, dafs der Kommentar

des Freiburger Exegeten einen wirklichen Fortschritt in der so schwierigen

Genesiserklärung bedeutet.
Weidenau (Öster. Schlesien).

Lie. Miketta, Theologieprofessor.

30. Bautz: Grundzüge der katholischen Dogmatik. 1. Teil.
Zweite vermehrte Aufl. Mainz, Kirchheim 1899. gr. 8°,
S. VIII, 214.

Bei Erscheinen der ersten Auflage dieser Grundzüge wurden ihre
Vorzüge in unserm Jahrbuche (III, S. 383) erwähnt, insbesondere: streng
kirchliche Korrektheit der Lehre; Vertrautheit mit den Sätzen der
theologischen Überlieferung, übersichtliche Anordnung und bei aller Kürze
möglichste Vollständigkeit. Die zweite Auflage hat darin nichts ein-
gebüfst, wurde vielmehr in manchen, wenn auch nicht wesentlichen,
Punkten verbessert. Zu noch gröfsererVervollkommnung erlauben wir uns
einzelne Bemerkungen. Die Litteraturangaben sind stellenweise etwas zu
dürftig. Die Grundzüge sollen und wollen ja auch zu tieferem Studium
anregen und geeignete Winke geben.



494 Litterarische Besprechungen.

Bei der Lehre von der hl. Schrift und ihrer Inspiration (S. 2 ff.)
vermissen wir den Hinweis auf die mafsgebende Encyklika „Providentis-
simus Deus" v. 18. Nov. 1893. Zu Note 3 (S. 5 f.) verweisen wir auch
auf Zanecchia: Divina Inspiratio SS. Scripturarum ad mentem S. Tho-
mae; Romae 1899, Pustet (dies. Jahrb. XIV. S. 497 f.). Dieses Werk ist
eines der besten einschlägigen nach Erscheinen des genannten
Rundschreibens über die Biblischen Studien. Zur Lehre vom Glauben (S. 27 ff.)
vgl. auch Semeria: Analysis actus fidei iuxta S. Thomam et recentiores
theologos; typis „Divus Thomas", Piacenza, Italia (dies. Jahrbuch VII,
S. 500 ff.). Zu Note 1 (S. 73) vgl. auch Mandonnet: Siger de Brabant
et l'Averroïsme latin au XlIIe siècle; Fribourg, Suisse, 1899, Librairie
de l'Université (dies. Jahrb. XIV, S. 479 ff). Dummermuth (S. 85)
schrieb auch : Defensio doctrinae S. Thomae de praem. puys. seu re-
sponsio ad Frins, Paris 1895, Lethielleux (dies. Jahrb. XI, S. 122 f.).
ZuNote2 (S.97) vgl. auch Schneider: Natur, Vernunft, Gott; Regensburg

1884, Manz; Rolfes: Gottesbeweise bei St. Thomas und Aristoteles ;

Köln 1898, Bachem. Zu Note 4 (S. 192) vgl. auch Fro get: De l'habitation

du Saint-Esprit dans les âmes justes d'après St. Thomas; 2e
édition, Paris 1900, Lethielleux.

Von einer Zunahme des Verständnisses des Offenbarungsinhaltes an
Tiefe (S. 58); von Vertiefung der früheren Arbeiten (S. 60), von
„Mangel scharfer theologischer Termini in der damaligen Zeit" (S. 168)
u. dgl. kann doch wohl keine Rede sein. Den näheren Nachweis erbringen
beispielsweise Seh äzl er: Bedeutung der Dogmengeschichte; Regensburg
1884, Manz (§ 5); Schneider: Wissen Gottes; ebendaselbst 1886 (14.
u. 15. Kap.). Zudem lieifst es auch von der Zeit der Väter (S. 63):
„Die Behandlungsweise des theologisch-dogmatischen Stoffes ist eine
mehr monographische, wobei dann aber durchweg die Behandlung
der einzelnen Materien um so gründlicher ausfällt." Gegen die
Echtheit der Didache (Note 1 a. 0.) aufser Harnack: „Die Apostellehre

etc." Schneider: Apostol. Jahrhundert I. Bd. (S. 802 ff.), Regensburg

1890, Manz. Für die Autorschaft des grofsen hl. Dionysius Areo-
pagita (S. 68) tritt entschieden und gründlich ein in neuester Zeit auch
der Redemptorist Dubois, sowohl in seinem grofsen (4 Bde) Werke:
„Exemplarismus divinus" (Tom. I), wie im Auszuge (dies. Jahrb. XIII,
S. 122; XIV, 8. 497 f.). Der Areopagite ist kein blofser Mystiker (S. 70);
er ist in allererster Linie ein dogmatischer Autor und der Eckstein
der Glaubensforschung. Von ihm sind zuerst die höchsten philosophischen
Grundsätze mit fester Hand auf die geoffenbarten Glaubensprincipien
angewandt worden. Ein auch nur oberflächlicher Blick in des Aquinaten
Summa theologica mag davon überzeugen. Die dogmatisch-spekulative
Beweisführung stützt da St. Thomas vielfach auf Stellen aus den Areo-
pagitischen Werken und zwar wohlgemerkt als auf Aussprüche des ältesten
Apostolischen Vaters, des Bekehrten vom Areopag, des Schülers des

Völkerapostels Paulus. Oder ist etwa diese Summa ein Handbuch der
Mystik? Das Apostolische Jahrhundert war durchaus kein Zeitalter der
Roheit und Barbarei. Die echt katholische Überlieferung bekennt, nur
empfangen zu können von einem, welcher mehr hat; für sie besteht als
einziger Grund derWahrheit des Übernatürlichen nur die göttliche
Offenbarung. Sie weifs nichts von Vertiefung innerer, intensiver Entwicklung
des Glauhensverständuisses. Dieses war in den Aposteln am vollendetsten.
Hauzeur (S. 82) war nicht Kapuziner, vgl. Einleitung zu Tom. I der
Opera omnia Sti Bonaventurae, editio Quaracchi. — Die gemachten
Bemerkungen wollen denWert des Buches keineswegs herabsetzen; dasselbe



Litterarische Besprechungen. 495

ist durchaus zweckentsprechend und empfehlenswert, nicht zum wenigsten

auch wegen seiner ruhigen Sachlichkeit bei Behandlung strittiger
Fragen.

31. Kirsch: Die Lehre von der Gemeinschaft der Heilige«
im christlichen Altertum. Eine dogmengeschichtliche
Studie. Mainz, Kirchheim 1900. gr. 8°, S. VIII: 230.

In zwanglosen Heften beginnen hiermit die „Forschungen zur
christ 1. Litteratur- und Dogmengeschichte," herausgegeben unter
Mitwirkung zahlreicher Fachgenossen, von Prof. Ehrhard, Wien, und
Prof. Kirsch, Freiburg (Schweiz). Das neue Organ hat den Zweck,
wissenschaftliche Publikationen auf dem gesamten einschlägigen Gebiete
aus den katholischen Gelehrtenkreisen deutscher Zunge zu sammeln und
zugleich zu einer regern wissenschaftlichen Thätigkeit in den genannten
kirchengeschichtlichen Einzeldisciplinen anzueifern. Gewifs ein weites
und, weil vielfach noch brach liegend, sehr zeitgemäfses wissenschaftliches
Arbeitsfeld! Mit Freuden sind deshalb die Forschungen zu begriifsen.
Von Herzen wünschen wir denselben in weitesten Kreisen das der Wichtigkeit

des Gegenstandes wegen verdiente Interesse und durch möglichst
zahlreiche Abonuements eine gesicherte gedeihliche Entwicklung.

Die vorliegende Studie führt das treffliche Unternehmen recht würdig
ein. Sie behandelt in drei Abschnitten näher die Lehre von der Gemeinschaft

der Heiligen, Bezeugung in der urchristlichen Epoche, Entwicklung
bis Anfang des 4. Jahrhunderts, volle Ausbildung und Verteidigung im
4. u. 5. Jahrhundert. In den einzelnen Abschnitten kommen zur Sprache :

die Fürbitte der Gläubigen füreinander und für die Verstorbenen, sowie
der Gläubigen Beziehungen zu den Heiligen und Engeln im Himmel. Den
chronologischen Abschlufs für die Untersuchung bietet die Aufnahme des
Zusatzes „communionem sanctorum" in das Apostolische Symbolum der
gallischen Kirchen. Für die vorkonstantinische Periode ist das Quellenmaterial

aus den Schriften des N. T., der Apostolischen Väter, der
Apologeten des 2. und der Kirchenschriftsteller des 3. Jahrhunderts möglichst
vollständig verwertet. Für die andere Zeit sind die am meisten
charakteristischen Stellen benutzt. Da es sich um eine erstmalige zusammenhängende

Darstellung des Gegenstandes handelt, wurden die wichtigeren
Zeugnisse zahlreich wörtlich angeführt, um die Nachprüfung der
einzelnen Ergebnisse zu erleichtern. Im zweiten Abschnitte begegnen uns
am öftesten Clemens von Alexandrien, Origenes, Tertulliau und der
hl. Cyprian; im dritten die hhl. Kirchenlehrer: Basilius, Chrysostomus,
Gregorius von Naziauz, Hilarius, Ambrosius, Hieronymus und Augustinus.

Zu Turmel: Histoire de l'angélologie etc. (S. 28, Note 1; S. 115,
N. 2; S. 207, N. 1) erlauben wir uns hinzuweisen auf die Berichtigung
in Revue Thomiste, Mars 1900, S. 41 ff.; zur Lehre von der Kirche
(S. 133, N. 1; S. 144 ff.) auf Specht: Lehre des hl. Augustinus von der
Kirche, Paderborn 1892, Schöningh. Als sehr wichtiges
Gesamtergebnis zeigt sich die völlige Unabhängigkeit der christlichen
Glaubensanschauung betreffs der Gemeinschaft der Heiligen in Ursprung und
Grundlage von allen heidnischen Lehren und Gebräuchen. Dieses Lehrstück

ist vielmehr, soweit es sich dabei um wirkliche christliche
Glaubensanschauungen und dogmatische Lehrbegriffe handelt, ausschliefslich auf
dem Boden des Christentum selbst und zwar des Urchristentums
entstanden.



496 Litterarische Besprechungen.

32. Etudes Franciscaines. Tom. III, IV. Paris 1900, Oeuvre
de St. François d'Assise (5, Rue de la Santé, 13e Arrondt).
Die allgemein wissenschaftliche französiche Zeitschrift (vgl. dieses

Jahrbuch XIV, S. 240, 498) hat den zweiten Jahrgang vollendet. Von
den mannigfachen Abhandlungen erwähnen wir als dem Zwecke unseres
Jahrbuchs entsprechend: „Études sur saint Bonaventura"; „Brimauté de
N. S. J. Chr."; „le vrai Hoi"; „le Catholicisme social"; „l'Athéisme et
la Morale"; „le Transformisme chrétien"; „l'Opinion du petit nombre des
élus". Die beiden ersten Arbeiten begannen im ersten Jahrgange. Die
Studien über den hl. Bonaventura sind in den fünf Artikeln des zweiten
Jahrgangs vollendet. Der erste dieser Artikel bringt „fausses
accusations" und deren Widerlegung. Anfangs (S. 113) heifst es: „Des
érudits, en assez grand nombre, prétendent que saint Bonaventure se
distingue de saint Thomas 1° en ce qu'il paraît favoriser l'argument de
saint Anselme et le système des idées innées; 2° en ce que ses théories
accusent une tendance vers l'ontologisme, le platonisme et le mysticisme.
Que valent ces assertions? Ces divergences sont-elles réelles, ou bien
nous trouvons-nous en face d'une de ces nombreuses légendes, créées
autour du nom de saint Bonaventure et dont il serait grand temps de le
dégager? Telles sont les questions auxquelles nous nous proposons de
répondre dans les pages qui vont suivre. De savants auteurs s'y sont
essayés avant nous, non sans un réel succès. Nous résumerons ici leurs
travaux, en y ajoutant le résultat de nos propres recherches." Der zweite
Artikel (Tom. IV, S. 5 ff.) betrachtet den hl. Bonaventura als spekulativen
Theologen und als Philosophen und trägt so noch mehr bei zur Widerlegung

der fälschen Anklagen. Der dritte Artikel (S. 105) behandelt den
Heiligen als Mystiker. Dazu werden drei Fragen näher beantwortet:
„1° Les rationalistes ont-ils raison de reprocher à saint Bonaventure son
caractère mystique? 2° en quoi consiste la mystique séraphique? 3° est-
elle, comme ils l'assurent, vraiment exagérée c'est-à-dire entachée de vi-
sionisme et d'hallucination?" Daran schliefst sieh (S. 116 ff) die Antwort
auf die Frage: „Des deux caractères scolastiques (théologien et
philosophe) et mystiques de saint Bonaventure quel est le principal?" Der
vierte Artikel (S. 225f.) handelt vom Doctor Seraphicus. Wir lernen da
näher kennen die neun Haupteigenschaften der Lehre Bonaventuras:
„vivante, abrégée, positive (traditionelle), pacifique, humble, chaste,
théologique, synthétique, affective." Der fünfte Artikel (S. 337 ff.) behandelt
„le Docteur franciscain". St. Bonaventura ist ein anderer Franziskus
von Assisi. „Après avoir indiqué ce qu'on pourrait appeler les causes
formelles de ce doctorat (séraphique), il nous reste à parler de la
cause exemplaire. Cette cause, c'est François d'Assise." Daran
schliefst sich die Auseinandersetzung, welche Stellung der hl. Bonaventura

in der Scholastik einnimmt. Dies geschieht durch Vergleich des
Heiligen mit dem Aquinaten. Da heifst es nun (S. 348) sehr richtig:
„Et d'abord on doit accorder que le docteur franciscain est, à certains
égards, inférieur au grand maître dominicain. Sa doctrine théologique
et philosophique, quoique extrêmement abondante, n'est ni aussi
développée, en quelques-unes de ses parties du moins, ni aussi complètement
organisée. Le docteur Angélique traite les matières philosophiques ex-
professo, le Séraphique incidemment et seulement au degré nécessaire
pour la claire et prudente solution des problèmes théoiogiques." Daraus
ergibt sich dann der einfache Schlufs (S. 353): „N'est-ce pas dire que,
pour être vraiment complet, saint Thomas doit donner la main à saint



Litterarische Besprechungen. 497

Bonaventura." Derselbe wird autoritativ bestätigt durch die Worte Papst
Leo' XIII. im Briefe an den Franziskaner-General (12. Dez. 1885): „Qua-
propter nullo modo dubitandum, quia catholici praesertim iuvenes in spem
Ecclesiae succrescentes, qui ad philosophica et theologica studia secundum
Aquinatis doctrinam sectanda se conferunt, perlegendis sancti Bonaven-
turae operibus plurimam utilitatem sint hausturi, atque ex amborum
scriptis, quasi ex praecipuis armentariis, gladios ac tela, sumant, quibus
in teterrimo bello adversus Ecclesiam ipsamque humanam societatem
commoto hostes superare strenue queaut."

Die zweite Arbeit bringt noch in drei Artikeln die Meinung des
hl. Kirchenlehrers Franz von Sales aus seinem „Theotimus" (Buch 2,
Kap. 1 ff.) und deren Begründung in der hl. Schrift und den Vätern.
Damit schliefst dieselbe. Die gauze Arbeit nach der dreifachen Meinung
(dieses Jahrb. XIV, S. 500), also auch Fortsetzung der genannten Artikl,
ist inzwischen im Verlage der Études erschienen: „Essai sur la Primauté
de N. S. J. C. et sur le motif de l'Incarnation par le P. Jean-Baptiste,
Capucin" (8°, S. XXIII, 332). — Die Abhandlung „le vrai Roi"
betrachtet Christus als König, Haupt, Richter (Tom. IV, S. 119 ff., S. 247 ff.,
S. 406 ff.). — „Le Catholicisme social" (III, S. 688 ff.) ist eine
eingehende, sachverständige Kritik der unter demselben Titel erschienenen
Artikel in der Quinzaine (Jahrg. 98, 99) nebst trefflichen Verbesserungen.
— „L'Athéisme et la Morale" bringt in zwei Artikeln: Theorie der
sogen, unabhängigen Moral (Ursprung und Gefahren III, S. 353 ff.) und
ihre Praxis (Athéisme militant im Unterschiede vom Athéisme doctrinal;
a. S. 620 ff.). — „Le Transformisme chrétien" (IV, S. 5 Iff., S.255ff.)
ist eine Kritik des Darwinismus. Über Staudpunkt und Plan der
Arbeit heifst es am Anfange: „Avec l'intention de la (thèse du Darwinisme)

combattre, je l'examinerai successivement, dans la série animale,
et dans le règne humain, eu m'appuyant exclusivement sur la structure
anatomique et les fonctions des organes; puis je l'envisagerai dans ses

rapports avec les questions religieuses, laissant toutefois aux
théologiens et aux philosophes le soin de développer les objections graves tirées
de l'existence de l'âme et du langage articulé." — „L'Opinion du

petit (relative aux reprouvés) nombre des élus" (IV, S. 449 ff.,
S. 561 ff.) wird begründet in der hl. Schrift und Überlieferung; der Gegner
Einwürfe wiederlegt; insbesondere der Vorwurf jansenistischer Strenge
entschieden zurückgewiesen. — Wie die Abhandlungen brachten auch die
Revue des Revues und die Bibliographie manch Treffliches aus dem
Gebiete der Theologie und Philosophie. Der wacker redigierten Zeitschrift
wünschen wir immer weitere Verbreitung.

33. Dr. Ceslaus M. Schneider: Das Büchlein von der
Gottinnigkeit oder die Kunst, sich Gott zu überlassen.
Regensburg, Coppenrath 1901. 12°, S. 367.

Das ausgezeichnete Büchlein redet bei aller Tiefe der Lehre einfach
die Sprache des Herzens und ist ein so recht praktischer Kommentar
der Worte des Psalmisten (72, 27): „Mihi autem adhaerere Deo bonum
est, ponere in Domino Deo spem meant." In vier Abschnitten werden
behandelt der Gottinnigkeit Natur, Übung, Hindernisse, Ratschläge. Der
erste Abschnitt umfafst zwei Teile: 1. Wer zur Heiligkeit gelangen will,
mufs sich dem Einwirken Gottes überlassen; 2. Gott ist fortwährend für
unsere Heiligkeit thätig.



498 Litterarische Besprechungen.

Nach und nach mufs die Seele sich seihst absterben, um einzig in
Gott und für Gott und durch Gott zu leben. Nur Gott und das, was
Gott will, darf der Gegenstand ihrer Gedanken, Wünsche, Hoffnungen,
Bestrebungen, Befürchtungen und Freuden sein. Das ist das Ziel. Der
grofse und zugleich kurze Weg zur Vollkommenheit ist stete Einigung
mit dem heiligsten Willen Gottes „fiat voluntas tua sicut in coelo et in
terra!" Dazu gilt es, fest überzeugt sein, dafs gar nichts geschieht, ohne
Gottes Wille oder Zulassung, und dies alles sich schliefslich wendet zum
Besten derer, welche sich schrankenlos Gottes Anordnungen unterwerfen.
Das Büchlein beweist so recht handgreiflich die ungemein praktische
Brauchbarkeit der gratia per se et ab intrinseco efficax (vgl. Sc häz 1 er :

Neue Untersuchungen etc., Mainz 1867, Kirchheim, S. 213—229). Die
Ausführungen folgen den Briefen eines grofsen Geistesmannes, des Jesuiten
de Caussade, und sind schliefslich nur die Entwicklung der Grundidee
des goldenen Exercitienbüchleins des hl. Ignatius von Loyola; so ganz
zeitgemäfs zur Erneuerung des innern Lebens.

P. Josephüs a Leonissa Ord. Min. Cap.

84. Theodoriis Meyer, S. J.: Institntiones iuris natu¬
ralis seu pliilosophiae moralis universae secundum prin-
cipia S. Thomae Aquinatis ad usum scholarum. Pars II.
lus naturae speciale. Friburgi Br., Herder 1900. 8°.
XXVI u. 852 S. Preis Mk. 9, geb. Mk. 11.

Geraume Zeit nach dem Aufsehen erregenden ersten Bande dieses
Werkes über das Naturrecht im allgemeinen liegt nun auch der Schlufs-
band desselben vor, der zugleich den Schlufsband der ganzen „Philoso-
phia Lacensis" genannten Reihe von Lehrbüchern der scholastischen
Philosophie bildet. Er behandelt das Naturrecht im besonderen als Recht
des Individuums mit seinen Pflichten gegen Gott, sich selbst und den
Nebenmenschen, und als Recht der Gesellschaft, sowohl der privaten als
der öffentlich-bürgerlichen und allmenschheitlichen mit allen das menschliche

Gemeinschaftsleben in dieser dreifachen Gestalt tragenden und
stützenden Einzelrechten und Pflichten. Ist diese allgemeine Einteilung
des gewaltigen Stoffes kaum irgendwie zu beanstanden, so läfst sich
ebensowenig an dessen Disposition innerhalb der einzelnen Hauptteile
Entscheidendes ausstellen, so sehr hier die Ansichten und Wünsche
verschiedener auch auseinandergehen mögen. Es ist alles so konsequent in
der Stoffauordnung bis ins Detail herab, dafs die ganze Arbeit wie aus
einem Gusse erscheint. In eine nähere Darstellung des Inhaltes einzugehen

scheint hier überflüssig zu sein, da er durch den Gegenstand selbst
gegeben und auch für Nichtfachmiinner durch die vorgeführte
Haupteinteilung des Werkes genügend erkennbar ist. Zur allgemeinen
Würdigung des vorliegenden Bandes sei auf die übereinstimmende Anerkennung
hingewiesen, die ihm in der öffentlichen Kritik zu teil geworden und der
auch Ref. an anderem Orte (vgl. A 11g. Litteraturblatt, herausg. von der
Leo-Gesellschaft IX. Jahrg. 1900 Sp. 687) Ausdruck verliehen hat. Auch
hier seien als Glanzpunkte des Werkes hervorgehoben die Darlegungen
über das Eigentumsrecht, über Ursprung und Zweck des Staates und
der Staatsgewalt und das Recht des Staates, spec, über Straf- und Steuerrecht,

über das internationale Vertrags- und Kriegsrecht.
Wenigstens bezüglich einiger Fragen möge es Ref. gestattet sein,

den Standpunkt des Verf. genauer zu bezeichnen und dazu hier Stellung^



Litterarische Besprechungen. 499

zu nehmen. In der Besprechung der Pflichten des einzelnen hinsichtlich
des Erwerbs äufserer Güter (S. 50) wird der Satz aufgestellt, das Mafs
dieser Pflicht sei die Notwendigkeit, das Endziel des sittlichen Lebens
zu erreichen, wogegen nichts einzuwenden ist. Wenn dazu bemerkt wird,
im allgemeinen genommen sei es das vorzüglichere, die Sorge um
zeitlichen Gütererwerb über die Grenze der strengen Pflicht hinaus beiseite
zu setzen, so scheint das doch durch die Bedingung eingeschränkt werden
zu müssen, sofern es aus höheren Motiven geschieht. Die möglicherweise
eintretenden sittlichen Gefahren des über das Notwendige hinausgehenden
Besitzes rechtfertigen jenen allgemeinen Satz nicht hinlänglich; denn es
stehen diesen Gefahren des reicheren Besitzes auf der anderen Seite
Gefahren entgegen, welche aus dem mit dem Erwerbverzichte unter
Absehen von höheren Motiven leichtverbundenen Müssiggang entstehen
hönnen; überdies kann der reichere Besitz zum Mittel vieles Guten
gemacht werden, ganz abgesehen von dem guten Beispiel, das ein
wohlgeordneter Erwerb auch über das zur Tugend notwendige Mafs hinaus
in unserer Zeit des gierigen Gütererwerbs auf der einen und des trägen
Müfsiggangs auf der anderer Seite zu geben vermag. Der evangelische
Rat der Armut verliert deswegen seinen Vorzug nicht, ja dieser wird
durch die verlangte Einschränkung jenes Satzes von der gröfseren
Vortrefflichkeit des Erwerbsverzichtes nur umsoraehr befestigt.

M. ist im allgemeinen sehr zurückhaltend in der Beurteilung strittiger

Fragen und formuliert die Abweisung unzutreffender Entscheidungen
oft äufserst vorsichtig. So u. a. (S. 119 ff.) in der Behandlung der Frage
über die Geburt von einer Sklavin als Zulässigkeitsgrund der sogen,
gemäfsigten Sklaverei vom naturrechtlichen Standpunkte aus. Ref. wäre
hier wie bei allen anderen Titeln der gemäfsigten Sklaverei (auch den
der freiwilligen Selbsthingabe) einer ganz unbedingten Ablehnung das
Wort zu reden geneigt. Die älteren Theologen rechneten mit, den
Zeitanschauungen über die persönliche Freiheit und ihre Wertung und fanden
so manche Titel der gemäfsigten Sklaverei für hinlänglich begründet, die
vor der heutigen allgemeinen Bewertung der persönlichen Freiheit nicht
bestehen können. Dieses Kapitel könnte unbeschadet der Vollständigkeit
der Moral-Philosophie bezw. -Theologie allgemach aus ihr verschwinden.
Die freie Selbsthingabe zur sog. gemäfsigten Sklaverei z. B., die noch
alle (auch M.) als naturrechtlichen Titel zum erlaubten Bestände derselben
zulassen, kommt wenigstens in unseren heutigen Kulturländern schon
deshalb nicht vor, weil die bürgerlichen Gesetze sie nicht anerkennen.
Andererseits kann aus der Hingabe der Dienste auf die Dauer der
Arbeitsfähigkeit an einen anderen, gegen den Lebensunterhalt auf Lebensdauer,
auch an sich dem letzteren doch nur ein Recht auf den Arbeitsnutzen
des ersteren erwachsen, nicht aber ein Recht auf jene Abhängigkeit seiner
ganzen Person für Lebensdauer, wie sie auch der sog. gemäfsigten Sklaverei

thatsächlich eigen war.
In der Béhandlung des Arbeitsvertrages (S. 226) stellt M. als Materie

des Vertrags „nicht so sehr die übernommenen Arbeiten, als vielmehr die
Arbeitskräfte des Arbeiters" hin und dies, wie sich aus dem Zusammenhange

ergibt, deshalb, um die unmittelbare Grundlage für jene Eigenart
des Arbeitsvertrags zu gewinnen, vermöge welcher er, weil er ein von
der Person des Arbeiters untrennbares Objekt hat, seinem ganzen Inhalte
nach der Würde und den naturgemäfsen Bedürfnissen derselben entsprechen
mufs. Thatsächlich ist dasjenige, was der Arbeiter im Arbeitsvertrage
darbietet und hingibt und wofür er als Gegenwert den Lohn ausbedingt
und empfängt, nicht seine Arbeitskraft, die er, weil sie von seiner Person



500 Litterarische Besprechungen.

nicht trennbar ist, gar nicht hingehen kann, sondern der Nutzen seiner
Arbeitsleistung, um die allein es dem Lohngeber zu thun ist. Auch SO'

ist dem Arbeitsvertrag seine oben bezeichnete Eigenart gewahrt, da ja
der Arbeitsnutzen von der Arbeitsleistung untrennbar ist, die, weil von
der Person des Arbeiters unzertrennlich, nur in einer der persönlichen
Würde desselben entsprechenden Weise verlangt und geleistet werden
darf. Aus der Festhaltung des Arbeitsnutzens als des einen Objektes
des Arbeits- und Lohnvertrages ergeben sich auch bedeutsame Folgerungen
für sein Äquivalent im Lohne, das andere Objekt dieses Vertrages.

In einer Schlufsbetracbtung über die societas herilis (S. 115) gibt
M. dem Gedanken Ausdruck, es möchten die Verhältnisse zwischen.
Unternehmern und Arbeitern durch Gesellschaftsbildungen im Geiste der
societas herilis zu saniren sein. Ref. erscheint eine allgemeine
Rückbildung des paritätischen Arbeits- uud Lohnvertrages in einen Vertrag
auf Grund eines noch so vergeistigten Dienst- oder Patronatsverhältnisses
ganz aufser dem Bereiche des Möglichen zu liegen; der Zug der
Entwicklungen geht offenbar auf ein volles Zurgeltungbringen der freien
menschlichen Persönlichkeit durch alle Schichten des Volkes hin. Wir
haben m. E. keinen Grund, diesem so menschheitswürdigen Zuge nicht
sympathisch zu sein; es bleibt nur die Aufgabe, ihn in seiner Entfaltung
in Einklang zu bringen mit den Gesetzen der Gerechtigkeit und Liebe,
welche alles Zusammenleben der Menschen beherrschen müssen.

Die Fragen um den Ursprung des Staates an sich und die ursprüngliche

Bestimmung des Trägers der Staatsgewalt werden von M. durch
folgende Leitsätze beantwortet und zwar des Staates: „Supposita multi-
tudine simul vivente, sive ea paullatim naturaliter et organice oriatur,
sive libero' consilio ex hominibus independentibus collecta sit, obligatio
stabilis, per quam civitas iuridice existit, immediate ex lege naturali oritur"
(S. 256). D.ie Bestimmung des Trägers der Staatsgewalt negativ: „Ve-
terurn theoria — quatenus per earn simpliciter et pro quacunque historica
liypothesi asseritur, soli populo qua tali immediate per Deum ut auctorem
naturae supremam civilem potestatcm conferri, regibus autem et princi-
pibus determinate sumtis earn per se alio iuris titulo competere non posse
nisi titulo trauslationis per consensum ipsiusmet communitatis aut per
iustam eius privationem — a recentiore philosophia merito derelinquitur"
(S. 363), und positiv: „Causae subiectum potestatis civilis primitus
déterminantes generatim loquendo causis ipsum corpus civile historiée consti-
tuentibus analogae sunt; quapropter etsi semper multrplieem humanae
libertatis cöoperationem partim directam partim indirectam supponunt,
non tarnen semper et necessario, sed pro analoga tantum historica origine
et condicione reipublicae, consensum socialem quasi electivum ad
formalem iuris effectiim requirunt; alias eodem organico socialis naturae
influxu, quo corpus sociale paulatim formatur, non raro citra omne prae-
veuiens consilium, ius regiminis omnibus, qui eiusdem corporis membra
esse velint, reverendum inducitur" (S. 390 f.). Somit wird vom Ursprünge
des Staates an sich festgehalten, derselbe sei unmittelbar auf das Naturgesetz

zurückzuführen, kraft dessen eine zusammenlebende Menschenmenge,

mag sie nun naturgewachsen oder durch freie menschliche
Vereinbarung gebildet sein, durch jene Verpflichtungen dauernd gebunden
wird, welche den Staat rechtlich konstituieren.

Bezüglich der ursprünglichen Bestimmung des Trägers der Staatsgewalt

wird die besonders durch Bellarmin und Suarez verteidigte
Auffassung zurückgewiesen, die bürgerliche Gewalt sei von Gott ursprünglich
dem Volke als solchem ausschliefslich verliehen und komme keinem



Litterarische Besprechungen. 501

Träger derselben anderswie zu als kraft der Übertragung durch
Zustimmung des Volkes selbst; positiv wird, wenn Ref. so recht versteht,
gelehrt, die ursprüngliche Bestimmung des Trägers der Staatsgewalt habe
zwar stets eine vielfache teils mittelbare teils unmittelbare Bethätigung
der Freiheit der einzelnen Staatsgenossen zur Voraussetzung, es werde
aber nur dort eine förmliche wahlmäfsige Zustimmung des Volkes zur
Bezeichnung desselben verlangt, wo die besondere Art der Entstehung
und Verfassung des Staates dies erheischt; im übrigen, wo es sich um
Staaten handle von mehr naturgewachsener Art (d. i. solchen, die sich
allmählig unter Hinzutreten mannigfacher teils freier teils notwendig
wirkender Ursachen aus der Familie herausgebildet haben), falle das
Herrscherrecht nicht selten ohne jede vorausgegangene Verabredung
bestimmten Individuen zu, die als Träger der Gewalt einfach anerkannt
werden müssen von jedem, der Bürger des Staates sein und bleiben wolle.
In diesen Sätzen wird zunächst der unmittelbar naturgesetzliche
Ursprung des Staates an sich festgehalten, worüber unter den christlichen
Philosophen in der Hauptsache eine eigentliche Meinungsverschiedenheit
kaum herrscht. Sodann wird die Meinung abgewiesen, die bürgerliche
Gewalt ruhe ursprünglich allgemein im Volke und werde von diesem an
bestimmte Träger derselben übertragen, eine Meinung, die wir ebenso wie
die gegenteilige hier auf sich beruhen lassen müssen, da ihre Erörterung
zu weit führen würde. Endlich wird behauptet, eine förmliche wahlartige
Zustimmung des Volkes zur Bezeichnung des Trägers der bürgerlichen
Gewalt sei nur in einzelnen Fällen gefordert; sonst, namentlich wo es sich
um solche Staaten handelt, die sich aus der natürlichen Entwicklung der
Familie herausgebildet haben, falle das Herrscherrecht bestimmten
Einzelnen von selbst durch das Gewicht von Thatsachen zu, die ihnen günstig
sind (z. B. der Besitz der patriarchalen Gewalt in einer hervorragenden
Familie). Für diese letztere Kategorie von Staaten wird jede Art der
Zustimmung des Volkes auch als philosophische und juridische
Voraussetzung des Herrscherrechtes bei dem Träger desselben abgewiesen.
Wenn dagegen auf den wesentlichen Unterschied zwischen der häuslichen
und bürgerlichen Gesellschaft, daher auch der patriarchalen und bürgerlichen

Gewalt hingewiesen wird, den M. selbst entschieden festhält
und beweist, ein Unterschied, der ein Sichauswachsen der Familie zum
Staate, des Patriarchen zum Staatsherrscher nur vermittels einer Zwischenstufe

zu gestatten scheint, die nicht mehr innerhalb der Schranken des
häuslichen Zusammenlebens liegt, so sucht M. diesen Hinweis durch
folgende Bemerkung zu entkräften; „At vero hoc discrimen essentiale non
impedit, quominus societas domestica et societas civilis tamquam partes
naturaliter constitutivae totius societatis humanae arctissima cognatione
cohaereant. Ula primum gradum et naturaliter maxime necessarium
totius aedificii socialis exhibet simulque naturalem destiuationem habet,
ut alterum gradum, qui dilatata communitate civili constat et ex
naturae ordine illi superstrui debet, natura duce paulatim praeparet. Atque
ita fieri potest, ut sensim sine sensu praeparata materia sociali vi ra-
tionalis ordinis societas civilis domesticae succédât et pro ordine
iuris privati ordo iustitiae legalis vigere incipiat. In tali casu igitur
essentialiter diversa nequaquam miscentur, sed altero formaliter desinente
alterum succedit." (S. 397 n. 1). Dafs diese Entkräftung nicht gelungen
ist, scheint aufser Zweifel zu stehen. Es wird auf den natürlichen und
innigen Zusammenhang der häuslichen und bürgerlichen Gesellschaft
hingewiesen, den sicher niemand leugnet. Wenn dann die erstere die Unterstufe

des ganzen menschlichen Gesellschaftsgebäudes genannt wird, die



502 Litterarische Besprechungen.

naturgemäfs dazu bestimmt ist, die höhere Stufe, die bürgerliche Gesellschaft

vorzubereiten und zu tragen, so bezweifelt auch das niemand, aber
um das handelt es sich auch nicht, sondern um das „Wie" des Übergangs
aus der ersten zur zweiten. Dieses „Wie" findet in dem folgenden Satze
mit seiner Betonung der vis rationalis ordinis keine genügend fafsbare
Erklärung; und der Schlufssatz, der auf ein formaliter desinere der
häuslichen Gesellschaft hindeutet, welchem formaliter desinere dann erst die
bürgerliche Gesellschaft folgen soll, macht gerade recht auf die Schwierigkeit

aufmerksam, die hierdurch eher bestärkt als entkräftet wird. Hier
besteht eine Lücke die m. E. nur durch eine Art der Zustimmung des
Volkes ausgefüllt werden kann; diese abweisen zu müssen, dafür liegt
kein völlig genügender Grund vor. — Doch genug der Bedenken, die
nicht um zu nörgeln, sondern um anzuregen vorgebracht wurden.

Ref. möchte nicht von dem überaus verdienstvollen Buche scheiden,
ohne dem nun bereits heimgegangenen Meister der christlichen
Moralphilosophie den wärmsten Dank für die gewaltige Förderung dieses heute
so wichtigen Faches öffentlich auszusprechen. Er hat- den Weg in die
Tiefe gezeigt, in der die fundamentalen und ewigen Grundsätze der Ethik
unerschüttert und unerschütterlich ruhen ; hier vor allem gilt es ihm
zu folgen.

35. Prof. Dr. Th. Achelis: Sociologie. Leipzig-, Göscher
1899. kl. 8°. 148 S. geb. Mk. 0,80.

36. Dr. Felicie Nossig-Prodmik: Zur sociologischen
Methodenlehre mit besonderer Rücksicht auf Herbert
Spencer. Bern, Sturzenegger 1900. 8°. 107 S. Mk. 1,50.

(35.) Einen anerkennenswerten Vorzug hat die Sociologie von Achelis
darin, dafs sie die socialen Fragen im Zusammenhange mit dem ganzen
geistigen Lehen der Menschheit zu untersuchen anleitet. Für A. ist die
sociale Frage ein (massen-)psychologisches und ein Kulturproblem. Er
tritt damit in vollen Gegensatz zur materialistisch-mechanistischen
Auffassung von Marx, überwindet aber die Einseitigkeit seines Standpunktes
ebensowenig wie dieser. Im übrigen weht durch das Büchlein ein stark
evolutionistischer Zug, der auch A's Anschauungen von Religion, Moral
und Recht zu höchst unklaren und widerspruchsvollen macht.

(36.) Den Kern der Schrift bildet eine eingehende Darlegung von
Spencers Sociologie, deren grundlegende Gedanken sehr klar und
übersichtlich zusammengefafst werden. Daran schliefst sich eine keineswegs
vollständige Übersicht über die gegen Spencers Sociologie erhobenen
Einwände. Diesen Hauptteilen der Schrift geht ein gedrängter Überblick
über die Methoden in der Behandlung der Sociologie seit August Comte
voraus, so dafs der Titel der Schrift nicht adäquat ihrem Inhalte
entspricht. Sie bildet den 23. Band der Berner Studien zur Philosophie
und ihrer Geschichte.

37. Dr. Joh. Frost: Die Notwendigkeit der guten Mei¬

nung. Kempten, Kösel 1900. 8°. 30 8. Mk. 0,50.
Ernst zieht das Ergebnis seiner gründlichen Studie in folgende Sätze

zusammen: „Eine specielle und ausdrückliche gute Meinung, ein specieller
und ausdrücklicher Akt der Charitas, ein specielles und ausdrückliches
Glaubensmotiv ist unnötig, um die sittlich guten Handlungen des
Gerechtfertigten verdienstlich zu machen. Denn in jeder sittlich guten Handlung



Litterarische Besprechungen.

des Gerechten ist die übernatürliche Liebe Gottes und die übernatürliche
Erkenntnis Gottes, wenn auch nicht immer ausdrücklich und bewufst,
wirksam." Ref. stimmt diesen Sätzen ebenso wie der Begründung
derselben zu. Die mit der heiligmacbenden Gnade eingegossenen göttlichen
Tugenden erheben die Seelenkräfte des zum Kinde Gottes gemachten
Menschen dauernd in der Richtung auf Gott zu übernatürlich verdienstlichem

Handeln und sind Thätigkeitsprincip des Gerechten unabhängig
von der Reflexion seiner Vernunft und der ausdrücklichen intentionierung
durch seinen Willen. Was immer er an sittlich Gutem in freiem Handeln
vollbringt, wirkt er kraft des dauernd ihm innewohnenden und seine
Seelenkräfte übernatürlich erhebenden hl. Geistes thatsächlich
übernatürlich auf Gott hingerichtet und als Kind Gottes mit dem Ansprüche
auf das den Kindern Gottes gebührende Erbe, ohne dafs eine ausdrückliche

aktuelle oder virtuelle Beziehung der Handlung seitens des
Handelnden auf Gott durch Glaube und Liebe erforderlich wäre. Die von
den Theologen als genügend bezeichnete referibilitas der Handlung auf
Gott genügt zu sittlich gutem Handeln allerdings nicht, wenn sie nicht
irgendwie innerlich erkannt und gèwollt wird (S. 11 u. 16).

38. Rettendes Leiden (La bonne souffrance) von François
Coppée, Mitglied der französischen Akademie. Autorisierte
Übersetzung aus dem Französischen von Bernhard Meyer.
Mainz, Kirchheim 1899. 8°. XX, 248 S.

Coppée, wohl der beliebteste unter den französichen Dichtern der
Gegenwart, fand in einem schweren Leiden, das ihn an den Band des
Grabes brachte, den Glauben seiner Kindheit wieder. Eine Reihe von
Aufsätzen über verschiedene Themen, die er während seiner Krankheit
geschrieben und die im ganzen den P'ortgang seiner geistigen Umkehr
getreu abspiegeln, veröffentlichte er unter dem obigen Titel in einem
Buche, das in Jahresfrist mehr als 75 Auflagen erlebte. Jeder der achtzehn

Aufsätze enthält Stellen von bedeutender Schönheit und Wirksamkeit;

dahin gehören nicht zum mindesten jene, worin C. der Reue über
seine Verirrungen einen öfters aufs tiefste ergreifenden Ausdruck verleiht.

39. Die Eigeutnmslehre nach Thomas von Aquin und dem
modernen Socialismus mit besonderer Berücksichtigung der
beiderseitigen Weltanschauungen. Von J?r(MlZ Schaub,
Priester der Diöcese Speier. Freiburg, Herder 1898. 8°.

XXIV, 446 S. Preis Mk. 6.

Diese von der Münchener theologischen Fakultät preisgekrönte Arbeit
behandelt ihren Gegenstand, welcher durch den Titel der Schrift selbst
genügend bezeichnet wird, in sehr gründlicher und erschöpfender Weise;
wohl alle Fragen, die in Betracht kommen können, werden mit Umsicht
angefafst und unter Herbeiziehung einer gut ausgewählten Litteratur und
mit Aufwand von grofsem Scharfsinn erörtert. Ref. ist kaum ein Punkt
aufgestofsen, in welchem materiell die Aufstellungen Sch.s anzufechten
wären; insbesondere sind die Schlüsse, welche aus den thomistischen
Lehren über die Eigentumsfrage, wie sie heute vom Socialismus gestellt
wird, gezogen werden, fast durchaus gut begründet. In formeller Beziehung
indes läfst das Buch zu wünschen übrig. Der erste und eigentlich
untergeordnete Teil über die beiderseitige Weltordnung ist verhältnismäfsig
zu weit ausgesponnen;' in der Anordnung des Hauptteils über das Eigentum



504

kommt die klare Übersichtlichkeit unter der Fülle des herbeigezogenen
Materials zu kurz; nicht selten ist von der Vorarbeit des Stoffsaramelns
zu vieles iu die Bearbeitung selbst übergegangen. Hievon abgesehen bleibt
das günstige Urteil, welches dem Werke allseitig entgegengebracht worden
ist, aufrecht; es berechtigt zu schönen Hoffnungen für die weiteren
litterarischen Arbeiten Sch.s auf diesem Gebiete, das fortdauernd der eifrigsten
Pflege auf positiv-christlicher Seite bedarf.

Wien. Schindler.

3_<gg«

NEUK BÜCHER UND DEREN BESPRECHUNGEN.

Allilin-FlUgel: Grundrifs der Ethik. — Allg. Litt. 9 Michelitsch.
Baumgartner: Die griechische u. lateinische Litteratur des klass. Alter¬

tums. — Litt. Eundsch. 26 Ligen. — Stimm, a. M.-L. 60 Perger.
Beringet': Die Ablässe, ihr Wesen und Gebrauch. — Allg. Litt. 10 r.
Bödder: Psychologia rationalis. Ed. 2. — Litt. Eundsch. 27 Baur.
Borehert: Der Animismus. — Litt. Eundsch. 27 Schell. — Allg. Litt. 9

Mussil.
Cathrein: Philosophia moralis. Ed. 3. — Litt. Eundsch. 26 Baur.
Ehrltard: Die altschristliche Litteratur und deren Erforschung. — Litt.

Eundsch. 27 Lunk. — Allg. Litt. 10 Diekamp. — Stimm, a. M.-L. 60
v. Dunin.

Einig: Institutiones theol. dogmaticae. — Litt. Eundsch. 26 Dörholt.
Endler: Apologetische Vorträge über die Gottheit Jesu. — Augustinus

1901 Hilgenreiner. — Allg. Litt. 10 Eeinhold.
Gatterer: Compendium theol. moralis. — Augustinus 1901 Scheicher.
Geyer: Schulethik auf dem Grunde einer Sentenzenharmonie. — Allg.

Litt. 10 Willmann.
Grimm-Zahn: Geschichte des Leidens Jesu. — Augustinus 1900 Lied¬

ling. — Litt. Eundsch. 26 Holzhey.
Göpfert: Moraltheologie 2. Aufl. —Augustinus 1900 Eenner.—Allg. Litt. 9

Schindler.
Hiiekel: Die Welträtsel. — Allg. Litt. 10 Michelitsch.
Haidegger: Der nationale Gedanke im Liebte des Christentums.—Augu¬

stinus 1900 Urba.
Harnack: Das Wesen des Christentums. — Allg. Litt. 9 Koch.
Heiner: Theologische Fakultäten und Tridentinische Seminare. — Litt.

Eundsch. 26 Schanz.
Heinrich : Zur Principienfrage der Psychologie. — Allg. Litt. 10 Will¬

mann.
Heinrich-Huppert: Lehrbuch der kath. Dogmatikll, 2. — Litt.Eundsch.26

Schmid.
Höfler: Grundlehren der Psychologie. — Allg. Litt. 9 Willmann.
Holzammer : Die Bildung des Klerus in kirchlichen Seminaren oder an

Staatsuniversitäten. — LÀtt. Eundsch. 26 Schanz.
Kirseli: Die Lehre von der Gemeinschaft der Heiligen im christlichen

Altertum. —• Augustinus 1901. — Allg. Litt. 10 Koch. — Litt.
Eundsch. 26 Sickenberger.

—0—$8>—o—.


	Litterarische Besprechungen

