Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 15 (1901)

Artikel: Die Erhebung des Menschen uber seinen nattrlichen Stand
Autor: Rawski, Paulus
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761733

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

442  Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand.

»,wo man kirchlich wieder schmoren werde konnen (a. a. O.).
Beruhigen Sie sich, Herr Professor! Das Wiederaufleben der
Scholastik wird sich nicht durch Feuer und Schwert, sondern
durch die Macht der Wahrheit und echter Wissenschaft fiihlbar
machen, nicht durch den Feuerschein des Scheiterhaufens, sondern
durch das Licht des Geistes, vor dem die Sophisten, die, wie
Hegel, Schopenhauer, Pantheisten und Materialisten, das Nichts.
und die Finsternis zum ,,Urgrunde* des Seienden machen, be-
schamt zuriickweichen miissen.

DIE ERHEBUNG DES MENSCHEN UBER SEINEN
NATURLICIIEN STAND

mit besonderer Riicksicht auf ihre absolute Ubernatiirlichkeit und
ihr Verhiltnis zur menschlichen Natur.

Nach der Kirchenlehre dargestellt von Dr. PAULUS RAWSKI.

— e

Die Lehre der katholischen Kirche iiber den iibernatiirlichen
Charakter der Erhebung des Menschen, sowie iiber ihr Ver-
hiltnis zu seiner Natur ist schon beinahe allseitig ausgebildet.
worden. Dennoch kann man nicht verhehlen, dafs sich in manchen
Hand- und Lehrbiichern der katholischen Dogmatik noch eine
Unklarheit oder wenigstens eine Ungenauigkeit des Ausdruckes.
in gewisser Hinsicht wahrnehmen ldfst. Auch ist in den letzten
drei Decennien, soviel wir wissen, in Deutschland keine Mono-
graphie erschienen, welche sich speciell mit der systematischen
Darstellung der betreffenden Kirchenlehre befalste. Wir wollen
nun einen Versuch machen zu einer zusammenhingenden Dar-
legung der kirchlichen Lehre iiber die absolute Ubernatiirlichkeit.
der Erhebung des Menschen und mithin zu einer gewissen Kla-
rung der katholischen Begriffe einen Beitrag lieferc. Wir ver-
stehen aber unter dem absolut Ubernatiirlichen, um uns kurz zu
fassen, dasjenige, was eine Wirkung Gottes ist, die nicht nur
iiher alle Krifte der geschaffenen Natur (das erste wesentliche
Merkmal), sondern auch iber‘alle Anspriiche und Bediirfnisse
der Natur, d. h. iiber alles, was erfordert wird, damit das Ge-
schopf in seiner Art vollkommen sei (das zweite Merkmal), er-
haben ist. In dem Sinne ist das Ubernatiirliche ein bonum
absolute indebitum ac gratuitum.



Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand. 443

In der Erhebung des Menschen sind zwei Momente zu unter-
scheiden: 1. das Endziel, zu dem der Mensch erhoben worden
ist, 2. die Ordnung der Giiter, welche fiir die Erstrebung des-
selben Gott verliechen hat. Deshalb {fallt uns die Aufgabe zu,
die Ubernatiirlichkeit beider darzuthun. Zu dem Zwecke kann
man einen doppelten Weg einschlagen. Man kann entweder das
thatsiichliche Endziel des Menschen ins Auge fassen und aus
seiner Ubernatiirlichkeit die Ubernatiirlichkeit der zu seiner Er-
reichung notwendigen Mittel folgern, oder umgekehrt, man kann
den Stand, in welchem sich der Mensch thatsdchlich befindet,
in Betracht ziehen und aus seinem iibernatiirlichen Charakter
auf die Ubernatiirlichkeit des diesem Stande entsprechenden End-
zieles schliefsen. Wir wollen beide Methoden verfolgen und
zuerst die erstere; denn gerade am' thatsdchlichen Endziele des
Menschen lifst sich der schlechthin iibernatiirliche Charakter seiner
Hrhebung iiber den vatiirlichen Stand am sichersten und klarsten
nachweisen.

L

Uber die absolute Ubernatiirlichkeit des thatsichlichen
Endzieles des Menschen,

Obwohl die Bestimmung des Menschen zu dem iibernatiir-
lichen Endziele von Anfang an bestand, — wir reden hier von
seinem sekundiren Endziele d. h. von seiner endgiiltigen Gliick-
seligkeit —, so wurde sie doch erst in der christlichen Offen-
barung ganz klar und entschieden aunsgesprochen. Die Mensch-
werdung des Gottessohnes hatte den Zweck, dem Menschen die
Erreichung seines Endzieles wieder moglich zu machen. Das-
selbe bezeichnet Christus als das ewige Leben. Joh. IIL 16:
Sic enim Deus dilexit mundum, ut Filium suum unigenitum daret,
ut omnis, qui credit in eum, non pereat, sed habeat vitam
aeternam. Cf Joh. VI. 47. X. 28, Matth. XXV. 46. Es wird
auch einfach das Leben genannt. L Joh. IV. 9: In hoc ap-
paruit charitas Dei in nobis, quoniam Filium suum unigenitum
misit Deus in mundum, ut vivamus per eum. Cf. Joh. XX, 31.
Matth. VIL 14, Und dieses Leben ist nicht irgend eine ewige
Fortdauer des irdischen Lebens, sondern etwas ganz anderes und
Hoheres. Indem Christus ein Idealbild des messianischen Reiches
auf Erden zeichnet, entwirft er zugleich das Bild seiner ewigen
Vollendung in den acht Seligkeiten der Bergpredigt (Matth. V.
3—12). Demnach machen den Inhalt des ewigen Lebens aus:
die Herrschaft mit Gott (Luc. VI. 20: vestrum est regnum Dei),
Besitz, Trost, Sittigung, Liebe, Gottschauung (V. 8: Beati, qui

20%*



444 Die Erhebung des Menschen iber seinen natiirlichen Stand.

mundo sunt corde, quoniam ipsi Deum videbunt), Gottessohnschaft
und eine iibermiélsigeVergeltung im Himmel (Matth, V. 12: Gau-
dete et exultate, quoniam merces vestra copiosa est in coelis).
Mit dem Begriffe des ewigen Lebens (vita aeterna) fallt der
Begriff des Heiles (salus) zusammen. Joh. III. 17: Non misit
Deus Filium suum in mundum, ut iudicet mundum, sed ut salvetur
mundus per ipsum. Matth., XVIII. 11: Venit Filius hominis
salvare, quod perierat. Cf. Luec. XIX. 10. Das Wort salas
bedeutet an manchen Stellen gerade des Neuen Testamentes die
Rettung von der Strafe, die bei der Wiederkunit Christi den
Unbufsfertigen bevorsteht, also die Sicherheit vor dem zukiint-
tigen Zorne, aber vorwiegend bezeichnet es die positive von
Christus gebrachte Segenspendung: eine absolute Forderung und
Bereicherung des Lebens. Sonst wiirde sich der Ausdruck salus
nicht dazu eignen, in Neuen Bunde an die Spitze gestellt zu
werden. Die Bestimmung zum ewigen Leben, zum Heile, ent-
hilt zugleich den Beruf zu einer thatigen Erstrebung und Er-
werbung desselben. Matth. XI1X. 17: Si vis ad vitam ingredi,
serva mandata; VIL. 21: Non omnis, qui dicit mihi: Domine,
Domine, intrabit in regnum coelorum, sed qui facit voluntatem
Patris meil, qui in coelis est, ipse intrabit in regnum coelorum.
Dals thatséichlich die Menschen durch Befolgung des Gottes-
willens zu ihrer Vollendnng gelangen werden, dafiir biirgt uns
das Wort Christi. Joh. V. 29: Et procedent hi, qui bona fece-
runt, in resurrectionem vitae, qui vero mala egerunt, in resur-
rectionem iudicii. Matth. XXV. 46: Ibunt hi in supplicium
aeternum, iusti autem in vitam aeternam. Somit hat Christus
selbst das Ziel und Ende des Menschen seinem Wesen und seiner
Thatsachlichkeit nach zwar in allgemeinen Umrissen, aber doch
allseitig bestimmt.

Die Apostel Paulus und Johannes haben die Lehre Christi
von der Endbestimmung weiter entwickelt. Der erstere hebt
hervor, dals das ewige Leben in der Anschauung Gottes von
Angesicht zu Angesicht bestehen wird. I. Cor. XIIL 12: Vi-
demus nunc per speculum in aenigmate: tunc autem facie
ad faciem. Nunc cognosco ex parte, tunc cognoscam sicut et
cognitus sum. Derselbe Apostel bezeichnet .das ewige Leben
sogar als Anschauung Gottes. Hebr. XII. 14: Pacem sequi-
mini cum omnibus et sanctimoniam, sine qua nemo videbit
Deum. Daraus konnen wir schliefsen, dafs nach dem hl. Paulus
die visio Del entweder die Substanz selbst der himmlischen Selig-
keit, oder wenigstens ein wesentliches Moment derselben aus-
macht. Der hl. Johannes geht noch weiter, indem er lehrt, das



Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand. 449

ewige Leben werde ein Leben in Gottdhnlichkeit sein, und
als Wurzel dieser Ahnlichkeit mit Gott nennt er die Anschauung
Gottes in seiner Wesenheit, , wie er ist“. I. Joh. Ill. 2: Cha-
rissimi nunc filii Dei sumus et nondum apparuit, quid erimus.
Scimus, quoniam cum apparuerit, similes el erimus: quoniam
\fldeblmus eum, sicuti est.

Weil nun die unmittelbare und klare, mithin vollkommene
Erkenntnis Gottes ihrer Natur nach die Verwandlung des Men-
schen in das Bild Gottes, also die Teilnahme an der gottlichen
Natur, an der Herrlichkeit und Seligkeit ihres Lebens, zu ihrer
notwendigen Folge hat, glaubte die mittelalterliche Theologie
zum Schlusse berechtigt zu sein, das Endziel des Menschen, d. h.
seine vollkommene Gliickseligkeit, bestehe in der unmittelbaren
Apschauung Gottes von Angesicht zu Angesicht. Das Wort des
Herrn: Haec est autem vita aeterna: ut cognoscant te, solum
Deum verum, et quem misisti, Jesum Christum (Joh. XVIIL 3),
bildete fiir den hl. Thomas den Beweis, dafs die Anschauung
Gottes nicht blofs einen Bestandteil, sondern das Wesen der
himmlischen Seligkeit ausmachen werde. J. Schwane (Dogmen-
geschichte 1II. B. S. 469) gibt den diesbeziiglichen Vernunft-
beweis des hl. Lehrers folgendermalsen wieder: ,,Die Erkenntnis
ist nach ihm die erste und hochste Kraft des Menschen, wodurch
er sich specifisch von allen materiellen GeschGpfen unterscheidet.
Die Erfiillung und Vollendung dieser Kraft wird daher auch das
Wesen der Seligkeit ausmachen. Aufserdem kann das Endaziel
des Menschen und des reinen Geistes nur der vollkommenste
Besitz des hochsten Gutes sein, nach welchem wir hier auf Erden
mit unserem freien Willen streben. Der geistige Besitz kommt
aber nicht durch den Willen, sondern nur durch die vollkom-
menste Erkenntnis oder durch die Anschauung zu stande; der
Wille an sich geht auf die Aneignung des noch zu erlangenden
hochsten Gutes oder auf den Genuls des bereits in Besitz ge-
nommenen, kann daher auch den Besitz des hochsten Gutes in
der Anschauung desselben als Endziel verfolgen und genielsen.*

Die ,,visio beatifica* wurde nur in der scholastischen Theo-
logie zu einem Kunstausdrucke fiir die iibernatiirliche Endbe-
stimmung der verniinftigen Kreatur.

Als die Verhiltnisse der Zeit es notwendig gemacht hatten,
hat sich auch die Kirche durch ihren obersten Lehrer formlich
dafiir erklart, dafs das thatsdchliche Endziel des Menschen in
der Anschauung Gottes in seiner Wesenheit, dem durch die
Anschauung ermoglichten Genusse der gottlichen Wesenheit
und folglich in der vollkommenen Teilnahme an der Gott



446 Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand.

eigentiimlichen Seligkeit und Ewigkeit des Lebens bestehe.
Die Bezeichnungen des kirchlichen Sprachgebrauches wie Gliick-
seligkeit (beatitudo), Genuls Gottes (fruitio Dei), ewiges Leben
(vita aeterna), ewige Ruhe (requies aeterna) heben -einzelne
Momente der als Endziel vorgesteckten Anschauung Gottes
hervor. Die Bulle ,,Benedictus Deus‘ von Benedikt XII. 4. Cal.
Febr. 1336. lehrt iiber die Anschauung Gottes folgendes: Hac
in perpetuum valitura constitutione auctoritate Aposto-
lica diffinimus: quod secundum communem Dei ordina-
tlonem animae Sanctorum omnium . . . viderunt et vident
divinam essentiam visione intuitiva et etiam faciali,
nulla mediante creatura in ratione obiecti visi se habente, sed
divina essentia immediate se nude, clare et aperte eis ostendente,
quodque sic videntes eadem divina essentia perfruuntur, necnon
quod ex tali visione et fruitione eorum animae, qui iam
decesserunt, sunt vere beatae et habent vitam et requiem
aeternam, et etiam illorum, qui postea decedent, eamdem di-
vinam videbunt essentiam, ipsaque perfruentur ante iudicium
generale; ac quod visio huiusmodi divinae essentiae eiusque
fruitio actus fidei et spei in eis evacuant, prout fides et spes
propriae theologicae sunt virtutes; quodque postquam inchoata
tuerit vel erit talis intuitiva ac facialis visio et fruitio in eisdem,
eadem visio et fruitio sine aliqua intercisione seu evacuatione
praedictae visionis et fruitionis continuata extitit et continuabitur
usque ad finale iudicium et ex tunc usque in sempiternum (Den-
zinger. Enchir. symb. nr. 456). Nachdem der Triger der obersten
Lehrgewalt unter Berufung auf diese Gewalt definiert hat, dafs
Gott die Engel und Menschen zur Anschauung seiner Wesenheit
bestimmt hat (secundum communem ordinationem), ist nicht ein-
zusehen, wie manche Theologen diese Kirchenlehre fiir eine
doctrina ad fidem pertinens, nicht aber fiir eine doctrina de fide
erklaren konnen,

Bevor Benedikt XII. die visio beatifica als Endziel des
Menschen bestimmt hatte, wurde von dem allgemeinen Kirchen-
rate zu Vienne 1311 als Glaubenssatz festgestellt, dafs die An-
schauung Gottes nicht durch die Entwicklung der natiirlichen
Kraft der menschlichen Natur erzielt werden konne, sondern
pur durch Erhebung (elevatio) der Natur durch ein Licht
der Herrlichkeit (lumen gloriae), d. h. ein von dem Lichte
der Vernunft und der Gabe des Glaubens verschiedenes und
erhabeneres Vermdgen, zu stande komme. Als Glaubenssatz
sagen wir, denn unter den Irrtiimern der Beguarden und Beguinen,
welche als ketzerisch verworfen wurden, lautet der fiinfte:



Die Erhebung des Menschen tiber seinen natiirlichen Stand. 447

‘Quod quaelibet intellectualis natura in se ipsa naturaliter est
beata, quodque anima non indiget lumine gloriae ipsam ele-
vante ad Deum videndum et eo beate fruendum. (Denzinger.
Ench. nr. 403). Allerdings wird der Satz zunichst in der all-
gemeinen Fassung (quaelibet) verdammt, welche ihm die Irrlehrer
gegeben hatten, aber die Fassung des zweiten Teiles zeigt, dafs
die Kirche nicht blofs die allgemeine Fassung verurteilen wollte;
denn wenn sie dieses hdtte thun wollen, miilste es heilsen: quod-
.que nulla anima . .. Und so ist die Verdammung auch stets
verstanden worden (Scheben. Handb. d. Dog. IL. nr. 706). Das
‘Wort elevante ist ein eigentlicher Kunstausdruck, dessen sich
die Theologen bei der Bezeichnung des Ubernatiirlichen von jeher
‘bedienten, Also ist die Anschauung Gottes ,von Angesicht zu
Angesicht“ wenigstens insofern iibernatiirlich, als sie
-durch die Kriafte der menschlichen Natur nicht zu er-
reichen ist.

Ist aber die visio beatifica auch schlechthin iibernatiirlich
'zu nennen? Mit anderen Worten: ist sie auch in dem Sinne
tibernatiirlich, dals sie iiber die Anspriiche und Bediirfnisse (exi-
gentia) der menschlichen Natur erhaben, ein donum absolute
gratuitum 1st?

Es ist einleuchtend, dafs die der Natur eines Wesens ent-
-sprechende Vollkommenheit, seine Vollendung, nur in der Aus-
‘bildung der in seinen natiirlichen Kréften ruhenden Anlagen
bestehen kann; dals also ein Wesen, um selig zu sein, nichts
‘beanspruchen kann, als was zur vollkommenen Entfaltung seiner
Anlagen und zur harmonischen Thétigkeit seiner Krafte not-
wendig ist oder als solches angesehen werden kann. Hieraus
folgt, dals eine Wirkung Gottes in einem Geschopfe, die in
vollem Sinre iiber den Kréften desselben liegt, auch iiber die
Anspriiche seiner Natur erhaben ist, dals mithin die beiden Merk-.
male des absolut Ubernatiirlichen: die Krhabenheit iber die
Krifte und die Erhabenheit iber die Anspriiche, sich immer ver-
-einigt finden sollen. Dennoch haben die Jansenisten sie trennen
wollen. Sie gaben zu, dals die visio beatifica iibernatiirlich ge-
nannt werden konne, aber nur insofern sie den Kriften der
‘menschlichen Natur unerreichbar sei; insofern sie aber dem natiir-
lichen Verlangen der Menschen entspreche, so dals dieser not-
wendig elend und ungliickselig sein wiirde, wenn er nicht zu
Jjenem Ziele gelangte, wollten sie dieselbe nur als natiirlich
betrachtet wissen. Jansenius wollte seine Ansicht in den alten
Theologen mit aller Bestimmtheit ausgesprochen finden. Denn
:sie bedienten sich, sagte er, sogar derselben Unterscheidung



448 Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand.

wie er, nimlich: die visio beatifica sei finis supernaturalis
quoad assecutionem, aber finis naturalis quoad appetitum.
Der hl. Thomas selbst soll derjenige sein, welcher dieser Unter-
scheidung nachdriicklich das Wort rede.

In der That redet der englische Liechrer an mehreren Stellen
sowohl der philosophischen als der theologischen Summa von der
Anschauung Gottes in einer Weise, welche die Lehre der Jan-
senisten zu begiinstigen scheint. Es folgert ndmlich die Moglich-
keit jener Anschauung daraus, dafls sonst das natiirliche Verlangen
der verniinftigen Geschopfe eitel sein wiirde. Nachdem er eines
nach dem anderen in der philosophischen Summa besprochen hat,
namlich: dafs die Gliickseligkeit des Menschen in der beschau-
lichen Erkenntnis (contemplatio) Gottes bestehe, dals sie hienieden
nicht moglich sei, dals die reinen Geister (substantiae separatae)
Gott durch ihre Wesenheiten (per essentias suas) erkennen, sucht
er im cap. 50. Buch IlI. zu beweisen, dafs auch diese Erkenntnis
ihnen zur Glickseligkeit nicht ausreiche, da dadurch ihr natiir-
liches Verlangen (desiderium naturae) nach der vollkommenen
Erkenntnis nicht befriedigt werde, sondern zur Anschauung Gottes
in seiner Wesenheit hinstrebe. Dieses Verlangen haben alle ver-
niinftigen Wesen gemein: Ex cognitione effectuum incitatur de-
siderium ad cognoscendum causam; unde et homines philosophari
inceperunt, causas rerum inquirentes. Non quiescit igitur sciendi
desideriom, naturaliter omnibus substantiis intellectua-
libus inditum, nisi, cognitis substantiis effectuum, etiam sub-
stantiam causae cognoscant. Per hoc igitur, quod substantiae
separatae cognoscunt omnium rerum substantias, quarum vident
esse Deum causam, non quiescit naturale desiderium in
ipsis, nisi etiaw ipsius Dei substantiam videant ...
Quanto aliquid est fini propinquius, ex (tanto) majori desiderio
tendit ad finem; unde videmus quod motus naturalis corporum
in fine intenditur. Intellectus autem substantiarum separatarum
propinquiores sunt divinae cognitioni quam noster intellectus. In-
tensius igitur desiderant Del cognitionem quam nos. Nos autem,
quantumcumque sciamus Deum esse et alia, quae supra dicta
sunt, non quiescimus desiderio, sed adhuc desideramus
Deum per essentiam suam cognoscere. Multo igitur
magis substantiae separatae hoc naturaliter desiderant. Aus diesem
natiirlichen Verlangen folgert der hl. Lehrer, dafs die visio sub-
stantiae Dei nicht nur fir den reinen (reist, sondern auch fir
die menschliche Seele moglich sei. L. I1L. ¢. 51: Cum autem
impossibile sit naturale desiderium esse inane (quod quidem esset,
si non esset possibile pervenire ad divinam substantiam intelli-



Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand. 449

gendam, quod naturaliter omnes mentes desiderant), ne-
cesse est dicere, quod possibile est substantiam Dei videri
per intellectum, et a substantiis intellectualibus separatis et (ab)
animabus nostris. C. 37: Supra probatum est, quod omnis
intellectus naturaliter desiderat divinae substantiae visionem.
Naturale autem desiderium non potest esse inane. Quilibet igitur
intellectus creatus potest pervenire ad divinae substantiae visionem
non impediente inferioritate naturae. Cap. 62: Constat autem ex
praedictis, quod omnis substantia intellectnalis naturali desiderio
tendit ad illam visionem. Non igitur ab illa deficiet nisi per
violentiam. Dasselbe lehrt der hl. Thomas auch in der theolo-
gischen Summa. I. q. XIL a. 1: Cum enim ultima hominis
beatitudo in altissima ejus operatione consistat, quae est operatio
intellectus, si numquam essentiam Dei videre potest intellectus
creatus, vel numquam beatitudinem obtinebit, vel in alio eius
beatitudo consistet, quam in Deo: quod est alienum a fide. In
ipso enim est ultima perfectio rationalis creaturae, quod est ei
principium essendi. In tantum enim unumquodque perfectum est,
in quantum ad suum principlum attingit: similiter est praeter
rationem. Inest enim homini naturale desiderium cognoscendi
causam, cum intuetur effectum, et ex hoc admiratio in hominibus
consurgit. Si igitur intellectus rationalis creaturae pertingere non
possit ad primam causam rerum, remanebit inane desiderium naturae.
Unde simpliciter concedendum est, quod beati Dei essentiam videant.

Aber der hl. Lehrer fiigt sofort hinzu, eine solche Erkenntnis-
weise sei dem geschaffenen Geiste nur durch Gottes aufserordent-
liche Einwirkung moglich, weil sie nur Gott natiirlich sei.
C. G. IIL. c. 52: Non est autem possibile quod ad istum visionis
divinae modum aliqua creata substantia ex virtute propria possit
attingere. Quod enim est superioris naturae proprium, non potest.
consequi natura inferior, nisi per actionem superioris naturae,
cuius est proprium, sicut aqua non potest esse calida nisi per
actionem ignis. Videre autem Deum per ipsam divinam
essentiam est proprium naturae divinae; operari antem
secundum propriam formam est proprium’ cuiuslibet operantis.
Nulla igitur intellectualis substantia potest videre Deum
per ipsam divinam essentiam, nisi Deo hoc faciente.
S. theol. I. q. 12. a. 4: Relinquitur, quod cognoscere ipsum esse
subsistens sit connaturale soll intellectui divino et quod
sit supra facultatem naturalem cuiuslibet intellectus creati, quia.
nulla creatura est suum esse, sed habet esse participatum,

Als Ergebnis dieser zwel entgegengesetzten Ansichten kann
folgende Stelle betrachtet werden. S. theol. IIL q. 9. a. 2. ad 3:



450 Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand.

Visio seu scientia beata est quodammodo supra naturam animae
rationalis; in quantum scilicet propria virtute ad eam
pervenire non potest: alio vero modo est secundum na-
turam ipsius; in quantum scilicet secundum suam naturam est
capax eius, prout scilicet est ad imaginem Dei facta.

Wenn aber die Anschaunung Gottes ein finis nur quoad as-
secutionem supernaturalis, dagegen quoad appetitum naturalis ist,
was ist dann hieraus zu folgern?

Wenn die Natur®selbst den Menschen die beseligende An-
schauung Gottes zu begehren notigt, so konnen ihm die Mittel,
ohne welche die Erreichung desselben unméglich ist, von Gott
nicht versagt werden. Natiirliche Anlagen sind ja solche, welche
von Gott selbst einem Wesen eingepflanzt sind. Es hielse nun
einen Widerspruch in Gott annehmen, wenn man sagen wollte,
der weise und giitige Urheber der Natur habe den Menschen
zur Anschauung seiner Wesenheit bestimmt, ihm ein Verlangen
darnach, einen Trieb, mitgegeben, habe aber ihn mit den notigen
Kréften, dies Ziel zu erreichen, nicht ausriisten miissen. Dem-
zufolge wire die Erhebung des geschaffenen Geistes zur An-
schauung Gottes nicht eine Gnade Gottes, sondern eine der
Natur gebiithrende Ausstattung. Indessen behauptet der Meister
der Schule das Gegenteil von dem. S. th. I. q. 12. a. 4: Non
potest Intellectus creatus Deum per essentiam videre, nisi in
quantum Deus per suam gratiam se intellectui creato con-
iungit. Daselbst art. 5: Omne quod elevatur ad aliquid, quod
excedit suam naturam, oportet quod disponatur aliqua disposi-
tione, quae sit supra suam naturam: sicut, si aér debeat accipere
formam ignis, oportet quod disponatur aliqua dispositione ad talem
formam. Cum autem aliquis intellectus creatus videt Deum per
essentiam, ipsa essentia Dei fit forma intelligibilis intellectus.
Unde oportet, quod aliqua dispositio supernaturalis el su-
peraddatur ad hoc, quod elevetur in tantam sublimitatem.
Cum igitur virtus naturalis intellectus creati non sufficiat ad Deil
essentiam videndam, oportet quod ex divina gratia super-
accrescat ei virtus intelligendi. Und bei dem hl. Thomas hat die
Gnade die Bedeutung einer virtus gratuita. Auf doppelte
Weise, sagt er, kann einem Geschopfe etwas gebiihren: entweder
namlich wegen seines personlichen Verdienstes oder wegen der
Beschaffenheit seiner Natur. Die natiirlichen Giiter gebiihren dem
Menschen nicht auf die erste Weise, er konnte sie freilich, bevor
er war, nicht verdienen, wohl aber auf die andere: seine Natur
verlangt sie; die iibernatiirlichen aber gebiihren ihm weder auf
die eine noch auf die andere Weise. S.th. I. II*¢. q. 111. a. 1.



Die Erbebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand. 491

ad 2: Gratia, secundum quod gratis datur, excludit rationem de-
biti: potest autem intelligi duplex debitum: unum quidem ex
merito proveniens, quod refertur ad personam, cuius est agere
meritoria opera, secundum illud ad Rom. 4: Ei, qui operatur,
merces imputatur secundum debitum, non secundum gratiam;
aliud est debitum secundum conditionem naturae: puta si dicamus
debitum esse homini, quod habeat rationem, et alia, quae ad hu-
mavam pertinent naturam: ... dona igitur naturalia carent primo
debito, non autem carent secundo debito: sed dona super-
naturalia utroque debito carent: et ideo specialius sibi
nomen gratiae vindicant.

Wire die visio beatifica insofern natiirlich, als ein natiirliches
Verlangen nach ihr dem Menschen innewohnt, so wire sie auch
schlechthin mnatiirlich. Nur nach einem dem Geiste propor-
tionierten Ziele kann das natiirliche Verlangen entstehen: es ent-
steht eben aus der Proportion, welche die Natur ihrer Bestim-
mung entgegenbringt. Das sagt der hl. Lehrer ausdriicklich.
De verit. qu. 14. a. 2: Nihil potest ordinari in aliquem finem
nisi praeexistat in ipso quaedam proportio ad finem,
eXx qua proveniat in ipso desiderium finis; et hoc est,
secundum quod aliqua inchoatio finis fit in ipso: quia nihil ap-
petit nisi in quantum appetit aliquam illius similitudinem. Kt
inde est, quod in ipsa natura humana est quaedam inchoatio
ipsius boni, quod est naturae proportionatum. Und in Summa
theol. 1. q. 62. a. 2 ist zu lesen: Naturalis motus voluntatis est
principium omnium eorum, quae volumus: naturalis autem in-
clinatio voluntatis est ad id, quod est conveniens secun-
dum naturam. KEt ideo, si aliquid sit supra naturam,
voluntas in id ferri non potest! Iis wire die Anschauung
Gottes auch das einzige Ziel des Menschen, denn ein hoheres
Gut kann es nicht geben. Und in der That, aus der Voraus-
setzung, dafs die Anschauung Gottes in seiner Wesenheit ein
finis naturalis quoad appetitum sei, hat Jansenius einen Schluls
gezogen, dals die thatsdchliche Bestimmung des Menschen, ins-
besondere das ewige Leben in der Anschauung Gottes die einzig
denkbare, die natiirliche oder wesentliche Bestimmung sei. De
statu purae nat. . 1. ¢. 15: Mihi videtur iuxta sancti Doctoris
(Augustini) principia, utrumque de illo amore Dei, sine quo crea-
tura rationalis recta et bona esse nequit, citra contradictionem
posse dici: et naturalem et supernaturalem. Quod supernaturalis
sit, nulla inter Catholicos controversia est. Nam uti beatitudo
sempiterna, ita et via ad illam charitas Dei omnes naturae vires
superat, ita videlicet, ut quamvis utraque sit actio creaturae,



452 Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand.

neutra tamen ex naturae principiis aut facultatibus aut natura-
libus ullis adiutoriis fluere possit, sed eam Spiritus sanctus supra
omnes vires naturales creaturae per gratiam operari debeat, dif-
fundendo charitatem, delectationem, et lumen in cordibus nostris...
Hoc igitur iacto certissimo fundamento, videndum superest, an
et quo pacto ille amor Dei naturalis dici possit . . . Dicendum
arbitror, dilectionem Dei dici posse creaturae rationali naturalem,
primo ex parte rationis, quia ratio naturali lumine dictat, Deum
solum super omnia creata esse diligendum .. . Secundo natu-
ralis dici potest iste amor Dei ex parte appetitus, quod ita
ostendi potest. Deus enim quantumvis eum non nisi per auxi-
lilum supernaturale sequi diligendo vel consequi fruendo possi-
mus, est tamen finis hominis naturalis, quo nec inferior
el nec superior dari potest ... KEx his igitur duobus
capitibus facile intelligitur, longe aliter dilectionem Dei esse
creaturae rationali naturalem, quam tantummodo, quia ei consen-
tanea est, vel quia ornat vel perficit eam. KEst enim naturalis,
quia natura ipsa dictat arctissimeque obstrictam se naturaliter
sentit, uti eum humillime castissimeque diligat, et quia natura
ipsa ad hoc appetendum condita est et naturaliter in-
clinatur, etsi, neque quod dictat, neque quod appetit,
sibi ipsa dare possit. Der englische Lehrer unterscheidet
dagegen mit ausdriicklichen Worten die doppelte Gliickseligkeit
des Menschen. Die eine steht im Verhéltnisse zu seiner Natur,
so dafs er durch seine natiirlichen Fahigkeiten zu ihr gelangen
kann, die andere iiberragt seine Natur dermalsen, dals er sie
nur erreichen kann, weil ihm die gottliche Macht Gaben ver-
leiht, durch die er in gewisser Weise an der gottlichen Natur
teilnimmt. 8. theol. I.-II2¢, q. 62. a. 1: Est duplex hominis
beatitudo, sive felicitas: una quidem proportionata humanae na-
turae, ad quam scilicet homo pervenire potest per principia suae
naturae: alia autem est beatitudo naturam hominis excedens,
ad quam homo sola divina virtute pervenire potest secundum
quandam divinitatis participationem; secundum quod dicitur
2. Petri 1, quod per Christum facti sumus consortes divinae na-
turae. Anderwirts dieselbe Lehre vortragend, giebt er zugleich
an, worin das eine und das andere Ziel besteht. Jenes, das zur
Natur im Verhiiltnis steht, besteht in einer Betrachtung der gott-
lichen Dinge, wie sie durch die natiirliche Erkenntnis moglich
ist; weshalb auch die Philosophen, welche die Offenbarung nicht
kannten, in diese die hochste Gliickseligkeit des Menschen setzten.
Das iiber die Natur erhabene Ziel aber, das ewige Leben, ist
die Anschauung des gottlichen Wesens, welche, das Verhiltnis



Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand. 4d3

jedes geschaffenen Geistes iiberragend, nur Gott patirlich ist.
De verit. q. 27. a. 2. ¢: Homo secundum naturam suam pro-
portionatus est ad quemdam finem, cuius habet naturalem appe-
titum, et secundum naturales vires operari potest ad consecutionem
illius finis, qui finis est aliqua contemplatio divinorum, qualis est
homini possibilis secundum facultatem naturae, in qua philosophi
ultimam hominis felicitatem posuerunt. Sed est aliquis finis ad
quem homo a Deo praeparatur, naturae humanae proportionem ex-
cedens, scilicet vita aeterna, quae consistit in visione Dei per
essentiam, quae excedit proportionem cuiuslibet naturae creatae,
soli Deo connaturalis existens. Cf. De verit. q. 14. a. 2.
Wire die Anschauung Gottes iiber das natiirliche Verlangen
nicht erhaben, so miifste der Mensch, wenn er zu derselben nicht
gelangt, in jeder Voraussetzung elend und ungliickselig sein.
Das haben auch wirklich die Jansenisten gefolgert. Der heilige
Doktor sagt es aber nicht, indem er vom natirlichen Verlangen
spricht, und leugnet es sogar ausdriicklich, indem er von dem
Lose der ungetauften Kinder handelt. Er lehrt mit der Kirche,
dafs ‘dieselben von der seligen Anschauung Gottes auf ewig aus-
geschlossen, also in dem Sinne verdammt sind, aber er leugnet,
dafs sie deshalb ungliickselig seien. Niemand, sagt er, betriibe sich,
wenn er verniinftig sei, dariiber, dafs ihm etwas gebreche, was
iiber ihn erhaben ist, sondern nur dariiber, dafs ihm fehle, was
zu besitzen ihm einigermalsen eigen ist. So werde ja wohl kein
verniinftiger Mensch betriibt, dals er nicht wie ein Adler in der
Luft schweben konne. Nun sei zwar jeder Mensch, der zum
Gebrauche des freien Willens gekommen ist, geeignet, das ewige
Leben zu erlangen, weil er die Gnade, durch welche er dasselbe
verdiene, erhalten konne, und daher miisse ein solcher iiber den
Verlust desselben den grolsten Schmerz empfinden. Die Kinder
aber waren nie geeignet, das ewige Leben zu besitzen, weil es
ihnen als durchaus iibernatiirlich wegen der Beschaffenheit
ihrer-Natur nicht gebiihrte und sie nichts thun konnten,
ein so grofses Gut zu erwerben. Darum also betriiben sie sich
auch nicht, dafs sie der Anschauung Gottes beraubt sind, viel-
mehr erfreuen sie sich in ihren natiirlichen Vollkommenheiten,
so viel des Guten von Gott empfangen zu haben und mit ihm
durch die natiirliche Erkenntnis und Liebe vereinigt zu sein. In
II. dist. 33 q. 2. a. 2: Pueri, qui sine baptismo decedunt, co-
gnitionem perfectam habebunt eorum, quae naturali cognitioni
sublacent, et vita aeterna privatos se esse cognoscent et causam,
quare ab ea exclusi sunt; nec tamen ex hoc aliquo modo affli-
gentur: quod qualiter esse possit, videndum est. Sciendum ergo,



454 Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand.

quod ex hoc, quod caret aliquis eo, quod suam proportionem
excedit, non affligitur, s1 sit rectae rationis: sed tantum ex hoc,
quod caret eo, ad quod aliquo modo proportionatus fuit; sicut
vullus sapiens homo affligitur de hoc, quod non potest volare
sicut avis, vel quia non est rex vel imperator, cum sibi non sit
debitum: affligeretur autem, si privaretur eo, ad quod habendum
aliquo modo habitudinem habuit. — Dico ergo, quod omnis homo
usum liberi arbitrii habens proportionatus est ad vitam aeternam
consequendam, quia potest se ad gratiam praeparare, per quam
vitam aeternam merebitur; et ideo, si ab hoc deficiunt, maximus
erit dolor eis, quia amittufit illud, quod suum esse possibile fuit.
Pueri autem nunquam fuerunt proportionati ad hoc, quod vitam
aeternam haberent, quia nec eis debebatur ex principiis
naturae, cum omnem facultatem naturae excedat, nec actus
proprios habere potuerunt, quibus tantum bonum consequerentur:
et ideo nihil omnino dolebunt de carentia visionis divinae, immo
magis gaudebunt de hoc, quod participabunt multum de divina
bonitate et perfectionibus naturalibus . .. Quamvis puerli non
baptisati sint separati a Deo, quantum ad illam coniunctionem,
quae est per gloriam, non tamen ab eo penitus sunt separati; immo
sibi coniunguntur per participationem naturalium bonorum et ita
etiam de ipso gaudere poterunt naturali cognitione et dilectione.

Aus diesen Griinden miissen wir folgern, dals nach der
Lehre des hl. Thomas die Anschauung Gottes auch iiber das
natiirliche Verlangen der Menschen erhaben i1st, dals sie also
schlechthin iibernatiirlich ist. Auch sagt der Heilige selbt, dafls
das Verlangen nach der Anschauung Gottes erst unter dem
Einflusse der Gnade entsteht, und beruft sich dabei auf
die Stelle des Apostels, aus der erwiesen wird, dieses Ziel sei
so hoch iiber uns gelegen, dals unsere Natur nicht nur keine
Krifte habe, es zu erreichen, sondern auch nicht es zu denken
oder zu verlangen. De verit. q. 14. a. 2.: Est autem duplex
hominis bonum ultimum, quod primo voluntatem movet  guasi
ultimus finis. Quorum unum est proportionatum naturae humanae,
quia ad ipsum obtinendum vires naturales sufficiunt; et haec est
felicitas, de qua philosophi locuti sunt: vel contemplativa, quae
consistit in actu sapientiae; vel activa, quae consistit primo in
actu prudentiae et consequenter in actibus aliarum virtutum mo-
ralium. Aliud est bonum hominis naturae humanae proportionem
excedens, quia ad ipsum obtinendum vires naturales non suffi-
ciunt, nec ad cogitandum vel desiderandum, sed ex sola
divina liberalitate repromittitur: 1. Cor. II. 9.: oculus non vidit,
Deus, absque te, quae praeparasti exspectantibus te; et hoc est



Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand. 459

vita aeterna. — De verit. q. 27. a. 2.: Unde oportet, quod
homini detur aliquid, non solum per quod operetur ad finem vel
per quod inclinetur eius appetitus in finem illum (sc.
vitam aeternam), sed per quod ipsa natura hominis elevetur ad
quandam dignitatem, secundum quam talis finis sit el competens,
et ad hoc datur gratia. Dasselbe sagt er in Sum. th. 1. q. 62.
a. 2.: Naturalis motus voluntatis est principium omnium eorum,
quae volumus; naturalis autem ineclinatio voluntatis est
ad id, quod est conveniens secundum naturam. Kt ideo,
si aliquid sit supra naturam, voluntas in id ferri non potest, nisi
ab aliquo alio supernaturali principio adiuta; sicut patet, quod
ignis habet naturalem inclinationem ad calefuciendum et ad ge-
nerandum ignem., Sed generare carnem est supra naturalem
virtutem ignis. Unde ignis ad hoc nullam inclinationem habet,
pisi secundum quod movetur ut instrumentum ab anima sensitiva.
Ostensum est autem supra cum de Dei cognitione ageretur, quod
videre Deum per essentiam, in quo ultima beatitudo rationalis
creaturae consistit, est supra naturam cuiuslibet intellectus creati.
Unde: nulla creatura rationalis potest habere motum
voluntatis ordinatum ad illam beatitudinem, nisi mota a su-
pernaturali agente: et hoc dicimus auxilium gratiae.
Demunach behauptet der hl. Thomas an den angefiithrten
Stellen der phil. und theol. Summa, wenn der Mensch zu der
Anschauung Gottes nicht gelange, bleibe sein natiirliches Ver-
langen eitel! Wie ist nun das alles in Einklang zu bringen?
Allerdings sagt er dies, antworten manche Kommentatoren,
aber er sagt es, die Ordnung der Dinge, welche Gott thatsdchlieh
eingefiithrt hatte, voraussetzend, und bei dieser Voraussetzung
sei, was er sagt, wahr. Niamlich jenes iibernatiirliche Verlangen,
das uns angeboren und unwillkiirlich 1st, hat an sich keinen
bestimmten Gegenstand, sondern ist auf die Gluckseligkeit im
allgemeinen gerichtet. KErst wenn der Mensch zur Erkenntnis
gelangt ist, dafs er seine vollkommene Gliickseligkeit nur im
Besitze Gottes findet, kann jenes Verlangen ein Verlangen nach
diesem Besitze werden. Wenn er nun iiber dies durch die
Offenbarung belehrt wird, dals er zum iibernatiirlichen Besitze
Gottes durch die Anschauung seiner Wesenheit berufen ist, so
wird dieses der (Gegenstand jenes seines natiirlichen Verlangens
nach vollkommener Gliickseligkeit. Denn dasselbe ist auf die
grofste Gliickseligkeit, deren er fahig ist, gerichtet. Sobald also
Gott ihm eine hohere, als die ihm natiirliche, moglich gemacht
hat, kann er in dieser nicht mehr ruhen. Dabher hat der heil
Thomas auch gesagt, dals jeder Mensch, der zum Gebrauche



456 Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand.

seiner Freiheit gelangt ist, durch den Verlust der Anschauung
Gottes ungliicklich werden miisse, weil ihm Gott die Erreichung
derselben moglich gemacht hatte. Von den Unmiindigen aber,
welche ohne Taute dahinscheiden, sagt er, dals sie durch die
natiirliche Erkenntnis und Liebe Gottes gliicklich sein konnen,
weil sie in der Anschanung Gottes ein Gut verloren haben, das
iiber 1hre natiirlichen Bediirfnisse erhaben ist, und nach dem zu
streben ihnen gar nicht moglich war. (J. Kleutgen, Theologie
der Vorzeit. 1I. B. 8. 146—147.) So z. B. Cajetanus (In
Summam theol. p. I. q. 12. a. 1.): Num intellectus creatus na-
turaliter desideret videre Deum? Resol. q.: Creatura ratio-
nalis potest dupliciter considerari, uno modo absolute, alio
modo, ut ordinata est ad felicitatem. Si primo modo conside-
ratur, sic naturale eius desiderium non se extendit ultra naturae
facultatem et sic concedo, quod non naturaliter desiderat visionem
Dei in se absolute. Si1 vero secundo modo consideretur, sic na-
turaliter desiderat visionem Dei, quia ut sic, novit quosdam
effectus, puta gratiae et gloriae, quorum causa est Deus, ut Deus
est in se ubsolute, non ut universale agens. Notis autem effectibus,
naturale est cuilibet intellectui desiderare notitiam causae. Et
propterea desiderium visionis divinae (etsi non sit naturale in-
tellectul creato absolute) est tamen nraturale ei, supposita reve-
latione talium effectuum. Kt sic tam ratio hic alligata, quam
reliquae rationes ad idem collectae C. Gent. III. 50. concludunt
inane fore desiderium intellectualis naturae creatae, si Deum vi-
dere non possit.

Gegen diese Losung der Schwierigkeit wurde in der Vor-
zeit und wird noch heute eingewendet, dals der hl. Lehrer,
wenigstens an dem aus der philosophischen Summa angetiihrten
Orte das Verlangen nach der Anschauung Gottes aus einer Er-
kenntnis hervorgehen lafst, welche gewifs nicht den thatsach-
lichen Gnadenstand in der heiligen Heilsanstalt als der selbst-
verstindlichen Ordnung voraussetzt. Er schrieb ja gegen die
Ungléubigen!

Wir sind der Meinung, dafls der hl. Thomas selbst fiir diese
Erkléarung eintritt, indem er anderswo behauptet, dals der Mensch
kein natiirliches Verlangen nach der Anschauung Gottes tragt
und nach derselben nur dann verlangt, wenn er von Gottes
Gnade unterstiitzt wird. De verit. q. 22. a. 7.: Quando ex
propria ratione, adiutus divina gratia, apprehendit aliquod
speciale bonum, ut suam beatitudinem, in quo vere sua beatitudo

1 L. Janssens, Summa theol. tom. I. p. 422—428.



Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand. 457

consistit, tunc meretur, non ex hoc, quod appetit beatitudinem,
quam naturaliter appetit, sed ex hoc, quod appetit hoc speciale,
quod non naturaliter appetit, ut visionem Dei, in quo
tamen secundum rei veritatem sua beatitudo consistit. Dennoch
wollen wir eine andere Losung versuchen. Nach unserem Datiir-
halten ist das Verlangen (desiderium), von welchem der Heilige
sprlcht kein appetitus naturalis oder innatus, keine blinde Hin-
neigung (inclinatio) der Natur. Mit diesen Wortern bezeichneten
namlich die Scholastiker eine aller Thétigkeit des Erkennens und
Wollens vorhergehende Beschaffenheit eines Wesens, derzufolge
irgend etwas ihm entspricht, so dals es seine Natur selbst duhin
neigt und gleichsam strebt. Ks hiefse aber in der Natur einen
Widerspruch annehmen, wollte man ihr eine derartige Hinnei-
gung, ein mit ihr selbst gegebenes und folglich unbedingtes und
uniiberwindbares Streben nach etwas beilegen, das iiber das Ge-
biet ihrer Krafte und Wirksamkeit hinausliege. Es konunte also
auch der hl. Thomas unter dem Verlangen nach der Anschauung
Gottes nicht den appetitus naturalis, nicht eine inclinatio naturae
in obiger Bedeutung verstehen. Er trete dadurch in den grellsten
Widerspruch mit sich selbst, mit dem, was wir ihn oben sagen
gehort haben. Auflserdem erklart er selbst den Ursprung des
Verlangens daraus, dals der Geist, durch die unvollkommene
Erkenntnis, die er von Gott aus den Geschopfen empfiangt, ange-
trieben werde die vollkommene zu begehren. Versteht er aber
unter desiderium naturae ein aus der Erkenntnis entspringendes
Begehren, so folgt hieraus, dals dasselbe nur ein bedingtes,
eine velleitas, nicht volauntas sein kann. Und darin konnen
wir dem hl. Lehrer beipflichten. Ks ist wahr, dafs, sobald wir
die Wirkung einer Ursache erkannt haben, uns die Wilsbegierde
treibt, auch die Ursache in ihrer Wesenheit kennen zu lernen.
Wird den Schillern von riihmlichen Thaten der Konige und
Helden erzihlt, so entsteht in ihnen ein Verlangen, diese grofsen
Méaner auch personlich zu kennen. Ebenso verhilt sich die
Sache mit dem Verlangen nach der Anschauung (Jott.es Wir
verlangen ihn zu sehen, ohne uns Rechenschaft davon zu geben,
ob es moglich sei, (Jott an sich zu sehen. Sobald wir aber
inne werden, dafs dies zu erreichen unmoglich ist, werden wir,
sofern wir weise sind, die Anschanung Gottes nicht ernstlich
begehren, sondern nur unter der Bedingung, wenn es Gott ge-
falle, uns dieselbe moglich zu machen. Unser Verlangen ist
dann eine velleitas, nicht voluntas. Fiir diese Erklarung ist
von Bedeutung dieser Umstand, dafs, wie wir schon oben be-
merkt haben, der hl. Thomas an der betreffenden Stelle nicht

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XV. 30



458 Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand.

sagt, dieses Verlangen wiirde, wenn es unbefriedigt bliebe, den
Geist ungliickselig machen. Wir fiihlen uns aber ungliicklich
nur dann, wenn unser Naturtrieb oder ernstlicher Wille unbe-
friedigt bleibt. Sehr passend sagt daher der Meister der Scholastik
in II. dist. 33. q. 2. n. 2.: Quamvis voluntas sit possibilium et im-
possibilium, tamen voluntas bene ordinata et completa non
est nisi eorum, ad quae quis aliquo modo ordinatus
est, et si in hac voluntate deficiant homines, dolent, non autem
si deficiant ab illa voluntate, quae impossibilium est, quae potius
velleitas, quam voluntas dici debet: mon enim aliquis vult
illud simpliciter, sed vellet, si possibile esset. Und
an anderer Stelle sagt er aufs bestimmteste, dals nach der An-
schauung Gottes keine Kreatur actum voluntatis bene ordinatum
d. h. einen ernsten Willen haben konne. 8. theol. I. q. 62. a. 2.:
Inclinatio voluntatis est ad id, quod est conveniens secundum
naturam . . . . Videre autem Deum, in quo ultima beatitudo
rationalis creaturae consistit, est supra naturam cuiuslibet intel-
lectus creati, Unde nulla creatura rationalis potest
habere actum voluntatis ordinatum ad illam beatitu-
dinem, nisi mota a supernaturali agente.

Wenn der englische Doktor einen solchen Nachdruck auf
das Verlangen der Natur nach der Anschauung Gottes legt, so
ist zu beachten, dafs er gerade gegen den Naturalismus seiner
Zeit schrieb, welcher behauptete, dals nur jene Betrachtung der
gottlichen Dinge, die dem Menschen durch seine eigenen Krifte
moglich ist, des Menschen KEndbestimmung und vollkommene
Gliickseligkeit ausmache, die Anschauung Gottes aber, welche
das Christentum lehre, eine reine Unmoglichkeit sei. Diesen
ungldubigen Philosophen gegeniiber will nun der hl. Thomas be-
weisen, dafs jene Anschauung vielmehr der Natur des Menschen
durchaus angemessen ist, obgleich sie nicht anders als durch
Gottes allméchtige KEinwirkung zu stande kommen kann. Er
wollte also betonen, dals der Geist, im Gegensatze zu den unver-
niinftigen Geschopfen, fiir die Griiter der iibernatiirlichen Ordnung
empfanglich ist, d. h.,, dals seine Natur so beschaffen ist, dals
die Apschauung Gottes fiir die Natur des geschaffenen Geistes
nicht von ganz fremdartigem Charakter ist. Dies sagt er
auch ausdriicklich in der phil. Sum. III. 54.: Divina substantia
non sic est extra facultatem intellectus creati, quasi aliquid
omnino extraneum ab ipso, sicut est sonus a visu vel sub-
stantia immaterialis a sensu (nam ipsa divina substantia est pri-
mum intelligibile et totius intellectualis cognitionis principium);
sed est extra facultatem intellectus creati sicut excedens virtutem



Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand. 459

eius, sicut excellentia sensibilinm sunt extra facultatem sensuum.
Das heilst: die Anschauung Gottes ist dem Geiste nicht fremd,
weil ihr Gegenstand, als objectum materiale betrachtet, dasselbe
ist und wenn auch auf unvollkommenere Weise, aber doch von
dem Geiste erkannt werde. Die KErhebung geschehe also nur
in der ,sphaera sui objecti adaequati®.

Versteht man die Aussage des hl. Thomas iiber das natiir-
liche Verlangen pach der Anschauung Gottes, wie wir sie erkldrt
haben, — andere Deutungen sind auch durch andere Ausspriiche,
welche klar und bestimmt sind, ausgeschlossen, — so kommt
man zum Resultate, dals der hl. Lehrer mit sich selbst nicht in
Widerspruch tritt. Wollte aber jemand darauf bestehen, dals
jene Stellen, an denen iiber das natiirliche Verlangen die Rede
ist, sich nicht anders erkldren lassen, als die Jansenisten es ver-
stehen, so mufs er auch behaupten, dals der hl. Thomas in
dieser Frage mit sich selbst im vollstem Widerspruche sei. Ist
aber dies der Fall, so kann man sich in dieser Frage auf ihn
nicht berufen! (Kleutgen, Theol. der Vorzeit. II. B. 8. 137
bis 151.)

Wie dem auch sei, die hl. Schrift lehrt, dals die Anschauung
Gottes auch iiber die Anspriiche der Natur erhaben, d. h. ab-
solut iibernatiirlich ist. 1. Die vita aeterna wird von Christus
selbst beschrieben als Teilnahme an der Herrlichkeit und Selig-
keit, welche dem Sohne Gottes allein im Gegensatze zur Kreatur
kraft der Zeugung aus Gott und kraft seiner wesentlichen Ein-
heit mit dem Vater von Natur aus zustehen. Joh. XVII. 24.:
Pater, quos dedisti mihi, volo, ut, ubi sum ego, et illi sint
mecum, ut videant claritatem meam, quam dedisti mihi, quia
dilexisti me ante constitutionem mundi. Luc. XXII. 28—31:
Et ego dispono vobis, sicut disposuit mihi Pater, regnum, ut
edatis et bibatis super mensam meam in regno meo, et sedeatis
super thronos iudicantes duodecim tribus Israel. Diesen Gedan-
ken formuliert der Apostel ndher dahin, dals wir Miterben des
Sohnes Gottes sein sollen, und bezeichnet die Erhabenheit dieser
Erbschaft noch besonders dadurch, dals er den eigenen Geist
Gottes als das Unterpfand der verheilsenen Erbschaft hinstellt.
Ephes. I. 13—14: In quo (sc. Christo) . . . signati estis Spi-
ritu promissionis sancto, qui est pignus haereditatis nostrae.
2. Die Anschauung Gottes wird von der hl. Schrift ausschliels-
lich dem Sohne Gottes aus dem Grunde angeeignet, weil er ,im
Scholse des Vaters ist“. Joh. I. 18: Deum nemo vidit unquam:
unigenitus Dei Filius, qui est in sinu Patris, ipse enarravit.
Der Kreatur ist die visio Dei von sich aus unmoglich. 1. Tim. VI.

30%*



460 Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand.

15—16.: Beatus et solus potens, Rex regum et Dominus domi-
nantium, qui solus habet immortalitatem et lucem inhabitat in-
accessibilem; quem nullus hominum vidit sed neque
videre potest. 3. Um so mehr muls die thatsachliche End-
bestimmung des Menschen als durchaus iibernatiirlich erscheinen
im Hinblick auf die emphatischen Ausdriicke, womit die Apo-
stel ihre Grolse und Erhabenheit schildern und in ihrer Ver-
wirklichung durch die Menschwerdung des Gottessohnes eine be-
sondere Offenbarung der Macht, der Herrlichkeit und Liebe
Gottes erblicken. Eph. I 15. Col. I. 10. 2. Petr. I. 4. Am
schiirfsten aber wird die Ubernatiirlichkeit unserer Bestimmung
in I. Cor. II. 7—12 ausgesprochen: Loquimur Dei sapientiam
in mysterio, quae abscondita est, quam praedestinavit Deus ante
saecula In gloriam nostram, quam nemo principum huius saeculi
cognovit; si enim cognovissent, nunquam Dominum gloriae cru-
cifixissent, sed sicut scriptum est: Quod oculus non vidit,
nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit, quae
praeparavit Deus iis, qui diligunt illum; nobis autem reve-
lavit Deus per Spiritum suum: Spiritus enim omnia
scrutatur, etiam profunda Dei. Quis enim hominum scit,
quae sunt hominis, nisi spiritus hominis, qui in ipso est? ita et
quae Dei sunt, nemo cognovit, nisi Spiritus Dei. Nos autem non
spiritum huius mundi accepimus, sed Spiritum, qui ex Deo est,
ut sciamus, quae a Deo donata sunt nobis. Der hl. Paulus stellt
hier die Berufung des Menschen zu der ihm thatsdchlich von
Gott bestimmten Gliickseligkeit in Grott als ein grofses, in Gott
verborgenes und alle Ahnung des Menschen iiber-
steigendes Geheimnis dar, welches nur der eigene Geist
Gottes, der die Tiefen der Gottheit erforscht, habe erschliefsen
konnen. Kann sie aber nur der Geist Gottes, der die Tiefen
der Gottheit erforscht, offenbaren, so muls sie ebensowohl iiber
die Anspriiche, Bediirfnisse und Wiinsche, als iiber die Krifte
der menschlichen Natur erhaben sein. Denn wire sie seine
natiirliche Bestimmung, so miifste sie auch natirlich erkennbar
sein: zu ihrer Erkenntnis wire nicht notwendig, die Tiefen
Gottes zu erforschen, sondern nur die Natur des Menschen: ihre
Bediirfnisse und Wiinsche kennen zu lernen!

Deutlicher und nachdriicklicher, als dies die hl. Schrift ge-
than hat, kann man die iiber alle natiirlichen Kréfte und Aus-
spriiche der Kreatur hinausgehende Erbabenheit unserer Bestim-
mung nicht aussprechen. In diesem Sinne hat sich auch die
Kirche erklart. Schon die Semipelagianer sagten, der Mensch
besitze auch nach der Erbsiinde, durch welche er die eigent-



Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand. 461

liche Heilstiichtigkeit verloren habe, in seiner Natur noch
die Fahigkeit, nach seinem iiberratiirlichen Heile in frommer
Weise zu verlangen, zu streben und alle jene Thétigkeiten zu
iiben, welche nur als Bemithen um das Heil oder als Heils-
beflissenheit und als Mittel der Impetration der Heilsgnade,
nicht als Leistung und Verdienst in Betracht kommen. (Scheeben,
Dogmatik. III. 8. 758.) Aber die alte Kirche verwarf an ihnen
nicht blols die Notwendigkeit der Beriicksichtigung, sondern
selbst die Moglichkeit, dals vor Gott ein solches rein natiirliches
Verlangen auch nur vermige seiner Barmherzigkeit Wert hat.
Arausic. II. e. 6: Si quis sine gratia Dei credentibus, volen-
tibus, desiderantibus, vigilantibus, studentibus, petentibus,
quaerentibus, pulsantibus nobis misericordiam dicit conferri divi-
nitus, non autem, ut credamus, velimus, vel haec omnia, sicut
oportet, agere valeamus, per infusionem et inspirationem Sancti
Spiritus in nobis fieri confitetur et aut humilitati, aut obedientiae
humanae subiungit gratiae adiutorium, nec, ut obedientes et hu-
miles simus, ipsius gratiae donum esse consentit, resistit Apostolo
dicenti: Quid habes, quod non accepisti? et: Gratia Dei sum id,
quod sum (Denzinger, Ench. nr. 149). Als in der Neuzeit die
Jansenisten mit der Behauptung aufgetreten waren, dals die An-
schauung Gottes ein finis secundum appetitum naturalis sei, weil
die Natur ein heilsames Verlangen nach derselben habe, wurde
sogar die Moglichkeit eines irgendwie wirksamen natiirlichen
Verlangens nach der visio beatifica von Pius VI. in der Bulle
,Auctorem fidei“ 28. Aug. 1794 verworfen: Doctrina Synodi
(sc. Pistoriensis) . . . . intellecta de desiderio adiutorii supe-
rioris luminis in ordine ad salutem promissam per Christum, ad
quod concipiendum homo relictus suis propriis luminibus suppo-
natur se potuisse movere; suspecta, favens haeresi Semipelagianae
(Denzinger, Ench. nr. 1381.) Zuletzt wurde die absolute, we-
sentliche und unbedingte Notwendigkeit der Offenbarung zur Er-
kenntnis der Wirklichkeit dieser Bestimmung vom Vaticanum
definiert mit Bezug auf 1. Cor. II. 9: wo selbst die natiirliche
Ahnung eines so hohen Gutes ausgeschlossen ist. Sessio I1I.
De fide cath. cap. 2: Huic divinae revelationi tribuendum qui-
dem est, ut ea, quae in rebus divinis humanae rationi per se
impervia non sunt, in praesenti quoque generis humani conditione
ab omnibus expedite, firma certitudine et nullo admixto errore
cognosci possint. Non hac tamen de causa revelatio absolute
necessaria dicenda est, sed quia Deus ex infinita bonitate sua
ordinavit hominem ad finem supernaturalem, ad participanda
scilicet bona divina, quae humanae mentis intelligentiam omnino



462 Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand.

superant; siquidem oculus non vidit, nec auris audivit, nec in
cor hominis ascendit, quae praeparavit Deus iis, qui diligunt
illum (Denzinger. Ench. nr. 1635).

Damit hat sich die Kirche iiber den absolut iibernatiirlichen
Charakter der Endbestimmung zu deutlich ausgesprochen, als
dafs man noch im Zweifel dariiber sein konne. Das mégen nun
jene Theologen beherzigen, welche unter Berufung auf das An-
sechen des hl. Thomas mnoch jetzt behaupten zu konnen glauben,
dafs die Anschauung Gottes dem natiirlichen Verlangen des
Geistes entspreche und zwar allein entspreche!

Aus der Ubernatiirlichkeit des Endzieles ergibt sich, dals
die Natur, um mit ihm in ein entsprechendes Verhéltnis zu treten
oder ihm proportioniert zu werden, in einen ibernatiirlichen
Stand und um es thatig zu erstreben und zu erwerben, in ein
wahrhaft iibernatiirliches Leben versetzt sein mufs, welche beide,
Stand und Leben, sowohl die Krifte der Natur als ihre An-
spriiche iibersteigen.

Die absolut iibernatiirliche Vollendung und Seligkeit setzt
ihrem Begriffe nach voraus, dals es aulser ihr noch eine blofls
iibernatiirliche gebe. Denn:

1. Der Begriff des Ubernatiirlichen ist ein relativer. Man
nennt etwas ibernatiirlich nur in Beziehung auf ein schon da-
seiendes Wesen; also in Voraussetzung dessen, was ein Wesen
durch seine Erschaffung ist: ohne Natur gibt es keine Ubernatur.
Folglich kann die thatsichliche Bestimmung des Menschen nur
unter dieser Voraussetzung iibernatiirlich sein, dals es mit der
Natur des Menschen eine natiirliche gibt. Wer die natiirliche
nicht anerkennt, dem ist die iibernatiirliche Kndbestimmung in
Wirklichkeit eine natiirliche!

2. Entweder ist die Natur des Menschen in der Erhebung
unversehrt geblieben oder nicht. Ist das letztere der Fall, so
kann man von dem Streben des Menschen nach dem iiber-
natiirlichen Endziel nicht mehr sprechen, denn es gibt keinen
Menschen ohne menschliche Natur. Kommt das erstere vor, so
kann die Natur ihrer wesentlichen Krifte nicht entbehren. Sind
aber der Natur die Krafte, in deren vollkommener Entwicklung
sie ihre Glickseligkeit findet, nicht benommen worden, so miissen
sie ihre Befriedigung finden, soll der Mensch nicht ungliickselig
sein. Nun lehrt man ja allgemein, dafs die Gnade die Natur
nicht aufhebe (gratia non tollit naturam), und wir wollen es im
1I. Teil dieser Abhandlung ausfiihrlich nachweisen, also muls
man auch annehmen, dafs die Gliickseligkeit, zu der die Natur
von Hause aus befdhigt ist, fortbestehe.



Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand. 463

3. Dafs die Naturkrifte von dem Streben an das ihnen an-
gemessene Gut zuriickgebalten werden konnten, ldlst sich nicht
denken; das hiefse der Naturfidhigkeit Gewalt anthun, sie sogar
zerstoren, denn das Wesen einer Fahigkeit besteht eben in dem
Streben nach dem ihr angemessenen Objekt. Allerdings konnen die
Geisteskrifte, durch die iibernatiirliche Gunade in ihrem Wesen
erhoht, zu einem iibernatiirlichen Gute hingerichtet werden,
aber das kann nur unfer der Bedingung geschehen, dals das
iibernatiirliche Gut nicht nur nicht gegen ihre Natur ist, sondern
vielmehr das Gute, das sie an und fiir sich erstreben, in sich
enthdlt. Wenn nun der Mensch die iibernatiirliche Seligkeit
apstrebt, so strebt er zugleich jene, welche ihm seiner Natur nach
gebiihrt, an, Indem er beide in demselben Objekte findet. Das
heifst aber, dals die natiirliche Seligkeit in der iibernatiirlicheur,
wie eine kleinere Zahl in der grofseren enthalten ist. In dem
Sinne glauben wir behaupten zu konneun, dals die natiirliche Se-
ligkeit nicht nur moglich, sondern auch wirklich ist. BSie
macht eben die Empfinglichkeit aus, welche der Geist der Be-
stimmung zur Anschauung Gottes entgegenbringen muls, soll die
letztere nicht als eine fremde, ihm gegen die Natur aufgenctigte
Zuthat betrachtet werden, Wenn man sagt, dals sie nur denk-
bar sei, so soll das heifsen, dals Gott den Menschen bei dem
natiirlichen Kndziele bestehen lassen, ihm die Erreichung des-
selben zur alleinigen Pflicht machen konnte.

Es kommt jetzt darauf an, die Beschaffenheit der natiir-
lichen Seligkeit zu bestimmen. Die Offenbarung gibt uns dariiber
keinen ndheren Aufschluls, was nicht auffallen kann, da sie sich
direkt und zunachst mit der thatsdchlichen Bestimmung beschaf-
tigt. Das ist der Grund, warum auch die Viter und die dlteren
Theologen sich nicht eingehender damit befalst haben. Wir
miissen also zur Natur des Menschen unsere Zuflucht nehmen,
um nach den In ihr vorhandenen Anlagen und Anspriichen ihre
Endbestimmung zu berechnen. Wir erkennen freilich aus der
Intension und Extension der Krafte die Ziele, welche sie zu
erreichen haben. Da es sich um eine specifisch menschliche
Endbestimmung handelt, so sind hier nur die specifisch mensch-
lichen Fiahigkeiten, also Erkenntnis und Willenskraft in Betracht
zu ziehen. Worauf sie nun ihrem ganzen Wesen nach schon an
und fiir sich gerichtet sind, das macht das letzte Ziel, das hochste
Gut des Menschen aus. In der Erreichung dieses hochsten
Gutes, insofern sie durch die Thatigkeit des Erkenntnis- und
Willensvermiogens moglich ist, und in dem Genusse dieses Gu-
tes besteht die natiirliche Gliickseligkeit des Menschen. Es



464 Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand.

handelt sich nun darum, aus der Erkenntnis und Willens-
kraft zu erforschen, auf welches Gut sie hinstreben, Hier aber
kommt diese Schwierigkeit vor, dals wir jetzt eigentlich rein
natiirliche Erkenntnis und rein ratiirliches Verlangen nicht haben.
Denn beide sind beeinflufst von der iibernatiirlichen Gnade,
welche von innen auf jeden Menschen, der in diese Welt kommt,
einwirkt. Man kann also aus den Fiahigkeiten des thatsichlichen
Menschen nicht entnehmen, worauf sie ihrem Wesen nach ge-
richtet sind, was sie durch sich selbst zu thun im stande sind.
Man muls daher den Menschen in abstracto betrachten und aus
seiner Natur, als der Natur eines verniinftigen Wesens, darauf
schliefsen, welcher Beschaffenheit das Gut sein soll, in dessen
Besitz das Streben der Geisteskrifte zur endgiiltigen Rube ge-
langt. Nun, aus der Natur des Geistes lalst sich folgern, dals
seine wesentliche Vollendung und mithin seine natiirliche Selig-
keit in einer solchen Erkenntnis und Liebe Gottes besteht, wie
sie die vollig ausgebildete und in ihrer Thatigkeit nicht mehr
gestorte Vernunft aus den Werken Gottes schopfen kann. (Suarez.
De ultimo fine. Disp. 16. s. 2.) Eine solche Ausbildung und
ungestorte Thétigkeit der geistigen Krifte ist aber in dem Zu-
stande, in welchem sich der Mensch auf Erden befindet, nicht
moglich. Man mufs also annehmen, dals er auch zu der natiir-
lichen Gliickseligkeit nicht gelangen kounte, wenn ihn Gott, falls
er sich dessen nicht unwiirdig gemacht hdtte, aus diesem Leben,
wie aus einem Zustande der Priifung, in einen Zustand defini-
tiver, ewig bleibender Vollendung, worin er seine Seligkeit findet,
nicht versetzte. Einige Theologen und Philosophen meinen, zu
dieser Vollendung des Menschen gehdre notwendig ein Leben
der Seele im Korper, und betrachten darum die Auferstehung
des Leibes als zur natiirlichen Bestimmung des Menschen ge-
horig, weil sie der ldee des Menschen als des sichtbaren Eben-
bildes Gottes, wie der natiirlichen Neigung der Seele zum Korper
entspreche. Dals die Auferstehung nicht durch Entwicklung der
natiirlichen Kréfte erfolge, sondern durch ein Wunder bewirkt
werden koone, thue nichts zur Sache. Gleichwohl tragen die
meisten Theologen und Philosophen mit Recht Bedenken, die
Wiedervereinigung der Seele mit dem Korper als zur wesent-
lichen Bestimmung des seligen Lebens gehorig zu betrachten.
Ist auch die Vereinigung des Leibes mit der Seele eine natiir-
liche, beide Teile zu einem einzigen Wesen verbindende, so
bleibt doch der Leib ein dienendes Werkzeug der Seele. Hat
die Seele ihr Endziel und ihre Vollkommenheit erreicht, so hat
der Leib seine Aufgabe gelost und sie bedarf desselben nicht



Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand. 465

mehr. Er wére ihr sogar ein Hindernis zum ungestorten voll-
kommenen Besitze Gottes, aufser wenn wir annehmen, dafls er
vollig verklart und der Seele vollstandig unterworfen werde.

Wollte jemand einwenden, dals die christlichen Philosophen
und Theologen sich eine Vorstellung von der Beschaffenheit der
natiirlichen Gliickseligkeit unter dem Einflusse der Offenbarung
im voraus gebildet haben und sich nur einbilden, dieselbe aus
der Natur des Menschengeistes gefolgert zu haben, so konnen
wir uns auf einen heidnischen Philosophen berufen, welcher
der Offenbarung fern stand und dennoch mit den christlichen
Denkern in der Hauptsache iibereinstimmt. KEs ist Aristoteles,
welcher in seiner Ethik darzulegen sucht, dals das Endziel des
Menschen in der Erreichung der natiirlichen Vollenduog durch
tugendmilsige Thatigkeit, namentlich durch Betrachtung des
Gottlichen gelegen ist. Der Gedankengang seiner Beweisfiihrung
ist nun folgender: Alles Endliche strebt zu Gott, indem es durch
seine Thitigkeit eine hohere Ahnlichkeit mit ihm zu erreichen
sucht, als es schon durch seine Natur besitzt. Denn das Sein
oder die Natur ist die erste, die Thatigkeit die zweite Vollen-
dung des Endlichen. So strebt auch der Mensch der Gottheit
entgegen, aber seiner hoheren Natur entsprechend auch in hoherer
Weise, als alles andere aulser ibm. Er ist der Erkenntnis
Gottes fihig und zu ihr berufen. Durch diese Erkenntnis wird
sein Geist mit dem hochsten Intelligibeln vereinigt, und aus
dieser Vereinigung schopft er wie seine hochste Vollendung, so
seine grolste Seligkeit. Nur darin weicht der heidnische Philo-
soph von den christlichen ab, dals er die Gliickseligkeit, welche
durch die beschauende Weisheit geboten wird, nur auf das
irdische Leben beschrdnkt. Der Mensch, sagt er, mufs als
Mensch, als sinnlich-geistiges Wesen ein Endziel haben. Nun
uort aber der Mensch als solcher mit dem Tode zu existieren
auf: nur ein Teil von ihm, das Gottliche in ibhm, dauert fort.
Also muls das KEndziel des Menschen nur in zeitlicher Gliick-
seligkeit bestehen.

Es ist ein Gesetz der Natur, dals der Mensch nach der
Gliickseligkeit in Gott, zu der er befihigt ist, hinstrebe. Wer
diesem Gesetze nicht nachgeht, versiindigt sich gegen den mittel-
baren, durch die Natur geoffenbarten Willen Gottes, Dagegen
ist der unmittelbar geoffenbarte Wille Gottes, dafs der Mensch
nach dem Leben in der Amnschauung Gottes strebe. Die visio
beatifica ist ja das thatséichliche Endziel des Menschen! Wer
dasselbe mit Bewulstsein unterldfst, versiindigt sich gegen den
positiven Willen Gottes, Auch kann der menschliche Wille un-



466 Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand.

moglich zwel voneinander geschiedene Ziele anstreben. (8. th.
I. 112¢ q. 1. a. 5.) Wenn aber dies, wenn der Mensch das
natiirliche und zugleich das iibernatiirliche Endziel erreichen
soll, und wenn zwel getrennte Kundziele nicht modglich sind, so
bleibt nur die eine Losung denkbar, dals das natiirliche End-
ziel dem iibernatiirlichen untergeordnet, in dasselbe aufgenommen
werde. Demzufolge kann niemand seine natiirliche Vollendung
auf eine andere Weise und durch andere Mittel suchen als
durch jene, welche thn zugleich der iibernatiirlichen entgegen-
filhren. Aber auch andererseits darf niemand nach dem iiber-
natiirlichen Ziele auf einem Wege streben, welcher der natiir-
lichen Ordnung zuwider sei oder auf sie keine Riicksicht nehme.
Es gilt hier der Satz: wer die iibernatiirliche Gliickseligkeit
erreicht, erreicht auch die natiirliche; wer die iibernatiirliche
durch seine personliche Schuld verliert, verliert auch die natiir-
liche. Wer bei der natiirlichen Endbestimmung fest stehen
bleiben wollte, verliert nicht nur die iibernatiirlicke, sondern
auch die natiirliche, da ja sowohl die natiirliche als auch die
iibernatiirliche Seligkeit der eine und nédmliche Gott als objec-
tum materiale ausmacht (s. th. I. [[*¢ q. 1. a. 8; q. 3. a. 8
ad 2. C. G. III. 17. 18). Nur vom verschiedenen Gesichts-
punkte aus betrachtet, als objectum formale, ist Gott die Quelle
der natiirlichen oder iibernatiirlichen Seligkeit. Namlich in der
natiirlichen Seligkeit wird Gott erkannt als Ursache, Ideal und
Ziel der Natur; in der iibernatiirlichen aber, wie er aufser
und iiber jeder Beziehung zur geschaffenen Natur in sich
selbst ist und fiir sich selbst den Gegenstand des seligen Be-
sitzes bildet.

Wenn man also lehrt, dals die Anschauung Gottes das
thatsachliche und alleinige KEndziel des Menschen sei, so 1ist
die Behauptung dahin zu erkldaren, dafls es seit der Berufung
zu derselben dem Menschen nicht mehr freisteht, bei einer
natiirlichen Endbestimmung zu verbleiben, sondern dals er
auch nach der iibernatiirlichen zu streben streng verpflichtet
ist, und wenn er durch seine personliche Schuld die iiber-
natiirliche nicht erreicht, er auch =zu der natiirlichen nicht
gelangt.



	Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand

