
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 15 (1901)

Artikel: Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand

Autor: Rawski, Paulus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761733

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


44"2 Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand.

„wo man kirchlich wieder schmoren" werde können (a. a. 0.)-
Beruhigen Sie sich, Herr Professor! Das Wiederaufleben der
Scholastik wird sich nicht durch Feuer und Schwert, sondern
durch die Macht der Wahrheit und echter Wissenschaft fühlbar
machen, nicht durch den Feuerschein des Scheiterhaufens, sondern
durch das Licht des Geistes, vor dem die Sophisten, die, wie
Hegel, Schopenhauer, Pantheisten und Materialisten, das Nichts
und die Finsternis zum „Urgründe" des Seienden machen,
beschämt zurückweichen müssen.

B

DIP: ERHEBUNG DES MENSCHEN ÜBER SEINEN
NATÜRLICHEN STAND

mit besonderer Rücksicht auf ihre absolute Ubernatürlichkeit und

ihr Verhältnis zur menschlichen Natur.

Nach der Kirchenlehre dargestellt von Dr. PAULUS RAWSKL

Die Lehre der katholischen Kirche über den übernatürlichen
Charakter der Erhebung des Menschen, sowie über ihr
Verhältnis zu seiner Natur ist schon beinahe allseitig ausgebildet
worden. Dennoch kann man nicht verhehlen, dafs sich in manchen
Hand- und Lehrbüchern der katholischen Dogmatik noch eine
Unklarheit oder wenigstens eine Ungenauigkeit des Ausdruckes
in gewisser Hinsicht wahrnehmen läfst. Auch ist in den letzten
drei Decennien, soviel wir wissen, in Deutschland keine
Monographie erschienen, welche sich speciell mit der systematischen
Darstellung der betreffenden Kirchenlehre befafste. Wir wollen
nun einen Versuch machen zu einer zusammenhängenden
Darlegung der kirchlichen Lehre über die absolute Ubernatürlichkeit
der Erhebung des Menschen und mithin zu einer gewissen
Klärung der katholischen Begriffe einen Beitrag liefern. Wir
verstehen aber unter dem absolut Übernatürlichen, um uns kurz zu
fassen, dasjenige, was eine Wirkung Gottes ist, die nicht nur
über alle Kräfte der geschaffenen Natur (das erste wesentliche
Merkmal), sondern auch überfalle Ansprüche und Bedürfnisse
der Natur, d. h. über alles, was erfordert wird, damit das
Geschöpf in seiner Art vollkommen sei (das zweite Merkmal),
erhaben ist. In dem Sinne ist das Übernatürliche ein bonum
absolute indebitum ac gratuitum.



Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand. 443

In der Erhebung des Menschen sind zwei Momente zu
unterscheiden: 1. das Endziel, zu dem der Mensch erhoben worden
ist, 2. die Ordnung der Güter, welche für die Erstrebung
desselben Gott verliehen hat. Deshalb fallt uns die Aufgabe zu,
die Übernatürlichkeit beider darzuthun. Zu dem Zwecke kann
man einen doppelten Weg einschlagen. Man kann entweder das
thatsächliche Endziel des Menschen ins Auge fassen und aus
seiner Übernatürlichkeit die Übernatürlichkeit der zu seiner
Erreichung notwendigen Mittel folgern, oder umgekehrt, man kann
den Stand, in welchem sich der Mensch thatsächlieh befindet,
in Betracht ziehen und aus seinem übernatürlichen Charakter
auf die Ubernatürlichkeit des diesem Stande entsprechenden
Endzieles schliefsen. Wir wollen beide Methoden verfolgen und
zuerst die erstere; denn gerade am thatsächlichen Endziele des
Menschen läfst sich der schlechthin übernatürliche Charakter seiner
Erhebung über den natürlichen Stand am sichersten und klarsten
nachweisen.

I.
Über die absolute Übernatürlichkeit des thatsächlichen

Endzieles des Mensehen.

Obwohl die Bestimmung des Menschen zu dem übernatürlichen

Endziele von Anfang an bestand, — wir reden hier von
seinem sekundären Endziele d. h. von seiner endgültigen
Glückseligkeit —, so wurde sie doch erst in der christlichen
Offenbarung ganz klar und entschieden ausgesprochen. Die
Menschwerdung des Gottessohnes hatte den Zweck, dem Menschen die
Erreichung seines Endzieles wieder möglich zu machen.
Dasselbe bezeichnet Christus als das ewige Leben. Joh. III. 16:
Sic enim Deus dilexit mundum, ut Filium suum unigenitum daret,
ut omnis, qui credit in eum, non pereat, sed habeat vitam
aeternam. Cf. Joh. VI. 47. X. 28. Matth. XXV. 46. Es wird
auch einfach das Leben genannt. I. Joh. IV. 9: In hoc
apparaît Charitas Dei in nobis, quoniam Filium suum unigenitum
rnisit Deus in mundum, ut vivamus per eum. Cf. Joh. XX. 31.
Matth. VII. 14. Und dieses Leben ist nicht irgend eine ewige
Fortdauer des irdischen Lebens, sondern etwas ganz anderes und
Höheres. Indem Christus ein Idealbild des messianischen Reiches
auf Erden zeichnet, entwirft er zugleich das Bild seiner ewigen
Vollendung in den acht Seligkeiten der Bergpredigt (Matth. V.
3—12). Demnach machen den Inhalt des ewigen Lebens aus:
die Herrschaft mit Gott (Luc. VI. 20: vestrum est regnum Dei),
Besitz, Trost, Sättigung, Liebe, Gottschauung (V. 8: Beati, qui

29*



444 Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand.

mundo sunt corde, quoniam ipsi Deum videbunt), Gottessohnschaft
und eine übermäfsigeVergeltung im Himmel (Matth. V. 12: Gau-
dete et exultate, quoniam merces vestra copiosa est in coelis).
Mit dem Begriffe des ewigen Lebens (vita aeterna) fallt der
Begriff des Heiles (salus) zusammen. Joh. III. 17: Hon misit
Deus Filium suum in mundum, ut iudicet mundum, sed ut sal vetur
mundus per ipsum. Matth. XVIII. 11: Venit Filius hominis
salvare, quod perierat. Cf. Luc. XIX. 10. Das Wort salas
bedeutet an manchen Stellen gerade des Heuen Testamentes die
Rettung von der Strafe, die bei der Wiederkunft Christi den
Unbufstertigen bevorsteht, also die Sicherheit vor dem zukünftigen

Zorne, aber vorwiegend bezeichnet es die positive von
Christus gebrachte Segenspendung: eine absolute Förderung und
Bereicherung des Lebens. Sonst würde sich der Ausdruck salus
nicht dazu eignen, in Heuen Bunde an die Spitze gestellt zu
werden. Die Bestimmung zum ewigen Leben, zum Heile, enthält

zugleich den Beruf zu einer thätigen Erstrebung und
Erwerbung desselben. Matth-. XIX. 17 : Si vis ad vitam ingredi,
serva mandata; VII. 21: Kon omnis, qui dicit mihi: Domine,
Domine, intrabit in regnum coelorum, sed qui facit voluntatem
Patris mei, qui in coelis est, ipse intrabit in regnum coelorum.
Dafs thatsächlich die Menschen durch Befolgung des Gotteswillens

zu ihrer Vollendnng gelangen werden, dafür bürgt uns
das Wort Christi. Joh. V. 29: Et procèdent hi, qui bona fece-
runt, in resurrectionem vitae, qui vero mala egerunt, in resur-
rectionem iudicii. Matth. XXV. 46: Ibunt hi in supplicium
aeternum, iusti autem in vitam aeternam. Somit hat Christus
selbst das Ziel und Ende des Menschen seinem Wesen und seiner
Thatsächlichkeit nach zwar in allgemeinen Umrissen, aber doch

allseitig bestimmt.
Die Apostel Paulus und Johannes haben die Lehre Christi

von der Endbestimmung weiter entwickelt. Der erstere hebt
hervor, dafs das ewige Leben in der Anschauung Gottes von
Angesicht zu Angesicht bestehen wird. I. Cor. XIII. 12: Vi-
demus nunc per speculum in aenigmate: tunc autem facie
ad faciem. Kunc cognosco ex parte, tunc cognoscam sicut et
cognitus sum. Derselbe Apostel bezeichnet das ewige Leben
sogar als Anschauung Gottes. Hebr. XII. 14: Pacem sequi-
mini cum omnibus et sanctimoniam, sine qua nemo vide bit
Deum. Daraus können wir schliefsen, dafs nach dem hl. Paulus
die visio Dei entweder die Substanz selbst der himmlischen Seligkeit,

oder wenigstens ein wesentliches Moment derselben
ausmacht. Der hl. Johannes geht noch weiter, indem er lehrt, das



Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand. 445

ewige Leben werde ein Leben in Go 11 ähn lieh kei t sein, und
als Wurzel dieser Ähnlichkeit mit Gott nennt er die Anschauung
Gottes in seiner Wesenheit, „wie er ist". I. Joh. III. 2: Cha-
l'issimi nunc filii Dei sumus et nondum apparuit, quid erimus.
Seimus, quoniam cum apparuerit, similes ei erimus: quoniam
videbimus eum, sicuti est.

Weil nun die unmittelbare und klare, mithin vollkommene
Erkenntnis Gottes ihrer Natur nach die Verwandlung des
Menschen in das Bild Gottes, also die Teilnahme an der göttlichen
Natur, an der Herrlichkeit und Seligkeit ihres Lebens, zu ihrer
notwendigen Folge hat, glaubte die mittelalterliche Theologie
zum Schlüsse berechtigt zu sein, das Endziel des Menschen, d. h.
seine vollkommene Glückseligkeit, bestehe in der unmittelbaren
Anschauung Gottes von Angesicht zu Angesicht. Das Wort des
Herrn: Haec est autem vita aeterna: ut cognoscant te, solum
Deum verum, et quem misisti, Jesum Christum (Joh. XVIII. 3),
bildete für den hl. Thomas den Beweis, dafs die Anschauung
Gottes nicht blofs einen Bestandteil, sondern das Wesen der
himmlischen Seligkeit ausmachen werde. J. Schwane
(Dogmengeschichte III. B. S. 469) gibt den diesbezüglichen Vernunftbeweis

des hl. Lehrers folgenderinafsen wieder: „Die Erkenntnis
ist nach ihm die erste und höchste Kraft des Menschen, wodurch
er sich specifisch von allen materiellen Geschöpfen unterscheidet.
Die Erfüllung und Vollendung dieser Kraft wird daher auch das
Wesen der Seligkeit ausmachen. Aulserdem kann das Endziel
des Menschen und des reinen Geistes nur der vollkommenste
Besitz des höchsten Gutes sein, nach welchem wir hier auf Erden
mit unserem freien Willen streben. Der geistige Besitz kommt
aber nicht durch den Willen, sondern nur durch die vollkommenste

Erkenntnis oder durch die Anschauung zu stände; der
Wille an sich geht auf die Aneignung des noch zu erlangenden
höchsten Gutes oder auf den Genufs des bereits in Besitz
genommenen, kann daher auch den Besitz des höchsten Gutes in
der Anschauung desselben als Endziel verfolgen und geniefsen."

Die „visio beatifica" wurde nun in der scholastischen Theologie

zu einem Kunstausdrucke für die übernatürliche
Endbestimmung der vernünftigen Kreatur.

Als die Verhältnisse der Zeit es notwendig gemacht hatten,
hat sich auch die Kirche durch ihren obersten Lehrer förmlich
dafür erklärt, dafs das thatsächliche Endziel des Menschen in
der Anschauung Gottes in seiner Wesenheit, dem durch die
Anschauung ermöglichten Genüsse der göttlichen Wesenheit
und folglich in der vollkommenen Teilnahme an der Gott



446 Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand.

eigentümlichen Seligkeit und Ewigkeit des Lebens bestehe.
Die Bezeichnungen des kirchlichen Sprachgebrauches wie
Glückseligkeit (beatitudo), Genufs Gottes (fruitio Dei), ewiges Leben
(vita aeterna), ewige Ruhe (requies aeterna) heben einzelne
Momente der als Endziel vorgesteckten Anschauung Gottes
hervor. Die Bulle „Benedictus Deus" von Benedikt XII. 4. Cal.
Febr. 1336. lehrt über die Anschauung Gottes folgendes: Hac
in perpetuum valitura constitutione auctoritate Aposto-
lica diffinimus: quod secundum communem Dei Ordinationen!

animae Sanctorum omnium viderunt et vident
divinam essentiam visione intuitiva et etiam faciali,
nulla mediante creatura in ratione obiecti visi se habente, sed
divina essentia immediate se nude, elare et aperte eis ostendente,
quodque sic videntes eadem divina essentia perfruuntur, necnon
quod ex tali visione et fruitio ne eorum animae, qui iam
dece8serunt, sunt vere beatae et habent vitam et requiem
a e ter nam, et etiam illorum, qui postea decedent, eamdem
divinam videbunt essentiam, ipsaque perfrueutur ante iudicium
generale; ac quod visio huiusmodi divinae essentiae eiusque
fruitio actus fidei et spei in eis évacuant, prout fides et spes
propriae theologicae sunt virtutes; quodque postquam inchoata
fuerit vel erit talis intuitiva ac facialis visio et fruitio in eisdem,
eadem visio et fruitio sine aliqua intercisione seu evacuatione
praedictae visionis et fruitionis continuata extitit et continuabitur
usque ad finale iudicium et ex tunc usque in sempiternum (Den-
zinger. Enchir. symb. nr. 456). Nachdem der Träger der obersten
Lehrgewalt unter Berufung auf diese Gewalt definiert hat, dafs
Gott die Engel und Menschen zur Anschauung seiner Wesenheit
bestimmt hat (secundum communem ordinationem), ist nicht
einzusehen, wie manche Theologen diese Kirchenlehre für eine
doctrina ad fidem pertinens, nicht aber für eine doctrina de fide
erklären können.

Bevor Benedikt XII. die visio beatifica als Endziel des
Menschen bestimmt hatte, wurde von dem allgemeinen Kirchenrate

zu Vienne 1311 als Glaubenssatz festgestellt, dafs die
Anschauung Gottes nicht durch die Entwicklung der natürlichen
Kraft der menschlichen Natur erzielt werden könne, sondern
nur durch Erhebung (elevatio) der Natur durch ein Licht
der Herrlichkeit (lumen gloriae), d. h. ein von dem Lichte
der Vernunft und der Gabe des Glaubens verschiedenes und
erhabeneres Vermögen, zu stände komme. Als Glaubenssatz

sagen wir, denn unter den Irrtümern der Beguarden und Beguinen,
welche als ketzerisch verworfen wurden, lautet der fünfte:



Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand. 447

-Quod quaelibet intellectualis natura in se ipsa naturaliter est
beata, quodque anima non indiget lumine gloriae ipsam
élevante ad Deum videndum et eo beate fruendupa. (Denzinger.
Encb. nr. 403). Allerdings wird der Satz zunächst in der
allgemeinen Passung (quaelibet) verdammt, welche ihm die Irrlehrer
gegeben hatten, aber die Fassung des zweiten Teiles zeigt, dafs
die Kirche nicht blofs die allgemeine Fassung verurteilen wollte;
denn wenn sie dieses hätte thun wollen, miifste es heifsen: quodque

nulla anima Und so ist die Verdammung auch stets
verstanden worden (Scheben. Handb. d. Dog. II. nr. 706). Das
Wort elevante ist ein eigentlicher Kunstausdruck, dessen sich
die Theologen bei der Bezeichnung des Übernatürlichen von jeher
bedienten. Also ist die Anschauung Gottes „von Angesicht zu
Angesicht" wenigstens insofern übernatürlich, als sie
durch die Kräfte der menschlichen Natur nicht zu
erreichen ist.

Ist aber die visio beatifica auch schlechthin übernatürlich
zu nennen? Mit anderen Worten: ist sie auch in dem Sinne
übernatürlich, dafs sie über die Ansprüche und Bedürfnisse (exi-
gentia) der menschlichen Natur erhaben, ein donum absolute
-gratuitum ist?

Es ist einleuchtend, dafs die der Natur eines Wesens
entsprechende Vollkommenheit, seine Vollendung, nur in der
Ausbildung der in seinen natürlichen Kräften ruhenden Anlagen
bestehen kann; dafs also ein Wesen, um selig zu sein, nichts
beanspruchen kann, als was zur vollkommenen Entfaltung seiner
Anlagen und zur harmonischen Thätigkeit seiner Kräfte
notwendig ist oder als solches angesehen werden kann. Hieraus
folgt, dafs eine Wirkung Gottes in einem Geschöpfe, die in
vollem Sinne über den Kräften desselben liegt, auch über die
Ansprüche seiner Natur erhaben ist, dafs mithin die beiden Merkmale

des absolut Übernatürlichen: die Erhabenheit über die
Kräfte und die Erhabenheit über die Ansprüche, sich immer
vereinigt finden sollen. Dennoch haben die Jansenisten sie trennen
wollen. Sie gaben zu, dafs die visio beatifica übernatürlich
genannt werden könne, aber nur insofern sie den Kräften der
menschlichen Natur unerreichbar sei; insofern sie aber dem
natürlichen Verlangen der Menschen entspreche, so dafs dieser
notwendig elend und unglückselig sein würde, wenn er nicht zu
jenem Ziele gelangte, wollten sie dieselbe nur als natürlich
betrachtet wissen. Jansenius wollte seine Ansicht in den alten
Theologen mit aller Bestimmtheit ausgesprochen finden. Denn
sie bedienten sich, sagte er, sogar derselben Unterscheidung



448 Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand.

wie er, nämlich: die visio beatilica sei finis supernaturalis
quoad assecutionem, aber finis naturalis quoad appetitum.
Der hl. Thomas selbst soll derjenige sein, welcher dieser
Unterscheidung nachdrücklich das Wort rede.

In der That redet der englische Lehrer an mehreren Stellen
sowohl der philosophischen als der theologischen Summa von der
Anschauung Gottes in einer Weise, welche die Lehre der Jan-
senisten zu begünstigen scheint. Es folgert nämlich die Möglichkeit

jener Anschauung daraus, dafs sonst das natürliche Verlangen
der vernünftigen Geschöpfe eitel sein würde. Nachdem er eines
nach dem anderen in der philosophischen Summa besprochen hat,
nämlich: dafs die Glückseligkeit des Menschen in der beschaulichen

Erkenntnis (contemplatio) Gottes bestehe, dafs sie hienieden
nicht möglich sei, dafs die reinen Geister (substantiae separatae)
Gott durch ihre Wesenheiten (per essentias suas) erkennen, sucht
er im cap. 50. Buch III. zu beweisen, dafs auch diese Erkenntnis
ihnen zur Glückseligkeit nicht ausreiche, da dadurch ihr natürliches

Verlangen (desiderium naturae) nach der vollkommenen
Erkenntnis nicht befriedigt werde, sondern zur Anschauung Gottes
in seiner Wesenheit hinstrebe. Dieses Verlangen haben alle
vernünftigen Wesen gemein: Ex cognitione effectuum incitatur
desiderium ad cognoscendum causam ; unde et homines philosophari
inceperunt, causas rerum inquirentes. Non quieseit igitur sciendi
desiderium, naturaliter omnibus substantiis intellectua-
libus inditum, nisi, cognitis substantiis effectuum, etiam sub-
stantiam causae cognoscant. Per hoc igitur, quod substantiae
separatae cognoscunt omnium rerum substantias, quarum vident
esse Deum causam, non quieseit naturale desiderium in
ipsis, nisi etiam ipsius Dei substantiam videant
Quanto aliquid est fini propinquius, ex (tanto) majori desiderio
tendit ad finem; unde videmus quod motus naturalis corporum
in fine intenditur. Intellectus autem substantiarum separatarum
propinquiores sunt divinae cognitioni quam noster intellectus. In-
tensius igitur desiderant Dei cognitionem quam nos. Nos autem,
quantumeumque sciamus Deum esse et alia, quae supra dicta
sunt, non quiescimus desiderio, sedadhuedesideramus
Deum per essentiam sua m cognoscere. Multo igitur
magis substantiae separatae hoc naturaliter desiderant. Aus diesem
natürlichen Verlangen folgert der hl. Lehrer, dafs die visio
substantiae Dei nicht nur für den reinen Geist, sondern auch für
die menschliche Seele möglich sei. L. III. c. 51: Cum autem
impossibile sit naturale desiderium esse inane (quod quidem esset,
si non esset possibile pervenire ad divinam substantiam intelli-



Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand. 449

gendam, quod naturaliter omnes mentes desiderant), ne-
cesse est dicere, quod possibile est substantiam Dei videri
per intellectum, et a substantiis intellectualibus separatis et (ab)
animabus nostris. C. 57: Supra probatum est, quod omnis
intellectus naturaliter desiderat divinae substantiae visionem.
Naturale autem desiderium non potest esse inane. Quilibet igitur
intellectus creatus potest pervenire ad divinae substantiae visionem
non impediente inferioritate naturae. Cap. 62: Constat autem ex
praedictis, quod omnis substantia intellectnalis naturali desiderio
tendit ad illam visionem. Non igitur ab ilia deficiet nisi per
violentiam. Dasselbe lehrt der hl. Thomas auch in der
theologischen Summa. I. q. XII. a. 1: Cum enim ultima hominis
beatitudo in altissima eius operatione consistât, quae est operatio
intellectus, si numquam essentiam Dei videre potest intellectus
creatus, vel numquam beatitudinem obtinebit, vel in alio eius
beatitudo consistet, quam in Deo: quod est alienum a fide. In
ipso enim est ultima perfectio rationalis creaturae, quod est ei

principium essendi. In tantum enim unumquodque perfectum est,
in quantum ad suum principium attingit: similiter est praeter
rationem. Inest enim homini naturale desiderium cognoscendi
causam, cum intuetur effectum, et ex hoc admiratio in hominibus
consurgit. Si igitur intellectus rationalis creaturae pertingere non
posait ad primam causam rerum, remanebit inane desiderium naturae,
ünde simpliciter concedendnm est, quod beatiDei essentiam videant.

Aber der hl. Lehrer fügt sofort hinzu, eine solche Erkenntnis-
weise sei dem geschaffenen Geiste nur durch Gottes aufserordent-
liche Einwirkung möglich, weil sie nur Gott natürlich sei.
C. G. III. c. 52: Non est autem possibile quod ad istum visionis
divinae modum aliqua creata substantia ex virtute propria possit
attingere. Quod enim est superioris naturae proprium, non potest
eonsequi natura inferior, nisi per actionem superioris naturae,
cuius est proprium, sicut aqua non potest esse calida nisi per
actionem ignis. Videre autem Deum per ipsam divinam
essentiam est proprium naturae divinae; operari autem
secundum propriam formam est proprium* cuiuslibet operands.
Nulla igitur intellectualis substantia potest videre Deum
per ipsam divinam essentiam, nisi Deo hoc faciente.
S. theol. I. q. 12. a. 4: Relinquitur, quod cognoscere ipsum esse
subsistens sit connaturale soli intellectui divino et quod
sit supra facultatem naturalem cuiuslibet intellectus creati, quia
nulla creatura est suum esse, sed habet esse participatum.

Als Ergebnis dieser zwei entgegengesetzten Ansichten kann
folgende Stelle betrachtet werden. S. theol. III. q. 9. a. 2. ad 3 :



450 Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand.

Visio sen scientia beata est quodammodo supra naturam animae
rationalis; in quantum scilicet propria virtute ad earn
pervenire non potest: alio vero modo est secundum
naturam ipsius; in quantum scilicet secundum suam naturam est
capax eius, prout scilicet est ad imaginem Dei facta.

Wenn aber die Anschauung Gottes ein finis nur quoad as-
seeutionem supernaturalis, dagegen quoad appetitum naturalis ist,
was ist dann hieraus zu folgern?

Wenn die Natur "selbst den MenscheD die beseligende
Anschauung Gottes zu begehren nötigt, so können ihm die Mittel,
ohne welche die Erreichung desselben unmöglich ist, von Gott
nicht versagt werden. Natürliche Anlagen sind ja solche, welche
von Gott selbst einem Wesen eingepflanzt sind. Es hiefse nun
einen Widerspruch in Gott annehmen, wenn man sagen wollte,
der weise und gütige Urheber der Natur habe den Menschen
zur Anschauung seiner Wesenheit bestimmt, ihm ein Verlangen
darnach, einen Trieb, mitgegeben, habe aber ihn mit den nötigen
Kräften, dies Ziel zu erreichen, nicht ausrüsten müssen.
Demzufolge wäre die Erhebung des geschaffenen Geistes zur
Anschauung Gottes nicht eine Gnade Gottes, sondern eine der
Natur gebührende Ausstattung. Indessen behauptet der Meister
der Schule das Gegenteil von dem. S. th. I. q. 12. a. 4: Non
potest intellectus creatus Deum per essentiam videre, nisi in
quantum Deus per suam gratiam se intellectui creato oon-
iungit. Daselbst art. 5: Omne quod elevatur ad aliquid, quod
excedit suam naturam, oportet quod disponatur aliqua disposi-
tione, quae sit supra suam naturam: sicut, si aër debeat accipere
formam ignis, oportet quod disponatur aliqua dispositione ad talem
formam. Cum autem aliquis intellectus creatus videt Deum per
essentiam, ipsa essentia Dei fit forma intelligibilis intellectus.
Unde oportet, quod aliqua dispositio supernaturalis ei
superadd atur ad hoc, quod elevetur in tantam sublimitatem.
Cum igitur virtus naturalis intellectus creati non sufficiat ad Dei
essentiam videndam, oportet quod ex divina gratia super-
accrescat ei virtus intelligendi. Und bei dem hl. Thomas hat die
Gnade die Bedeutung einer virtus g r a t u i t a. Auf doppelte
Weise, sagt er, kann einem Geschöpfe etwas gebühren: entweder
nämlich wegen seines persönlichen Verdienstes oder wegen der
Beschaffenheit seiner Natur. Die natürlichen Güter gebühren dem
Menschen nicht auf die erste Weise, er konnte sie freilich, bevor
er war, nicht verdienen, wohl aber auf die andere: seine Natur
verlangt sie ; die übernatürlichen aber gebühren ihm weder auf
die eine noch auf die andere Weise. S. th. I. IIae. q. 111. a. 1.



Die Erbebung des Menschen über seinen natürlichen Stand. 451

ad 2: Gratia, secundum quod gratis datur, excludit rationem de-
biti: potest autem intelligi duplex debitum: unum quidem ex
merito proveniens, quod refertur ad personam, cuius est agere
meritoria opera, secundum illud ad Rom. 4: Ei, qui operatur,
merces imputatur secundum debitum, non secundum gratiam;
aliud est debitum secundum conditionem naturae: puta si dicamus
debitum esse homini, quod habeat rationem, et alia, quae ad hu-
manam pertinent naturam : dona igitur naturalia carent primo
debito, non autem carent secundo debito: sed dona super-
naturalia utroque debito carent: et ideo specialius sibi
nomen gratiae vindicant.

Wäre die visio beatifica insofern natürlich, als ein natürliches
Verlangen nach ihr dem Menschen innewohnt, so wäre sie auch
schlechthin natürlich. Nur nach einem dem Geiste
proportionierten Ziele kann das natürliche Verlangen entstehen: es
entsteht eben aus der Proportion, welche die Natur ihrer Bestimmung

entgegenbringt. Das sagt der hl. Lehrer ausdrücklich.
De verit. qu. 14. a. 2 : Nihil potest ordinari in aliquem finem
nisi praeexistat in ipso quaedam proportio ad finem,
ex qua proveniat in ipso desiderium finis; et hoc est,
secundum quod aliqua inchoatio finis fit in ipso: quia nihil
appétit nisi in quantum appétit aliquam iliius similitudinem. Et
inde est, quod in ipsa natura humana est quaedam inchoatio
ipsius boni, quod est naturae proportionatum. Und in Summa
theol. 1. q. 62. a. 2 ist zu lesen: Naturalis motus voluntatis est
principium omnium eorum, quae volumus: naturalis autem
inclina tio voluntatis est ad id, quod est conveniens secundum

naturam. Et ideo, si aliquid sit supra naturam,
voluntas in id ferri non potest! Es wäre die Anschauung
Gottes auch das einzige Ziel des Menschen, denn ein höheres
Gut kann es nicht geben. Und in der That, aus der
Voraussetzung, dafs die Anschauung Gottes in seiner Wesenheit ein
fiuis naturalis quoad appetitum sei, hat Jansenius einen Schlufs

gezogen, dafs die thatsächliche Bestimmung des Menschen,
insbesondere das ewige Leben in der Anschauung Gottes die einzig
denkbare, die natürliche oder wesentliche Bestimmung sei. De
statu purae nat. 1. 1. c. 15: Mihi videtur iuxta sancti Doctoris
(Augustini) principia, utrumque de illo amore Dei, sine quo crea-
tura rationalis recta et bona esse nequit, citra contradictionem
posse dici: et naturalem et supernaturalem. Quod supernaturalis
sit, nulla inter Catholicos controversia est. Nam uti beatitudo
sempiterna, ita et via ad illam Charitas Dei omnes naturae vires
superat, ita videlicet, ut quamvis utraque sit actio creaturae,



452 Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand.

neutra tarnen ex naturae principiis aut facultatibus aut natura-
libus ullis adiutoriis tluere possit, sed eam Spiritus sanetus supra
omnes vires naturales creaturae per gratiam operari debeat, dif-
fundendo ebaritatem, delectationem, et lumen in cordibus nostris...
Hoc igitur iaeto certissimo fundatnento, videndum superest, an
et quo pacto ille amor Dei naturalis dici possit Dicendum
arbitror, dilectionem Dei dici posse creaturae rationali naturalem,
primo ex parte rationis, quia ratio naturali lumine dictât, Deum
solum super omnia creata esse diligendum Secundo naturalis

dici potest iste amor Dei ex parte appetitus, quod ita
ostendi potest. Deus enim quantumvis eum non nisi per auxi-
lium supernaturale sequi diligendo vel consequi fruendo possi-
mus, est tarnen finis hominis naturalis, quo nec inferior
ei nec superior dari potest Ex his igitur duobus
capitibus facile intelligitur, longe aliter dilectionem Dei esse
creaturae rationali naturalem, quam tantummodo, quia ei consen-
tanea est, vel quia ornat vel perficit eam. Est enim naturalis,
quia natura ipsa dictât arctissimeque obstrictam se naturaliter
sentit, uti eum humillime castissimeque diligat, et quia natura
ipsa ad hoc appetendum condita est et naturaliter in-
clinatur, etsi, neque quod dictât, neque quod appétit,
sibi ipsa dare possit. Der englische Lehrer unterscheidet
dagegen mit ausdrücklichen Worten die doppelte Glückseligkeit
des Menschen. Die eine steht im Verhältnisse zu seiner Natur,
so dafs er durch seine natürlichen Fähigkeiten zu ihr gelangen
kann, die andere überragt seine Natur dermafsen, dafs er sie
nur erreichen kann, weil ihm die göttliche Macht Gaben
verleiht, durch die er in gewisser Weise an der göttlichen Natur
teilnimmt. S. theol. I. IIae. q. 62. a. 1: Est duplex hominis
beatitudo, sive félicitas: una quidem proportionata humanae
naturae, ad quam scilicet homo pervenire potest per principia suae
naturae: alia autem est beatitudo naturam hominis excedens,
ad quam homo sola divina virtute pervenire potest secundum
quandam divinitatis participationem; secundum quod dicitur
2. Petri 1, quod per Christum facti sumus consortes divinae
naturae. Anderwärts dieselbe Lehre vortragend, giebt er zugleich
an, worin das eine und das andere Ziel besteht. Jenes, das zur
Natur im Verhältnis steht, besteht in einer Betrachtung der
göttlichen Dinge, wie sie durch die natürliche Erkenntnis möglich
ist; weshalb auch die Philosophen, welche die Offenbarung nicht
kannten, in diese die höchste Glückseligkeit des Menschen setzten.
Das über die Natur erhabene Ziel aber, das ewige Leben, ist
die Anschauung des göttlichen Wesens, welche, das Verhältnis



Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand. 453

jedes geschaffenen Geistes überragend, nur Gott natürlich ist.
De verit. q. 27. a. 2. c: Homo secundum naturam suam pro-
portionatus est ad quemdam finem, cuius habet naturalem appe-
titum, et secundum naturales vires operari potest ad consecutionem
illius finis, qui finis est aliqua contemplatio divinorum, qualis est
homini possibilis secundum facultatem naturae, in qua philosophi
ultimam hominis felicitatem posuerunt. Sed est aliquis finis ad

quem homo a Deo praeparatur, naturae humanae proportionem ex-
cedens, scilicet vita aeterna, quae consistit in visione Dei per
essentiam, quae exeedit proportionem cuiuslibet naturae creatae,
soli Deo connaturalis existens. Cf. Dfe verit. q. 14. a. 2.

Wäre die Anschauung Gottes über das natürliche Verlangen
nicht erhaben, so müfste der Mensch, wenn er zu derselben nicht
gelangt, in jeder Voraussetzung elend und unglückselig sein.
Das haben auch wirklich die Jansenisten gefolgert. Der heilige
Doktor sagt es aber nicht, indem er vom natürlichen Verlangen
spricht, und leugnet es sogar ausdrücklich, indem er von dem
Lose der ungetauften Kinder handelt. Er lehrt mit der Kirche,
dafs dieselben von der seligen Anschauung Gottes auf ewig
ausgeschlossen, also in dem Sinne verdammt sind, aber er leugnet,
dafs sie deshalb unglückselig seien. Niemand, sagt er, betrübe sich,
wenn er vernünftig sei, darüber, dafs ihm etwas gebreche, was
über ihn erhaben ist, sondern nur darüber, dafs ihm fehle, was
zu besitzen ihm einigermafsen eigen ist. So werde ja wohl kein
vernünftiger Mensch betrübt, dafs er uicht wie ein Adler in der
Luft schweben könne. Nun sei zwar jeder Mensch, der zum
Gebrauche des freien Willens gekommen ist, geeignet, das ewige
Leben zu erlangen, weil er die Gnade, durch welche er dasselbe
verdiene, erhalten könne, und daher müsse ein solcher über den
Verlust desselben den gröfsten Schmerz empfinden. Die Kinder
aber waren nie geeignet, das ewige Leben zu besitzen, weil es
ihnen als durchaus übernatürlich wegen der Beschaffenheit
ihrer-Natur nicht gebührte und sie nichts thun konnten,
ein so grofses Gut zu erwerben. Darum also betrüben sie sich
auch nicht, dafs sie der Anschauung Gottes beraubt sind,
vielmehr erfreuen sie sich in ihren natürlichen Vollkommenheiten,
so viel des Guten von Gott empfangen zu haben und mit ihm
durch die natürliche Erkenntnis und Liebe vereinigt zu sein. In
II. dist. 33 q. 2. a. 2: Pueri, qui sine baptismo decedunt,
Cognitionen) perfectam liabebunt eorum, quae naturali cognitioni
subiacent, et vita aeterna privatos se esse cognoscent et causam,
quare ab ea exelusi sunt; nec tarnen ex hoc aliquo modo affli-
gentur: quod qualiter esse possit, videndum est. Sciendum ergo,



454 Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand.

quod ex hoc, quod caret aliquis eo, quod suant proportionera
excedit, non affligitur, si sit rectae rationis: sed tantum ex hoc,
quod caret eo, ad quod aliquo modo proportionatus tait ; sicut
nullus sapiens homo affligitur de hoc, quod non potest volare
sicut avis, vel quia non est rex vel imperator, cum sibi non sit
debitum: affligeretur autem, si privaretur eo, ad quod habendum
aliquo modo habitudinem habuit. — Dico ergo, quod omnis homo
usum liberi arbitrii habens proportionatus est ad vitam aeternam
consequendam, quia potest se ad gratiam praeparare, per quam
vitam aeternam merebitur; et ideo, si ab hoc deficiunt, maximus
erit dolor eis, quia amittubt illud, quod suum esse possibile fuit.
Pueri autem nunquam fuerunt proportional ad hoc, quod vitam
aeternam haberent, quia nec eis debebatur ex principiis
naturae, cum omnem facultatem naturae excedat, nec actus
proprios habere potuerunt, quibus tantum bonum consequerentur:
et ideo nihil omnino dolebunt de carentia visionis divinae, immo
magis gaudebunt de hoc, quod participabunt inultum de divina
bonitate et perfectionibus naturalibus Quamvis pueri non
baptisati sint separati a Deo, quantum ad illam coniunctionem,
quae est per gloriam, non tarnen ab eo penitus sunt separati ; immo
sibi coniunguntur per participationem naturalium bonorum et ita
etiam de ipso gaudere poterunt naturali cognitione et dilectione.

Aus diesen Gründen müssen wir folgern, dafs nach der
Lehre des hl. Thomas die Anschauung Gottes auch über das
natürliche Verlangen der Menschen erhaben ist, dafs sie also
schlechthin übernatürlich ist. Auch sagt der Heilige selbt, dafs
das Verlangen nach der Anschauung Gottes erst unter dem
Einflüsse der Gnade entsteht, und beruft sich dabei auf
die Stelle des Apostels, aus der erwiesen wird, dieses Ziel sei
so hoch über uns gelegen, dafs unsere Natur nicht nur keine
Kräfte habe, es zu erreichen, sondern auch nicht es zu denken
oder zu verlangen. De verit. q. 14. a. 2.: Est autem duplex
hominis bonum ultimum, quod primo voluntatem movet quasi
ultimus finis. Quorum unum est proportionatum naturae humanae,
quia ad ipsum obtinendum vires naturales suffieiunt; et haec est
félicitas, de qua philosophi locuti sunt: vel contemplativa, quae
consistit in actu sapientiae; vel activa, quae consistit primo in
actu prudentiae et consequenter in actibus aliarum virtutum mo-
ralium. Aliud est bonum hominis naturae humanae proportionem
excedens, quia ad ipsum obtinendum vires naturales non
suffieiunt, nec ad cogitandum vel desid erandum, sed ex sola
divina li'beralitate repromittitur: 1. Cor. II. ü.: oculus non vidit,
Deus, absque te, quae praeparasti exspectantibus te; et hoc est



Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand. 455

vita aeterna. — De verit. q. 27. a. 2.: Unde oportet, quod
homini detur aliquid, non solum per quod operetur ad finem vel
per quod inelinetur eius appetitus in finem illum (sc.
vitam aeternam), sed per quod ipsa natura hominis elevetnr ad

quandam dignitatem, secundum quam talis finis sit ei competens,
§t ad hoc datur gratia. Dasselbe sagt er in Sum. th. 1. q. 62.
a. 2.: Naturalis motus voluntatis est principium omnium eorum,
quae volumus; naturalis autem inelinatio voluntatis est
ad id, quod est conveniens secundum naturam. Et ideo,
si aliquid sit supra naturam, voluntas in id terri non potest, nisi
ab aliquo alio supernaturali principio adiuta; sicut patet, quod
ignis habet naturalem inclinationem ad calefaciendum et ad ge-
nerandum ignem. Sed generare carnem est supra naturalem
virtutem ignis. Unde ignis ad hoc nullam inclinationem habet,,
nisi secundum quod movetur ut instrumentum ab anima sensitiva.
Ostensum est autem supra cum de Dei cognitione ageretur, quod
videre Deum per essentiam, in quo ultima beatitudo rationalis
creaturae consistit, est supra naturam cuiuslibet intellectus creati.
Unde nulla creatura rationalis potest habere motu m

voluntatis ordinatum ad illam beatitudinem, nisi mota a

supernaturali agente: et hoc dicimus auxilium gratiae.
Demnach behauptet der hl. Thomas an den angeführten

Stellen der phil. und theol. Summa, wenn der Mensch zu der
Anschauung Gottes nicht gelange, bleibe sein natürliches
Verlangen eitel! Wie ist nun das alles in Einklang zu bringen?

Allerdings sagt er dies, antworten manche Kommentatoren,
aber er sagt es, die Ordnung der Dinge, welche Gott thatsächlieh
eingeführt hatte, voraussetzend, und bei dieser Voraussetzung
sei, was er sagt, wahr. Nämlich jenes übernatürliche Verlangen,
das uns angeboren und unwillkürlich ist, hat an sich keinen
bestimmten Gegenstand, sondern ist auf die Glückseligkeit im
allgemeinen gerichtet. Erst wenn der Mensch zur Erkenntnis
gelangt ist, dafs er seine vollkommene Glückseligkeit nur im
Besitze Gottes findet, kann jenes Verlangen ein Verlangen nach
diesem Besitze werden. W enn er nun über dies durch die
Offenbarung belehrt wird, dafs er zum übernatürlichen Besitze
Gottes durch die Anschauung seiner Wesenheit berufen ist, so
wird dieses der Gegenstand jenes seines natürlichen Verlangens
nach vollkommener Glückseligkeit. Denn dasselbe ist auf die

gröfste Glückseligkeit, deren er fähig ist, gerichtet. Sobald also
Gott ihm eine höhere, als die ihm natürliche, möglich gemacht
hat, kann er in dieser nicht mehr ruhen. Daher hat der heil.
Thomas auch gesagt, dafs jeder Mensch, der zum Gebrauche



456 Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand.

seiner Freiheit gelangt ist, durch den Verlust der Anschauung
Gottes unglücklich werden müsse, weil ihm Gott die Erreichung
derselben möglich gemacht hatte. Von den Unmündigen aber,
welche ohne Taufe dahinscheiden, sagt er, dafs sie durch die
natürliche Erkenntnis und Liebe Gottes glücklich sein können,
weil sie in der Anschauung Gottes ein Gut verloren haben, das
über ihre natürlichen Bedürfnisse erhaben ist, und nach dem zu
streben ihnen gar nicht möglich war. (J. Kleutgen, Theologie
der Vorzeit. II. B. S. 146—147.) So z. B. Cajetanus (In
Summam theol. p. I. q. 12. a. 1.): Sum intellectus creatus na-
turaliter desideret videre Deum? Resol. q.: Creatura ratio-
nalis potest dupliciter considerari, uno modo absolute, alio
modo, ut ordinata est ad felicitatem. Si primo modo conside-
ratur, sie naturale eius desiderium non se extendit ultra naturae
facultatem et sic concedo, quod non naturaliter desiderat visionem
Dei in se absolute. Si vero secundo modo consideretur, sie
naturaliter desiderat visionem Dei, quia ut sic, novit quosdam
effectus, puta gratiae et gloriae, quorum causa est Deus, ut Deus
est in se absolute, non ut universale agens. Notis autem efl'ectibus,
naturale est cuilibet intellectui desiderare notitiam causae. Et
propterea desiderium visionis divinae (etsi non sit naturale
intellectui creato absolute) est tarnen naturale ei, supposita reve-
latione talium effectuum. Et sie tarn ratio hic alligata, quam
reliquae rationes ad idem collectae C. Gent. III. 50. concludunt
inane fore desiderium intellectualis naturae creatae, si Deum
videre non possit.

Gegen diese Lösung der Schwierigkeit wurde in der Vorzeit

und wird noch heute eingewendet, dal's der hl. Lehrer,
wenigstens an dem aus der philosophischen Summa angeführten
Orte das Verlangen nach der Anschauung Gottes aus einer
Erkenntnis hervorgehen läfst, welche gewifs nicht den thatsäch-
lichen Gnadenstand in der heiligen Heilsanstalt als der
selbstverständlichen Ordnung voraussetzt. Er schrieb ja gegen die
Ungläubigen!

Wir sind der Meinung, dafs der hl. Thomas selbst für diese
Erklärung eintritt, indem er anderswo behauptet, dafs der Mensch
kein natürliches Verlangen nach der Anschauung Gottes trägt
und nach derselben nur dann verlangt, wenn er von Gottes
Gnade unterstützt wird. De verit. q. 22. a. 7. : Quando ex
propria ratione, adiutus divina gratia, apprehendit aliquod
speciale bonum, ut suam beatitudinem, in quo vere sua beatitudo

1 L. Jansseus, Summa theol. torn. I. p. 422—428.



Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand. 457

consistit, tune meretur, non ex hoe, quod appétit beatitudinem,
quam naturaliter appétit, sed ex hoc, quod appétit hoc speciale,
quod non naturaliter appétit, ut visionein Dei, in quo
tarnen secundum rei veritatem sua beatitudo consistit. Dennoch
wollen wir eine andere Lösung versuchen. Nach unserem
Dafürhalten ist das Verlangen (desiderium), von welchem der Heilige
spricht, kein appetitus naturalis oder innatus, keine blinde
Hinneigung (inclinatio) der Natur. Mit diesen Wörtern bezeichneten
nämlich die Scholastiker eine aller Thätigkeit des Erkeunens und
Wollens vorhergehende Beschaffenheit eines Wesens, derzufolge
irgend etwas ihm entspricht, so dafs es seine Natur selbst dahin
neigt und gleichsam strebt. Es hiefse aber in der Natur einen
Widerspruch annehmen, wollte man ihr eine derartige Hinneigung,

ein mit ihr selbst gegebenes und folglich unbedingtes und
unüberwindbares Streben nach etwas beilegen, das über das
Gebiet ihrer Kräfte und Wirksamkeit hinausliege. Es konnte also
auch der hl. Thomas unter dem Verlangen nach der Anschauung
Gottes nicht den appetitus naturalis, nicht eine inclinatio naturae
in obiger Bedeutung verstehen. Er trete dadurch in den grellsten
Widerspruch mit sich selbst, mit dem, was wir ihn oben sagen
gehört haben. Aufserdem erklärt er selbst den Ursprung des

Verlangens daraus, dafs der Geist, durch die unvollkommene
Erkenntnis, die er von Gott aus den Geschöpfen empfängt,
angetrieben werde die vollkommene zu begehren. Versteht er aber
unter desiderium naturae ein aus der Erkenntnis entspringendes
Begehren, so folgt hieraus, dafs dasselbe nur ein bedingtes,
eine velleitas, nicht voluntas sein kann. Und darin können
wir dem hl. Lehrer beipflichten. Es ist wahr, dafs, sobald wir
die Wirkung einer Ursache erkannt haben, uns die Wifsbegierde
treibt, auch die Ursache in ihrer Wesenheit kennen zu lernen.
Wird den Schülern von rühmlichen Thaten der Könige und
Helden erzählt, so entsteht in ihnen ein Verlangen, diese grofsen
Männer auch persönlich zu kennen. Ebenso verhält sich die
Sache mit dem Verlangen nach der Anschauung Gottes. Wir
verlangen ihn zu sehen, ohne uns Rechenschaft davon zu geben,
ob es möglich sei, Gott an sich zu sehen. Sobald wir aber
inne werden, dafs dies zu erreichen unmöglich ist, werden wir,
sofern wir weise sind, die Anschauung Gottes nicht ernstlich
begehren, sondern nur unter der Bedingung, wenn es Gott
gefalle, uns dieselbe möglich zu machen. Unser Verlangen ist
dann eine velleitas, nicht voluntas. Für diese Erklärung ist
von Bedeutung dieser Umstand, dafs, wie wir schon oben
bemerkt haben, der hl. Thomas an der betreffenden Stelle nicht

Jahrbuch für Philosophie etc. XV. 30



458 Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand.

sagt, dieses Verlangen würde, wenn es unbefriedigt bliebe, den
Geist unglückselig machen. Wir fühlen uns aber unglücklich
nur dann, wenn unser Naturtrieb oder ernstlicher Wille
unbefriedigt bleibt. Sehr passend sagt daher der Meister der Scholastik
in II. dist. 33. q. 2. n. 2.: Quamvis voluntas sit possibilium et im-
possibilium, tarnen voluntas bene ordinata et compléta non
est nisi eorum, ad quae quis aliquo modo ordinatus
est, et si in hac voluntate deficiant homines, dolent, non autem
si deficiant ab ilia voluntate, quae impossibilium est, quae potius
velleitas, quam voluntas dici debet: non enim aliquis vult
illud simpliciter, sed vellet, si possibile esset. Und
an anderer Stelle sagt er aufs bestimmteste, dafs nach der
Anschauung Gottes keine Kreatur actum voluntatis bene ordinatum
d. h. einen ernsten Willen haben könne. S. theol. I. q. 62. a. 2.:
Inclinatio voluntatis est ad id, quod est conveniens secundum
naturam Videre autem Deum, in quo ultima beatitudo
rationalis creaturae consistit, est supra naturam cuiuslibet intel-
lectus creati. Unde nulla creatura rationalis potest
habere actum voluntatis ordinatum ad illam beatitu-
dinem, nisi mota a supernaturali agente.

Wenn der englische Doktor einen solchen Nachdruck auf
das Verlangen der Natur nach der Anschauung Gottes legt, so
ist zu beachten, dafs er gerade gegen den Naturalismus seiner
Zeit schrieb, welcher behauptete, dafs nur jene Betrachtung der
göttlichen Dinge, die dem Menschen durch seine eigenen Kräfte
möglich ist, des Menschen Endbestimmung und vollkommene
Glückseligkeit ausmache, die Anschauung Gottes aber, welche
das Christentum lehre, eine reine Unmöglichkeit sei. Diesen
ungläubigen Philosophen gegenüber will nun der hl. Thomas
beweisen, dafs jene Anschauung vielmehr der Natur des Menschen
durchaus angemessen ist, obgleich sie nicht anders als durch
Gottes allmächtige Einwirkung zu stände kommen kann. Er
wollte also betonen, dafs der Geist, im Gegensatze zu den
unvernünftigen Geschöpfen, für die Güter der übernatürlichen Ordnung
empfänglich ist, d. h., dafs seine Natur so beschaffen ist, dafs
die Anschauung Gottes für die Natur des geschaffenen Geistes
nicht von ganz fremdartigem Charakter ist. Dies sagt er
auch ausdrücklich in der phil. Sum. III. 54.: Divina substantia
non sic est extra facultatem intellectus creati, quasi aliquid
omnino extraneum ab ipso, sicut est sonus a visu vel
substantia immaterialis a sensu (nam ipsa divina substantia est pri-
mum intelligibile et totius intellectualis cognitionis principium);
sed est extra facultatem intellectus creati sicut excedens virtutem



Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand. 459

eins, sicut exeellentia sensibilium sunt extra facultatem sensuum.
Das heilst: die Anschauung' Gottes ist dem Geiste nicht fremd,
weil ihr Gegenstand, als objectum materiale betrachtet, dasselbe
ist und wenn auch auf unvollkommenere Weise, aber doch von
dem Geiste erkannt werde. Die Erhebung geschehe also nur
in der „sphaera sui objecti adaequati".

Versteht mau die Aussage des hl. Thomas über das natürliche

Verlangen nach der Anschauung Gottes, wie wir sie erklärt
haben, — andere Deutungen sind auch durch andere Aussprüche,
welche klar und bestimmt sind, ausgeschlossen, — so kommt
man zum Resultate, dais der hl. Lehrer mit sich selbst nicht in
Widerspruch tritt. Wollte aber jemand darauf bestehen, dafs

jene Stellen, an denen über das natürliche Verlangen die Rede
ist, sich nicht anders erklären lassen, als die Jansenisten es
verstehen, so mufs er auch behaupten, dafs der hl. Thomas in
dieser Frage mit sich selbst im vollstem Widerspruche sei. Ist
aber dies der Fall, so kann man sich in dieser Frage auf ihn
nicht berufen! (Kleutgen, Theol. der Vorzeit. II. B. S. 137
bis 151.)

Wie dem auch sei, die hl. Schrift lehrt, dafs die Anschauung
Gottes auch über die Ansprüche der Natur erhaben, d. h.
absolut übernatürlich ist. 1. Die vita aeterna wird von Christus
selbst beschrieben als Teilnahme an der Herrlichkeit und Seligkeit,

welche dem Sohne Gottes allein im Gegensatze zur Kreatur
kraft der Zeugung ans Gott und kraft seiner wesentlichen Einheit

mit dem Vater von Natur aus zustehen. Joh. XVII. 24.:
Pater, quos dedisti mihi, volo, ut, ubi sum ego, et illi sint
mecum, ut videant claritatem meam, quam dedisti mihi, quia
dilexisti me ante constitutionem mundi. Luc. XXII. 28—31 :

Et ego dispono vobis, sicut disposuit mihi Pater, regnum, ut
edatis et bibatis super mensam meam in regno meo, et sedeatis

super thronos iudicantes duodeeim tribus Israel. Diesen Gedanken

formuliert der Apostel näher dahin, dafs wir Mit erben des
Sohnes Gottes sein sollen, und bezeichnet die Erhabenheit dieser
Erbschaft noch besonders dadurch, dafs er den eigenen Geist
Gottes als das Unterpfand der verheifsenen Erbschaft hinstellt.
Ephes. I. 13 —14: In quo (sc. Christo) signati estis Spi-
ritu promissionis saneto, qui est pignus haereditatis nostrae.
2. Die Anschauung Gottes wird von der hl. Schrift ausschliefs-
lich dem Sohne Gottes aus dem Grunde angeeignet, weil er „im
Schofse des Vaters ist". Joh. I. 18: Deum nemo vidit unquam:
unigenitus Dei Filius, qui est in sinu Patris, ipse enarravit.
Der Kreatur ist die visio Dei von sich aus unmöglich. 1. Tim. VI.

30*



400 Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand.

15—16.: Beatus et solus potens, Rex regum et Dominus domi-
nantium, qui solus habet immortalitatem et lucem inhabitat in-
accessibilem; quem nullus hominum vidit sed neque
videre potest. 3. Um so mehr mufs die thatsächliche
Endbestimmung des Menschen als durchaus übernatürlich erscheinen
im Hinblick auf die emphatischen Ausdrücke, womit die Apostel

ihre Gröfse und Erhabenheit schildern und in ihrer
Verwirklichung durch die Menschwerdung des Gottessohnes eine
besondere Offenbarung der Macht, der Herrlichkeit und Liebe
Gottes erblicken. Eph. I. 15. Col. I. 10. 2. Petr. I. 4. Am
schärfsten aber wird die Ubernatürlichkeit unserer Bestimmung
in I. Cor. II. 7—12 ausgesprochen: Loquiinur Dei sapientiam
in mysterio, quae abscondita est, quam praedestinavit Deus ante
saecula in gloriam nostram, quam nemo principum huius saeculi
cognovit; si enim cognovissent, nunquam Dominum gloriae cru-
cifixissent, sed sicut scriptum est: Quod oculus non vidit,
nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit, quae
praeparavit Deus iis, qui diligunt ilium; nobis autem reve-
lavit Deus per Spiritum suum: Spiritus enim omnia
scrutatur, etiam profunda Dei. Quis enim hominum seit,
quae sunt hominis, nisi Spiritus hominis, qui in ipso est? ita et
quae Dei sunt, nemo cognovit, nisi Spiritus Dei. Nos autem non
spiritum huius mundi aeeepimus, sed Spiritum, qui ex Deo est,
ut sciamus, quae a Deo donata sunt nobis. Der hl. Paulus stellt
hier die Berufung des Menschen zu der ihm thatsächlich von
Gott bestimmten Glückseligkeit in Gott als ein grofses, in Gott
verborgenes und alle Ahnung des Menschen
übersteigendes Geheimnis dar, welches nur der eigene Geist
Gottes, der die Tiefen der Gottheit erforscht, habe erschliefsen
können. Kann sie aber nur der Geist Gottes, der die Tiefen
der Gottheit erforscht, offenbaren, so mufs sie ebensowohl über
die Ansprüche, Bedürfnisse und Wünsche, als über die Kräfte
der menschlichen Natur erhaben sein. Denn wäre sie seine
natürliche Bestimmung, so müfste sie auch natürlich erkennbar
sein: zu ihrer Erkenntnis wäre nicht notwendig, die Tiefen
Gottes zu erforschen, sondern nur die Natur des Menschen : ihre
Bedürfnisse und Wünsche kennen zu lernen!

Deutlicher und nachdrücklicher, als dies die hl. Schrift ge-
than hat, kann man die über alle natürlichen Kräfte und
Aussprüche der Kreatur hinausgehende Erhabenheit unserer Bestimmung

nicht aussprechen. In diesem Sinne hat sich auch die
Kirche erklärt. Schon die Semipelagianer sagten, der Mensch
besitze auch nach der Erbsünde, durch welche er die eigent-



Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand. 461

liehe Heilstüchtigkeit verloren habe, in seiner Natur noch
die Fähigkeit, nach seinem übernatürlichen Heile in frommer
Weise zu verlangen, zu streben und alle jene Thätigkeiten zu
üben, welche nur als Bemühen um das Heil oder als
Heilsbeflissenheit und als Mittel der Impetration der Heilsgnade,
nicht als Leistung und Verdienst in Betracht kommen. (Scheeben,
Dogmatik. III. S. 758.) Aber die alte Kirche verwarf an ihnen
nicht blofs die Notwendigkeit der Berücksichtigung, sondern
selbst die Möglichkeit, dafs vor Gott ein solches rein natürliches
Verlangen auch nur vermöge seiner Barmherzigkeit Wert hat.
Arausic. II. c. 6: Si quis sine gratia Dei credentibus, volen-
tibus, desiderantibu8, vigilantibus, studentibus, petentibus,
quaerentibus, pulsantibus nobis misericordiam dicit conferri divi-
nitus, non autem, ut credamus, velimus, vel haec omnia, sicut
oportet, agere valeamus, per infusionem et inspirationem Sancti
Spiritus in nobis fieri confitetur et aut humilitati, aut obedientiae
humanae subiungit gratiae adiutorium, nec, lit obedientes et hu-
miles 8imus, ipsius gratiae donum esse consentit, resistit Apostolo
dicenti: Quid habes, quod non aeeepisti? et: Gratia Dei sum id,
quod sum (Denzinger, Ench. nr. 149). Als in der Neuzeit die
Jansenisten mit der Behauptung aufgetreten waren, dafs die
Anschauung Gottes ein finis secundum appetitum naturalis sei, weil
die Natur ein heilsames Verlangen nach derselben habe, wurde
sogar die Möglichkeit eines irgendwie wirksamen natürlichen
Verlangens nach der visio beatifica von Pius VI. in der Bulle
„Auctorem fidei" 28. Aug. 1794 verworfen: Doctrina Synodi
(sc. Pistoriensis) intellecta de desiderio adiutorii supe-
rioris luminis in ordine ad salutem promissam per Christum, ad
quod concipiendum homo relictus suis propriis luminibus suppo-
natur se potuisse movere; suspecta, favens haeresi Semipelagianae
(Denzinger, Ench. nr. 1381.) Zuletzt wurde die absolute,
wesentliche und unbedingte Notwendigkeit der Offenbarung zur
Erkenntnis der Wirklichkeit dieser Bestimmung vom Vaticanum
definiert mit Bezug auf I. Cor. II. 9: wo selbst die natürliche
Ahnung eines so hohen Gutes ausgeschlossen ist. Sessio III.
De fide cath. cap. 2: Huic divinae revelationi tribuendum qui-
dem est, ut ea, quae in rebus divinis humanae rationi per se
impervia non sunt, in praesenti quoque generis humani conditione
ab omnibus expedite, firma certitudine et nullo admixto errore
cognosci possint. Non hac tarnen de causa revelatio absolute
necessaria dicenda est, sed quia Deus ex infinita bonitate sua
ordinavit hominem ad finem supernaturalem, ad partieipanda
scilicet bona divina, quae humanae mentis intelligentiam omnino



462 Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand.

superant; siquidem oculus non vidit, nee auris audivit, nec in
cor hominis ascendit, quae praeparavit Deus iis, qui diligunt
illum (Denzinger. Ench. nr-, 1635).

Damit hat sich die Kirche über den absolut übernatürlichen
Charakter der Endbestimmung zu deutlich ausgesprochen, als
dafs man noch im Zweifel darüber sein könne. Das mögen nun
jene Theologen beherzigen, welche unter Berufung auf das
Ansehen des hl. Thomas noch jetzt behaupten zu können glauben,
dafs die Anschauung Gottes dem natürlichen Verlangen des
Geistes entspreche und zwar allein entspreche!

Aus der Übernatürlichkeit des Endzieles ergibt sich, dafs
die Natur, um mit ihm in ein entsprechendes Verhältnis zu treten
oder ihm proportioniert zu werden, in einen übernatürlichen
Stand und um es thätig zu erstreben und zu erwerben, in ein
wahrhaft übernatürliches Leben versetzt sein mufs, welche beide,
Stand und Leben, sowohl die Kräfte der Natur als ihre
Ansprüche übersteigen.

Die absolut übernatürliche Vollendung und Seligkeit setzt
ihrem Begriffe nach voraus, dafs es aufser ihr noch eine blofs
übernatürliche gebe. Denn :

1. Der Begriff des Übernatürlichen ist ein relativer. Man
nennt etwas übernatürlich nur in Beziehung auf ein schon
daseiendes Wesen; also in Voraussetzung dessen, was ein Wesen
durch seine Erschaffung ist: ohne Natur gibt es keine Übernatur.
Folglich kann die thatsächliche Bestimmung des Menschen nur
unter dieser Voraussetzung übernatürlich sein, dafs es mit der
Natur des Menschen eine natürliche gibt. Wer die natürliche
nicht anerkennt, dem ist die übernatürliche Endbestimmung in
Wirklichkeit eine natürliche!

2. Entweder ist die Natur des Menschen in der Erhebung
unversehrt geblieben oder nicht. Ist das letztere der Fall, so
kann man von dem Streben des Menschen nach dem
übernatürlichen Endziel nicht mehr sprechen, denn es gibt keinen
Menschen ohne menschliche Natur. Kommt das erstere vor, so
kann die Natur ihrer wesentlichen Kräfte nicht entbehren. Sind
aber der Natur die Kräfte, in deren vollkommener Entwicklung
sie ihre Glückseligkeit findet, nicht benommen worden, so müssen
sie ihre Befriedigung finden, soll der Mensch nicht unglückselig
sein. Nun lehrt man ja allgemein, dafs die Gnade die Natur
nicht aufhebe (gratia non tollit naturam), und wir wollen es im
1-1. Teil dieser Abhandlung ausführlich nachweisen, also mufs
man auch annehmen, dafs die Glückseligkeit, zu der die Natur
von Hause aus befähigt ist, fortbestehe.



Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand. 463

3. Dafs die Naturkräfte von dem Streben an das ihneü
angemessene Gut zurückgehalten werden könnten, läfst sich nicht
denken; das hiefse der Naturfähigkeit Gewalt anthun, sie sogar
zerstören, denn das Wesen einer Fähigkeit besteht eben in dem
Streben nach dem ihr angemessenen Objekt. Allerdings können die
Geisteskräfte, durch die übernatürliche Gnade in ihrem Wesen
erhöht, zu einem übernatürlichen Gute hingerichtet werden,
aber das kann nur unter der Bedingung geschehen, dafs das
übernatürliche Gut nicht nur nicht gegen ihre Natur ist, sondern
vielmehr das Gute, das sie an und für sich erstreben, in sich
enthält. Wenn nun der Mensch die übernatürliche Seligkeit
anstrebt, so strebt er zugleich jene, welche ihm seiner Natur nach

gebührt, an, indem er beide in demselben Objekte findet. Das
heifst aber, dafs die natürliche Seligkeit in der übernatürlichen,
wie eine kleinere Zahl in der gröfseren enthalten ist. In dem
Sinne glauben wir behaupten zu können, dafs die natürliche
Seligkeit nicht nur möglich, sondern auch wirklich ist. Sie
macht eben die Empfänglichkeit aus, welche der Geist der
Bestimmung zur Anschauung Gottes entgegenbringen mufs, soll die
letztere nicht als eine fremde, ihm gegen die Natur aufgenötigte
Zuthat betrachtet werden. Wenn man sagt, dafs sie nur denkbar

sei, so soll das heifsen, dafs Gott den Menschen bei dem
natürlichen Endziele bestehen lassen, ihm die Erreichung
desselben zur alleinigen Pflicht machen konnte.

Es kommt jetzt darauf an, die Beschaffenheit der
natürlichen Seligkeit zu bestimmen. Die Offenbarung gibt uns darüber
keinen näheren Aufschlufs, was nicht auffallen kann, da sie sich
direkt und zunächst mit der thatsächliehen Bestimmung beschäftigt.

Das ist der Grund, warum auch die Väter und die älteren
Theologen sich nicht eingehender damit befafst haben. WTir
müssen also zur Natur des Menschen unsere Zuflucht nehmen,
um nach den in ihr vorhandenen Anlagen und Ansprüchen ihre
Endbestimmung zu berechnen. Wir erkennen freilich aus der
Intension und Extension der Kräfte die Ziele, welche sie zu
erreichen haben. Da es sich um eine specifisch menschliche
Endbestimmung handelt, so sind hier nur die specifisch menschlichen

Fähigkeiten, also Erkenntnis und Willenskraft in Betracht
zu ziehen. Worauf sie nun ihrem ganzen Wesen nach schon an
und für sich gerichtet sind, das macht das letzte Ziel, das höchste
Gut des Menschen aus. In der Erreichung dieses höchsten
Gutes, insofern sie durch die Thätigkeit des Erkenntnis- und
Willensvermögens möglich ist, und in dem Genüsse dieses Gutes

besteht die natürliche Glückseligkeit des Menschen. Es



464 Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand.

handelt sich nun darum, aus der Erkenntnis und Willenskraft

zu erforschen, auf welches Gut sie hinstreben. Hier aber
kommt diese Schwierigkeit vor, dafs wir jetzt eigentlich rein
natürliche Erkenntnis und rein ratürliches Verlangen nicht haben.
Denn beide sind beeinflufst von der übernatürlichen Gnade,
welche von innen auf jeden Menschen, der in diese Welt kommt,
einwirkt. Man kann also aus den Fähigkeiten des thatsächlichen
Menschen nicht entnehmen, worauf sie ihrem Wesen nach
gerichtet sind, was sie durch sich selbst zu thun im stände sind.
Man mufs daher den Menschen in abstracto betrachten und aus
seiner Natur, als der Natur eines vernünftigen Wesens, darauf
schliefsen, welcher Beschaffenheit das Gut sein soll, in dessen
Besitz das Streben der Geisteskräfte zur endgültigen Ruhe
gelangt. Nun, aus der Natur des Geistes läfst sich folgern, dafs
seine wesentliche Vollendung und mithin seine natürliche Seligkeit

in einer solchen Erkenntnis und Liebe Gottes besteht, wie
sie die völlig ausgebildete und in ihrer Thätigkeit nicht mehr
gestörte Vernunft aus den Werken Gottes schöpfen kann. (Suarez.
De ultimo fine. Disp. 16. s. 2.) Eine solche Ausbildung und
ungestörte Thätigkeit der geistigen Kräfte ist aber in dem
Zustande, in welchem sich der Mensch auf Erden befindet, nicht
möglich. Man mufs also annehmen, dafs er auch zu der natürlichen

Glückseligkeit nicht gelangen könnte, wenn ihn Gott, falls
er sich dessen nicht unwürdig gemacht hätte, aus diesem Leben,
wie aus einem Zustande der Prüfung, in einen Zustand definitiver,

ewig bleibender Vollendung, worin er seine Seligkeit findet,
nicht versetzte. Einige Theologen und Philosophen meinen, zu
dieser Vollendung des Menschen gehöre notwendig ein Leben
der Seele im Körper, und betrachten darum die Auferstehung
des Leibes als zur natürlichen Bestimmung des Menschen
gehörig, weil sie der Idee des Menschen als des sichtbaren
Ebenbildes Gottes, wie der natürlichen Neigung der Seele zum Körper
entspreche. Dafs die Auferstehung nicht durch Entwicklung der
natürlichen Kräfte erfolge, sondern durch ein Wunder bewirkt
werden könne, thue nichts zur Sache. Gleichwohl tragen die
meisten Theologen und Philosophen mit Recht Bedenken, die
Wiedervereinigung der Seele mit dem Körper als zur wesentlichen

Bestimmung des seligen Lebens gehörig zu betrachten.
Ist auch die Vereinigung des Leibes mit der Seele eine natürliche,

beide Teile zu einem einzigen Wesen verbindende, so
bleibt doch der Leib ein dienendes Werkzeug der Seele. Hat
die Seele ihr Endziel und ihre Vollkommenheit erreicht, so hat
der Leib seine Aufgabe gelöst und sie bedarf desselben nicht



Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand. 465

mehr. Er wäre ihr sogar ein Hindernis zum ungestörten
vollkommenen Besitze Gottes, aufser wenn wir annehmen, dafs er
völlig verklärt und der Seele vollständig unterworfen werde.

Wollte jemand einwenden, dafs die christlichen Philosophen
und Theologen sich eine Vorstellung von der Beschaffenheit der
natürlichen Glückseligkeit unter dem Einflüsse der Offenbarung
im voraus gebildet haben und sich nur einbilden, dieselbe aus
der Natur des Menschengeistes gefolgert zu haben, so können
wir uns auf einen heidnischen Philosophen berufen, welcher
der Offenbarung fern stand und dennoch mit den christlichen
Denkern in der Hauptsache übereinstimmt. Es ist Aristoteles,
welcher in seiner Ethik darzulegen sucht, dafs das Endziel des
Menschen in der Erreichung der natürlichen Vollendung durch
tugendmäfsige Thätigkeit, namentlich durch Betrachtung des
Göttlichen gelegen ist. Der Gedankengang seiner Beweisführung
ist nun folgender: Alles Endliche strebt zu Gott, indem es durch
seine Thätigkeit eine höhere Ähnlichkeit mit ihm zu erreichen
sucht, als es schon durch seine Natur besitzt. Denn das Sein
oder die Natur ist die erste, die Thätigkeit die zweite Vollendung

des Endlichen. So strebt auch der Mensch der Gottheit
entgegen, aber seiner höheren Natur entsprechend auch in höherer
Weise, als alles andere aufser ihm. Er ist der Erkenntnis
Gottes fähig und zu ihr berufen. Durch diese Erkenntnis wird
sein Geist mit dem höchsten Intelligibeln vereinigt, und aus
dieser Vereinigung schöpft er wie seine höchste Vollendung, so
seine gröfste Seligkeit. Nur darin weicht der heidnische Philosoph

von den christlichen ab, dafs er die Glückseligkeit, welche
durch die beschauende Weisheit geboten wird, nur auf das
irdische Leben beschränkt. Der Mensch, sagt er, mufs als
Mensch, als sinnlich-geistiges Wesen ein Endziel haben. Nun
hört aber der Mensch als solcher mit dem Tode zu existieren
auf: nur ein Teil von ihm, das Göttliche in ihm, dauert fort.
Also mufs das Endziel des Menschen nur in zeitlicher
Glückseligkeit bestehen.

Es ist ein Gesetz der Natur, dafs der Mensch nach der
Glückseligkeit in Gott, zu der er befähigt ist, hinstrebe. Wer
diesem Gesetze nicht nachgeht, versündigt sich gegen den mittelbaren,

durch die Natur geoffenbarten Willen Gottes. Dagegen
ist der unmittelbar geoffenbarte Wille Gottes, dafs der Mensch
nach dem Leben in der Anschauung Gottes strebe. Die visio
beatifica ist ja das thatsächliche Endziel des Menschen! Wer
dasselbe mit Bewufstsein unterläfst, versündigt sich gegen den
positiven Willen Gottes. Auch kann der menschliche Wille un-



466 Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand.

möglich zwei voneinander geschiedene Ziele anstreben. (S. th.
1. Ilae q. 1. a. 5.) Wenn aber dies, wenn der Mensch das
natürliche und zugleich das übernatürliche Endziel erreichen
soll, und wenn zwei getrennte Endziele nicht möglich sind, so
bleibt nur die eine Lösung denkbar, dafs das natürliche Endziel

dem übernatürlichen untergeordnet, in dasselbe aufgenommen
werde. Demzufolge kann niemand seine natürliche Vollendung
auf eine andere Weise und durch andere Mittel suchen als
durch jene, welche ihn zugleich der übernatürlichen entgegenführen.

Aber auch andererseits darf niemand nach dem
übernatürlichen Ziele auf einem Wege streben, welcher der natürlichen

Ordnung zuwider sei oder auf sie keine Rücksicht nehme.
Es gilt hier der Satz: wer die übernatürliche Glückseligkeit
erreicht, erreicht auch die natürliche; wer die übernatürliche
durch seine persönliche Schuld verliert, verliert auch die natürliche.

Wer bei der natürlichen Endbestimmung fest stehen
bleiben wollte, verliert nicht nur die übernatürliche, sondern
auch die natürliche, da ja sowohl die natürliche als auch die
übernatürliche Seligkeit der eine und nämliche Gott als objec-
tum materiale ausmacht (s. th. I. IIae q. 1. a. 8; q. 3. a. 8
ad 2. C. G. III. 17. 18). Nur vom verschiedenen Gesichtspunkte

aus betrachtet, als objectum formale, ist Gott die Quelle
der natürlichen oder übernatürlichen Seligkeit. Nämlich in der
natürlichen Seligkeit wird Gott erkannt als Ursache, Ideal und
Ziel der Natur; in der übernatürlichen aber, wie er aufser
und über jeder Beziehung zur geschaffenen Natur in sich
selbst ist und für sich selbst den Gegenstand des seligen
Besitzes bildet.

Wenn man also lehrt, dafs die Anschauung Gottes das
thatsächliche und alleinige Endziel des Menschen sei, so ist
die Behauptung dahin zu erklären, dafs es seit der Berufung
zu derselben dem Menschen nicht mehr freisteht, bei einer
natürlichen Endbestimmung zu verbleiben, sondern dafs er
auch nach der übernatürlichen zu streben streng verpflichtet
ist, und wenn er durch seine persönliche Schuld die
übernatürliche nicht erreicht, er auch zu der natürlichen nicht
gelangt.


	Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand

