
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 15 (1901)

Artikel: Noch einmal A. Bullingers christlicher Hegel und Hegelscher Aristoteles

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


434 Noch einmal A. Bullingers christlicher Hegel

denen sich das Bezogensein aufbaut, gibt es entweder eine
Umwandlung zwischen den Gliedern selbst, und so existiert das

Bezogensein zwischen dem Sein und Nicht-Sein, und das gehört
zum Genus der Substanz,1 oder das Genus selbst besteht in
einer Umwandlung, wie Handeln und Leiden zeigen. Die
Umwandlung hat aber viele Species, wie in den Büchern von der
Physik gezeigt wird, aber die Bewegung, die eine Species ist,
existiert blofs in einem dreilachen Genus, wie an besagter Stelle
gezeigt wird. Und das so bezüglich der vier Gegensätze Gesagte
soll uns genügen!

=-<03^ -- -

NOCH EINMAL A. BULLINGERS CHRISTLICHER
HEGEL UND HEGELSCHER ARISTOTELES.-'

Von Dr. M. GLOSSNER.

Wäre nicht der Vorgang A. Bullingers für eine gewisse,
gewöhnlich als theosophisch bezeichnete Richtung, die das

Unmögliche anstrebt und Theismus und Pantheismus oder, um
die Worte der hl. Schrift zu gebrauchen, Christus und Belial
zu verbinden und zu „versöhnen" sucht, typisch, so würde ich
die neueste, angeblich „letzte" Kundgebung desselben unbeachtet
lassen, da auf eine Verständigung doch nicht zu rechnen ist.
Ais ein solcher typischer Vorgang aber bietet er die erwünschte
Gelegenheit, jenen Versuch in seiner ganzen Nichtigkeit und
Erfolglosigkeit aufzuzeigen, indem das Beispiel B.s beweist, dafs
derselbe, um sich einen wissenschaftlichen Anstrich zu geben,
genötigt ist, zu den sophistischen Künsten der Hegeischen Logik
und Dialektik seine Zuflucht zu nehmen.

Der Prüfstein für die Christlichkeit eines philosophischen
Systems liegt in seinem Schöpfungsbegriff. Ein falscher Schöpfungsbegriff

führt konsequent zu einem unreinen Gottesbegriff. Dies

gilt zweifellos von der Bullingerschen Annahme eines Gott und
der Welt gemeinsamen Urgrundes, einer passiven Potenz in Gott,
welche die Grundlage der Schöpfung bilden soll.

In diesem Sinne fafst B., wie er in seiner neuesten Luku-
bration ausdrücklich zugesteht, das Schaffen aus nichts: „Die

1 Nach dem im 4. Kap. über den Schöpfungsakt Gesagten.
2 A. Bullinger, Mein letztes Wort gegen den Neuscholastiker

Dr. M. Glofsner. München, Ackermann, 1899.



und Hegelscher Aristoteles. 435

schaffende Allmacht bedarf so keines ihr von aufsen gegebenen
Stoffes, schafft aus nichts, welches Schaffen aus nichts allerdings
ein Schaffen aus Nichts Sein im Sinne Hegels ist" (S. 5). Dieses
Nichts Sein, dieses Sein Nichts sei nichts anderes als die in
Gott gegebene Möglichkeit der Schöpfung, das ôvvâfiei ov des
Aristoteles (a. a. 0.), d. h. also eine reale und zugleich passive,
bestimmbare Potenz, analog der materia prima des Aristoteles
und der Scholastiker, die jedoch von diesen keineswegs in Gott
und in Geistwesen, sondern nur in den Körpern (zunächst den
sublunarischen) angenommen wird. Wenn B. von diesem Ôvvâ/isL
ov weiter sagt: „aus welchem Sein in Wirklichkeit hervorgehen
kann: in welchem Hervorgehen der zuvor im övvdftei ov latent
gegebene Widerspruch von Sein und Nichtsein sich aktuell
zeigt", so trägt er in den aristotelischen Begriff der realen
Möglichkeit ein fremdes Hegelsches Moment, die Identität von Sein
und Nichtsein, den Widerspruch ein: ein Umstand, auf den wir
zurückkommen werden.

Gegen diesen Schöpfungsbegriff haben wir unter anderem
eingewendet, dafs er zur Vermischung von Zeugung und Schöpfung
in Gott führe. Denn wenn auch die ^om Dogma gelehrte
Zeugung keineswegs auf einer in Gott vorhandenen bestimmbaren
Potenz beruht, da sie durchaus geistig und im Sinne eines
Gegensatzes von Akt zu Akt gedacht werden mufs: so ist doch
einleuchtend, dafs in der Annahme B.s die Welt als ein aus
Gottes Wesen und Substanz hervorgebrachtes Produkt, gewisser-
rnafsen als Sohn Gottes erscheint.

Was weifs nun unser Jünger Hegels darauf zu erwidern?
„Aus sich, nicht aus seiner unendlichen Kraft setzt der ewige
Vater seinen Eingebornen als Wirklichkeit, nicht als
entwicklungsbedürftige Anlage" (S. 6). Wie wenig ernst diese
Versicherung zu nehmen ist, zeigt die unmittelbar darauf folgende
Preisgabe der „Einfachheit und Unveränderlichkeit" (B. setzt
hinzu: der Neuscholastiker) Gottes, sowie die Annahme einer
allerdings „ewig aufgehobenen und ewig sich aufhebenden
Endlichkeit" in Gott (S. 8).

Der Personenunterschied in Gott impliziert nach der
Auffassung B.s „Endlichkeit", offenbar in Gemäfsheit des panthei-
stischen Grundsatzes: determinatio est negatio, ferner auch
Zusammensetzung und Veränderlichkeit, daher die Leugnung der
angeblich „abstrakten" Einfachheit, Unveränderlichkeit und
Unendlichkeit Gottes, an deren Stelle die „konkrete", die Endlichkeit
u. s. w. als aufzuhebende und aufgehobene Momente enthaltende
Unendlichkeit treten soll. Wer wird sich indes heutzutage noch



436 Noch einmal A. Bullingers christlicher Hegel

durch die dialektischen Kunstgriffe der Hegeischen Logik täuschen
lassen? Möge doch der verspätete Hegelianer in Dillingen mit
dem schlechten Wortspiel des Aufhebens als Wegnehmen und
zugleich Bewahren nicht soviel Aufhebens machen! Was Hegel
für einen Beweis metaphysischer Feinheit der deutschen Sprache
ausgab, um sein absurdes Sophisma von Bestimmungen, mit denen
es „kein Ernst" ist, durch die Autorität des Sprachgenius zu
stützen, ist nichts weiter als ein Fall der Beschränktheit der
Sprache, die sich sinnlicher Vorstellungen bedient, um Abstraktes,
Geistiges auszudrücken, im vorliegenden Falle des sinnlichen
Aufhebens für das abstraktere Bewahren, weshalb die Tendenz
der fortschreitenden Sprachbildung dahin geht, die ursprüngliche
Bildlichkeit zu verdunkeln und das bildliche Wort auf die Stufe
des Zeichens herabzusetzen. Oder wer denkt bei dem Worte
quinque noch an das etymologisch verwandte pugnus, Faust?1

Daher ist auch mit der sophistischen Wendung, Potenzialität
sei in Gott nur als aufzuhebendes oder aufgehobenes Moment,
schlechterdings nichts ausgerichtet und der Widerspruch bleibt
bestehen, dafs ein und derselbe Grund, der in den Geschöpfen
bestimmbar ist, in Gott absolute Bestimmtheit — actus purus —
sein soll.

Darnach beurteile man den Wert der Bullingerschen
Versicherung, dafs „der an und für sich über alle Potenzialität
erhabene, ewig Wirkliche, keiner Veränderung unterliegende
,erste Beweger' aus seiner unendlichen Kraft die Welt setzt, in
seiner unendlichen Kraft als Möglichkeit Gegebenes als
Wirklichkeit setzt, so dafs wir nach dem Apostel Paulus, wenn auch
nicht in dem Sinne wie der Eingeborne des Vaters, so doch
immerhin Gottes Geschlecht sind".

Dafs der hl. Paulus an der angeführten Stelle (Act. 17, 28)
die Gotlverwandtschafc des menschlichen Geistes im panthei-
stischen Sinne Hegels verstehe, dafür müfste der Beweis erst
geführt werden. Die angebliche Unveränderlichkeit einer Gottheit
aber, die den Grund ihres Seins mit den Geschöpfen gemein
hat, steht sowohl mit der einige Zeilen vorher von B. selbst
ausgesprochenen Konzession, Gott müsse auf Einfachheit und
Unveränderlichkeit verzichten, im Widerspruch, als auch ist sie
innerlich unmöglich; denn was in den Geschöpfen Grund der
Bewegung und Veränderlichkeit ist, kann, wie gesagt, nicht in

1 Oder bei: (ich) bin an das Wachsen (sanskr. bhû, gr. <pva>).

Bezüglich des Zusammenhanges der Benennung der Fünfzahl mit der
Hand (Faust) vgl. Fürst, Hebr. und Chald. Handwb. s. v. ^ipn-



und Hegelscher Aristoteles. 437

Gott reine Aktualität sein. Daher B.s Meister Hegel das Wesen
Gottes vielmehr in die Bewegung-, d. h. den Übergang von
der Einheit in die Vielheit und den Rückgang der Vielheit in
die Einheit, die Selbstvermittlung der Idee durch Natur und
endlichen Geist zum absoluten Geiste setzt. Denn wenn auch
einzelne Aussprüche Hegels der von B. gegebenen theosophischen
Deutung günstig zu sein scheinen, so spricht doch der Gesamtgehalt

seiner Lehren für jene Auffassung, die im Hegeischen
System nichts anderes als die Auflösung alles festen Seins in
einen dialektischen Prozel's, einen logischen Formalismus ersieht.
Daraus èrklârt sich auch die Spaltung der Schule in eine Rechte
und eine Linke, indem jene sich an theosophische, theistische
Anklänge hielt, diese aber den formalistischen und atheistischen
Charakter betonte und den naturalistisch-materialistischen Gehalt
derselben aus den logischen Formeln herausschälte.

Mein Gegner fährt anknüpfend an eine von mir (Jahrb. XII.
S. 468) gemachte Bemerkung fort: „Ob dieses die Lehre der
beiden Philosophen (Aristoteles und Hegel) vom Widerspruch
als zwei verschiedene qualitative Seinsbestimmtheiten
voraussetzenden Blödsinns von mir heimgeschickt, erklärt Gl.
jetzt jene seine Erwiderung als eine scherzhafte." Ob dieser
Satz einen Sinn oder einen Blödsinn enthält, mag der Leser
beurteilen; für mich enthält er den Beweis, dafs B. den „Seherz"
nicht verstanden hat, obgleich ich an der citierten Stelle
ausdrücklich erklärte, dafs das von mir scherzhaft gemeinte Argument
nur die Applikation eines von Hegel selbst in allem Ernste
allgemein zum Beweise für seine Identifizierung der
Gegensätze gebrauchten Argumentes sei, indem er daraus,
dafs das Eine (aliud) gegen das Andere (aliud) selbst ein Anderes
sei (aliud aliud), schliefst, dafs beide dasselbe seien.

Da diese Identifizierung der Gegensätze, die einen Hauptsatz
der Hegeischen Logik bildet, dem Aristoteles vollkommen fremd
ist, und überdies der griechische Philosoph das erste Sein als
reine Wirklichkeit bestimmt, während dagegen Hegel die Identität

von Sein und Nichtsein der Dialektik seiner absoluten Idee
zu Grunde legt, so ist über B.s Behauptung, dafs Aristoteles über
den Widerspruch dasselbe lehre wie Hegel, kein weiteres Wort
zu verlieren. Wer für solche principielle Unterschiede blind ist,
mit dem ist überhaupt nicht zu streiten. An die Stelle des
aristotelischen Begriffs der durch ein Wirkliches zu aktuierendeu
Potenz setzt eben Hegel den Begriff der sich selbst
verwirklichenden Potenz, der absoluten Bewegung. Was ich über den
Unterschied der beiderseitigen Lehren sagte (bei B. S. 6 f.), ist



438

demnach weder ein „qui pro quo", noch enthält es „kuriose
Vorstellungen".

Wenn dann B. auf meine Bemerkung, ein Gott mit der
Welt gemeinsamer Urgrund sei wesentlich Potenzialität, Bestimmbarkeit,

erwidert, das sei Unsinn, da ein ewig bestimmter und
damit aktualisierter Urgrund unmöglich Bestimmbarkeit sein könne,
so gebe ich den „Unsinn" zu, nur liegt er auf Seiten meines
Gegners, der ein und dieselbe Potenz in den Geschöpfen
bestimmbar, in Gott aber absolute Bestimmtheit, reinen Akt sein
läfst. Auf Hegel fällt dieser Unsinn wenigstens nicht zurück,
da er in Wahrheit doch nur den ewigen Prozefs, das absolute
Werden annimmt. Jener „Unsinn" ist vielmehr ein Prärogativ
der theosophischen Wendung, die mein Gegner dem Hegeischen
Panlogismus gibt.

Nach 8. 8 soll das eine Sein, resp. die eine Substanz der
Neueren nichts anderes als die „unendliche Substanz" der Scholastiker

sein, die Differenz komme erst herein durch die von B.
als Phantasterei, als Unmöglichkeit erklärte Position der
Neuscholastik, wornach die Welt werden soll durch die Macht, nicht
aus der Macht Gottes. Nein, H. Bullinger, und abermals neinl
Die Scholastiker kennen jenes eine Sein nicht, auch Aristoteles
kennt es nicht; vielmehr anerkennen sie eine Vielheit des Seins,
führen sie aber auf eine einheitliche schöpferische Ursache zurück,
die sich im Schaffen als thätige Kraft, nicht aber zugleich als
bestimmbarer Stoff verhält. Auch die Lehre des Aristoteles liegt
in dieser Richtung, und gesetzt, es sei ihm der .strenge Schöpfungsbegriff

unbekannt geblieben, so dürfte man ihm doch nicht die
monistische Auffassung B.s zuschreiben, sondern müfste ihm
vielmehr Dualismus zum Vorwurf machen trotz aller Versicherung
von „des Aristoteles Erhabenheit über allem Dualismus" seitens
meines Gegners. Denn erklärt man mit Aristoteles und der
Scholastik, wie man, um nicht in den Hegeischen Widerspruch
eines sich selbst verwirklichenden Seins zu verfallen,
vernünftigerweise mufs, das erste Sein als reinen Akt, so ist es
schlechterdings unmöglich, dafs dieses erste Sein in der
Hervorbringung anderen, endlichen Seins sich anders als thätig
verhalte. Die „Phantasterei" liegt also, mag sich mein Gegner
drehen und wenden, wie er will, auf der Seite derjenigen, die
das erste Sein einerseits als absolute Bestimmtheit erklären und
andererseits sich doch wieder in der Schöpfung wie ein Substrat
und eine bestimmbare Potenz verhalten lassen.

Im folgenden (S. 8 ff.) kommt B. auf die angeblich von
Aristoteles gelehrte sachliche Priorität der Gattung zurück. Er



43»

erklärt hier, dafs er selbst keineswegs dem extremen Idealismus
huldige, hebt aber durch gesperrten Druck den Satz hervor:
„Die vegetative, die sensitive, die intellektive Seele sind Seelen;
die Seele ist die den Arten zu Grunde liegende, in ihnen sich
entfaltende Gattung, in der die Unterschiede gesetzt werden"
(S. 10). Soll die Meinung sein, dafs dieser Satz die Ansicht
des Aristoteles wiedergebe, so täuscht sich mein Gegner; enthält
er aber die eigene Ansicht desselben, so huldigt er trotz alledem
einem extremen Realismus, der übrigens von dem logischen
Idealismus seines Meisters Hegel schlechterdings unzertrennlich
ist, indem dieser die logische mit der realen Ordnung identifiziert,

während derselbe extreme Realismus schon aus dem Grunde
dem griechischen Philosophen fremd ist, weil dieser beide
Ordnungen, die logische und metaphysische, sorgfältig unterscheidet.
Will B. den extremen Realismus vermeiden, so kann er das, solange
er an seinem Monismus festhält, nur auf Kosten der Konsequenz.

Hinfällig ist die Unterscheidung eines eminenten Gattung-
und Artseins Gottes vom formellen Gattung- und Artsein (S. 11).
Weder thatsächlich noch im Sinne des Aristoteles ist Gott
eminenter Gattung; vielmehr mufs man im Sinne des Stagiriten, der
dem eleatischen Seinsbegriff den Grundsatz: to ov Xéyezai
nollaycüc, entgegensetzt, mit den Scholastikern sagen, dem Unendlichen

und dem Endlichen komme das Sein nur im analogischen
Sinne zu. Wie aber das göttliche Sein zum kreatürlichen in
keinem Sinne sich als Gattung verhält, so auch nicht als Substanz
zum Accidens, worauf der Satz des Gegners hinausläuft, die
Substanzialität der Einzelwesen habe ihren „Träger" und ihre
Gewähr in Gott: ein qui pro quo, um mit B. zu reden; denn
ist Gott selbst „Träger" der Einzelwesen, so sind diese nicht
Substanzen, sondern Accidenzien, Modi der einen Substanz, wie
der ehrliche Pantheist Spinoza ausdrücklich gelehrt hat.

Dafs Aristoteles das Objekt der Metaphysik anders bestimme
als Hegel, gesteht B. zu, fragt aber, ob er irgendwo gesagt habe,
dafs Aristoteles und Hegel in allen Einzelheiten übereinstimmen?
(S. 14). Hierauf erwidere ich : In der verschiedenen Auffassung
des Verhältnisses von Logik und Metaphysik dokumentiert sich
die Verschiedenheit des beiderseitigen Gottesbegriffs. Für
Aristoteles ist das reale Sein Gegenstand und Gott als actus purus
Ziel der Metaphysik, für Hegel aber sind Logik und Metaphysik
eins und dasselbe, daher ihr Gegenstand der gleiche, nämlich
die im logischen Begriffe latente absolute Idee, der dialektisch
sich entfaltende Inbegriff der Vernunftideen, den Hegel mifs-
bräuchlieh „Gott" nennt.



440 Noch einmal A. Bullingers christlicher Hegel

Bezüglich der aristotelischen Nuslehre meint B., der Alt-
und Neuscholastik „heimgeleuchtet" zu haben (S. 14). Gönnen
wir ihm die Freude! Da er nichts Neues beibringt, kann ich
mich mit der sachlich entscheidenden Bemerkung begnügen, dafs
auch in dieser Frage der Gegensatz zwischen Hegel und
Aristoteles scharf zu Tage tritt, indem beide das psychologische
Verhältnis von Akt und Potenz analog dem metaphysischen
auffassen. Aristoteles setzt eine vom menschlichen Geiste
unabhängige intellegible Ordnung voraus, für die sich der Verstand
aufnehmend, passiv verhält; aus diesem Grunde schreibt er, da

jene Ordnung nicht, wie nach Piaton, über, sondern in den

Dingen existiert, der Seele ein Vermögen der Abstraktion zu,
durch welches das potenziell Intellegible zum actu Intellegiblen
erhoben wird. Dagegen bildet nach Hegel das Intellegible die
Substanz des denkenden Geistes selbst; an die Stelle
der aristotelischen Transcendenz tritt bei Hegel die absolute
Immanenz.1

Was überhaupt das Verständnis der Hegeischen Philosophie
betrifft, so glaubt B. dem Neuscholastiker gründlich heimgeleuchtet
zu haben (S. 15). Nun, wie wäre es, H. B., wenn der
Neuscholastiker ebenfalls der Meinung ist, Ihnen gründlich heina
geleuchtet zu haben Behauptung stände hier gegen Behauptung.
Gesetzt nun, wir würden beide an das gegenwärtig in der
Philosophenrepublik herrschende Urteil über den wahren Sinn
und das wahre Verständnis der Hegeischen Philosophie appellieren,

so dürfte derjenige, der aufser Ihnen noch den christlichen

Charakter derselben verficht und den Hegeischen Prozefs
mit seiner Dreiheit der Momente noch als den getreuen
wissenschaftlichen Ausdruck der christlichen Trinität anerkennt, auch
mit der Laterne nicht zu finden sein.

B. führt einige Stellen an, die einen Schein von
Transcendenz Gottes ausdrücken, seine wirkliche Transcendenz aber
aufheben; denn der Hegeische Gott vor der Weltschöpfung
ist nichts anderes als die Idee in ihrer völligen Abstraktheit,
im reinen Elemente des Gedankens, der ohne den Trennungs-

1 Der aristotelischen Lehre gibt klaren und bündigen Ausdruck
Albert der Grol'se: „Ad id quod quaeritur, secundum quid phantasma
rnovet intellectum possibilem Dicendum, quod secundum naturam
universalis, quae est in ipso, licet non sit in eo ut universalis, sed ut
particulars, et propter hoc phantasma movens est in potentia movens respectu
intellectus agentis: et haec natura, quae est in particulari, per actum
agentis efficitur actu universalis in intellectu possibili." S. de Creaturis
p. II. qu. 55 v. flu.



und Hegelscher Aristoteles. 441

schmerz des Andersseins wahre Wirklichkeit nicht zukommt;
denn „ohne Welt ist Gott nicht Gott".

Nicht undeutlich zählt Hegel (W. W. Bd. VI. S. 172) Gott
unter die „Sachen", gegen welche die Philosophie gleichgültig
mache, ob sie sind oder nicht sind. Begreiflich; denn alles feste
Sein ist für Hegel „Sache", die mit dem Prozefs, dem wahrhaft

Unendlichen nicht vereinbar ist. Das wahrhaft Seiende ist
die ewige Bewegung.

Auf S. 16 glaubt B. „für alle Vernünftigen, nur nicht für
einen Neuscholastiker absolut deutlich" gesagt zu haben, dafs
die von ihm gelehrte Willensfreiheit Freiheit von innerer
Notwendigkeit sei. Trotzdem erlaubt sich der Neuscholastiker eine
weitere Frage, wie diese Freiheit mit dem wenn auch noch so

gescheiten Monismus B.s (denn das von ihm gebrauchte Wort
vom „dummen Monismus" trifft ja auf den seinen nicht zu)
vereinbar sei. Der konsequente, ehrliche Monismus kennt keine
menschliche Freiheit. Er sagt mit Lichtenberg: es denkt, es
will in mir, nicht ich denke, ich will.

Die angeführte Stelle, in welcher Hegel den Gott des vor-
stellungsmäfsigen Bewufslsein« zu den „Sachen" zu rechnen scheint,
wirft zugleich ein Licht auf die „Ehrfurcht", die B.s
Lehrmeister für das Göttliche beseelte (S. 19). An schwülstigen
Stellen, in denen Hegel die Erhabenheit seines Göttlichen preist,
fehlt es gewifs nicht. Heutzutage aber dürfte es nur wenige
mehr geben, die über den wahren Wert jenes Schwulstes im
Zweifel sind.

Hegels Philosophie mit ihrem mühsam verhüllten Atheismus
(den allerdings B. nicht zugestehen will) soll zugleich deutsch
und allgemein menschlich sein in dem Sinne einer „von den
Deutschen betriebenen allgemein menschlichen Philosophie" (S. 19).
Sie ist aber weder das Eine noch das Andere, auch nicht, wenn
man die schlecht begründete theosophische Deutung acceptieren
wollte, die ihr von B. gegeben wird. Sie ist nicht allgemein
menschlich, denn, um uns des bekannten Ausdruckes Ter-
tullians zu bedienen, die anima humana naturaliter Christiana
kennt weder den weltimmanenten Pseudogott des naturalistischen
Pantheismus noch den Transcendenz und Wesensimmanenz
verbindenden Gott der Theosophie. Sie ist aber ebensowenig deutsch,
wenn nicht etwa die paar zerstreüten Anhänger, die Hegel noch
zählt, die privilegierten Repräsentanten des Deutschtums bilden
sollen.

Endlich deutet der Gegner den Vergleich der Scholastik
mit dem totgeglaubten Löwen dahin, dafs ich an die Zeit denke,

Jahrbuch für Philosophie etc. XV. 29



44"2 Die Erhebung des Menschen über seinen natürlichen Stand.

„wo man kirchlich wieder schmoren" werde können (a. a. 0.)-
Beruhigen Sie sich, Herr Professor! Das Wiederaufleben der
Scholastik wird sich nicht durch Feuer und Schwert, sondern
durch die Macht der Wahrheit und echter Wissenschaft fühlbar
machen, nicht durch den Feuerschein des Scheiterhaufens, sondern
durch das Licht des Geistes, vor dem die Sophisten, die, wie
Hegel, Schopenhauer, Pantheisten und Materialisten, das Nichts
und die Finsternis zum „Urgründe" des Seienden machen,
beschämt zurückweichen müssen.

B

DIP: ERHEBUNG DES MENSCHEN ÜBER SEINEN
NATÜRLICHEN STAND

mit besonderer Rücksicht auf ihre absolute Ubernatürlichkeit und

ihr Verhältnis zur menschlichen Natur.

Nach der Kirchenlehre dargestellt von Dr. PAULUS RAWSKL

Die Lehre der katholischen Kirche über den übernatürlichen
Charakter der Erhebung des Menschen, sowie über ihr
Verhältnis zu seiner Natur ist schon beinahe allseitig ausgebildet
worden. Dennoch kann man nicht verhehlen, dafs sich in manchen
Hand- und Lehrbüchern der katholischen Dogmatik noch eine
Unklarheit oder wenigstens eine Ungenauigkeit des Ausdruckes
in gewisser Hinsicht wahrnehmen läfst. Auch ist in den letzten
drei Decennien, soviel wir wissen, in Deutschland keine
Monographie erschienen, welche sich speciell mit der systematischen
Darstellung der betreffenden Kirchenlehre befafste. Wir wollen
nun einen Versuch machen zu einer zusammenhängenden
Darlegung der kirchlichen Lehre über die absolute Ubernatürlichkeit
der Erhebung des Menschen und mithin zu einer gewissen
Klärung der katholischen Begriffe einen Beitrag liefern. Wir
verstehen aber unter dem absolut Übernatürlichen, um uns kurz zu
fassen, dasjenige, was eine Wirkung Gottes ist, die nicht nur
über alle Kräfte der geschaffenen Natur (das erste wesentliche
Merkmal), sondern auch überfalle Ansprüche und Bedürfnisse
der Natur, d. h. über alles, was erfordert wird, damit das
Geschöpf in seiner Art vollkommen sei (das zweite Merkmal),
erhaben ist. In dem Sinne ist das Übernatürliche ein bonum
absolute indebitum ac gratuitum.


	Noch einmal A. Bullingers christlicher Hegel und Hegelscher Aristoteles

