Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 15 (1901)

Artikel: Noch einmal A. Bullingers christlicher Hegel und Hegelscher Aristoteles
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761732

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

434 Noch einmal A. Bullmgers christlicher Hegel

denen - sich das Bezogensein aufbaut, gibt es entweder eine
Umwandlung zwischen den Gliedern selbst und so existiert das
Bezogensein zwischen dem Sein uud Nicht-Sein, und das gehort
Zum Genus der Substapz,! oder das Genus selbst besteht 1in
einer Umwaundlung, wie Handeln und Leiden zeigen. Die Um-
wandlung hat aber viele Species, wie in den Biichern von der
Physik gezeigt wird, aber die Bewegung, die eine Species ist,
existiert blofs in einem dreifachen (Genus, wie an besagter Stelle
gezeigt wird. Und das so beziiglich der vier Gegensitze Gesagte
soll uns geniigen!

NOCH EINMAL A. BULLINGERS CHRISTLICHER
HEGEL UND HEGELSCHER ARISTOTELES.:
Von Dr. M. GLOSSNER.

—— T

Waire nicht der Vorgang A. DBullingers fiir eine gewisse,
gewohnlich als theosophisch bezeichnete Richtung, die das
Unmogliche anstrebt und Theismus und Pantheismus oder, um
die Worte der hi. Schrift zu gebrauchen, Christus und Belial
zu verbinden und zu ,vers6hnen‘ sucht, typisch, so wiirde ich
die neueste, angeblich ,letzte Kundgebung desselben unbeachtet
lassen, da auf eine Verstindigung doch nicht zu rechnen ist.
Als ein solcher typischer Vorgang aber bietet er die erwiinschte
Gelegenheit, jenen Versuch in seiner ganzen Nichtigkeit und
Erfolglosigkeit autzuzeigen, indem das Beispiel B.s beweist, dals
derselbe, um sich einen wissenschaftlichen Anstrich zu geben,
genotigt ist, zu den sophistischen Kiunsten der Hegelschen Logik
und Dialektik seine Zuflucht zu nehmen.

Der Priifstein tiir die Christlichkeit eines philosophischen
Systems liegt in seinem Schopfungsbegriff. Hin falscher Schopfungs-
begriff fiihrt konsequent zu einem unreinen Gottesbegriff. Dies
gilt zweifellos von der Bullingerschen Apnahme eines Gott und
der Welt gemeinsamen Urgrundes, einer passiven Potenz in Gott,
welche die Grundlage der Schopfung bilden soll.

In diesem Sinne falst B., wie er in seiner neuesten Luku-
bration ausdruckheh zuo‘est{,ht das Schaffen aus nichts: ,Die

! \Tach dem im 4, Kap. iiber den Schipfungsakt Gesagten.
2 A. Bullinger, Mein letztes Wort gegen den NBUSCh01abtlkf‘Y‘
Dr. M. Glofsner. ‘Vlunchen Ackermann, 1899,



und Hegelscher Aristoteles. 435

schaffende Allmacht bedarf so keines ihr von aufsen gegebenen
Stoffes, schafft aus nichts, welches Schaffen aus nichts allerdings
ein Schaffen aus Nichts = Sein im Sinne Hegels ist“ (S. 5). Dieses
Nichts = Sein, dieses Sein = Nichts sel nichts anderes als die in
Gott gegebene Moglichkeit der Schiopfung, das dvvauer dv des
Aristoteles (a. a. O.), d. h. also eine reale und zugleich passive,
bestimmbare Potenz, analog der materia prima des Aristoteles
und der Scholastiker, die jedoch von diesen keineswegs in Gott
und .in Geistwesen, sondern nur in den Korpern (zunfichst den
sublunarischen) angenommen wird. Wenn B. von diesem dvvaust
ov weiter sagt: ,aus welchem Sein in Wirklichkeit hervorgehen
kann: in welchem Hervorgehen der zuvor im dvwduer ov latent
gegebene Widerspruch von Sein und Nichtsein sich aktuell
zeigt®, so tragt er in den aristotelischen Begriff der realen Mog-
lichkeit ein fremdes Hegelsches Moment, die Identitit von Sein
und Nichtsein, den Widerspruch ein: ein Umstand, auf den wir
zuriickkommen werden.

Gegen diesen Schopfungsbegriff haben wir unter anderem
eingewendet, dafs er zur Vermischung von Zeugung und Schépfung
in Gott fithre. Denn wenn auch die Yom Dogma gelehrte Zeu-
gung keineswegs auf einer in Gott vorhandenen bestimmbaren
Potenz beruht, da sie durchaus geistig und im Sione eines
Gegensatzes von Akt zu Akt gedacht werden muls: so ist doch
einleuchtend, dals in der Annahme B.s die Welt als ein aus
Gottes Wesen und Substanz hervorgebrachtes Produkt, gewisser-
malsen als Sohn Gottes erscheint.

Was weifs nun unser Jioger Hegels daraut’ zu erwidern?
,Aus sich, nicht aus seiner unendlichen Kraft setzt der ewige
Vater seinen Eingebornen als Wirklichkeit, nicht als entwick-
lungsbediirftige Anlage (S. 6). Wie wenig ernst diese Ver-
sicherung zu nehmen ist, zeigt die unmittelbar darauf folgende
Preisgabe der , Einfachheit und Unverdnderlichkeit“ (B. setat
hinzu: der Neuscholastiker) Gottes, sowie die Annahme einer
allerdings ,,ewig aufgehobenen und ewig sich aufhebenden End-
lichkeit“ in Gott (8. 8).

Der Personenunterschied in Gott impliziert nach der Auf-
fassung B.s ,.Endlichkeit, offenbar in Gemalsheit des panthei-
stischen Grundsatzes: determinatio est negatio, ferner auch
Zusammensetzung und Verdnderlichkeit, daher die Leugnung der
angeblich ,abstrakten® Einfachheit, Unverdnderlichkeit und Un-
endlichkeit Gottes, an deren Stelle die ., konkrete®, die Endlichkeit
n. s. w. als aunfzuhebende und aufgehobene Momente enthaltende
Unendlichkeit treten soll. Wer wird sich indes heutzutage noch



436 Noch einmal A. Bullingers christlicher Hegel

durch die dialektischen Kunstgriffe der Hegelschen Logik tauschen
lassen? Moge doch der verspitete Hegelianer in Dillingen mit
dem schlechten Wortspiel des Aufhebens als Wegnehmen und
zugleich Bewahren nicht soviel Aufhebens machen! Was Hegel
tir einen Beweis metaphysischer Feinheit der deutschen Sprache
ausgab, um sein absurdes Sophisma von Bestimmungen, mit denen
es ,keir Ernst“ ist, durch die Autoritit des Sprachgenius zu
stiitzen, 1st nichts weiter als ein Fall der Beschrianktheit der
Sprache, die sich sinnlicher Vorstellungen bedient, um Abstraktes,
Geistiges auszudriicken, im vorliegenden Falle des sinnlichen
Authebens fiir das abstraktere Bewahren, weshalb die Tendenz
der fortschreitenden Sprachbildnng dahin geht, die urspriingliche
Bildlichkeit zu verdunkeln und das bildliche Wort aut die Stufe
des Zeichens herabzusetzen. Oder wer denkt bei dem Worte
quinque noch an das etymologisch verwandte pugnus, Faust?!

Daher ist auch mit der sophistischen Wendung, Potenzialitit
sel in Gott nur als autzubebendes oder autgehobenes Moment,
schlechterdings nichts ausgerichtet und der Widerspruch bleibt
bestehen, dafs ein und derselbe Grund, der in den (eschopfen
bestimmbar ist, in Gott absolute Bestimmtheit — actus purus —
sein soll.

Darnach beurteile man den Wert der Bullingerschen Ver-
sicherung, dals ,,der an und fiir sich (?!) iiber alle Potenzialitat
erhabene, ewig Wirkliche, keiner Verdnderung unterliegende
,erste Beweger’ aus seiner unendlichen Kraft die Welt setzt, in
seiner unendlichen Kratt als Moglichkeit Gegebenes als Wirk-
lichkeit setzt, so dals wir nach dem Apostel Paulus, wenn auch
nicht in dem Sinne wie der Eingeborne des Vaters, so doch
immerhin Gottes Geschlecht sind“.

Dals der hl. Paulus an der angefiihrten Stelle (Act. 17, 28)
die Gottverwandtschatt des menschlichen Geistes im panthei-
stischen Sinne Hegels verstehe, datir miifste der Beweis erst
getiihrt werden. Die angebliche Unverdnderlichkeit einer Gottheit
aber, die den Grund ihres Seins mit den Geschopfen gemein
hat, steht sowohl mit der einige Zeilen vorher von B. selbst
ausgesprochenen Konzession, Gott miisse aut Hinfachheit und
Unveranderlichkeit verzichten, im Widerspruch, als auch ist sie
innerlich uomdglich; denn was in den Geschopfen Grund der
Beweguung und Verdnderlichkeiy ist, kann, wie gesagt, nicht in

1 Oder bei: (ich) bin an das Wachsen (sanskr. bhii, gr. gvo).
Beziiglich des Zusammenhanges der Benennung der Fiinfzahl mit der
Hand (Faust) vgl. First, Hebr. und Chald. Handwb. s. v. yipm.



und Hegelscher Aristoteles. 437

Gott reine Aktualitit sein. Daher B.s Meister Hegel das Wesen
Gottes vielmehr in die Bewegung, d. h. den Ubergang von
der Einheit in die Vielheit und den Rickgaung der Vielheit in
die Einheit, die Selbstvermittlung der Idee durch Natur und
endlichen Geist zum absoluten Geiste setzt. Denn wenn auch
einzelne Ausspriiche Hegels der von B. gegebenen theosophischen
Deutung giinstig zu sein scheinen, so spricht doch der Gesamt-
gehalt seiner Lehren fiur jene Auftassung, die im Hegelschen
System nichts anderes als die Auflosung alles festen Seins in
einen dialektischen Prozefs, einen logischen Formalismus ersieht.
Daraus erklart sich auch die Spaltung der Schule in eine Rechte
und eine Linke, indem jene sich an theosophische, theistische
Ankldnge hielt, diese aber den formalistischen und atheistischen
Charakter betonte und den naturalistisch-materialistischen Gehalt
derselben aus den logischen Formeln herausschalte.

Mein Gegner fahrt ankniipfend an eine von mir (Jahrb. XIL
S. 468) gemachte Bemerknng fort: ,,Ob dieses die Lehre der
beiden Philosophen (Aristoteles und Hegel) vom Widerspruch
als zwei verschiedene qualitative Seinsbestimmtheiten vor-
aussetzenden Blodsinns (!) von mir heimgeschickt, erklirt Gl.
jetzt jene seine Erwiderung als eine scherzhafte. Ob dieser
Satz einen Sinu oder einen Blodsinn enthdlt, mag der Leser
beurteilen; fiir mich enthilt er den Beweis, dals B, den ,,Scherz*
nicht verstanden hat, obgleich ich an der citierten Stelle aus-
driicklich erklarte, dals das von mir scherzhaft gemeinte Argurent
nur die Applikation eines von Hegel selbst in allem Ernste
allgemein zum Beweise fiir seine Identifizierung der
(Gegensidtze gebrauchten Argumentes sei, indem er daraus,
dafs das Eine (alinud) gegen das Andere (aliud) selbst ein Anderes
sei (aliud = alind), schliefst, dafs beide dasselbe seien.

Da diese ldentifizierung der Gegensélze, die einen Hauptsatz
der Hegelschen Logik bildet, dem Aristoteles vollkommen fremd
ist, und iiberdies der griechische Philosoph das erste Sein als
reine Wirklichkeit bestimmt, wahrend dagegen Hegel die Iden-
titdt von Sein und Nichtsein der Diaiektik seiner absoluten Idee
zu Grunde legt, so ist iiber B.s Behauptung, dals Aristoteles iiber
den Widerspruch dasselbe lehre wie Hegel, kein weiteres Wort
zu verlieren. Wer fiir solche principielle Unterschiede blind ist,
mit dem ist iiberhaupt nicht zu streiten. An die Stelle des
aristotelischen Begriffs der durch ein Wirkliches zu aktuierenden
Potenz setzt eben Hegel den Begriff der sich selbst verwirk-
lichenden Potenz, der absoluten Bewegung. Was ich iiber den
Unterschied der beiderseitigen Lehren sagte (bei B. 8. 6 f.), ist



4338 Noch einmal A. Bullingers christlicher Hegel

demnach weder ein ,,qui pro quo“, noch enthdlt es ,kuriose
Vorstellungen®.

Wenn dann B. auf meine Bemerkung, ein Gott mit der
Welt gemeinsamer Urgrund sei wesentlich Potenzialitit, Bestimm-
barkeit, erwidert, das sei Unsinn, da ein ewig bestimmter und
damit aktualisierter Urgrund unmoglich Bestimmbarkeit sein koone,
so gebe ich den ,,Unsinn“ zu, nur liegt er auf seiten meines
Gegners, der ein und dieselbe Potenz in den Geschopten be-
stimmbar, in Gott aber absolute Bestimmtheit, reinen Akt sein
lafst. Auf Hegel fillt dieser Unsinn webnigstens nicht zuriick,
da er in Wahrheit doch nur den ewigen Prozels, das absolute
Werden annimmt. Jener ,Unsinn“ ist vielmehr ein Prirogativ
der theosophischen Wendung, die mein Gegner dem Hegelschen
Panlogismus gibt.

Nach 8. 8 soll das eine Sein, resp. die eine Substanz der
Neueren nichts anderes als die ,,unendliche Substanz® der Schola-
stiker sein, die Differenz komme erst herein durch die von B.
als Phantasterei, als Unmoglichkeit erkliarte Position der Neu-
scholastik, wornach die Welt werden soll durch die Macht, nicht
aus der Macht Gottes. Nein, H. Bullinger, und abermals nein!
Die Scholastiker kennen jenes eine Sein nicht, auch Aristoteles
kennt es nicht; vielmehr anerkennen sie eine Vielheit des Seins,
filhren sie aber auf eine einbeitliche schopferische Ursache zuriick,
die sich im Schaffen als thitige Kraft, nicht aber zugleich als
bestimmwbarer Stoft verhilt. Auch die Lehre des Aristoteles liegt
in dieser Richtung, und gesetzt, es sei ihm der strenge Schoptungs-
begriff unbekannt geblieben, so dirfte man ihm doch nicht die
monistische Auffassung B.s zuschreiben, sondern miifste ihm viel-
mehr Dualismus zum Vorwurf machen trotz aller Versicherung
von ,,des Aristoteles Erhabenheit iiber allemm Dualismus* seitens
meines Gegners. Denn erklirt man mit Aristoteles und der
Scholastik, wie man, um nicht in den Hegelschen Widerspruch
eines sich selbst verwirklichenden Seins zu verfallen, verniinf-
tigerweise mufs, das erste Sein als reinen Akt, so ist es
schlechterdings unmoglich, dals dieses erste Sein in der Hervor-
bringung anderen, endlichen Seins sich anders als thatig ver-
halte. Die ,,Phantasterei liegt also, mag sich mein Gegner
drehen und wenden, wie er will, auf der Seite derjenigen, die
das erste Sein einerseits als absolute Bestimmtheit erklaren und
andererseits sich doch wieder in der Schopfung wie ein Substrat
und eine bestimmbare Potenz verhalten lassen.

Im folgenden (S. 8 ff.) kommt B. auf die angeblich von
Aristoteles gelehrte sachliche Prioritdt der Gattung zuriick. Er



und Hegelscher Aristoteles. ' 439

erklart hier, dals er selbst keineswegs dem extremen Realismus
huldige, hebt aber durch gesperrten Druck den Satz hervor:
,Die vegetative, die sensitive, die intellektive Seele sind Seelen;
die Seele ist die den Arten zu Gruude liegende, in ihnen sich
entfaltende Gattung, in der die Unterschiede gesetzt werden®
(S. 10). Soll die Meinung sein, dafls dieser Satz die Ansicht
des Aristoteles wiedergebe, so tduscht sich mein Gegner; enthilt
er aber die eigene Ansicht desselben, so huldigt er trotz alledem
einem extremen Realismus, der iibrigens von dem logischen
Idealismus seines Meisters Hegel schlechterdings uunzertrennlich
ist, indem dieser die logische mit der realen Ordnung identifi-
ziert, wihrend derselbe extreme Realismus schon aus dem Grunde
dem griechischen Ihilosophen fremd ist, weil dieser beide Ord-
nungen, die logische und metaphysische, sorgféltiz unterscheidet.
Will B. den extremen Realismus vermeiden, so kann er das, solange
er an seinem Monismus festhalt, nur auf Kosten der Konsequenz.

Hinfillig 1st die Unterscheidung eines eminenten Gattung-
und Artseins Gottes vom formellen Gattung- und Artsein (5. 11).
Weder thatsdchlich noch im Sinne des Aristoteles ist Gott emi-
nenter Gattung; vielmehr mufs man im Sinne des Stagiriten, der
dem eleatischen Seinsbegriff den Grundsatz: o ov Aéyerar
mollaydg entgegensetzt, mit den Scholastikern sagen, dem Unend-
lichen und dem Endlichen komme das Sein nur im analogischen
Sinne zu. Wie aber das gottliche Sein zum kreatiirlichen in
keinem Sinne sich als Gattung verhdlt, so auch nicht als Substanz
zum Accidens, worauf der Satz des Gegners hinauslauft, die
Substanzialitit der Einzelwesen habe ihren ) Tridger® und ihre
Gewdhr in Gott: ein qui pro quo, um mit B. zu reden; denn
ist Gott selbst ,,Triger* der Einzelwesen, so sind diese nicht
Substanzen, sondern Accidenzien, Modi der einen Substanz, wie
der ehrliche Pantheist Spinoza ausdriicklich gelehrt hat.

Dafs Aristoteles das Objekt der Metaphysik anders bestimme
als Hegel, gesteht B. zu, fragt aber, ob er irgendwo gesagt habe,
dals Aristoteles und Hegel in allen Einzelheiten iibereinstimmen?
(S. 14). Hierauf erwidere ich: In der verschiedenen Auffassung
des Verhéltnisses von Logik und Metaphysik dokumentiert sich
die Verschiedenheit des beiderseitigen Gottesbegriffs, Fiir Ari-
stoteles ist das reale Sein Gegeunstand und Gott als actus purus
Ziel der Metaphysik, fur Hegel aber sind Logik und Metaphysik
eins und dasselbe, daher ihr Gegenstand der gleiche, ndmlich
die im logischen Begriffe latente absolute Idee, der dialektisch
sich entfaltende Inbegriff der Vernunftideen, den Hegel mifs-
brauchlich ,,Gott* nennt.



4490 Noch einmal A. Bullingers christlicher Hegel

Beziiglich der aristotelischen Nuslehre meint B., der Alt-
und Neuscholastik , heimgeleuchtet® zu haben (8. 14). Gounen
wir ihm die Freude! Da er nichts Neues beibringt, kann ich
mich mit der sachlich entscheidenden Bemerkung begniigen, dals
auch in dieser Frage der Gegensatz zwischen Hegel und Ari-
stoteles schart zu Tage tritt, indem beide das psychologische
Verhiltnis von Akt und Potenz analog dem metaphysischen auf-
fassen. Aristoteles setzt eine vom menschlichen Geiste unab-
hangige intellegible Ordnung voraus, fiir die sich der Verstand
aufnehmend, passiv verhalt; aus diesem Grunde schreibt er, da
jene Ordnung nicht, wie nach Platon, iiber, sondern in den
Dingen existiert, der Seele ein Vermogen der Abstraktion zu,
durch welches das potenziell Intellegible znm actu Intellegiblen
erhoben wird. Dagegen bildet nach Hegel das Intellegible die
Substanz des denkenden Geistes selbst; an die Stelle
der aristotelischen Transcendenz tritt bei Hegel die absolute
Immanenz. !

Was iiberhaupt das Verstdndnis der Hegelschen Philosophie
betrifft, so glaubt B. dem Neuscholastiker griindlich heimgeleuchtet
zu haben (5. 15). Nun, wie wire es, H. B., wenn der Neu-
scholastiker ebenfalls der Meinung ist, Ihnen griindlich heimr
geleuchtet zu haben? Behauptung stinde hier gegen Behauptung.
Gesetzt nun, wir wiirden beide an das gegenwirtig in der
Philosophenrepublik herrschende Urteil iiber den wahren Sinn
und das wahre Verstindnis der Hegelschen Philosophie appel-
lieren, so diirfte derjenige, der aufser Ihnen noch den christ-
lichen Charakter derselben verficht und den Hegelschen Prozels
mit seiner Dreiheit der Momente noch als den getreuen wissen-
schaftlichen Ausdruck der christlichen Trinitdt anerkennt, auch
mit der Laterne nicht zu finden sein.

B. fiihrt einige Stellen an, die einen Schein von Trans-
cendenz Gottes ausdriicken, seine wirkliche Transcendenz aber
aufheben; denn der Hegelsche Gott vor der Weltschoptfung
1st nichts anderes als die Idee in ihrer volligen Abstraktheit,
im reinen Klemente des (Gedankeps, der ohne den Trennungs-

! Der aristotelischen Lehre gibt klaren und biindigen Ausdruck
Albert der Grofse: ,,Ad id quod quaeritur, secundum quid phantasma
movet intellectum possibilem? Dicendum, quod secundum pnaturam uni-
versalis, quae est in ipso, licet non sit in eo ut universalis, sed ut parti-
cularis, et propter hoc phantasma movens est in potentia movens respectu
intellectus agentis: et haec natura, quae est in particulari, per actum
agentis efficitur actu universalis in intellectu possibili.“ 8. de Creaturis
p. II. qu. 55 v. fin.



und Hegelscher Aristoteles. 441

schmerz des Andersseins wahre Wirklichkeit nicht zukommt;
denn ,,ohne Welt ist Gott nicht Gott*“.

Nicht undeutlich zéhlt Hegel (W. W. Bd. VL 8. 172) Gott
unter die ,,Sachen“, gegen welche die Philosophie gleichgiiltig
mache, ob sie sind oder nicht sind. Begreiflich; denn alles feste
Sein ist fir Hegel ,,Sache®, die mit dem Prozels, dem wahr-
haft Unendlichen nicht vereinbar ist. Das wahrhaft Seiende ist
die ewige Bewegung.

Auf 8. 16 glaubt B. ,fiir alle Verniinftigen, nur nicht fur
einen Neuscholastiker absolut deutlich“ gesagt zu haben, dals
die von ihm gelehrte Willensfreiheit Freiheit von innerer Not-
wendigkeit sel. Trotzdem erlaubt sich der Neuscholastiker eine
weitere Frage, wie diese Freiheit mit dem wenn auch noch so
gescheiten Monismus B.s (denn das von ihm gebrauchte Wort
vom ,dummen Monismus* trifft ja auf den seinen nicht zu) ver-
einbar sei. Der konsequente, ehrliche Monismus kennt keine
menschliche Freiheit. Er sagt mit Lichtenberg: es denkt, es
will in mir, nicht ich denke, ich wili.

Die angefiihrte Stelle, in welcher Hegel den Gott des vor-
stellungsméfsigen Bewulstseins zu den ,,Sachen® zu rechnen scheint,
wirft zugleich ein Licht auf die ,,Ebhrturcht“, die B.s Lehr-
meister fiir das Gottliche beseelte (8. 19). An schwiilstigen
Stellen, in denen Hegel die Erhabenheit seines Gottlichen preist,
fehlt es gewils nicht. Heutzutage aber diirfte es nur wenige
mehr geben, die iiber den wahren Wert jenes Schwulstes im
Zweifel sind.

Hegels Philosophie mit ihrem mithsam verhiillten Atheismus
(den allerdings B. nicht zugestehen will) soll zugleich deutsch
und allgemein menschlich sein in dem Sinne einer ,von den
Deutschen betriebenen allgemein menschlichen Philosophie (S.19).
Sie ist aber weder das Kine noch das Andere, auch nicht, wenn
man die schlecht begriindete theosophische Deutung acceptieren
wollte, die ihr von B. gegeben wird. Sie ist nicht allgemein
menschlich, denn, um uns des bekannten Ausdruckes Ter-
tullians zu bedienen, die anima humana naturaliter christiana
kennt weder den weltimmanenten Pseudogott des naturalistischen
Pantheismus noch den Transcendenz und Wesensimmanenz ver-
bindenden Gott der Theosophie. Sie ist aber ebensowenig deutsch,
wenn nicht etwa die paar zerstredten Anhénger, die Hegel noch
zéhlt, die privilegierten Représentanten des Deutschtums bilden
sollen.

Endlich deutet der Gegner den Vergleich der Scholastik
mit dem totgeglaubten Lowen dahin, dafls ich an die Zeit denke,

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XV. 29



442  Die Erhebung des Menschen iiber seinen natiirlichen Stand.

»,wo man kirchlich wieder schmoren werde konnen (a. a. O.).
Beruhigen Sie sich, Herr Professor! Das Wiederaufleben der
Scholastik wird sich nicht durch Feuer und Schwert, sondern
durch die Macht der Wahrheit und echter Wissenschaft fiihlbar
machen, nicht durch den Feuerschein des Scheiterhaufens, sondern
durch das Licht des Geistes, vor dem die Sophisten, die, wie
Hegel, Schopenhauer, Pantheisten und Materialisten, das Nichts.
und die Finsternis zum ,,Urgrunde* des Seienden machen, be-
schamt zuriickweichen miissen.

DIE ERHEBUNG DES MENSCHEN UBER SEINEN
NATURLICIIEN STAND

mit besonderer Riicksicht auf ihre absolute Ubernatiirlichkeit und
ihr Verhiltnis zur menschlichen Natur.

Nach der Kirchenlehre dargestellt von Dr. PAULUS RAWSKI.

— e

Die Lehre der katholischen Kirche iiber den iibernatiirlichen
Charakter der Erhebung des Menschen, sowie iiber ihr Ver-
hiltnis zu seiner Natur ist schon beinahe allseitig ausgebildet.
worden. Dennoch kann man nicht verhehlen, dafs sich in manchen
Hand- und Lehrbiichern der katholischen Dogmatik noch eine
Unklarheit oder wenigstens eine Ungenauigkeit des Ausdruckes.
in gewisser Hinsicht wahrnehmen ldfst. Auch ist in den letzten
drei Decennien, soviel wir wissen, in Deutschland keine Mono-
graphie erschienen, welche sich speciell mit der systematischen
Darstellung der betreffenden Kirchenlehre befalste. Wir wollen
nun einen Versuch machen zu einer zusammenhingenden Dar-
legung der kirchlichen Lehre iiber die absolute Ubernatiirlichkeit.
der Erhebung des Menschen und mithin zu einer gewissen Kla-
rung der katholischen Begriffe einen Beitrag lieferc. Wir ver-
stehen aber unter dem absolut Ubernatiirlichen, um uns kurz zu
fassen, dasjenige, was eine Wirkung Gottes ist, die nicht nur
iiher alle Krifte der geschaffenen Natur (das erste wesentliche
Merkmal), sondern auch iber‘alle Anspriiche und Bediirfnisse
der Natur, d. h. iiber alles, was erfordert wird, damit das Ge-
schopf in seiner Art vollkommen sei (das zweite Merkmal), er-
haben ist. In dem Sinne ist das Ubernatiirliche ein bonum
absolute indebitum ac gratuitum.



	Noch einmal A. Bullingers christlicher Hegel und Hegelscher Aristoteles

