Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 15 (1901)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

124 Litterarische Besprechungen.

die Berliner Akademie der Wissenschaften eine Neuausgabe der
Gesamtkorrespondenz des im Centrum der geistigen Bewegung
Europas im XVI. Jahrhundert stehenden Gelehrten vorbereitet.!
Bei der Auswahl des bereits gedruckten Materials leitete uus
neben dem Inhalt der betreffenden Nummern die Riicksicht
darauf, dafs manche Schreiben, welche fur die Beziehungen des
Erasmus zu Polen von Wichtigkeit sind, fast ganz unbekannt
waren, so der Brief des Growicki, die Widmung der Schriften
Galens an Antoninus u. a. m. Bei einigen Nummern des oft
citierten Briefbandes bringen wir einige genauere Bestimmungen
des Datums und Emendationen des dort gebotenen Textes. Den
Schlufs soll eine Ubersicht iiber die gesamte Korrespondenz des
Erasmus mit Polen, soweit sie durch neuere Publikationen be-
reichert ist und sich auf Grund beildufiger Notizen rekonstruieren
lafst, bilden.

| T S

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

o®o

1. G'. Thiele: Kosmogonie und Religion. Antrittsvorlesung.
Berlin, Skopnik 1898. 30 8.

Prof. Dr. G. Thiele, sonst schon riihmlich durch seine wissenschaft-
liche Verteidigung des christlichen Glaubens bekannt, hat es in der vor-
liegenden Antrittsvorlesung ausgezeichnet verstanden, die Zerfahrenheit
des heutigen Materialismus besonders in dessen Versuchen, die Weltent-
stehung zu erkliaren, zu charakterisieren. Er geht, soweit es in ein_em
solchen Vortrag méglich ist, auf die materialistischen Grundprincipies
ein und erljutert kurz, aber scharf und prignant deren ginzliche Unzu-
traglichkeit, als Bausteine der Welt zu dienen. Sein Schlufs ist und bleibt
demnach gerechtfertigt: die Welt weist in allen ihren Teilen und in ihrer
geordneten Gesetzmé(sigkeit auf einen unendlich vollkommenen Werk-
meister hin.

2. Gllogaw: Vorlesung iiber Religionsphilosophié.- Nach
einem Stenogramm im Auszug herausgegeben von Hans
Clasen. Kiel und Leipzig (Lipsius u. Tischer) 1898. 4285

Dem eben besprochenen Schriftchen Thieles reiht sich in durchaus
ebenbiirtiger Weise der Auszug aus der Vorlesung Glogaus iiber Religions
philosophie an, welchen wir durch H. Clasen erhalten. Abgesehen V0D
einigen der Konfession Glogaus entsprechenden akatholischen Principie!
und Konsequenzen (so z B. in der Lehre von der gottlichen Offenbarung
bei welcher die subjektive kirperliche Empfindung des Sehers zu stark
hervorgehoben wird (S. 5), in der Lehre von Gott und den Eigenschaftel

t Dieselbe ist Herrn Dr. Max Reich in Berlin ibertragen wordet



Litterarische Besprechungen, 125

Gottes (S. 12—14), in der Lehre von der Kirche (S. 39), die sonst ganz
richtig als die wahre Vermittlerin der gottlichen Offenbarung charakteri-
siert wird), enthalt jene Vorlesung eine grofse Fille von Principien, in
welchen der Verfasser fast vollige Ubereinstimmung mit der katholischen
Auffassung zeigt. Ich verweise da ganz besonders auf den Beweis fir die
Weltschopfung, wie er aus dem Kausalitatsbegriff geschopft wird (S. 15),
auf die Darstellung des Wunderbegriffes, die in einzelnen Punkten direkt
der Definition des Aquinaten entspricht (S. 16), und auf die Darlegung
der Grinde, derentwegen Gott das Bose, die Siinde in der Welt zugelassen
habe (S. 21. 22). Auch in denjenigen Punkten, in welchen der Verfasser
die katholische Auffassung nicht teilt, zeigt er ein ehrliches Bestreben,
objektiv zu sein und nicht zu verletzen, so z. B. in der Lehre von der
Bufse (8. 22. 33).

3. Karl Klingemann: Buddhismus, Pessimismus und
moderne Weltanschauung. Essen, Baedeker 1828. 58 8.

Aus echt christlichem Geiste ist dieser FProtest eines protestan-
tischen Pfarrers gegen den modernen Zug unserer gebildeten Klassen
hervorgegangen, sich mehr und mehr dem Buddhismus anzuschliefsen,
Wir miissen den Resultaten des Verfassers durchaus zustimmen: der heu-
tige Pessimismus ist zum grolsen Teil nichts anderes als der Neu-Buddhis-
mus, aber himmelweit verschieden von den Gedanken der Entsagung,
welehe uns Christus im Evangelium predigt, Christus lehrt uns die Ent-
sagung im irdischen Leben, um dadurch ein uberirdisches Leben zu er-
langen, der Buddhismus dagegen predigt die irdische Entsagung, um ein
ewiges Entsagungsgliick im Nirvana zu erreichen. Das Zuriickziehen von
Jeglichem menschlichen Ideal im Buddhismus hebt sogar die Grundgesetze
des Menschheitsverkehrs auf, die christliche Entsagung heiligt letztere
dagegen, erhebt sie auf eine gottihnliche Stufe. Von diesem Gesichts-
punkte aus bildet daher der Neu-Buddhismus selbst fiir den christlichen
Staat eine schwere Gefahr. Nicht mit Unrecht weist der Verfasser auf
die innere Verwandtschaft zwischen dem Neu-Buddhismus Schopenhauers
md dem krassen Materialismus Haeckels hin: beide identifizieren z. B.
den Willen zum Leben fast mit dem Geschlechtstrieb (S. 32—35). Auch
Angelus Silesius ist fiir uns kein Theologe, seine verschwommenen theo-
10_glschen Anschauungen, die aus Unverstand hervorgegangen sind, zeigen
wirklich eine grofse Ahnlichkeit mit buddhistischen Lehren. Mit wahrer
Genugthuung habe ich die Verurteilung Rich. Wagners als Neu-Buddhisten
gelesen (8. 47 ff.). Mag Wagner auch noch so talentvoll auf seinem Ge-
biete, dem der Komposition, gewesen sein, so ist es doch ein Skandal
und eine Verhohnung des Christentums, wenn man in ihm einen guten,
Ja vollkommenen Christen sehen will. Abgesehen von einzelnen Mifsver-
stindnissen (besonders in Bezug auf die Auffassung des katholischen
Méuchtums S, 23), ist die vorliegende Schrift so klar und echt christlich
geschrieben, dafs wir ihr die weiteste Verbreitung wiinschen.

4. Bolliger: Der Weg zu Gott fiir unser Geschlecht.
Frauenfeld 1899. 67 S.

{ _nE.rfahrungswissenschaft“ gilt heutzutage als die allein wahre, als
'€ einzige Wissenschaft. Meist hingt sich aber der subjektive Gedanke
88 Kinzelnen die ,Erfahrung® als Reklameschild um und stolziert dann
413 , Weisheit“ in der Welt umher, um thorichte und unwissende Leute
20 téuschen, — Den Versuchen, auch die Lehre iiber Gott auf dem Boden



126 Litterarische Besprechungen.

der blofsen subjektiven menschlichen Erfabrung aufzubauen, hat der Ver-
fasser in der vorliegenden Schrift einen neuen hinzugefiigt, natiirlich mit
demselben absolut zwingenden Resultat, wie alle fritheren Versuche, mit
einem glinzenden Fiasko. Er legt ndmlich von vornherein seinen Aus-
fiihrungen einen Widerspruch zu Grunde. Einerseits soll Gott nach ihm
ibermenschlich und geistig sein (S. 9), und doch von dem Menschen
vollig erkannt, d. h. in den Menschen selbst aufgenommen werden konnen.
Der Verfasser kann nun Gott weder mit dem Meterstab messen, noch
ihn in der Retorte in seine einzelnen Bestandteile zerlegen. Er will ihn
nicht einmal historisch erfassen, weil ihm alles Menschliche unsicher ist
(Vorwort.) Die ,Glaubenstheologen® sind ihm aber zuwider (S. 5); wir
konnen, so meint er, eben von Gott, wenn dieser eine transempirische
Grofse ist, nichts wissen, und daraus schlielst er denn mit einer wunder-
lichen Logik, dafs wir auch nicht an Gott glauben konnen (ebd.). Da
bleibt also nichts anderes tibrig, als dafs wir das menschliche Gefithl zu
Hilfe nehmen: man ,fiihlt* in sich etwas Ubermenschliches, und siehe
da — das ist Gott! An Stelle des Glaubens setzt man dann das Gefiihl
und hat dann ein subjektives Scheinwissen, mit welchem man alle christ-
lichen Glaubenslehren in mehr oder minder passender Weise auf sich
selbst zurechtstutzen kann. Dann hat jeder seinen eigenen, selbstfabri-
zierten Gotzen, der doch erst recht menschlich ist — und war dem Ver-
fasser nicht alles Menschliche etwas zu unsicher?!

5. Ludwig Lotz: Die Philosophie und der Zweck des
Lebens. Athen 1898. 73 8.

Will Bolliger die Theologie auf exaktem, d. h. materialistischem
Boden neu aufbauen, so intendiert der Verfasser der vorliegenden Schrift,
einen theologischen Gedanken, die Frage nach dem Zweck des Lebens,
gerade der materialistischen Verurteilung zu entziehen (S. 1). Er behauptet,
dafs die Philosophie Retterin und Mittlerin fir alles Ideale, fiir den
letzten Zweck des Lebens, fir die Erlangung des hochsten Gliickes sein
miisse (ebd.). Und doch unterscheidet sich sein Gedankengang nur sehr
wenig von demjenigen Bolligers. Denn seine Philosophie ist ebenfalls
nur Materialismus; sein Begriff von Geistigkeit und geistigem Wesen baut
sich trotz seiner Verwahrung dagegen durchweg auf dem materialistischen
Gedanken auf, dafs die Seele eine Funktion der Materie sei (3. 16. 17).
Er will als letzten Zweck des Menschen die Selbstbegliickung erkannt
haben. Das Streben nach diesem Glick wird durch den KEgoismus an-
geregt, der bald rohere, bald feinere Formen annimmt; die Befriedigung
dieses egoistischen Triebes ist dann das, was man Gliickseligkeit nennen
muls (S. 6—39). Mittel zur Erlangung des héchsten Zweckes sind die
harmonische Ausbildung des Menschen (S. 40) und besonders der Erwerb
einer ,philosophischen Denkungsart® (S. 42 ff.). Von Gott, dessen Besitz
nach christlichem Denken das letzte Ziel und das hochste Glick des
Menschen ist, hort man auf den 73 Seiten nichts; an seine Stelle tritt
in allem die Philosophie als Grund, als Mittel, als Ziel!

6. Ludwig Stein: Wesen und Aufgabe der Sociologie
Eine Kritik der organischen Methode in der Sociologie:

Berlin 1898. 38 S.

Der zweite Titel der vorliegenden Schrift ist berechtigter als der erste.
Sie ist ndmlich im wesentlichen eine Polemik gegen den Evolutionismus,
der seine einseitig heuristische Methode auch auf das Gebiet der Soclo-
logie zu tibertragen und letztere zu einer seiner Teilwissenschaften U



Zeitschriftenschau. 12%

machen sucht (vgl. 8. 4. 12, 19—22 u. a.). Demgegeniber betont der Ver=-
fasser wieder mehr die Notwendigkeit, eine Kausalitit im Weltgeschehen
zu suchen und aufzudecken (S. 10), nach den Regeln zu forschen, welche
das Thun des Menschen ordnen (8. 15 ff. 27 ff.), und der organischen Me-
thode eine der menschlichen Vernunft entsprechende historisch-genetische
oder vergleichend-geschichtliche anzugliedern (S. 8 f. 32). In der Art
und Weise, wie er den Evolutionismus als unfruchtbar fir eine wissen-
schaftliche Erforschung des grofsen Gebietes der Sociologie nachweist
(besonders S. 19—22), konnen wir dem Verfasser zustimmen, miissen ihm
jedoch widersprechen, wenn er glaubt, dafls durch eine Verbindung der
organischen und vergleichenden Methode, so wie sie heutzutage betrieben
wird, allein schon die Sociologie ihren Charakter als Wissenschaft er-
werben und erhalten kann. Beide Methoden konnen freilich nur dann
Hoffnung auf erfolgreiches Forschen bieten, wenn sie miteinander ver-
bunden werden, aber auch das nur dann, wenn sie im wahren wissen-
schaftlichen Geiste getrieben werden. Dazu gehort aber, dafs beide eine
feste Grundlage haben, welche also gewissermalsen iiber beiden steht und
beide in ordnungsgemilser Weise leitet und lenkt. Der reine, exakte
Empiriker kann endlos Fall an Fall reihen, ohne daraus eine Regel oder
einen ,socialen Rhythmus® ableiten zu konnen. Ganz anders wiirde sein
Resultat sein, wenn er den wesentlichen Grundzweck des Menschen und
der Welt auch zur Grundlage seiner socialen Forschungen machen wiirde.
Dann kénnte er ebensogut die freien menschlichen Handlungen, wie die
mechanisch wirkenden Krafte der Natur in jenes grofse und erhabene
Gesetz einfiigen, welches iiber dem Weltganzen steht, weil es vom Welten-
schopfer iiber die Welt und alle ihre Teile gesetzt ist. Allein das darf
heute nicht sein: man verzichtet lieber vorliufig auf das Verstehen der
Ordnung, weil man den Urheber der Ordnung nicht anerkennen will. Man
will lieber das Panzerschiff aus allen seinen kleinsten Teilen selbst und
ohne vorherige Kenntnis zusammensetzen, als dafs man sich vorher vom
Schiffserbauer erst die notige Belehrung tiber ein Panzerschiff und seine
Teile geben liefse. REiner solchen Belehrung durch die Metaphysik wird
auch die Sociologie nicht entraten kdnnen, will sie sich nicht endlosen
Irrgiingen aussetzen. Dann erst wird sie auch begreifen, wie dieselben
Gesetze, welche der Weltschopfer der Welt gegeben hat, die vernunft-
IQ_Sen Wesen zu mechanischem Thun zwingen, zugleich aber die ver-
ninftigen Wesen fihren und leiten, ohne deren Freiheit zum Handeln
aufzuheben.

Breslau. Dr. Fr. von Tessen-Wesierski.

—— e G e ——

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

. Aumnales de philosopie chretiennme. 139, 1—4. 1899/1900. La di-
recton: Les soixante-dix ans des Annales; réflexions et programme.
Seyer: Le spinozisme de Malebranche. Fucken: La conception de la vie
chez 8. Augustin. II. Bernardin: Une nouvelle étude sur Voltaire. Gros-
Jean: Les fondements philosophiques du socialisme, la répartition de la
I"lphessg,_ V. Ch. Denis: Les contradicteurs de Lamennais; leglise et
Stat d’aprés les solutions janséniste et libérale, Lechartier: Théodore
ouffroy d'aprés Ollé-Laprune. Comte de Vorges: Le congrds scientifique



	Litterarische Besprechungen

