
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 15 (1901)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


124 Litterarische Besprechungen.

die Berliner Akademie der Wissenschaften eine Neuausgabe der

Gesamtkorrespondenz des im Centrum der geistigen Bewegung
Europas im XVI. Jahrhundert stehenden Gelehrten vorbereitet.1
Bei der Auswahl des bereits gedruckten Materials leitete uns
neben dem Inhalt der betreffenden Nummern die Rücksicht
darauf, dafs manche Schreiben, welche für die Beziehungen des

Erasmus zu Polen von Wichtigkeit sind, fast ganz unbekannt

waren, so der Brief des Growicki, die Widmung der Schriften
Galens an Antoninus u. a. m. Bei einigen Nummern des oft

citierten Briefbandes bringen wir einige genauere Bestimmungen
des Datums und Emendationen des dort gebotenen Textes. Den

Schlufs soll eine Übersicht über die gesamte Korrespondenz des

Erasmus mit Polen, soweit sie durch neuere Publikationen
bereichert ist und sich auf Grund beiläufiger Notizen rekonstruieren
läfst, bilden.

53>-c

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.
—•<$><>—

1. G. Thiele: Kosmogouie und Religion. Antrittsvorlesung.
Berlin, Skopnik 1898. 30 S.

Prof. Dr. G. Thiele, sonst schon rühmlich durch seine wissenschaftliche

Verteidigung des christlichen Glaubens bekannt, hat es in der
vorliegenden Antrittsvorlesung ausgezeichnet verstanden, die Zerfahrenheit
des heutigen Materialismus besonders in dessen Versuchen, die
Weltentstehung zu erklären, zu charakterisieren. Er geht, soweit es in einem

solchen Vortrag möglich ist, auf die materialistischen Grundprincipien
ein und erläutert kurz, aber scharf und prägnant deren gänzliche
Unzuträglichkeit, als Bausteine der Welt zu dienen. Sein Schlufs ist und bleibt
demnach gerechtfertigt: die Welt weist in allen ihren Teilen und in ihrer

geordneten Gesetzmässigkeit auf einen unendlich vollkommenen
Werkmeister hin.

2. Glogau: Vorlesung über Religionspliilosophie. Nach

einem Stenogramm im Auszug herausgegeben von Hans

Clasen. Kiel und Leipzig (Lipsius u.' Tischer) 1898. 42 S,

Dem eben besprochenen Schriftchen Thieles reiht sich in durchaus

ebenbürtiger Weise der Auszug aus der Vorlesung Glogaus über
Religionsphilosophie an, welchen wir durch H. Clasen erhalten. Abgesehen von

einigen der Konfession Glogaus entsprechenden akatholischen Principle11
und Konsequenzen (so z. B. in der Lehre von der göttlichen Offenbarung)
bei welcher die subjektive körperliche Empfindung des Sehers zu stark

hervorgehoben wird (S. 5), in der Lehre von Gott und den Eigenschaften

1 Dieselbe ist Herrn Dr. Max Reich in Berlin übertragen worden.



Litterarische Besprechungen. 125

Gottes (S. 12—14), in der Lehre von der Kirche (S. 39), die sonst ganz
richtig als die wahre Vermittlerin der göttlichen Offenbarung charakterisiert

wird), enthält jene Vorlesung eine grofse Fülle von Principien, in
welchen der Verfasser fast völlige Übereinstimmung mit der katholischen
Auffassung zeigt. Ich verweise da ganz besonders auf den Beweis für die
Weltschöpfung, wie er aus dem Kausalitätsbegriff geschöpft wird (S. 15),
auf die Darstellung des Wunderbegriffes, die in einzelnen Punkten direkt
der Definition des Aquinateu entspricht (S. 16), und auf die Darlegung
der Gründe, derentwegen Gott das Böse, die Sünde in der Welt zugelassen
habe (S. 21. 22). Auch in denjenigen Punkten, in welchen der Verfasser
die katholische Auffassung nicht teilt, zeigt er ein ehrliches Bestreben,
objektiv zu sein und nicht zu verletzen, so z. B. in der Lehre von der
Bufse (8. 22. 33).

3. Karl Klingemann: Buddhismus, Pessimismus und
moderne Weltanschauung. Essen, Baedeker 1898. 58 S.

Aus echt christlichem Geiste ist dieser Frotest eines protestantischen

Pfarrers gegen den modernen Zug unserer gebildeten Klassen
hervorgegangen, sich mehr und mehr dem Buddhismus anzuschliefsen.
Wir müssen den Resultaten des Verfassers durchaus zustimmen: der heutige

Pessimismus ist zum grofsen Teil nichts anderes als der Neu-Buddhis-
mus, aber himmelweit verschieden von den Gedanken der Entsagung,
welche uns Christus im Evangelium predigt. Christus lehrt uns die
Entsagung im irdischen Leben, um dadurch ein überirdisches Leben zu
erlangen, der Buddhismus dagegen predigt die irdische Entsagung, um ein
ewiges Entsagungsglück im Nirvana zu erreichen. Das Zurückziehen von
jeglichem menschlichen Ideal im Buddhismus hebt sogar die Grundgesetze
des Menschheitsverkehrs auf, die christliche Entsagung heiligt letztere
dagegen, erhebt sie auf eine gottähnliclie Stufe. Von diesem Gesichtspunkte

aus bildet daher der Neu-Buddhismus selbst für den christlichen
Staat eine schwere Gefahr. Nicht mit Unrecht weist der Verfasser auf
die innere Verwandtschaft zwischen dem Neu-Buddhismus Schopenhauers
und dem krassen Materialismus Haeckels hin: beide identifizieren z. B.
den Willen zum Leben fast mit dem Geschlechtstrieb (S. 32—35). Auch
Angelus Silesius ist für uns kein Theologe, seine verschwommenen
theologischen Anschauungen, die aus Unverstand hervorgegangen sind, zeigen
wirklich eine grofse Ähnlichkeit mit buddhistischen Lehren. Mit wahrer
Genugthuung habe ich die Verurteilung Rieh. Wagners als Neu-Buddhisten
gelesen (S. 47 ff.). Mag Wagner auch noch so talentvoll auf seinem
Gebiete, dem der Komposition, gewesen sein, so ist es doch ein Skandal
und eine Verhöhnung des Christentums, wenn man in ihm einen guten,
ju vollkommenen Christen sehen will. Abgesehen von einzelnen Mifsver-
ständnissen (besonders in Bezug auf die Auffassung des katholischen
Mönchtums S. 23), ist die vorliegende Schrift so klar und echt christlich
geschrieben, dafs wir ihr die weiteste Verbreitung wünschen.

4. Bolliger: Der Weg zu Gott für unser Geschlecht.
Frauenteid 1899. 67 S.

»Erfahrungswissenschaft" gilt heutzutage als die allein wahre, als
die einzige Wissenschaft. Meist hängt sich aber der subjektive Gedanke
"es Einzelnen die „Erfahrung" als Reklameschild um und stolziert dann
als »Weisheit" in der Welt umher, um thörichte und unwissende Leute
2,1 täuschen. — Den Versuchen, auch die Lehre über Gott auf dem Boden



126 Litterarische Besprechungen.

der blofsen subjektiven menschlichen Erfahrung aufzubauen, hat der
Verfasser in der vorliegenden Schrift einen neuen hinzugefügt, natürlich mit
demselben absolut zwingenden Resultat, wie alle früheren Versuche, mit
einem glänzenden Fiasko. Er legt nämlich von vornherein seinen
Ausführungen einen Widerspruch zu Grunde. Einerseits soll Gott nach ihm
übermenschlich und geistig sein (S. 9), und doch von dem Menschen
völlig erkannt, d. h. in den Menschen selbst aufgenommen werden können.
Der Verfasser kann nun Gott weder mit dem Meterstab messen, noch
ihn in der Retorte in seine einzelnen Bestandteile zerlegen. Er will ihn
nicht einmal historisch erfassen, weil ihm alles Menschliche unsicher ist
(Vorwort.) Die „Glaubenstheologen" sind ihm aber zuwider (S. 5); wir
können, so meint er, eben von Gott, wenn dieser eine transempirische
Gröfse ist, nichts wissen, und daraus schliefst er denn mit einer wunderlichen

Logik, dafs wir auch nicht an Gott glauben können (ebd.). Da
bleibt also nichts anderes übrig, als dafs wir das menschliche Gefühl zu
Hilfe nehmen: man „fühlt" in sich etwas Übermenschliches, und siehe
da — das ist Gott! An Stelle des Glaubens setzt man dann das Gefühl
und hat dann ein subjektives Scheiuwissen, mit welchem man alle
christlichen Glaubenslehren in mehr oder minder passender Weise auf sich
selbst zurechtstutzen kann. Dann hat jeder seinen eigenen, selbstfabrizierten

Götzen, der doch erst recht menschlich ist — und war dem
Verfasser nicht alles Menschliche etwas zu unsicher?!

5. Ludwig Lötz: Die Philosophie und der Zweck des

Lehens. Athen 1898. 73 S.

Will Bolliger die Theologie auf exaktem, d. h. materialistischem
Boden neu aufbauen, so intendiert der Verfasser der vorliegenden Schrift,
einen theologischen Gedanken, die Frage nach dem Zweck des Lebens,
gerade der materialistischen Verurteilung zu entziehen (S. 1). Er behauptet,
dafs die Philosophie Retterin und Mittlerin für alles Ideale, für den

letzten Zweck des Lebens, für die Erlangung des höchsten Glückes sein

müsse (ebd.). Und doch unterscheidet sich sein Gedankengang nur sehr

wenig von demjenigen Bolligers. Denn seine Philosophie ist ebenfalls
nur Materialismus; sein Begriff von Geistigkeit und geistigem Wesen baut
sich trotz seiner Verwahrung dagegen durchweg auf dem materialistischen
Gedanken auf, dafs die Seele eine Funktion der Materie sei (S. 16. 17).

Er will als letzten Zweck des Menschen die Selbstbeglückung erkannt
haben. Das Streben nach diesem Glück wird durch den Egoismus
angeregt, der bald rohere, bald feinere Formen annimmt; die Befriedigung
dieses egoistischen Triebes ist dann das, was man Glückseligkeit nennen
mufs (S. 6—39). Mittel zur Erlangung des höchsten Zweckes sind die

harmonische Ausbildung des Menschen (S, 40) und besonders der Erwerb
einer „philosophischen Denkungsart" (S. 42 ff.). Von Gott, dessen Besitz
nach christlichem Denken das letzte Ziel und das höchste Glück des

Menschen ist, hört man auf den 73 Seiten nichts; an seine Stelle tritt
in allem die Philosophie als Grund, als Mittel, als Ziel!

6. Ludivig Stein: Wesen und Aufgabe der Sociologie.
Eine Kritik der organischen Methode in der Sociologie.
Berlin 1898. 38 S.

Der zweite Titel der vorliegenden Schrift ist berechtigter als der erste.

Sie ist nämlich im wesentlichen eine Polemik gegen den Evoiutionismus,
der seine einseitig heuristische Methode auch auf das Gebiet der Sociologie

zu übertragen und letztere zu einer seiner Teilwissenschaften z»



Zeitschriftenschau. 127

machen sucht (vgl. S. 4. 12. 19—22 u.a.). Demgegenüber betont der
Verfasser wieder mehr die Notwendigkeit, eine Kausalität im Weltgeschehen
zu suchen und aufzudecken (S. 10), nach den Regpln zu forschen, welche
das Thun des Menschen ordnen (S. 15 ff. 27 ff.), und der organischen
Methode eine der menschlichen Vernunft entsprechende historisch-genetische
oder vergleichend-geschichtliche anzugliedern (S. 8 f. 32). In der Art
und Weise, wie er den Evolutionismus als unfruchtbar für eine
wissenschaftliche Erforschung des grofsen Gebietes der Sociologie nachweist
(besonders S. 19—22), können wir dem Verfasser zustimmen, müssen ihm
jedoch widersprechen, wenn er glaubt, dafs durch eine Verbindung der
organischen und vergleichenden Methode, so wie sie heutzutage betrieben
wird, allein schon die Sociologie ihren Charakter als Wissenschaft
erwerben und erhalten kann. Beide Methoden können freilich nur dann
Hoffnung auf erfolgreiches Forschen bieten, wenn sie miteinander
verbunden werden, aber auch das nur dann, wenn sie im wahren
wissenschaftlichen Geiste getrieben werden. Dazu gehört aber, dafs beide eine
feste Grundlage haben, welche also gewissermafsen über beiden steht und
beide in ordnungsgemäfser Weise leitet und lenkt. Der reine, exakte
Empiriker kann endlos Fall an Fall reihen, ohne daraus eine Regel oder
einen „socialen Rhythmus" ableiten zu können. Ganz anders würde sein
Resultat sein, wenn er den wesentlichen Grundzweck des Menschen und
der Welt auch zur Grundlage seiner socialen Forschungen machen würde.
Dann könnte er ebensogut die freien menschlichen Handlungen, wie die
mechanisch wirkenden Kräfte der Natur in jenes grofse und erhabene
Gesetz einfügen, welches über dem Weltganzen steht, weil es vom Weltenschöpfer

über die Welt und alle ihre Teile gesetzt ist. Allein das darf
heute nicht sein: man verzichtet lieber vorläufig auf das Verstehen der
Ordnung, weil man den Urheber der Ordnung nicht anerkennen will. Man
will lieber das Panzerschiff aus allen seinen kleinsten Teilen selbst und
ohne vorherige Kenntnis zusammensetzen, als dafs man sich vorher vom
Schiffserbauer erst die nötige Belehrung über ein Panzerschiff und seine
Teile geben liefse. Einer solchen Belehrung durch die Metaphysik wird
auch die Sociologie nicht entraten können, will sie sich nicht endlosen
Irrgängen aussetzen. Dann erst wird sie auch begreifen, wie dieselben
Gesetze, welche der Weltschöpfer der Welt gegeben hat, die vernunftlosen

Wesen zu mechanischem Thun zwingen, zugleich aber die
vernünftigen Wesen führen und leiten, ohne deren Freiheit zum Handeln
aufzuheben.

Breslau. Dr. Fr. von Tessen-Wçsierski.

O—«

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

Annales de pliilosopie chrétienne. 139, 1—4. 1899/1900. La
direction: Les soixante-dix ans des Annales; réflexions et programme.
oeyer: Le spinozisme de Malebranche. Euchen: La conception de la vie
chez S. Augustin. II. Bernardin: Une nouvelle étude sur Voltaire. Gros-
Jean: Les fondements philosophiques du socialisme, la répartition de la
richesse. V. Ch. Denis: Les contradicteurs de Lamennais; l'eglise et

etat d'après les solutions janséniste et libérale, Lechartier: Théodore
ouffroy d'après Ollé-Laprune. Comte de Vorges: Le congrès scientifique


	Litterarische Besprechungen

