Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 15 (1901)

Artikel: Das Opusculum des H. Thomas "De quattuor oppositis”
Autor: Holtum, Gregor von
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761725

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

230 Das Opusculum des hl, Thomas

DAS OPUSCULUM DES H. THOMAS
,DE QUATTUOR OPPOSITIS®.

Ubersetzt und mit erliuternden Bemerkungen versehen
von

P. GREGOR VON HOLTUM O. S. B.

Erstes Kapitel.

Davon, dals der kontradiktorische Gegensatz der grofste ist,
und dafs auf ihn unmittelbar der Gegensatz der
Beraubung folgt.

Weil es vier Gegensdtze gibt, wie in den Priddikamenten'?
gesagt wird, deshalb haben wir uns entschlossen, von ihnen in
Kiirze zu handeln.

Und zuerst muls beriicksichtigt werden, dafs der kontra-
diktorische Gegensatz der erste ist und der grofste unter den
andern, was der Philosoph in den Biichern der Posteriorum?
begriindet, indem er bemerkt, dafs der kontradiktorische Gegen-
satz jener ist, in dem sich gemdifs seiner selbst ein Mittleres
nicht findet. Als Mittleres bezeichnet er namlich das, in dem
das Auseinanderliegende zusammenkommt, so dals so die Inten-
sitit3 des (Gegensatzes gemindert wird. Da man nun in allen
anderen Gegensitzen ein Mittleres antreffen kann, so mindern
alle etwas an der Intensitdt (,,de ratione) des kontradiktorischen

1 In dem zehuten Kapltel der Kategorleen des Arxstote]es ,,H.soc
Je TOY avrmemevwv OGOy DS sawdev avrmsw&m, pqteov Feysm: 0%
sregov stspw owuxsr,a{}m TETQUY GG, 7 g To rcgog T, 1 o¢ T dvavria,

N g ‘gepqmg zol €6, 7 o¢ xardgpesig xel anogecis.” Kernyopleot.
10. (11 11).

Analytlcoruni ,,Avrtgocxo‘cg d% dvridnowg 5g ovx ¥oti ustald xod
e Avelvtire vovepe. A. 2. (72. a. 12).

3 im Text ratio. Da im Gegensatze die beiden Glieder die Tendenz
haben, sich voneinander zu entfernen, kann man mit Recht von einer
grofseron und geringeren Intensitit in derselben sprechen. Doch
mochte auch die Ubersetzung mit Wesen nricht unrichtig sein. Denn da
nach Thomas der Gegensatz das Auseinanderliegen besagt, so schwindet
gewissermalflsen das Auseinanderliegen, wo noch ein Verkniipfendes vor-
liegt. Doch hat offenbar Thomas ebenfalls an Intensitét gedacht, weil
er den Ausdruck ,minuit“ gebraucht. Sonst hitte er ja tollit oder quasi
tollit sagen miissen.



Gegensatzes. Die anderen Gegensitze haben nimlich ein Mitt-
leres, einige mehr, einige minder, und nach diesem Mehr oder
Minder nehmen sie teil an dem Wesen des kontradiktorischen
Gegensatzes und werden folglich auch mehr oder weniger gegen-
sitzlich gestaltet. Denn in jedem Genus ist das Erste Ursache
von allem, was in jenem (renus sich findet, wie aus dem zehnten
Buch der Metaphysik erhellt, und deshalb kommen um so we-
niger einige Gegensitze in einem Mittlern iiberein, je mehr sie
teill haben an dem, was im Genus der Gegensidtze das Erste ist.
Aber in einem Mittlern zusammenzutreffen, ist auf doppelte Weise
moglich. -

Einiges hat nédmlich als ein mittleres (Gemeinsames das
Geschlecht und iiberdies das Subjekt, wie denn Weils und
Schwarz zusammentreffen im farbig sein und dann auch im Sub-
jekte.

Einiges aber trifft blofs im Subjekt als im Mittleren zu-
sammen, wie die unmittelbaren kontrdren Gegensidtze und der
Habitus und seine Privation; denn die unmittelbaren kontréren
Gegensiitze haben ein gemeinsames Subjekt,! und in gleicher
Weise der Habitus und seine Beraubung. Doch bei diesen Gegen-
séitzen liegt ein verschiedenes Verhalten vor; bei einigen Dingen
namlich, die dem Gegensatz der Beraubung unterliegen, wird
eine Ordnung beziiglich des Subjektes innegehalten, und findet
deshalb nicht eine Riickkehr von der Beraubung zum Habitus
statt; dhnlich verhidlt es sich mit einigen unmittelbar-kontriren
Gegensiitzen, so z B. mit einigen Krankheiten, die unheilbar
sind;2 bei diesen sowohl wie bei den3 Privationen bleibt im
Subjekte gar keine Fiahigkeit beziiglich des Habitus zuriick.

" Es gibt aber auch andere unmittelbar-kontrire Gegensitze,
wie Gesundheit und Erkrankung, die unterschiedlos (indifferenter),
obgleich in einer gewissen Ordnung, sich auf ihr Subjekt er-

1 Kine numerische Identitiit beziliglich des Subjektes trifft nur zu,
wo mit dem Gegensitzlichen nicht etwas durch die Vernunft Importiertes
verbunden ist. So haben Gleich und Ungleich als Zahlen kein nume-
risch identisches Subjekt, wie dies Kalt und Warm, Sittlich und Unsitt-
lich haben.

2 Der hl. Thomas fafst, seiner Zeit entsprechend, die Krankheit als
etwas Positives auf. Heutzutage werden wir sie als ein ens rationis und
demgemils genau so fassen, wie sehen und erblindet sein.

3 genannten. Denn bei anderen Privationen, z. B. jemer des
Lichtes, der Bewegung u. s. w. gibt es im Subjekte auch in der Privation
Noch eine natiirliche Fahigkeit oder Anlage zum wiederholten Empfange
der Form. Im Texte heilst es deshalb auch: ,bei einigen Dingen¥.

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XV, 19



282 Das Opusculum des bl. Thomas

strecken, und doch! wird durch ein Gegensitzliches die Anlage
zu dem iibrigen nicht aufgehoben. DBei den Gegensitzen der
Beziehung hingegen ist auf keine von beiden Weisen ein Zu-
sammenkommen? moglich; sie kommen ndmlich nicht in einem
Subjekt zusammen; es ist ndmlich derselbe nicht Vater und auch
Sohn, inwietern der Vater zum Sohne Beziehung hat; noch
kommen sie in einem Mittlern ihres Genus iiberein,® haben jedoch
eine gewisse besondere Weise des Zusammentreffens, weil das
eine entsprechend dem, was es eben ist, in Abhingigkeit an das
andere angeschlossen ist: die relativen Dinge schliefsen sich
namlich gegenseitig ein und setzen und vernichten sich wechsel-
seitig. Bei den kontradiktorischen Gegensiitzen aber liegt nichts
von dem vor: sie haben ndmlich weder ein Mittleres ihres Genus,
da das zweite Glied des Gegensatzes ein Nicht-Seiendes ist, das
geradezu aufserhalb jeden Genus liegt — noch konnen sie in
einem Subjekte ibereinkommen, da das Nicht-Seiende ein
Subjekt richt haben kann, ebensowenig wie jeces, in dem das
Wesen des Seienden seinen vollkommenen Ausdruck findet,
namlich die Substanz4 —, noch konnen sie, wie die relativen
Gegensitze, zusammentreffen gemifls des Abhédngigkeitsverhalt-
nisses der begrifflichen Inhalte; denn das Seiende setzt nicht das
ihm Gegensitzliche, ndmlich das Nicht-Seiende, wie der Vater
den Sohn setzt. Und deshalb ist der kontradiktorische Gegen-
satz so beschaffen, dals er einfachhin geméfs seiner selbst ein
Mittleres nicht hat,> und deshalb kommen seine Glieder ganz
und gar nicht zusammen und weisen den schirfsten Gegensatz

t trotz dieser Ordnung.

2 in einem Mittleren. _

8 namlich sub respectu relationis. ,Materialiter® genommen haben
sie freilich ein gemeinschaftliches Genus als Medium, wie denn ja Vater
und Sohn dieselbe menschliche Natur gemeinsam haben. Aber zwischen
Vaterschaft und Sohnschaft gibt es nicht eine Abstufung, einen Ubergang,
wie zwischen Weils und Schwarz Mittelfarben als Uberginge sind.

+ das erste Glied des Gegensatzes geht nur auf jenes KEns, das
vollkommen Ens ist, und das ist die Substanz. Sobald man an deren
Stelle das Accidens als erstes Glied setzt, kann man im zweiten Gliede
nicht mehr einfachhin ein Nicht-Seiendes und ein Nicht-Sein gewinnen.
Es ist also das erste Glied des Gegensatzes das Sein und Seiende, und
zwar, wie es nicht in einem Subjekte ist. Das ist nun die Substanz.
Diese aber hat nicht ein subiectum als medium. Cf. cap. 1I. ,In ipsa
oppositione contradictionis nobilius extremum, sc. ens, nullum subiectum
requirit, quod manifestum est ex eo in quo salvatur ratio eius perfecta,
quod est substantia, cuius est non esse in subiecto secundum Philo-
sophum.“

& némlich aunch nicht einmal nach einem gegenseitigen Abhéangigkeits-
verhiltnisse im Existieren und Nicht-Existieren.



,de quattuor oppositis¥, 283

—_—

auf. Nach dem kontradiktorischen Gegensatz folgen die anderen
Gegensitze in einer gewissen Ordnung. Und deshalb findet sich
In ihnen der Gegensatz nach einem Mehr und Minder. Es
nehmen also die Glieder des Gegensatzes der Beraubung, weil
sie nicht ein Mittleres ihres Genus haben, wie einige Kkontrire
Gegensiitze, noch ein wechselseitiges Abhingigkeitsverhaltnis, wie
die Glieder des Bezogenseins, aber ohne den Besitz eines gemein-
samen Subjektes, den ersten Rang nach dem kontradiktorischen
Gegensatz ein. Und es setzt in ihnen das zweite Glied, die
Beraubung nidmlich, nichts, weshalb sie aus sich heraus Ver-
neinung ist und ein Nicht-Seiendes ausdriickt. Die Beraubungen
sind pédmlich nach dem Philosophen! vom Genus des Nicht-
Seienden. Aber weil sie mnicht eine absolute Verneinung ist,
sondern die Verneinung eines solchen Habitus, der ein Subjekt
erheischt, deshalb ist sie, die Beraubung, eine Verneinung fiir
und an einem Subjekte: an und fiir sich nidmlich genommen,
ist sie wie das zweite Glied in einem kontradiktorischen Gegen-
satz, aber mit Riicksicht auf den Habitus, dem sie folgt, wird
sle zum Subjekte und zum Genus ihres Habitus gezogen. Und
80 ist die Beraubung eine Verneinung in einem Genus und an
einem Subjekte, wie gesagt worden ist. Aber es ist zu beachten,
dafs der kontrire GGegensatz und die Beraubung 2 nicht ganz und gar
im Subjekt iibereinstimmen; denn wenn die Beraubung im Subjekte
1st, nimmt sie vom Subjekte die Begrifflichkeit des frither vor-
handenen kontriren Gegensatzes, da ein Habitus nicht hinein-
kommen kann. Aber ein kontrirer Gegensatz bewirkt das nie.?

i 3 ,,(ﬁ,u&fg d& zal avrol gousy ylyveodal 7235 ofd‘év‘ anlag 8x %
0rTog, ouwg ‘ué’vrm y(a;va{fou gat My ovrog; c))iov xato ovupBESnx0g.
£x yoo T7c 0TspNOEwWS 0 0Tt xa ¥ avTO UR OV, 0VX EVVAOLOVTOS YlyVE-
tae tlC Duvgwxn dxpoadig 4. 8. (191 b, 13).

2 Nach dem lateinischen Text ldfst sich das Subjekt des Satzes —
es steht nur conveniunt — nicht sicher bestimmen. Es mufs wohl der
kontrire Gegensatz mit dem privativen das Subjekt zu ,conveniunt“ bil-
den. Denn der gleich folgende Satz: Aber ein kontrirer Gegensatz bewirkt
das nie: insinuiert die Einheit des Gedankens und lifst kaum einen
Zweifel iiber die Subjekte iibrig. In den Worten des unmittelbar voraus-
gehenden Satzes: ,Verneinung in einem Genus und an einem Subjekte®
liegt dann das fehlende zweite Subjekt angedeutet. Der kontriare Gegen-
satz ist ja eben die Verneinung in einem Genus und an einem Subjekte.

3 Die Form als solche, im allgemeinen, als Accidens genommen
lafst einen Wechsel zu; dafs ein solcher nicht eintreten kann, liegt an
dieser Form. Wenn also die Beraubung eintritt, andert sich gleichsam
das Subjekt, wenn man die Form als solche, d. h. im allgemeinen, nimmt,
Weil es ein neues Positives zu empfangen begehrt und sich gegen die
Beraubung striubt. Aber beim kontriren Gegensatz bleibt das Subjekt

19*



284 Das Opusculum des hl. Thomas

Das also macht ersichtlich, dafs die im Gegensatze der
Beraubung stehenden Dinge einen besonders grofsen (Gegensatz
haben und dem kontradiktorischen Gegensatz zu allermeist sich
nghern. Daraus nun kann man leicht zeigen, wem die Beraubung
ihrer Natur nach gegensitzlich ist, und auf welche Weise.

Es empfangt ja die Beraubung ihre gegensitzliche Natur
und Bedeutung von dem kontradiktorischen Gegensatz, in dem

sich eine absolute Verneinung vorfindet, nidmlich das Nicht-Sein
und Nicht-Seiende.?

Es ist pun auch die Beraubung zum Genus des Nicht-
Seienden und des Nicht-Seins gehorig,? wenn sie und sowelt
sie an und fiir sich erscheint, weil sie eben ihrer Natur
nach das schlechte Glied des kontradiktorischen Gegensatzes
berithrt. Aber sie erreicht diesen nicht vollstindig, weil ein
jegliches, das erst nach einem anderen kommt, dem zuerst
Stehenden nicht gleichkommt, weshalb denn auch das zweite
Glied des kontradiktorischen Gegensatzes zum Subjekte und
zum Genus der Privation Beziehung hat.® Deshalb wird das,
dem die Beraubung nach ihrem Wesen gegeniibersteht, ein
Seiendes im Subjekte sein, sowie es das Seiende schlechthin
ist, dem in dem kontradiktorischen Gegensatze das Nicht-Seiende
zuerst und an sich gegeniibersteht. Wie also das Nicht-Sein,

total unverdndert. Wenn z. B. die Beraubung der Form ,weils“ gegeben
ist, so ist damit keineswegs eine Korm fir das Subjekt ausgeschlossen,
welche zum gleichen Genus gehort, von der anderen Form den grofsten
Abstand hat und nicht zugleich mit ihr im Subjekte sein kann; es kann
sich also der Wechsel von Form zu Form vollziehen, den die Form als
solche heischt. Ganz anders, wenn bei einem subiectum aptum et ad
habendum ordinatum die Beraubung des visus vorliegt.

1 Non ens driickt aus den Defekt des actus primus und den Defekt
einer essentia, auf die der actus essendi gehen konnte. Im ens liegt
also: actus primus ut afficit et perficit essentiam, maxime substantiam.
Beides mufs in einer adiquaten Ubersetzung sich ausgedriickt finden.

2 wie schon kurz vorher in diesem Kapitel gesagt wurde.

3 Das besagte Glied schaut auf das ,Ens® hin (und das ist ‘hier als
Subjekt bezeichnet) und auf das Genus non Entium die Privation in
sensu latiori. Oder noch besser: Kédme die Beraubung dem Kontradikto-
rium gleich, so miilste sie zum non ens, wie es den Mangel jeglichen
Subjektes einschliefst, hingelangen. Sie gelangt aber nicht hin, was nur
erkldrlich ist, wenn das zuerst Gegebene das sich ihm Nihernde abweisen
mufls. Diese Abweisung kann es aber nur vollziehen von seinem Wesen
aus, wie es dem Wesen der Beraubung gegeniibersteht. KEs ist aber sein
Wesen: non ens, wie es jegliches Subjekt ausschlielst, und das Wesen
der Beraubung ist ein non ens in einem Subjekte. KErgo muls das zweite
Glied des Kontradiktoriums Beziehung haben zum Subjekte und zum
Genus der Beraubung.



,de quattuor oppositis®, 285

d. h. das zweite Glied im kontradiktorischen Gegensatz, dem
Sein, schlechthin, zuerst und an sich gegeniibersteht, zu dem
aber, worauf das schlechthinige Sein selbst erst folgt, wie zu der
substantiellen Form oder auch der Materie, erst in nachtrag-
licher Folge gegensitzlich ist, so ist das Nicht-Sein in einem
Subjekte, d. 1. die Beraubung, zuerst und an sich einem Sein
gegeniibergestellt, das seiner Natur nach sich in einem solchen
Subjekte vorfinden muls, dem aber, worauf ein solches Sein folgt,
d. h. dem Habitus, erst in nachtrdglicher Folge. In der Ord-
nung der Formalprincipien ist nédmlich das erste das Sein, weil
das Sein ndmlich das zuerst Verwirklichende (actus) ist und
nichts als in der Verwirklichung bezeichnet werden kann aulser
durch das Sein: es hat nédmlich niemand die Gesundheit in Wirk-
lichkeit und als ein Verwirklichendes,! aufser es wird fiir die
Gesundheit beziiglich seiner Person das Sein gesetzt.2 Aus diesem
Grunde folgen alle Formen3 eben dem Sein in der Ordnung
dessen, was Verwirklichung ist, d. h. in"der Ordnung der Formal-
Principien, wie gesagt worden ist. Aber mit dem Innewohnen
(der Inhérenz) verhilt sich die Sache gerade umgekehrt. Die
Form wohnt namlich frither inne, und durch sie ist dann auch
das Sein selbst da, und deshalb folgt, wenn man vom Innewohnen
(der Inhérenz) spricht, das Sein der Form. Und das kann man
leicht an einem materiellen Dinge, z. B. einem Steine, konsta-
tieren, wo nicht die Form zuerst das Sein hat, sondern das
Ding selbst, der Stein selbst, das Subjekt, (die Substanz) die
Materie aber und die Form nur in nachtridglicher Folget
Wir sehen ndmlich, dafs in einem solchen Dinge das Sein sich
zu der Form wie durch ein anderes vermittelt und wie im Ab-
stande verhilt; das Sein eben ist im Steine das Verwirklichende
fir den Stein unmittelbar und zuerst, und durch das Sub-
jekt auch fiir die Form der verwirklichten Substanz, nicht nach
der ihr (der Form) zukommenden Art, sondern insofern sie das
ist, wodurch etwas ist.5

1 Der lateinische Text driickt beides durch den einen Ablativ actn
aus. Das Verwirklichende ist hier die Gesundheit nicht blofs als das
Vervollkommnende, sondern auch als das die Substanz neu Modifizierende.

2 ponatur“. Das ist doppelsinnig; es kann damit die Kausalitit
ausgedriickt sein und eine Behauptung; dann ponatur = affirmatur.

% als Formen, d. h. als Faktoren in der konkreten Welt,

+ Hier ist die Rede von dem ordo actus. Die Form ist ja hier
das zuletzt Kommende, wihrend das Sein das zuerst Kommende ist, wo
aber die Inhirenz erscheint, ist sie das zuerst Kommende.

5 Durch das ganze Subjekt, wie es das Sein empfingt, wird also
auch die Form desselben teilbaftig und so konkret. Ks heilst aber: non



286 Das Opusculum des hl. Thomas

Aus dem Gesagten erhellt, dafs das Sein in der Ordnung
dessen, was verwirklicht, frither ist als die Form. Aber weil
die Materie unmittelbar mit der Form, mit der sie zusammen-
gestimmt 1st, verbunden zu werden berufen ist, woraus dann
das zusammengesetzte Ganze entsteht, in dem das Verwirklichende
das Sein ist, deshalb ist die Form fiir den Erwerb des Seins
das Vermittelnde fiir die Materie und fiir das Ganze, weil ja
das Ganze selbst nicht existierte, wenn nicht die Form der
Materie inuewohnte. Und deshalb ist dem Innewohnen nach
die Form das Frithere und das Sein das Spatere, wie gesagt
worden ist.

So! wird denn die Beraubung beziiglich ihrer Annaherung
an den kontradiktorischen Gegensatz, ndmlich an
das Nicht-Sein, was Verneinung des ersten Verwirklichenden ist
(quod est negare primum actum), direkt einem Sein gegeniiber-
gestellt, und erst folgerichtig auch dem, worauf das Sein
folgt; aber inwiefern sie von dem kontradikto-

rischen Gegensatz sich entfernt — sie wird ja
wie an einem Subjekte aufgefalst und nach Art eines Inne-
wohnenden — tritt sie zuerst in (egensatz mit dem Habitus,

weil dieser das Friihere dem Innewohnen nach ist, wie ge-
sagt wurde. Ks ist aber offenbar, dals dies der Beraubung
zukommt, inwiefern sie sich von der Vollkommenheit des Gegen-
satzes entfernt. Aus dem Gesagten ist also ersichtlich, dafs
mehr erfordert wird zum Gegensatz der Beraubung als zum
kontradiktorischen;? doch mehrt den Gegensatz nicht, sondern
mindert ihn vielmehr, was die Gegenséitzlichkeit der Beraubung
zu jener des kontradiktorischen Verhaltens hinzufiigt. Aber es
ist noch nicht klar, wie denn der kontradiktorische Gegensatz
grofser sein soll als jener der Beraubung. Da nimlich im gegen-
satzlichen Verhalten nichts anderes liegt als die ein Potenzielles

ut entis, sed ut eius, quo aliquid est: um auszudriicken, dals die Form
als Form durch das Ksse nicht vollendet und erginzt wird, sondern
nur beziiglich der aktuellen Ausiibung ihres Vermiogens gegeniiber der
Materie.

1 Enim im Text. Mit dem unmittelbar Vorausgehenden hingt das
nun Folgende also zusammen. Das Princip, dessen der Aquinate sich be-
diente, um den Terminus der Gegensitzlichkeit in der Kontradiktion und
in der Privation zu bestimmen, liegt in dem Verhiltnis des Seins zum
ordo principiorum formalium und in seinem Verhiltnis zur Form secun-
dum inhaerentiam. Nach einer lingeren diesbeziiglichen Erorterung
kommt Thomas nun wieder auf das Thema zurick. So mag der etwas
seltsam erscheinende terminus ,enim“ erklirt werden konnen.

® Zur Kontradiktion geniigt die Verneinung; zur Beraubung wird
noch eine hinzutretende Bejahung (,im Subjekte*) erfordert.



»de quattuor oppositis®. 287

treflende Abkebrung von der Verwirklichung, wie denn das
Warmsein das Subjekt nach seiner Anlage zum Kaltsein vom
Kaltsein entfernt, und da die Beraubung vom Subjekte vollstindig
die Moglichkeit zum Empfang des Habitus entfernt, da es un-
moglich ist, dafs nach der Beraubung der Habitus wiedererlangt
werde, weshalb denn auch die Natur ebensowenig aus einem
Blinden einen Sehenden als aus dem Nicht-Sein und Nicht-
Seienden das Sein und Seiende machen kann,! so scheint Erblindung
und Sehen in nicht minderer (Gegensdtzlichkeit zu stehen, als
Sein und Seiendes auf der einen Seite und Nicht-Sein und Nicht-
Seiendes auf der anderen. Nun muls man aber auch wissen,
dafs auf doppelte Weise etwas eine Potenz von dem, was sie
verwirklicht, entfernen kann. Einmal kanu das geschehen, indem
die Potenz selbst aufgehoben wird, so dafs nichts mehr davon
zuriickbleibt: und auf diese Weise wird im kontradiktorischen
Gegensatze die Potenz von dem sie Verwirklichenden abgebracht,
weil in dem Nicht-Sein eine Potenz zum Sein einfachhin nicht
mehr existiert. Is kann dann wiederum geschehen, indem ein
Hindernis gesetzt wird, um dessentwillen die Potenz zu dem
sie Verwirklichenden nicht gelangen kann. Und auch das kann
in doppelter Weise geschehen: einmal auf eine gewisse Zeit und
8o mit einer Veranderungs-Moglichkeit, wie das Weils-Sein das
Subjekt vom Schwarz-Sein entfernt sein ldfst; und ein anderes
Mal ohne diese Veranderungs-Moglichkeit, und auf diese Weise
hebt die Beraubung die Potenz zum Habitus au ihrem Subjekte
auf, nicht mit génzlichem Verluste der Potenz, sondern weil ein
unentfernbares Hindernis in das Subjekt selbst hineinkommt.
Und deshalb wird gesagt, dals die Beraubung die Potenz zu
dem, was sie verwirklicht, aufhebt.

Folglich ist es auch ein grofseres Wuunder,? an jedem Tage

1 Das gilt ganz allgemein, wenn man die Natur der Verneinung
betrachtet, in der, wie S. Thomas friither sagte, Privation und Kontra-
diktion, wenn man von allem anderen absieht, iibereinkommen. Es gilt
a fortiori von den Privationen, in welchen der ordo vom Positiven zum
Defekt innegehalten wird. In diesen vermag die sich selbst iiberlassene
Natur (wohl aber die Kunst, z. B. beziglich der Erblindung durch den
grauen Star) gar nichts. Und noch mehr a fortiori gilt das Gesagte,
wenn der eingefilhrte Defekt sogar die potentia remota, oder gar das
Subjekt selbst (mors) beseitigt.

> miraculum ist hier gegen die sonstige Terminologie des Aquinaten
als Genusbegriff zu nehmen. Die Erschaffung der Seelen ist ja nicht ein
eigentliches Wunder. Vgl. hieriiber die ausgezeichnete Schrift von Prof.
v. Tessen-Wesiersky, ,Die Grundlagen des Wunderbegriffs nach Thomas
v. Aquic“, Paderborn, Schoningh, 1899. Seite 15—43.



288 Das Opusculum des hl. Thomas

Seelen schaffen, obgleich das weniger das Erstaunen erregt, als
einen Blinden sehend machen, was man jedoch, weil es seltener
vorkommt, mehr in Verwunderung betrachtet.

Zweites Kapitel.

Davon, dafs der kontridre Gegensatz einen grofseren
Abstand von dem kontradiktorischen habe
als die Beraubung.

Nach der Beraubung folgt der kontrire Gegensatz, in dem
mehr ein Zusammentreffen vorkommt als in den genannten.?
Doch liegt bei ihm einigermaflsen eine Anndherung an die er-
wiahnten Gegensdtze vor, und was bei ihm an Gegensitzlichkeit
existiert, wird durchaus durch Teilnahme an der Beraubung und
an dem kontradiktorischen Gegensatz bewirkt. Denn einige
kontrdre Formen haben nicht ein Mittleres in einer ihnen eig-
nenden Natur, wie es (zesundheit und Krankheit haben,? gemdls
dem Philosophen, kommen aber im Subjekte iiberein., Wenn bei
ihnen nicht ein Neuerwerb stattfindet, wie die Gesundheit nach
der Krankheit wiedererworben wird, tritt mehr eine Anndherung
an die Natur des Verhaltnisses zwischen Beraubung und Habitus
ein. In jenen (kontriren) Formen hingegen, in denen ein Wieder-
erwerb stattfindet, tritt weniger eine Annédherung an die Natur
der Beraubung ein. Aber immer verhdlt sich in allen kontrdren
Formen das zweite Glied wie eine Beraubung3 und das andere
als Habitus; die Beranbung* ndmlich und der Habitus bewirken

+ Namlich als in dem kontradiktorischen Gegensatz und in jenem
der Beraubung.

2 Da S. Thomas Gesundheit und Krankheit als besondere positive
Qualititen auffalst, so kommen sie nach ihm in der Natur einer Qua-
litat tberein. |

3 Das Wort ,Beraubung® hat hier einen weiteren Sinn. Cf. in lib.
X. Met. lect. 6. ,Privatio multipliciter dicitur. Aliquando enim quo-
cumque modo, si non habeat quod natum est haberi, dicitur esse privatio.
Sed talis privatio non est contrarium, quia talis privatio non ponit ali-
quam naturam oppositam habitui. Sed privatio dicitur esse contrarium,
quaecumque fuerit perfecta privatio. Cum autem privatio secundum id

quod est, non recipiat magis et minus, non potest dici perfecta privatio
" pisi ratione alicuius naturae, quae perfectam distantiam habeat ad ha-
bitum. Sicut non omnis privatio albi est contraria albo, sed privatio
magis distans ab albo, quam oportet fundari in aliqua natura eiusdem
generis maxime distante ab albo. Et secundum hoc dicimus quod nigrum
est contrarium albo.“

+ wenn sie namlich zur perfecta privatio wird.



.de guattuor oppositis¥. ’ 289

den kontriren Gegensatz, wie im ersten Buch der Physik gesagt
wird, und deshalb werden alle kontrdren Verhiltnisse auf den
Habitus und die Beraubung, wie auf den ersten Gegensatz, der
innerhalb eines Genus ist, zuriickgefihrt, aber auf den
kontradiktorischen Gegensatz wird, als auf den ersten Gegen-
satz schlechthin, jedes kontrire Verhaltnis zuriickgefiihrt.!
Es ist ndmlich in eben dem kontradiktorischen Gegen-
satze das zweite Glied schlechthin ein Nichts, und beziiglich
der Zuweisung eines Subjektes trifft fir das besagte Glied das-
selbe zu, weil das edlere Glied des Gegensatzes, das Seiende,
nicht ein Subjekt erheischt, wie aus der Natur ersichtlich ist,
in welcher die Vollkommenheit eines Seienden gewahrt ist, aus
der Substanz nadmlich, deren Natur es ist, nicht in einem Sub-
jekte zu sein, wie der Philosoph sagt.? Hingegen ist im Gegen-
satze der Beraubung das zweite unedlere Glied schlechthin
gleich nichts, weil es vom Genus des nicht Seienden ist: gleich-
wohl verlangt es etwas fiir sich als Subjekt, wie aus ihrem
anderen Gliede ersichtlich ist, das ein Subjekt verlangt, und das
ist eben der Habitus; denn das edlere Glied zieht immer auch
das unedlere zu einem Subjekte, wenn es selbst ein solches hat,
und wenn es selbst kein Subjekt hat, wird auch das andere
keines haben. Im kontrdren Gegensatze aber ist ein jedes
Glied etwas Reales, obgleich das unvollkommenere mehr sich
von der Natur eines Seienden entfernt, wie auch der Philosoph
im Buche ,,vom Sinne und dem vom Sinne Erfafsten sagt, dals
das Schwarzsein die Beraubung des Weilsseins ist — und
gleichermalsen verlangt jedes Glied dasselbe Subjekt. Folg-
lich mufs der kontrdre Gegensatz mehr als jener der Beraubung
von dem kontradiktorischen Abstand haben. Was aber sich in
thm an Gegensétzlichkeit zeigt, fliefst ganz aus der Natur eines
kontradiktorischen Gegensatzes, nach dem Verhaltnis némlich,
dafs ein Glied sich aunfs Sein bezieht, das zweite aber aufs
Nicht-Sein; es sind ndmlich weifs und schwarz = weils und nicht
weils, wie sehend und blind — sehend und nicht sehend, und
im kontradiktorischen (Gregensatz Sein und Nicht-Sein, allerdings
in verschiedener Weise. Denn in dem unbeschrinkten kontra-
diktorischen Gegensatz werden die beiderseitigen Glieder in
unbeschriankter Ausdehnung genommen, in der Beraubung hin-
gegen wird ,nicht sehend“ nicht nach unbeschricktem Umfang
genommen; es ist nAmlich der Stein nicht sehend: gleichwohl

t Das hat der hl. Thomas schon im Anfange der Scbrift begriindet.
z Categ. 5. (2. a. II; — 3. a. 7; — 3. b. 10; — 8. b. 33; — 3. b, 24;
— 4. a. 10).



290 Das Opusculum des hl., Thomas

wird dies ,nicht sehende Subjekt“ dem sehenden nicht nach
Art einer Beraubung gegeniibergestellt, sondern jenes sehende
Subjekt, das von der Natur zum Sehen veranlagt ist; das aber
ist ein besonderes nicht sehende Subjekt.

In dhulicher Weise! steht das nicht weils dem weils gegen-
iiber, ndmlich als schwarz, d. h. nicht das nicht weifs am Athiopier,
sondern das nicht weils an jenem Subjekte, das naturgeméils
weils sein sollte. Aus dermn Gesagten ist also ersichtlich, dals
der kontradiktorische Gegensatz als solcher nicht im Genus
eine Verneinung setzt, sondern einfachhin auflser jedem Genus
verneint.

Dafs aber die kontradiktorischen Urteile fir gewdhnlich
als innerhalb eines Genus stehend begriffen werden, wie z. B.
der Mensch lduft: der Mensch lauft nicht, gleichformig dem ,,ein
weifser Mensch — ein nicht weilser Measch®, das vollzieht sich
nicht durch die Kontradiktion schlechthin als solche ihrer Natur
nach, sondern durch die Auflosung von kontraren Sitzen in
kontradiktorische, von denen sie die Natur des Gegensatzes
empfangen; denn der schwarze Mensch ist identisch mit dem
nicht weifsen Menschen, der nicht laufende Mensch mit dem
stehenden. Und deshalb befinden sich die Glieder aller solcher
kontradiktorischen (regensitze innerhalb eines (renus. Daher
sind die Sophisten einem Irrtum verfallen, indem sie wihnten,
dals das zweite Glied des kontradiktorischen Gegensatzes, das
Nicht-Sein und Nicht-Seiende namlich, innerhalb eines Genus sich
befinde, dazu veranlalst, weil sie wahrnehmen, dafs eine Aussage
der anderen nicht kontradiktorisch gegeniiberstehe, aulser es
werde dieselbe Form von demselben Subjekte wahrheitsgemils
ausgesagt und? falsch verneint, und zwar mit Riicksicht auf den-
selben Zeitmoment; es stiefs dies aber ihrer Betrachtung auf an
kontrdren Pradikaten, wie sie jedoch in kontradiktorische waren
aufgelost worden, es miissen ja diese kontrdren Pradikate iiber-
einstimmen im Subjekt uod Genus, wie zu ersehen ist aus der
Form des Weilsen, wie sie der Schwirze gegeniibersteht; dean
was einfachhin nicht ist, ist auch nicht ein weilses® — denn

! wie in der Beraubung das Fehlen einer naturgemifsen Form be-
tont wird, so auch im kontriren Gegensatz.

2 ndmlich nach der Aussage.

3 und mithin auch nicht fibhig, im kontriren Gegensatz zu figurieren.
Aber dies trifft nur zu, weil das, was einfachhin nicht ist, auch ein-
fachhin (absolute) kein Weilses ist. Und das begriindet nun Thomas
durch dieselbe Intensitit der Wahrheit der Aussagen, in dem folgende
Siatze: Denn gleich wahr u, 5. w.



,de quattuor oppositis®. 291

gleich wahr ist eine Aussage, in welcher das ,weifs ‘sein® mit
Bezug auf das, was iiberhaupt nicht ist, verneint wird, wie jene,
in der Sein von dem, was ist, behauptet wird. Und deshalb
st die Aussage: Sokrates ist weils — Sokrates ist nicht weils,
nicht schlechthin ein kontradiktorischer Gegensatz,
sondern nach dessen Teilnahme an kontraren Préadi-
katen, am Weilsen nidmlich und am Schwarzen. Und deshalb
ist in allen solchen Aussagen ein jedes Glied innerhalb eines Genus.
Bei deu kontradiktorischen Gegenséitzen aber ist durchaus kein
Glied innerhalb eines Genus: denn deren Glieder sind das Seiende
und das Nicht-Seiende. Es ist niamlich offenbar, dafs das Seiende
nicht innerhalb eines Genus ist, noch auch dessen Gegensatz.
Und deshalb mufs man, gleichwie alle in einem Genus befind-
lichen Dinge der Zuriickfiihrung auf das Seiende unterliegen, das
nicht in einem Genus ist, auch alle Gegensitze inner der
einem Genus verpflichteten Dinge zuriickfiihren auf jenen
Gegensatz, dessen Glieder nicht in einem Genus sind.

Und wie alle Dinge um so vollkommener sind, je mehr sie
am Sein! teilnehmen, wie denn die Substanz vollkommener ist
als das Accidens, weil in ihr vollkommen die Teilnahme am Sein
vorliegt, so sind auch die Gegensitze in den Dingen im Genus
der Gegensitze um so vollkommener, je mehr sie sich der Teil-
nahme an jenem Gegeunsatz nihern, in dem Sein das eine Glied
ist, und das findet sich bei der Beraubung und dem Habitus vor,
die in dem ersten Gegensatze sich als Glieder verhalten, die
zur Substanz gehoren.?

Drittes Kapitel.
Von dem Gegensatze in den Beziehungen.

~ Die Gegensitzlichkeit in den Beziehungen hat am wenigsten
von der kontradiktorischen Gegensatzlichkeit, nicht als wenn sie
ein Mittleres dem Geschlecht nach hitte, was in den anderen

1 Am actus essendi in stabilerer Weise teilnehmen; in sich ist
der actus essendi iiberall gleich; aber das Verhiiltnis der Wesenheiten zu
1hm ist verschieden.

> Beraubung und Habitus stehen auch, unter diesem Gesichtspunkt
betrachtet, dem kontradiktorischen Gegensatz zuniichst, wie er im ersten
Gliede das Sein aufweist. Dasselbe ist der Fall, wenn man das vilius
extremum betrachtet.

8 Das allein wiirde den beziiglichen Gegensatz noch nicht zum
mindesten machen. Ks haben ja auch kontrire Formen ein derartiges



292 Das Opusculum des hl. Thomas

Gegensitzen die Stirke des Gegensatzes mindert, sondern weil
sie nicht die reale Verschiedenheit ihrer Glieder fordert.! Es
gibt ndmlich gewisse Beziehungen, welche im Gefolge eines Aktes
des Intellektes sind, wie es bei der Beziehung der Identitat
zutrifft und beim Genus und bei der Species und dhnlichen Be-
ziehungen, in denen es keine Verschiedenheit aufser der vom
Intellekt erzeugten gibt. Bei den anderen Verhiltnissen der
Beziehung aber, die in der Quantitdt und in dem Handeln ihren
Grund haben, ist eine reale Verschiedenheit, wie an den Be-
ziehungen des Doppelten und der Hilfte, des Vaters und des
Sohnes, und ahnlichen.

In allen anderen Gegensitzen aber kann man Verschie-
denheit der Glieder wahrnehmen,? wie sich beziiglich des Weifsen
und des Schwarzen, die kontrdr sich verhalten, und des Sehens
und der Blindheit, die im Gegensatz der Beraubung stehen, zu
erkennen gibt. In dem kontradiktorischen (regensatze aber gibt
es real verschiedene Glieder ganz und gar nicht, weil ein
Nicht-Seiendes nicht ein Ding ist. Immer aber sind die Glieder
eines kontradiktorischen Gegensatzes real nicht ein und dasselbe,
ein Verhéltnis, das bei den Beziehungen bisweilen fehlt, wie
gesagt worden ist.®> Bei den anderen Beziehungen aber, bel
jenen namlich, deren Sein das auf ein anderes Bezogensein ist,
ist wegen der Abhdngigkeit, unter der ein Glied beziiglich des
anderen steht und umgekehrt, noch weniger von der kontra-
diktorischen Gegensitzlichkeit vorhanden* als in anderen Gegen-
gitzen, deren Glieder sich nicht gegenseitig einschlielsen noch
setzen, und wo ja sogar, wenn ein Glied innewohnt, das andere
unmoglich innewohnen kann, ein Verhéltnis, das ganz allgemein
in allen Gegensétzen verwirklicht ist, wo die Glieder in einem

Mittlere. Aber wenn sie ein solches Mittlere hitten, so hitten sie das-
selbe, da sie es ja nur ut relativa haben wiirden, zugleich mit innerer
Notwendigkeit, was den Contraria ja nicht zukommt, da nur einige
diese Notwendigkeit aufweisen.

1 Nédmlich nicht ex toto genere suo, deshalb nicht aus der Natur
der Beziehung heraus, sondern aus der Natur dieser Beziehung.

2 Der hl. Thomas will nur sagen, dals alle anderen Gegensitze
eine vom Denken unabhingige Diversitit haben, nicht, dafs sie alle
eine reale Diversitit der Glieder aufweisen. Auch beim kontradikto-
rischen Gegensatz trifft dies zu, nur hat er nicht beiderseits real ver-
schiedene Gilieder, wie Thomas im Folgenden ausfiihrt.

8 Das heilst: Bei den Relationsgliedern ist bisweilen nur ein Unter-
schied durchs Denken,

4+ Ks ist ja hier sogar die Setzung eines doppelten Seienden ver-
wirklicht, wahrend in den anderen Gegensitzen die Setzung des eipen
Seienden die Nicht-Setzung eines anderen Seienden importiert.



,de quattuor oppositis®. 293

Subjekte zusammenkommen, wie es beziiglich des Weilsen und
Schwarzen, des Sehens und der Blindheit der Fall ist. Und
deshalb unterliegt das Subjekt beziiglich jener Formen einer
Umwandlung, und so ist das Entstehen des einen das Verderben
des anderen.

Viertes Kapitel.

Von dem, wie die verschiedenen Arten der Umwandlungen
auf die besagten Gegensiatze folgen.

Es eriibrigt also jetzt noch eine Untersuchung iiber die
Arten der Umwandlungen, die im Gefolge der besagten Gegen-
satze sich befinden. Da mufs man denn sich vergegenwairtigen,
dafs gemils der Lehre der Philosophen die Dinge so von Gott
hervorgebracht worden sind, dals sie von ihm ihr Sein erlangten,
so dafs Gott nicht blols Urheber der Bewegung des Himmels,
sondern auch der Substanz desselben ist, wie der Philosoph?
sagt. Sowie also natiirlicher weise etwas aus seinem Gegen-
satze wird, ein sinnliches Lebewesen z. B. aus dem Nicht-Sein
desselben hervorgeht, so mufs auch notwendigerweise der Gott
allein eignende Effekt, das Sein schlechthin, erfliefsen aus dem
schlechthinigen Nicht-Sein, was das zweite Glied im kontradik-
torischen Gegensatz ausmacht, allerdings ohne dafs das Nicht-
Sein der Zeitdauer nach dem Sein vorangehen miifste; nur das
begriftfliche und der Natur des Bezeichneten nach gegebene Vor-
ausgehen wird erfordert.? - Die Gott eignende Urséchlichkeit

1 Aristoteles nennt Gott das Princip und das erste aller Wesen:
n doyy xal TO mo@rov Tév ovrwv (met. X1I, 8, 1073 a. 23), das gemein-
same Princip fiir alles Ewige und Vergingliche: ¢oyy wic mavrov xal
Y avry tdv aidlov te xal edagrdv (met, XI, 2, 1060 a. 27), und wegen
der bestrittenen Kchtheit von met. XI, die Stelle im 4. Kap. des 3. Buches
1060 a. 6 ff., wo ebenfalls gefragt wird, wie die Principien von allem
dieselben sein kénnen. Vgl. auch fragm. 14. 1476 a. 34 ff. fragm. 16.
1476 b. 31 ff. Uber die diesbeziigliche aristotelische Gotteslehre vgl. den
sehr lesenswerten Artikel von Dr. Rolfes: Die angebliche Mangelhaftig-
keit der aristotelischen Gotteslehre. Jahrb. 11. Jahrg. S. 333 ff.

* Wie wichtig dieser Satz fiir die entsprechende, heutzutage wieder
lebhafter gefiithrte Kontroverse ist, ist klar. Nach Thomas bedingt nicht
das Geschopf als solches, sondern hochstens ein bestimmtes Geschopf
den auch der Zeitdauer nach gegebenen Unterschied. Es ist nach Thomas
Licht notwendig, dafs fir die ganz im allgemeinen gefafste Schopfung die

ifferenz zwischen Sein und Nichtsein von einem ganz bestimmten Einzel-
Punkte gefalst werden miisse. Ks ist moglich, dals bei einem Geschopfe
€ln solcher Einzelpunkt sich gar nicht fassen lasse, vor dem das Nicht-
Sein liege.



-

294 Das Opusculum des hl. Thomas

erstreckt sich also auf die Glieder des kontradiktorischen Gegen-
satzes, die aulserhalb eines Genus sind, und deshalb setzt
notwendig das ihm eigene Wirken nichts voraus, und dieses
Wirken ist das schopferische, das da nicht in das Genus der
Bewegung fallt, weil es nicht irgend ein Subjekt als Princip?
der Bewegung desselben hat: es ist aber die Bewegung immer
in dem Bewegbaren wie im Subjekte. Daher kommt es, dals
jenes Wirken allein sein Wirken ist und keinem Geschopfe
mitgeteilt werden kann. Denn das Wirken eines Dinges iber-
schreitet nicht die Principien, durch die es wirkend ist. Es
befindet sich aber jedwedes Geschépfliche innerhalb eines Genus.
Und deshalb ist es unmiglich, dafs ein Geschopf sich bis zu
dem, was nicht in einem Genus ist, als zu dem Subjekt seines
Wirkens erstrecken konne. Dazu gehort aber Sein und Nicht-
Sein, die gegensitzlichen Glieder im kontradiktorischen Gegen-
satz und im Schopfungsakt. Und deshalb karn kein Geschopf
schopferisch thatig sein. Auf dafls dies der Erkenntnis ganz
lichtvoll werde, mufs man erwidgen, dafs das Sein verschiedene
Beziehung zum Erschaffenwerden und zum Werden durch Um-
wandlung hat. Das Sein ndmlich ist in der Schopfung das zuerst
Geschaffene? gemils dem Verfasser des liber de causis,® gewils
nicht so, wie wenn das geschopfliche Werden eines Dinges im
Sein wie im Subjekte aufgenommen wiirde,* da das Greschaffen-
werden ® ein Verbundenes® ist, das ein Subjekt haben muls; es
ist vielmehr das Geschaffenwerden und das Hervorgebrachtsein
in eben dem geschaffenen Dinge wie in seinem Subjekte.
Aber inwiefern im Erschaffen ein Bezogensein’ liegt, ist seine
Grenze nach dem Bezogensein hin an und fur sich im Sein des
geschaffenen Dinges, und nur durch das Sein auch in der Sache
selbst. Und das ist ganz klar: denn das andere Glied jenes

1 Als passives Princip. Insofern gehort das Subjekt zu den
Material-Ursachen des motus in sensu proprio.

2 Bestatigt das nicht augenfillig, dafs S. Thomas den realen Unter-
schied von essentia und existentia gelehrt habe? Das ganze Kapitel
steht im Lichte dieses Gedankens.

3 lib. de causis (Edit. Bardenhewer) § 4. S. 166.

¢ KEs wird nicht alles andere am Dinge im Sein aufgenommen.

5 Auch hier wieder geht nach Thomas das Geschaffenwerden auf
das esse als auf ein Reales, das unabhidngig von unserem Denken in die
Essenz flielst. Passend konnte man nach da ein ,vielmehr“ setzen.

¢ Wenn Thomas sogar als accidens das esse, den terminus der
actio creativa, bezeichnet, so ist doch der reale Unterschied zwischen esse
und essentia bewiesen.

7 relatio transcendentalis seu improprie dicta, des Schopfers beziig-
lich der Kreatur.



,de quattuor oppositis, 295

Bezogenseins-Verhiltnisses ist real im geschaffenen Dinge, was
nicht wére, wenn nicht das erschaffene Ding das Sein real be-
kommen hitte.!

Doch ist das Sein selbst nicht fahig, irgend ein Accidens
aufzunehmen, sondern nur das, was ist. Deshalb gehort im
Dinge, welches das Sein hat, das Verhéltnis des Bezogenseins
zum Dinge, inwiefern das Bezogensein mit den anderen Acci-
dentien iibereinstimmt,2 aber nach dem, was es Besonderes an
Wesenheit hat, nach dem auf ein anderes Bozogensein, gehors
das besagte Verhiltnis aus sich (per se) zum Sein des Dinges,
durch welches dann auch die Sache auf Gott bezogen ist. Denn
das gottliche Sein ist wesentlich Grund fiir die Schopfung, weil
durch sie alle Dinge in* gleichmilsiger Weise zum Empfange des
Seins, soweit ihnen das méglich ist, nicht aber zum Teilnehmen
an der gottlichen Natur, hingewandt sind. Denn die gottliche
Natur wird von dem geschaffenen Dinge nicht in den Besitz des
Teilnehmens genommen, obgleich in ihm Sein und Natur, Weis-
heit und Macht oder sonst etwas Ahnliches ist: von diesen Formen
findet sich ndmlich nur in wenigen Wesen etwas vor.? Beim
nicht-geschopflichen Entsteher der Dinge voneinander? hingegen
wird das, was wird, nicht bis zur Teilnahme am Sein des-
Jenigen, was den Ursprung verleiht, gefiihrt, sondern bis zur
Teilnahme an der Natur desselben: sonst wiirde, da das Sein
mit dem selbsténdigen Einzelwesen verkniipft ist, in einem Dinge,
das wird, auch eine Teilnahme an der selbstindigen Einzelnatur
vorkommen und so Sokrates den Sokrates zeugen: es zeugt aber
im Zeugungsakt Sokrates deshalb nicht den Sokrates, weil die

t Nur durch das Real-Sein eines Dinges, nur durch sein Verhiltnis
zum Verwirklicht-Sein ist das Ding fahig, eine reale Relation zu Gott
zu haben, Folglich geht auch die relatio in Gott zuerst anf das Sein
und durch das Sein auf das Ding. Wéare nun dieses Verhaltnis der
Kreatur nicht ein unabhingig von unserem Denken bestehendes, so wire
auch die Relation zu Gott selbst abhéingig vom Denken. Damit aber jene
Unabhingigkeit bestehen konne, mufs das eine Glied, das Sein, unab-
hiingig von unserem Denken sein. Krgo realer Unterschied zwischen
exsgistentia und essentia.

2 Nach dem inhaerere. Da aber das inhaerere bei der Substanz
terminiert, ist der Schlufs des Aquinaten evident richtig.

3 Gemeint sind die Formen: Weisheit, Macht u. s. w., die ja nicht
alle Dinge haben, wihrend alle Sein und Wesenheit haben.

+ Im Text ,generatio“. Ks ist nicht blofs an die Zeugung zu denken,
obgleich von ihr Thomas im nachfolgenden ein Beispiel entlehnt.

5 oder: zum Suppositum gehort. Im lat. Text: est suppositi. Der
Sinn ist: das Sein, das Sokrates hat, hat er eben nur als Sokrates; es
18t sein actus essendi, nur ihm zugedacht, auf den Leib geschnitten, na-
tirlich unteilbar und unlésbar verliehen,



296 Das Opusculum des hl. Thomas

selbstindige Einzelperson nur ein unmitteilbares! Sein besitat:
es zeugt vielmehr der Mensch einen Menschen: die Natur bleib$
nimlich immer die eine, nach dem, was zu ihrem Begriffe ge-
hort,? da ja die Definition nur eine ist. Gott aber erschafft nicht
einen Gott: Gott3 ist ndmlich ein Name der Natur, wie ,,Mensch®.
Wohl aber ruft das Sein ein Seiendes aus dem Nichts ins Sein
hervor.t Deshalb wurzelt das Bezogensein auf Gott im Sein des
(reschopfes. Aber das Bezogensein eines Dinges zu einem
anleren geht in seinem Grunde in erster Linie auf die Dinge,
wie gesagt worden ist,® und deshalb endigt auch das Wirken
eines geschopflichen Dinges in einem Dinge, und deshalb ist es denn
auch das zusammengesetzte (Ganze, das aus einem anderen ent-
steht, nach dem Philosophen im 7. Buche der Metaphysik;®
dasselbe hat nédmlich die Natur desjenigen, das es entstehen lafst,
zam Sein selbst aber erstreckt sich das Handeln nur in nach-
traglicher Folge, da dem Ganzen das Sein zukommt. Aber
Gottes Wirken, wodurch er das ganze Ding in einem’ nach
dessen Aufbau aus den es begriindenden Momenten hervorbringt,
geht auf das Sein selbst, welches das Inperste und Formalste
in der Sache ist, da eben im Sein das zweite Glied des Ver-
hiltnisses des Bezogenseins zu finden ist, wie gesagt wurde.
Aus dem Gesagten ist also ersichtlich, dafs die Handlung Gottes,
die Schopfungsakt heilst, das ganze Ding hervorbringt zugleich
mit dem, was dasselbe in seinem Sein begriindet, und das ist

t also an das Suppositum gekniipftes.

2 picht individuell ist.

7 insofern dieser Name auf den existierenden Gott geht. Homo
geht hier nicht auf den existierenden homo. Gott ist also, wenn man
so will, Species-Name., Cf. S. th. 1. p. 93. art. 3. Darin wurzelt der
hier von Thomas gebrauchte Vergleich.

+ Im Lateinischen: Ens tamen creat ens.

5 In diesem Kapitel. ,Ipsum esse nullius accidentis est susceptivum,
sed ipsum quod est est® u. s. w. Insofern also die substantia actu zu
einem anderen das Sein der Relation gewinnt, bezieht sie damit sich
auf ein anderes, nicht nach ihrem Sein. Aber zu Gott gewinnt die
noch nicht existierende Substanz Relation durch _das Sein, das ihr
gegeben wird., Erst im Sein verkniipft sich die Sache mit Gott, und
das Sein verkniipft sie, und zwar so, dafls durch das Sein, insofern es
ein erhaltenes ist, auch die Wesenheit Gottes Wesenheit gegeniiber ge-
kennzeichnet ist.

¢ met. Z. 8. ebenfalls ibid. H. 29 (1042 a. 29).

" Thomas will sagen, dals Gottes Wirken die Substanz nicht blofs
ex consequenti erfalst. — Denn es liegt nicht in der Natur der Sache,
dals beim Schopfungsakt das Sein die Substanz mit sich verkniipft, son-
dern die prima causa erstreckt sich in einem positiven Akte auch auf
letztere.



,de quattuor oppositis®, 297

das Objekt des Schopfungsaktes, wie gesagt worden ist,! und
deshalb wird nicht jenes als erschaffen bezeichnet, das ein sol-
ches Sein nicht hat, wie z. B. die materielle Form und die
Materie, oder auch die ersten wesentlichen? Accidentien eines
solchen Dinges, sondern es muls dies alles als miterschaffen
bezeichnet werden.® Von der menschlichen Seele hingegen wird,
obgleich sie eine Form ist, doch deshalb, weil sie selbstindig
infolge ihrer eigenen Natur das Sein hat, obgleich sie im Korper
in dessen Besitz gelangt ist und nicht aulserhalb desselben, und
weil sie iiberdies nicht aus der Materie heraus entsteht wie die
anderen Formen, mehr in eigentlichem Sinne das Geschaffensein
ausgesagt als von anderen Formen. Schlechthin ndmlich wird die
Seele geschaffen genannt, wenn man den Ausgangspunkt bei der
schopferischen Handlung betrachtet, der da das Nichts ist oder
das Nicht-Sein schlechthin, Und der Grund ist, dals die Seele
nicht aus irgend eciner Materie wird. Wenn wir hingegen den
Zielpunkt betrachten, der da das Sein ist, in dem der Schopfungs-
akt auslduft, so wird die Seele nicht in eigentlichem Sinne als
geschaffen bezeichnet, weil nicht die menschliche Seele bei ihrem
Ursprunge das Sein erwirbt, sondern der Mensch, wie Avicenna
lehrt.t Aber eben dieses Sein der Seele® wird dem Korper
mitgeteilt, was bei den anderen Formen sich nicht vorfindet.®
Und deshalb tritt beim Entstehen des Menschen die schipferische

1 quod est obiectum creationis, Ks geht dies auf das unmittelbar
Vorausgehende: ,Actio Dei producit totam rem simul constitutam ex suis
principiis“, nicht auf den actus essendi, von dem frilher Thomas in
diesem Kapitel in etwas kithner Weise gesagt hat: ,esse est prima rerum
creatarum, Vgl. Anm. 4. :

2 ipsa etiam per se accidentia im Lateinischen.

3 Selbst die anima humana wird deshalb nicht proprie erschaffen,
sondern der homo wire proprie erschaffen worden, wenn Gott im Para-
diese nach Leib und Seele gleich unmittelbar den Menschen hervorgebracht
hitte, Nur den substantiae separatae kann ohne jede Einschrinkung in
sensu proprio das Geschaffensein zugesprochen werden. Vgl. das Fol-
gende und Summa th, p. 1. q. 45. a. 4. mit dem Kommentar Cajetans.

4+ Der terminus ad quem wird hier scharf vom Objekt der Schépfung
unterschieden. Das Objekt ist das totum substantiale, der Zielpunkt hin-
gegen ist, wie Thomas sagt, das Sein, in dem der Schdpfungsakt und
das Ohjekt des Schiopfungsaktes ausliuft.

5 Von dem kurz vorher Thomas sagte: ,anima habet esse per se®
und ,non producitur de materia sicut aliae formae“ und ,si consideretur
terminns a quo in creatione, anima simpliciter creatur.

8 Der hl. Thomas spricht hier von dem Werden der Seelen, wie die
Zeugung mit in Betracht kommt. Und da ist es unstreitig wahr, dafls
die geschaffene Seele ihir Sein mitteilt; die anderen formae (animae) sind
aber nicht erschaffen. Ergo! Das corpus humanum participiert deshalb
gewissermalsen am esse creatum,

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XV. 20



298 Das Opusculum des hl, Thomas

Wirksamkeit als eine mit anderer Thatigkeit sich mischende aufj;
hingegen wird bei den aunderen Werken der Natur oder der
Kunst, bei denen die Materie in ihrer Wesenheit keineswegs zur
Existenz gefiihrt wird, sondern das neue Ganze durch Um-
wandlung aus der Materie entsteht, die Schopfung nur voraus-
gesetzt.

Doch es konnen sich gegen das Ausgefiihrte Zweifel erheben.
Denn da das Sein der Zielpunkt der Schopfung ist, wie gesagt
wurde, und da nicht blofs das zusammengesetzte (Ganze in seiner
selbstdndigen Einzelnatur Sein hat, sondern doch auch die Ma-
terie selbst und auch die Accidentien selbst, so scheint es, dals
die Schopfung sich auf die Materie und die Accidentien erstreckt;
alles nidmlich, was in den Dingen eine Wesenheit hat, mufls not-
wendig das Sein durch die Natur seiner Wesenheit haben; wenn
es aber dasselbe von anderswoher erwirbt, kommt nichts in
seinen Besitz.! Wenn man nun sagt: die Materie ist eine
Wesenheit, jedoch ohne Sein, so liegt darin logisch ein sich
widersprechender Inhalt; denn was eine Wesenheit ist, scheint
doch irgendwie zum Seienden zu gehoren, und was ein Seiendes
ist, hat das Sein; was aber ohne Sein ist, hat das Sein nicht.?
Und so scheint es, dafs die Wesenheit, die ohne Sein gedacht
wird, das Sein zugleich habe und nicht habe.

Zur vollen Klarstellung dieses Punktes ist in Erwédgung zu
ziehen, dals zwar jenes, was bei der specifischen Natur noch
etwas aulser ihr Gelegenes ist, ein ihm neu Hinzugekommenes
besitzen kann, wie Boethius lehrt, dals aber das Sein selbst
nichts in sich dulden kann, was nicht zu demselben gehort, wes-
halb denn auch das Sein, welches Sein ohne Verschmelzung

1 ,necessario esse habebunt per naturam essentiae suae.“ Thomas
meint damit patiirlich nicht eine Selbstursichlichkeit beziiglich des actus
essendi: er spricht ja hier von einer creatio terminans ad materiam
et accidentia. KEr will nur sagen: In der Welt des Seienden hat
jedwede essentia das Sein als eine Gabe, die formaliter ihr in ihrer
essentia zugedacht ist; wenn sie es also unter einem anderen Gesichts-
punkte empfingt, so empfingt sie nichts. Nun ist aber in der Welt
des Seienden, die durch die erste Schopfung entsteht, die materia
prima eine essentia und hat folglich das esse. Krgo mufs dieses esse
ihr als dieser essentia zukommen, und die creatio erstreckt sich also
auch auf die materia prima mit ihrem esse, und nicht blofs formaliter
auf das Ganze mit seinem eésse. Thomas antwortet nun im folgenden
auf diesen Kinwurf, den er sich selber macht.

2 Hierin liegt der kontradiktorische Inhalt, der nach dem Einwurfe
sich im System von Thomas ergeben soll.



,de quattuor oppositis®, 299

-— ——— e e e e

ist,! was Gott eignet, das Einfachste ist.2 Da aber in gewissen
Dingen aufser der Natur der Sache noch etwas sich findet, was
thr gleichsam?® beigegeben wird, so ist es gewils, dals jene
Sache nicht eins ist mit ihrem Sein,* und das eignet jeder ge-
schaffenen Natur. Deon in jedem geschaffenen Dinge gibt es
aufser dem zur Species Gehorigen gewisse Accidentien, worin
Jegliches Geschopf sich von Gott unterscheidet. Des weiteren
findet sich noch in den zueinander verglichenen Dingen Unter-
scheidung: denn in gewissen Dingen ist Einzelwesen und dessen
Natur, wie diese® zu dew Genus des Dinges gehort, ein und
dasselbe, obgleich das Einzelwesen Subjekt von Accidentien ist,
und so ist das Einzelwesen von seiner Natur unterschieden,®
weil so in dem KEinzelwesen die Species und deren Besitzer
notiert wird und alles, was dem Einzelwesen folgt, und das sind
alle Accidentien, welche das Individuum begleiten.” Aber das
Einzelwesen und die Natur selbst® sind ein und dasselbe, und
dieses entspricht einfachhin der begrifflichen Auffassung von der
Species und dem auf sie gehenden Individuum.? In anderen

1 néimlich ohne Verschmelzung mit etwas von der Natur oder quasi-
8pecies des Seins Geschiedenem oder Unterschiedenem ist.

2 Ein Ding, welches auflser dem in dem specifischen Wesensbegriff
Enthaltenen noch etwas besitzt, dentet evident darauf hin, dafs es auch
noch eine weitere zum specifischen Wesensbegriff nicht gehorige ratio
empfangen konne. Hat Sokrates aulser der humanitas auch noch die
Socrateitas, 8o kann diese auch noch die scientia u. s. w. erhalten.

3 pleichsam, zum Unterschied von den Accidentien.

4 Denn in Sokrates liegt auch die humanitas, ufld es miifste dann
diese in der Supposition notwendig identisch sein mit dem esse, und
Sokrates konnte nicht mehr ut talis existieren. Es wire das esse des
Sokrates zugleich identisch mit der humanitas und der non-humanitas,
der Socrateitas.

5 als Species oder quasi-Species. So ist die angelica natura, wie
sie der Engel Gabriel besitzt, untergeordnet dem Genus: angelica natura
im allgemeinen, wozu die verschiedenen Kngel als Species oder quasi-
Species gehéren.

¢ weil diese ja keine Accidentien aufweist.

7 Notabene ist hier nur die Rede von den natiirlich notwendigen
Accidentien, nicht von den frei hinzugefiigten oder nachtriglich erwor-
benen, ja nicht einmal von denen, welche in der Ordnung der Natur auf
die zu allererst erforderlichen, notwendig zwar, aber nur als weitere
Ausstattung, folgen. So sind hier die Erkenntnisbilder der Engel nicht
notiert,

8 wie frither Thomas sagte: ,secundum id quod ad genus per-
tinet rei,

® Der Grund ist einleuchtend. Der KEngel Gabriel wird ja nicht
erst durch die ihm zufallenden Accidentien res naturae, wie schon aus
dem unmittelbar vorher von Thomas Ausgeftihrten ersichtlich ist. Acci-
dentien konnen nirgends in re substantiali den Abschlufs zur Individua-

20*



300 Das Opusculum des hl. Thomas

Wesen aber, wie in den materiellen Dingen unterscheidet sich
das Individuum, das Einzelwesen in der Welt des Seienden, von
der Natur selbst nicht blofs durch die Accidentien,! welcke das
Individuum begleiten, wozu die Quantitat und &hnliches gehort,
sondern durch etwas, was zum Genus des Dinges gehort.?
Und sowie in ihnen nicht von einem Einfachen der Grund
fir ihre Einreihung in das Genus und fiir die Form der Differenz
gewonnen wird — es wird ja im Gegenteil von der Materie
das Genus hergeleitet® und von der Form die Differenz —, so
riihrt in ihnen von etwas anderem das Sein als Species, von
der Form nédmlich, von etwas anderem aber der Gehalt der
Individualitdt, der ja von der Materie kommt, her.* Die Form
nidmlich verursacht die Species, und deshalb® wird der Differenz
die Verursachung der Species und der Materie jene des Indi-
viduums beigelegt. Es ist also offenbar, dafs in den stofflichen
Dingen das Einzelwesen von seiner Species durch etwas in ihm,
was zu seinem Genus gehort, sich unterscheidet, und nicht blofs
durch die Accidentien. In den einfachen Wesenheiten hingegen
unterscheidet sich das Individuum blofs durch die Accidentien
von der Species® und nicht durch etwas in ihm, was zu seinem

litit kausieren. So hat denn der Engel formaliter nur das, was seiner
Natur eignet, materialiter aber hat er mehr. Thomas stellt aber iber
die Dinge in letzterer Hinsicht seine Erwdgung an, nach ihrer vollen
realen Seinswirklichkeit.

1 wie sich der Engel unterscheidet, nicht als Individuum, sondern
qui est individuum, mit Fleisch und Blut sozusagen in vollster realster
Wahrheit, die auch die Accidentien erheischt. Ohne diese ist der Engel
durchaus ‘identisch mit seiner specifischen Natur.

2 Sokrates unterscheidet sich von der humana natura nicht etwa
darch blofse Accidentien, sondern durch die im Genus (animalitas) lie-
gende Teilsubstanz der Materie, wie sie ein Verhiltnis zur Bezeichnung
durch die Quantitit in dieser Substanz aufweist (materia quantitate
signata).

8 Weil ja eben z. B. in der animalitas die Materie noch nicht die
abschliefsende, endgiiltige Form empfangen hat.

4 Es kann ja auch dieser Abschlufs nur in einem Abzuschlie-
[senden, Potentiellen wurzeln, und als solches bleibt bei der Species
nur die Materie ibrig. Man sieht, wie bei Thomas eiserne Konsequenz
herrscht und ein Princip noch in den letzten Ausldufern sich zeigt.

8 weil von der forma ja auch die differentia kommt, wie Thomas
kurz vorher bemerkte.

¢ Es ist hier die Rede von dem materialiter, nicht formaliter, phy-
sisch, nicht metaphysisch genommenen Individuum. Nach letzterer
Beziehung ergibt sich eine absolute Identitit, weil eben die Species zu
Individuen richt hinabsteigt, sondern in dem einen Individuum ganz
erschopft ist, so dafs das eine Individuum auch absolut die Species
darstellt.



»de quattuor oppositis®, 301

Genus gehorte,! und deshalb sind in ihnen so viele Species, als
es Hirzelwesen gibt. Aber weil gesagt wurde, dals das Genus
von der Materie herrithre und die Differenz von der Form, und
dafs die Materie das Individuum begriinde und die Form die
Species verursache, soll man wissen, dafs es dasselbe ist, sagen:
Die Differenz kommt von der Form her, und: Die Form be-
griindet die Species.? Denn die specifische Differenz wird in
ihrer Anwendung die Species selber. Und es ist gleichviel,
sagen: Das Genus stammt von der Materie, und: Die Materie
verursacht das Individuum; denn das Genus entsteht durch einen
Akt des Verstandes, der da das Allgemeine von der KEinzel-
materie abstrahiert, die den Grund fiir die Einzelheit in eiver
Natur bildet.

Daher kommt es, dafs, wie die Materie in dem Entstehungs-
prozels des Dinges ein Friiberes ist als die Form, so auch das
Genus der Differenz vorausgeht.3 Aus dem Gesagten ist
also ersichtlich, dafs nur in Gott Sein und Natur und Einzel-
Wesenheit nach jeder Beziehung hin dasselbe ist. In den nicht
stofflichen Wesen aber ist dasselbe Natur und Einzelwesen in
Bezug auf all jenes, was zum selben Genus gehort.t In den
zusammengesetzten Wesenheiten hingegen 1st all das DBesagte
unter sich verschieden. In Gott also bezieht sich das Sein in

1t Es ist das ja unmdglich, weil das genus oder quasi-genus des
Engels eine reine Form ist, die als solche nichts Potentielles in sich
enthilt. Es kaon ja auch deshalb zum Genus der Engel, um neue Formen
in deren Species zu bewirken, die neue Form nicht so hinzutreten, wie
sie z. B. zum animal hinzutritt, d. h. sie tritt nicht hinzu wie zu etwas
Potentiellem, sondern nur als eine Entfaltung des implicite schon Ge-
gebenen. Die Species der Engel kausieren ihr genus nicht in einer Sub-
ordination, sondern in ihrer Koordination. Mit einem Worte: Es
ist nur ein genus sensu improprio vorhanden.

® Weil und insofern die Differenz von der Form herkommt, wird
sie in ihrer Anwendung die Species. Es ist deshalb dasselbe, sagen: Die
Differenz kommt von der Form her, und: Die Form begriindet die Species.

8 Es ist also das Verhilltnis des Genus zur Species und Differenz
nicht etwas blofs in der Vernunft Begriindetes, sondern es basiert auf
dem objektiven Verhilltnis der Materie zur Form, nach welchem erst ein
reales, reines Vermogen da sein mufs, damit bestimmte Seinsformen
resultieren koénnen. Die Kiampfe um Nominalismus und Realismus waren
also nicht blofs rein logische Spitzfindigkeiten, sondern hatten die hochste
metaphysische Bedeutung und Riickwirkung. Der Nominalismus und
Konzeptualismus vernichtet auch das Korpersystem der Scholastik.

+ Damit ist also wieder dic Identitiit fiir die Accidentien ausge-
schlossen. Ubrigens konnte das: in omnibus quae ad idem genus per-
%tr]ent — vielleicht bedeuten: in allen zum selben Genus gehorenden

esen.



302 Das Opusculum des hl. Thomas

gleichméflsiger Weise auf die Natur selbst und auf das Einzel-
wesen der Natur.! Und deshalb hat die gottliche Natur das
Sein nicht ausgehend von einem Kinzelwesen der gottlichen
Natur, und deshalb ist die gottliche Wesenheit im Besitz des
Seins, wenn sie auch nicht als das das Sein Besitzende, sondern
als dasjenige ausgedriickt wird, wodurch sie etwas ist.2 Dals
aber die gottliche Wesenheit der Triager des Seins sei, ist offen-
bar, da nichts wirkt, aulser es habe Sein. Da also die gott-
liche Wesenheit alles schafft und regiert, hat sie notwendiger-
weise Sein.?

1 Man konnte meinen, das wire auch beim Engel der Fall. Dist.
Es ist der Fall, wenn Species und Individunm formaliter betrachtet wer-
den: transeat; es ist der Fall, insofern Species und Individuum materia-
liter, physice genommen werden: rego. Denn in dieser Beziehung erfafst
das Sein zuletzt des Engels Accidentien. Weil aber in der physisch
betrachteten Gottheit das Sein gleichm#i [sig auf Natur und das Einzel-
wesen geht, folgt, dafs es in Gott keine Accidentien gibt. Und deshalb
ist die gottliche Natur auch nicht eine individuelle im gewdhnlichen Sinne.
Hatte der Engel Gabriel z, B. keine Accidentien, so ginge das Sein
gleichméfsig auf Individuum und Natur, und da dies reine Form ist, so
wiirde sich auch das Sein als reines, absolutes, unbeschrinktes Sein dar-
stellen miissen, wenn es nicht auch wahr wire, dafs die Natur des Engels
Gabriel z. B. nicht einfachhin natura angelica, sondern quaedam natura
angelica, nicht einfachhin pura forma, sondern quaedam pura forma
ist, Indem aber so die blofse Natur mit dem sie ausfiillenden Individuum
notiert wird und die Accidentien unberiicksichtigt bleiben, erscheint die
metaphysische Ordnung. Es ist also nun auch beziiglich dieser zu unter-
suchen, ob in ihr das Sein gleichmé&flsig auf die Natur (quaedam natura
angelica) und das Einzelwesen gehe. Und auch so ist die Frage zu ver-
ncinen. Denn das Sein geht auf die Natur nur nach der in ihr ausge-
sprochenen, explicite notierten Beschrinkung, auf das Einzelwesen aber
nur nach dem, was in ihm an und fir sich liegt. Nun aber liegt in ihm
an und fir sich keine Beschrinkung, da ein Einzelwesen nicht not-
wendig irgend eine Beschrinkung zu haben braucht, wie Gott zeigt,
sondern die in ihm liegende Beschrinkung hat es in unserem Falle nur
wegen der Natur (quaedam natura angelica) auf die es geht. Es muls
also die Natur das KEinzelwesen als sich konform herausarbeiten, schaffen,
um iiberhaupt das Sein empfangen zu kénnen. Deshalb ist es wahr, dals
die Wesenheit vom Individuum aus das Sein empfingt. Bei Gott aber
trifft dies nicht zu, wie Thomas im folgenden lehrt.

2 nimlich in minder genauer Ausdrucksweise, wie wenn man z. B.
sagt: Gott ist weise, gerecht u. s. w. Damit wird in mangelhafter Aus-
drucksweise die Wesenheit und etwas aus der Wesenheit Hervorgehendes
bezeichnet, ,ut quo aliquid est®, also das Sein in Gott geteilt, folglich
die Wesenheit nicht mehr als habens esse aufgefafst, folglich auch gleich-
sam ein Suppositum in Gott gesetzt, durch welches Gott das Sein und
edwede Seinsweise hitte, ,ut quo aliquid est®

$ Da die gottliche Wesenheit alles Sein schafft und erhilt, ist sie
in abschlielsender Weise fiir sich Trager des Seins.



,de quattuor oppositis®. 303

L —

Daher ist es auch nicht notwendig, in dem Géttlichen?! ein
Einzelwesen der Wesenheit anzunehmen, auf dafs die Wesenheit
das Sein haben konne,? obgleich sie selbst nicht die Seinsweise
einer selbstindigen Einzelnatur hat, wie es einer solchen zu-
kommt, das Sein zu haben,3 weil dies ja die Vollkommenheit der
gottlichen Wesenheit ist, ihr Sein zu sein, und deshalb ist sie
nicht blofs das, wodurch sie etwas ist, sondern sie ist auf voll-
kommene Weise* Triger des Seins und hat das vollkommene
Sein5, In den einfachen Wesen hingegen mufs wegen des
angegebenen Zusammenfallens von Einzelwesen und ® Wesenheit
und wegen des begrifflichen Unterschiedes zwischen ihnen die
Wesenheit das Sein einfachhin haben, gleichwie dies auch
fir das Einzelwesen gilt.” Aber weil sie begrifflich sich unter-
scheiden — die Wesenheit ndmlich ist das, wodurch etwas ist,
das Einzelwesen aber das, was Sein hat® — wird, weil die
Wesenheit nicht ihr Sein ist, von ihr gesagt, dafs sie ihr Sein
vermittelst des Einzelwesens habe, mit dem sie jedoch real
zusammenfallt, wie gesagt wurde.?

* 1 in divinis.
2 weil eben die Wesenheit unmittelbar durch sich Triger des
Seins ist.

8 Man konnte nadmlich sagen: allerdings gibt es kein Suppositum
in Gott, wie in den geschaffenen Dingen dasselbe das Sein hat, gleich-
wohl ist die gottliche Wesenheit identisch mit einem Suppositum, wo-
durch sie erst des Seins fahig und teilhaftig wird, und mufs daher so das
Sein haben. Nego: est esse.

+ weil Identitdt zwischen essentia und suppositum mit Auschluls des
shabere quocumque modo esse“ herrscht.

5 weil sie das esse primum, das esse actus puri hat.

6 gpecifischer,

7 Das Sein ist ja bei ibhnen ein verursachtes. Vgl. ein wenig zurtick:
»Quod autem essentia divina sit habens esse.“

8 Die Wesenheit ist Suppositum nach Thomas, insofern sie als der
Triager und Inhaber des empfangenen Seins erscheint, wobei von der Art
und Weise, wie dies zugeht und ermdglicht wird, noch abgesehen wird.
Aber der Inhaber einer Wesenheit ist ein solcher nur durch die in ibm
niedergelegte Wesenheit, sowie er auch den actus essendi nur hat, weil
notae sociabiles eine Wesenheit zustande bringen. Es ist aber auch klar,
dafs, je mehr eine Wesenheit rein aus dem Inbalt der Wesenheit heraus
und mit Ausschlufs anderer Elemente Besitzer des actus essendi werden
kann, sie in sich um so mehr als Suppositum erscheint. Deshalb ist der
mit seiner Species identische Engel Gabriel ein vollkommeneres Suppo-
Situm als Petrus.

® Nach Thomas kommt also jeder nicht-gdttlichen Wesenheit mit
Riicksicht auf das Verhiltnis ihres actus essendi zum gottlichen an und
fiir sich die Moglichkeit zu, Supposita in einer Species haben zu kénnen.
Ist dies aber ausgeschlossen, so ergibt sich das erst aus dem Begriff
dieser bestimmten Wesenheit. Und es ist selbst dem Engel der Be-
griff des suppositum nicht vollstindig fremd, wie Thomas lehrt.



304 Das Opusculum des hl. Thomas

In den stofflichen Dingen hingegen, wo Einzelwesen und
specifische Wesenheit unterschieden sind,! und beides vom Sein,
wie gesagt wurde, hat die Wesenheit nur in der Einzel-
wesenheit,? welcher es znkommt, Sein zu haben, Seinsbestand;
immer nadmlich kommt es dem Kinzelwesen in jeglicher Wesen-
heit zu, das Sein in der betreffenden Wesenheit zu haben.?
Die Wesenheit aber als Trager des Seins und das Kinzelding
im Genus der Substanz ist die erste Substanz, nach dem Philo-
sophen,* in der Schrift von den obersten Seinsgattungen, der es
zukommt, ganz selbstdndig fir sich selbst zu existieren, und
nicht in einem anderen zu sein, sei es nun als Accidens oder
als Teil: und nicht blofs das; sondern es kommt ihr auch zu,
dals sie nicht von anderen ausgesagt werde, ein Umstand, durch
den sie sich von einer anderen Substanz, der zweiten, unter-
scheidet, die von anderen ausgesagt wird, obgleich sie nicht in
anderen ist.

Da es also der Einzel-Wesenheit im Genus der Substanz
eigentiimlich ist, selbstdndig zu sein fiir sich selbst, — es
existiert namlich alles andere, wie die Accidentien und die Teile
der Substanz und selbst die allgemein gefalste Substanz, die eine
Schopfung des Intellektes ist, nicht selbstandig fiir sich, sondern
in Abhéngigkeit von der ersten Substanz, nach deren Aufhebung
unmoglich noch irgend eine der gedachten Formen in der ihr
eigentiimlichen Seinsweise zuriickbleiben kann: es bleibt ndmlich
nicht mehr die Species ,,Mensch® noch das Genus ,sinnbegabtes
Lebewesen* iibrig, wenu einmal alle dazu gehorigen Einzelwesen
aufgehoben werden, noch kann auch im selben Falle etwas zuriick-
bleiben, was die Seinsweise eines Teiles oder eines Accidens
hat —, so ist in den stofflichen Dingen die Wesenheit nicht
selbstdndiger Trager des Seins, da sie von ihrem Sein ver-
schieden ist, sondern eben das Einzelwesen hat Sein, und von
ihm unterscheidet sich wieder die Wesenheit selbst. Deshalb
folgt auch in.den stofflichen Dingen das Sein der Wesenheit
nur insoweit, als die Principien der Wesenheit, namlich Materie

1 Néamlich realiter, ein Differenzgrad, der sonst nirgends vorkommt.

.. 2 weil sie eben in sich, in gewaltiger Differenz vom Kngel, gar
nichts zur Konstituierung des Individuums leistet, sondern blofse Voraus-
setzung ist.

8 aber, wie der hl. Thomas schon mehrmals hervorgehoben hat, in
sehr verschiedener Weise.

4+ Categ. 5. (2. a. 11 — 3. a. 7.)

s In dieser Beziehung unterscheiden sich substantia spiritualis und
corporalis gar nicht; es trifft gleichmifsig zu: essentia non habet esse.



,de quattuor oppositis®. 305

—_—

und Form, das in seiner Existenz selbstindige Einzelwesen,
namlich die erste Substanz ergeben,! die nicht von irgend etwas
aufser ihm abhéngig sein kann, sondern aus sich heraus im voll-
kommenen Seinszustande dasteht. Daraus ist ersichtlich, dafs
die Teile der sinnbegabten Lebewesen, wie z. B. Hinde und
Fifse und dhnliches, die in der nichsten Anlage zu einem eigenen
Seinsbestand sind, der allein durch die Loslosung vom Ganzen
ohne Hervorbringung irgend einer veuen Wesenheit entsteht,
ein anderes neues Sein haben,? welches der besagten Wesen-
heit® nicht folgte, weil ihre Principien nicht ein wirklich
existierendes Einzelwesen ergeben, oder die erste Substanz,
der es allein zukemmt, selbstdndig zu sein durch sich und nicht
durch etwas anderes, da die Wesenheit das Sein nur durch das
selbstindige Einzelwesen besitzt, dem es zukommt, das Sein zu
haben, wie gesagt wurde.? Aus dem Gesagten ist also ersicht-
lich, dafs man nicht sagen darf, dals ein jegliches, von dem eine
Aussage gebildet werden kann, Sein habe in der Welt der
wirklichen Dinge, ich sage, ein Sein, das der Wesenheit folge.®
Wenn deshalb gesagt wird, die Blindheit ist im Auge, so wird
damit nicht ausgedriickt, die Blindheit habe ein der Wesenheit
folgendes Sein, da die Beraubung keine Wesenheit hat, sondern

t nimlich insofern sie im Suppositum sind und an dessen ratio teil-
nehmen.

2 Sie ergeben fiir das Einzelwesen die erforderliche Identitiit in der
Natur, und eben deshalb lifst auch der formale Triger des Seins die
Wesenheit, welche conditio sine qua non ist, an dem Sein participieren.
Man sieht auch hierin wieder den realen Unterschied zwischen essentia
und exsistentia durchleuchten! Ubrigens erginzen diese Ausfithrungen
von Thomas die frither in diesem Kapitel von ihm aufgestellten Lehren
iber das Verhiltnis des Seins zu den verschiedenen Principien des Dinges,
Materie, Form u. s. w.: sie ergidnzen sie und erliutern sie.

¢ insofern sie rein als Wesenheit erscheint.

4+ insofern nur die Wesenheit gefalst wird. Die Wesensprincipien
ergeben das Einzelwesen nicht formaliter, sie sind nur die Voraussetzung,
auf dafs in dem Individuum die Identitit in der Natur gewahrt werde.
Auch ergeben sie nicht das Sein, sondern Triiger des Seins zu sein
kommt nur dem Individuoum zu. Vielleicht hat Thomas letzteres vor
allem im Auge. -

5 Thomas betonte dies schon ofters in diesem Kapitel. Da aber bei
den stofflichen Wesen die specifische Wesenheit und das Individuum nicht
wie bei den Engeln zusammenfallen, so trifft es bei ihnen noch viel mehr
zu: ,essentiam non habere esse nisi per suppositum¥,

6 Da der geschopflichen Wesenheit rein als solcher das Sein ja
nicht folgt, so folgt es noch viel weniger einem ad instar essentiae ge-
dachten ens rationis, der caecitas z. B., wie Thomas im folgenden
ausfithrt.



306 Das Opusculum des hl. Thomas

es wird damit vielmehr ausgedriickt, dals das Auge eines ge-
wissen Seins entbehre.

Desgleichen wird mit der Aussage: ,Die erste Materie ist
ein Nicht-Seiendes blofs in bedingter Weise®, nicht bezeichnet,
dafs irgend ein Sein der Wesenheit der Materie selber folge,
weil Sein ein Verwirklichendes ist, das in der ersten Materie
ihrer Natur wegen nicht befunden werden kann, da sie eine reine
Anlage ist, sondern es wird damit ausgedriickt, dafs die Wesen-
heit der Materie der Beraubung unterstellt ist,! um derentwillen
sie ein Nicht Seiendes genannt wird, nicht aber einfachhin ein
Nichts, sondern ein Nicht-Seiendes innerhalb eines Genus, wah-
rend die? Beraubung ein Teilnehmen an dem einfachhin Nicht-
Seienden ist, das da das zweite Glied im kontradiktorischen
Gegensatz ist und der Beraubung verwandter ist als das zweite
Glied im kontrdren Gegensatz, welches etwas in die Welt der
seienden Formen setzt. Und deshalb sagt der hl. Augustinus,®
dals die Materie fast nichts ist, was Wahrheit hat ob der ihr
anklebenden Beraubung. Aus dem (Gesagten nun ist es leicht,
die oben erhobenen Einwiitfe zu widerlegen. Das allein nadmlich
wird dem schopferischen Akte unterstellt, was Sein hat, und das
ist das Hinzelwesen oder die erste Substanz, der es eigen ist,
das Sein selbstdndig zu bhaben. Der Materie aber wird das Sein
nur zuerkannt, insofern sie es durch ein solches selbstindiges
Einzelwesen hat, und das Gleiche gilt fur die Accidentien. Und
deshalb werden sie vielmehr miterschaffen genannt als erschaffen.
Es liegt aber auch, wenngleich das Sein der Wesenheit nicht
folgt, kein kontradiktorischer Gegensatz in der Aussage: Die
Materie ist eine gewisse Wesenheit; deon wenn man sagt, dals
die Materie eine gewisse Wesenheit ist, so wird etwas nach
dem ihm Wesentlichen von sich selber ausgesagt, weil die Ma-
terie ihre Wesenheit ist: und das trifft bei allen einfachen Dingen
zu* Dadurch wird aber nicht bezeichnet, dals irgend ein Sein
der Wesenheit folge, weil in jedem geschaffenen Dinge das Sein

t Hier ist Beraubung in einem weiteren Sinne zu nehmen, wie im
Kommentar zur Metaphysik. lib. X. lect. 6.

? strikt genommen,
3 Confess. XIL c. 5.

¢ Thomas will sagen, dals die materia prima und jede einfache
Wesenheit insofern ganz ihre Wesenheit ist, als bei stofflichen Dingen
die Wesenheit sich nur als solche mit Hinweis auf zwei komponierende
Elemente ausweisen kann, wihrend bei ersteren die einfache Wesenheit
als einfache eben Wesenheit ist.



Erasmiana, 307

von dem Dinge selber sich unterscheidet. Und es ist auch nicht
nfitig, dals, wenn in einer Aussage das ,ist“ gesetzt wird, dem
€in Sein in der Wirklichkeit entspreche.!

ERASMIANA.

Beitrige zur Korrespondenz des Erasmus von Rotterdam
mit Polen.

(Fortsetzung von Jahrbuch Bd. XV, 8. 195—226.)

Mitgeteilt von

Lic. CASIMIR v. MIASKOWSKI,

Domvikar in Posen.

b ——

XIX.
Basel, 9. Oktober 1531. Leipziger Univers.-Bibl.
Anselmus Ephorinus an Erasmus.

Kaum habe Triebelmann! mit seinem Briefe an KErasmus
die Stadt verlassen, da sei auch des Erasmus Schreiben einge-
troffen; seinen darin ausgesprochenen Rat betreffs der Reise nach
Speier? nehme er dankbar an. Er beklagt in weiterem den
vorzeitigen Tod eines Sebastian3 und rdt Erasmus, um des Ge-
meinwohles willen seine Gesundheit zu schonen. Die unbegriin-
deten Verleumdungen der Oecolampadianer betreffs seiner Briefe
moge er gering achten, Herwagen,* dessen Interessen hier auf
dem Spiele stinden, habe ihn unndtigerweise zu sehr beunruhigt.
Die Abreise nach Speier habe er bis zur Riickkehr Triebelmannos
verschoben, er bitte Erasmus um Empfehlungen an seine Be-
kaonten. Fiir des Erasmus wohlwollendes Anerbieten, die Par-
terrewohnung in seinem Hause zu beziehen, finde er nicht genug
Worte des Dankes. Nichts konne ihm willkommener sein, doch

1 So folgt denn der transmutatio per creationem et annihilationem
der kontradiktorische (Gegensatz, den von den Geschopfen kausierten
transmutationes nur der privative, kontrire und relative. Thomas beweist
dies in diesem Kapitel durch eine die hochsten Probleme berithrende un-
gemein tiefe Spekulation.



	Das Opusculum des H. Thomas "De quattuor oppositis"

