
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 15 (1901)

Artikel: Das Opusculum des H. Thomas "De quattuor oppositis"

Autor: Holtum, Gregor von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761725

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


280

DAS OPUSCULUM DES H. THOMAS

„DE QUATTUOR OPPOSITIS".

Übersetzt und mit erläuternden Bemerkungen versehen
von

P. GREGOR VON HOLTUM O. S. B.

Erstes Kapitel.
Bavon, dafs der kontradiktorische Gegensatz der gröfste ist,

und dafs auf ihn unmittelbar der Gegensatz der
Beraubung folgt.

Weil es vier Gegensätze gibt, wie in den Prädikamenten 1

gesagt wird, deshalb haben wir uns entschlossen, von ihnen in
Kürze zu handeln.

Und zuerst mufs berücksichtigt werden, dafs der
kontradiktorische Gegensatz der erste ist und der gröfste unter den
andern, was der Philosoph in den Büchern der Posteriorem2
begründet, indem er bemerkt, dafs der kontradiktorische Gegensatz

jener ist, in dem sich gemäfs seiner selbst ein Mittleres
nicht findet. Als Mittleres bezeichnet er nämlich das, in dem
das Auseinanderliegende zusammenkommt, so dafs so die Intensität3

des Gegensatzes gemindert wird. Da man nun in allen
anderen Gegensätzen ein Mittleres antreffen kann, so mindern
alle etwas an der Intensität („de ratione") des kontradiktorischen

1 In dem zehnten Kapitel der Kategorieen des Aristoteles: „Tlsçl
dè ztüv dvzixet/jsvojv nooaxwç etcoâev dvzixeïo&ai, ptjzéov. Xéyerai âs

ttsçov szépqj dvxixetad-ai zszQa/wç, rj ojç zà itooç ri, rj (oç zà èvavzla,
ïj ojç 'Çé()>jOiç xcd t'Siç, rj ojç xazd<paoiç xal dzcocpaoig." Kaztjyoplai.
10. (11, b. 11).

2 Analyticorum : ,,'Avziçpaoiç <fs dvzlâqaiç f/ç ovx eozi fjçzaçv xaS-
avzrjv." Ava/.vzixà vozspa. A. 2. (72. a. 12).

3 im Text ratio. Da im Gegensatze die beiden Glieder die Tendenz
haben, sich voneinander zu entfernen, kann man mit Recht von einer
gröfseren und geringeren Intensität in derselben sprechen. Doch
möchte auch die Übersetzung mit Wesen nicht unrichtig sein. Denn da
nach Thomas der Gegensatz das Auseinanderliegen besagt, so schwindet
gewissermafsen das Auseinanderliegen, wo noch ein Verknöpfendes
vorliegt. Doch hat offenbar Thomas ebenfalls an Intensität gedacht, weil
er den Ausdruck „minuit" gebraucht. Sonst hätte er ja tollit oder quasi
tollit sagen müssen.



281

Gegensatzes. Die anderen Gegensätze haben nämlich ein
Mittleres, einige mehr, einige minder, und nach diesem Mehr oder
Minder nehmen sie teil an dem Wesen des kontradiktorischen
Gegensatzes und werden folglich auch mehr oder weniger
gegensätzlich gestaltet. Denn in jedem Genus ist das Erste Ursache
von allem, was in jenem Genus sich findet, wie aus dem zehnten
Buch der Metaphysik erhellt, und deshalb kommen um so
weniger einige Gegensätze in einem Mittlern überein, je mehr sie
teil haben an dem, was im Genus der Gegensätze das Erste ist.
Aber in einem Mittlern zusammenzutreffen, ist auf doppelte Weise
möglich. •

Einiges hat nämlich als ein mittleres Gemeinsames das
Geschlecht und überdies das Subjekt, wie denn Weifs und
Schwarz zusammentreffen im farbig sein und dann auch im
Subjekte.

Einiges aber trifft blofs im Subjekt als im Mittleren
zusammen, wie die unmittelbaren konträren Gegensätze und der
Habitus und seine Privation; denn die unmittelbaren konträren
Gegensätze haben ein gemeinsames Subjekt,1 und in gleicher
Weise der Habitus und seine Beraubung. Doch bei diesen Gegensätzen

liegt ein verschiedenes Verhalten vor; bei einigen Dingen
nämlich, die dem Gegensatz der Beraubung unterliegen, wird
eine Ordnung bezüglich des Subjektes innegehalten, und findet
deshalb nicht eine Rückkehr von der Beraubung zum Habitus
statt; ähnlich verhält es sich mit einigen unmittelbar-konträren
Gegensätzen, so z. B. mit einigen Krankheiten, die unheilbar
sind;2 bei diesen sowohl wie bei den8 Privationen bleibt im
Subjekte gar keine Fähigkeit bezüglich des Habitus zurück.

Es gibt aber auch andere unmittelbar-konträre Gegensätze,
wie Gesundheit und Erkrankung, die unterschiedlos (indifferenter),
obgleich in einer gewissen Ordnung, sich auf ihr Subjekt er-

1 Eine numerische Identität bezüglich des Subjektes trifft nur zu,
wo mit dem Gegensätzlichen nicht etwas durch die Vernunft Importiertes
verbunden ist. So haben Gleich und Ungleich als Zahlen kein numerisch

identisches Subjekt, wie dies Kalt und Warm, Sittlich und Unsittlich

haben.
2 Der hl. Thomas fafst, seiner Zeit entsprechend, die Krankheit als

etwas Positives auf. Heutzutage werden wir sie als ein ens rationis und
demgemäfs genau so fassen, wie sehen und erblindet sein.

3 genannten. Denn bei anderen Privationen, z. B. jener des
Lichtes, der Bewegung u. s. w. gibt es im Subjekte auch in der Privation
noch eine natürliche Fähigkeit oder Anlage zum wiederholten Empfange
der Form. Im Texte heifst es deshalb auch: „bei einigen Dingen".

Jahrbuch für Philosophie etc. XV. 19



282

Strecker), und doch1 wird durch ein Gegensätzliches die Anlage
zu dem übrigen nicht aufgehoben. Bei den Gegensätzen der
Beziehung hingegen ist auf keine von beiden Weisen ein
Zusammenkommen2 möglich; sie kommen nämlich nicht in einem
Subjekt zusammen; es ist nämlich derselbe nicht Vater und auch
Sohn, inwiefern der Vater zum Sohne Beziehung hat; noch
kommen sie in einem Mittlern ihres Genus überein,3 haben jedoch
eine gewisse besondere Weise des Zusammentreffens, weil das
eine entsprechend dem, was es eben ist, in Abhängigkeit an das
andere angeschlossen ist: die relativen Dinge schliefsen sich
nämlich gegenseitig ein und setzen und vernichten sich wechselseitig.

Bei den kontradiktorischen Gegensätzen aber liegt nichts
von dem vor: sie haben nämlich weder ein Mittleres ihres Genus,
da das zweite Glied des Gegensatzes ein Nicht-Seiendes ist, das

geradezu aufserhalb jeden Genus liegt — noch können sie in
einem Subjekte übereinkommen, da das Nicht-Seiende ein
Subjekt nicht haben kann, ebensowenig wie jenes, in dem das
Wesen des Seienden seinen vollkommenen Ausdruck findet,
nämlich die Substanz4 —, noch können sie, wie die relativen
Gegensätze, zusammentreffen gemäfs des Abhängigkeitsverhältnisses

der begrifflichen Inhalte; denn das Seiende setzt nicht das
ihm Gegensätzliche, nämlich das NichtSeiende, wie der Vater
den Sohn setzt. Und deshalb ist der kontradiktorische Gegensatz

so beschaffen, dafs er einfachhin gemäfs seiner selbst ein
Mittleres nicht hat,5 und deshalb kommen seine Glieder ganz
und gar nicht zusammen und weisen den schärfsten Gegensatz

1 trotz dieser Ordnung.
2 in einem Mittleren.
3 nämlich sub respectu relationis. „Materialiter" genommen haben

sie freilich ein gemeinschaftliches Genus als Medium, wie denn ja Vater
und Sohn dieselbe menschliche Natur gemeinsam haben. Aber zwischen
Vaterschaft und Sohnschaft gibt es nicht eine Abstufung, einen Ubergang,
wie zwischen Weifs und Schwarz Mittelfarben als Ubergänge sind.

•' das erste Glied des Gegensatzes geht nur auf jenes Pins, das
vollkommen Ens ist, und das ist die Substanz. Sobald man an deren
Stelle das Accidens als erstes Glied setzt, kann man im zweiten Gliede
nicht mehr einfachhin ein Nicht-Seiendes und ein Nicht-Sein gewinnen.
Es ist also das erste Glied des Gegensatzes das Sein und Seiende, und
zwar, wie es nicht in einem Subjekte ist. Das ist nun die Substanz.
Diese aber bat nicht ein subiectum als medium. Cf. cap. II. „In ipsa
oppositione contradictionis nobilius extremum, sc. ens, nullum subiectum
requirit, quod manifestum est ex eo in quo salvatur ratio eius perfecta,
quod est substantia, cuius est non esse in subiecto secundum Philo-
sophuro."

5 nämlich auch nicht einmal nach einem gegenseitigen Abhängigkeitsverhältnisse

im Existieren und Nicht-Existieren.



283

auf. Nach dem kontradiktorischen Gegensatz folgen die anderen
Gegensätze in einer gewissen Ordnung. Und deshalb findet sich
in ihnen der Gegensatz nach einem Mehr und Minder. Es
nehmen also die Glieder des Gegensatzes der Beraubung, weil
sie nicht ein Mittleres ihres Genus haben, wie einige konträre
Gegensätze, noch ein wechselseitiges Abhängigkeitsverhältnis, wie
die Glieder des Bezogenseins, aber ohne den Besitz eines gemeinsamen

Subjektes, den ersten Rang nach dem kontradiktorischen
Gegensatz ein. Und es setzt in ihnen das zweite Glied, die
Beraubung nämlich, nichts, weshalb sie aus sich heraus
Verneinung ist und ein Nicht-Seiendes ausdrückt. Die Beraubungen
sind nämlich nach dem Philosophen1 vom Genus des
NichtSeienden. Aber weil sie nicht eine absolute Verneinung ist,
sondern die Verneinung eines solchen Habitus, der ein Subjekt
erheischt, deshalb ist sie, die Beraubung, eine Verneinung für
und an einem Subjekte: an und für sich nämlich genommen,
ist sie wie das zweite Glied in einem kontradiktorischen Gegensatz,

aber mit Rücksicht auf den Habitus, dem sie folgt, wird
sie zum Subjekte und zum Genus ihres Habitus gezogen. Und
so ist die Beraubung eine Verneinung in einem Genus und an
einem Subjekte, wie gesagt worden ist. Aber es ist zu beachten,
dafs der konträre Gegensatz und die Beraubung2 nicht ganz und gar
im Subjekt übereinstimmen; denn wenn die Beraubung im Subjekte
ist, nimmt sie vom Subjekte die Begrifflichkeit des früher
vorhandenen konträren Gegensatzes, da ein Habitus nicht
hineinkommen kann. Aber ein konträrer Gegensatz bewirkt das nie.®

1 de xal avtot <pa(xsv yiyveoQat fiey ovàev ani.iùç êx fit)
oexoç, o/iœç fiévxoi yiyveaüai èx fil/ ovxoç; oiov xatà avfxßeßt/xog.
ex yàp zrjç ozepr/oewç o iazi xa&' avzo fit/ uv, ovx ivvnatyyovzog yiyve-
*ai xi." <I>vaixr/ àxçôuoiç A. 8. (191 b. 13).

2 Nach dem lateinischen Text läfst sich das Subjekt des Satzes —
es steht nur conveuiunt — nicht sicher bestimmen. Es mufs wohl der
konträre Gegensatz mit dem privativen das Subjekt zu „conveniunt"
bilden. Denn der gleich folgende Satz: Aber ein konträrer Gegensatz bewirkt
das nie: insinuiert die Einheit des Gedankens und läfst kaum einen
Zweifel über die Subjekte übrig. In den Worten des unmittelbar
vorausgehenden Satzes: „Verneinung in einem Genus und an einem Subjekte"
hegt dann das fehlende zweite Subjekt angedeutet. Der konträre Gegensatz

ist ja eben die Verneinung in einem Genus und an einem Subjekte.
3 Die Form als solche, im allgemeinen, als Accidens genommen

läfst einen Wechsel zu; dafs ein solcher nicht eintreten kann, liegt an
dieser Form. Wenn also die Beraubung eintritt, ändert sich gleichsam
das Subjekt, wenn man die Form als solche, d. h. im allgemeinen, nimmt,
"Weil es ein neues Positives zu empfangen begehrt und sich gegen die
Beraubung sträubt. Aber beim konträren Gegensatz bleibt das Subjekt

19*



284 Das Opusculum des hl. Thomas

Das also macht ersichtlich, dafs die im Gegensatze der
Beraubung stehenden Dinge einen besonders grofsen Gegensatz
haben und dem kontradiktorischen Gegensatz zu allermeist sich
nähern. Daraus nun kann man leicht zeigen, wem die Beraubung
ihrer Natur nach gegensätzlich ist, und auf welche Weise.

Es empfängt ja die Beraubung ihre gegensätzliche Natur
und Bedeutung von dem kontradiktorischen Gegensatz, in dem
sich eine absolute Verneinung vorfindet, nämlich das Nicht-Sein
und Nicht-Seiende.1

Es ist nun auch die Beraubung zum Genus des
NichtSeienden und des Nicht-Seins gehörig,2 wenn sie und soweit
sie an und für sich erscheint, weil sie eben ihrer Natur
nach das schlechte Glied des kontradiktorischen Gegensatzes
berührt. Aber sie erreicht diesen nicht vollständig, weil ein
jegliches, das erst nach einem anderen kommt, dem zuerst
Stehenden nicht gleichkommt, weshalb denn auch das zweite
Glied des kontradiktorischen Gegensatzes zum Subjekte und
zum Genus der Privation Beziehung hat.3 Deshalb wird das,
dem die Beraubung nach ihrem Wesen gegenübersteht, ein
Seiendes im Subjekte sein, sowie es das Seiende schlechthin
ist, dem in dem kontradiktorischen Gegensatze das Nicht-Seiende
zuerst und an sich gegenübersteht. Wie also das Nicht-Sein,

total unverändert. Wenn z. B. die Beraubung der Form „weifs" gegeben
ist, so ist damit keineswegs eine Form für das Subjekt ausgeschlossen,
welche zum gleichen Genus gehört, von der anderen Form den gröfsten
Abstand hat und nicht zugleich mit ihr im Subjekte sein kann; es kann
sich also der Wechsel von Form zu Form vollziehen, den die Form als
solche heischt. Ganz anders, wenn bei einem subiectum aptum et ad
habendum ordinatum die Beraubung des visus vorliegt.

1 Non ens drückt aus den Defekt des actus primus und den Defekt
einer essentia, auf die der actus essendi gehen könnte. Im ens liegt
also: actus primus ut afficit et perficit essentiam, maxime substantiam.
Beides mufs in einer adäquaten Übersetzung sich ausgedrückt finden.

2 wie schon kurz vorher in diesem Kapitel gesagt wurde.
3 Das besagte Glied schaut auf das „Eus" hin (und das ist hier als

Subjekt bezeichnet) und auf das Genus non Entium die Privation in
sensu latiori. Oder noch besser: Käme die Beraubung dem Kontradikto-
rium gleich, so müfste sie zum non ens, wie es den Mangel jeglichen
Subjektes einschliefst, hingelangen. Sie gelangt aber nicht hin, was nur
erklärlich ist, wenn das zuerst Gegebeue das sich ihm Nähernde abweisen
mufs. Diese Abweisung kann es aber nur vollziehen von seinem Wesen
aus, wie es dem Wesen der Beraubung gegenübersteht. Es ist aber sein
Wesen: non ens, wie es jegliches Subjekt ausschliefst, und das Wesen
der Beraubung ist ein non ens in einem Subjekte. Ergo mufs das zweite
Glied des Kontradiktoriums Beziehung haben zum Subjekte und zum
Genus der Beraubung.



„de quattuor oppositis". 285

d. h. das zweite Glied im kontradiktorischen Gegensatz, dem
Sein, schlechthin, zuerst und an sich gegenübersteht, zu dem
aber, worauf das schlechthinige Sein selbst erst folgt, wie zu der
substantiellen Form oder auch der Materie, erst' in nachträglicher

Folge gegensätzlich ist, so ist das Nicht-Sein in einem
Subjekte, d. i. die Beraubung, zuerst und an sich einem Sein
gegenübergestellt, das seiner Natur nach sich in einem solchen
Subjekte vorfinden mufs, dem aber, worauf ein solches Sein folgt,
d. h. dem Habitus, erst in nachträglicher Folge. In der
Ordnung der Formalprincipien ist nämlich das erste das Sein, weil
das Sein nämlich das zuerst Verwirklichende (actus) ist und
nichts als in der Verwirklichung bezeichnet werden kann aufser
durch das Sein: es hat nämlich niemand die Gesundheit in
Wirklichkeit und als ein Verwirklichendes,1 aufser es wird für die
Gesundheit bezüglich seiner Person das Sein gesetzt.2 Aus diesem
Grunde folgen alle Formen3 eben dem Sein in der Ordnung
dessen, was Verwirklichung ist, d. h. in der Ordnung der Formal-
Principien, wie gesagt worden ist. Aber mit dem Innewohnen
(der Inhärenz) verhält sich die Sache gerade umgekehrt. Die
Form wohnt nämlich früher inne, und durch sie ist dann auch
das Sein selbst da, und deshalb folgt, wenn man vom Innewohnen
(der Inhärenz) spricht, das Sein der Form. Und das kann man
leicht an einem materiellen Dinge, z. B. einem Steine, konstatieren,

wo nicht die Form zuerst das Sein hat, sondern das

Ding selbst, der Stein selbst, das Subjekt, (die Substanz) die
Materie aber und die Form nur in nachträglicher Folge.4
Wir sehen nämlich, dafs in einem solchen Dinge das Sein sich
zu der Form wie durch ein anderes vermittelt und wie im
Abstände verhält; das Sein eben ist im Steine das Verwirklichende
für den Stein unmittelbar und zuerst, und durch das Subjekt

auch für die Form der verwirklichten Substanz, nicht nach
der ihr (der Form) zukommenden Art, sondern insofern sie das
ist, wodurch etwas ist.5

1 Der lateinische Text drückt beides durch den einen Ablativ actu
aus. Das Verwirklichende ist hier die Gesundheit nicht blofs als das
Vervollkommnende, sondern auch als das die Substanz neu Modifizierende.

2 „ponatur". Das ist doppelsinnig; es kann damit die Kausalität
ausgedrückt sein und eine Behauptung; dann ponatur affirmatur.

3 als Formen, d. h. als Faktoren in der konkreten Welt.
4 Hier ist die Rede von dem ordo actus. Die Form ist ja hier

das zuletzt Kommende, während das Sein das zuerst Kommende ist, wo
aber die Inhärenz erscheint, ist sie das zuerst Kommende.

6 Durch das ganze Subjekt, wie es das Sein empfängt, wird also
auch die Form desselben teilhaftig und so konkret. Es heifst aber: non



286 Das Opusculum des hl. Thomas

Aus dem Gesagten erhellt, dafs das Sein in der Ordnung
dessen, was verwirklicht, früher ist als die Form. Aber weil
die Materie unmittelbar mit der Form, mit der sie zusammengestimmt

ist, verbunden zu werden berufen ist, woraus dann
das zusammengesetzte Ganze entsteht, in dem das Verwirklichende
das Sein ist, deshalb ist die Form für den Erwerb des Seins
das Vermittelnde für die Materie und für das Ganze, weil ja
das Ganze selbst nicht existierte, wenn nicht die Form der
Materie innewohnte. Und deshalb ist dem Innewohnen nach
die Form das Frühere und das Sein das Spätere, wie gesagt
worden ist.

So1 wird denn die Beraubung bezüglich ihrer Annäherung
an den kontradiktorischen Gegensatz, nämlich an
das Nicht-Sein, was Verneinung des ersten Verwirklichenden ist
(quod est negare primum actum), direkt einem Sein gegenübergestellt,

und erst folgerichtig auch dem, worauf das Sein

folgt; aber inwiefern sie von dem kontradiktorischen
Gegensatz sich entfernt — sie wird ja

wie an einem Subjekte aufgefafst und nach Art eines
Innewohnenden — tritt sie zuerst in Gegensatz mit dem Habitus,
weil dieser das Frühere dem Innewohnen nach ist, wie
gesagt wurde. Es ist aber offenbar, dafs dies der Beraubung
zukommt, inwiefern sie sich von der Vollkommenheit des Gegensatzes

entfernt. Aus dem Gesagten ist also ersichtlich, dafs
mehr erfordert wird zum Gegensatz der Beraubung als zum
kontradiktorischen;2 doch mehrt den Gegensatz nicht, sondern
mindert ihn vielmehr, was die Gegensätzlichkeit der Beraubung
zu jener des kontradiktorischen Verhaltens hinzufügt. Aber es
ist noch nicht klar, wie denn der kontradiktorische Gegensatz
gröfser sein soll als jener der Beraubung. Da nämlich im
gegensätzlichen Verhalten nichts anderes liegt als die ein Potenzielles

ut entis, sed ut eius, quo aliquid est: um auszudrücken, dafs die Form
als Form durch das Esse nicht vollendet und ergänzt wird, sondern
nur bezüglich der aktuellen Ausübung ihres Vermögens gegenüber der
Materie.

1 Enim im Text. Mit dem unmittelbar Vorausgehenden hängt das
nun Folgende also zusammen. Das Princip, dessen der Aquinate sich
bediente, um den Terminus der Gegensätzlichkeit in der Kontradiktion und
in der Privation zu bestimmen, liegt in dem Verhältnis des Seins zum
ordo principiorum formalium und in seinem Verhältnis zur Form secundum

inhaerentiam. Nach einer längeren diesbezüglichen Erörterung
kommt Thomas nun wieder auf das Thema zurück. So mag der etwas
seltsam erscheinende terminus „enim" erklärt werden können.

8 Zur Kontradiktion genügt die Verneinung; zur Beraubung wird
noch eine hinzutretende Bejahung („im Subjekte") erfordert.



„de quattuor oppositis".

treffende Abkehrung von der Verwirklichung, wie denn das
Warmsein das Subjekt nach seiner Anlage zum Kaltsein vom
Kaltsein entfernt, und da die Beraubung vom Subjekte vollständig
die Möglichkeit zum Empfang des Habitus entfernt, da es
unmöglich ist, dafs nach der Beraubung der Habitus wiedererlangt
werde, weshalb denn auch die Natur ebensowenig aus einem
Bünden einen Sehenden als aus dem Nicht-Sein und Nicht-
Seienden das Sein und Seiende machen kann,1 so scheint Erblindung
und Sehen in nicht minderer Gegensätzlichkeit zu stehen, als
Sein und Seiendes auf der einen Seite und Nicht-Sein und
NichtSeiendes auf der anderen. Nun mufs man aber auch wissen,
dafs auf doppelte Weise etwas eine Potenz von dem, was sie

verwirklicht, entfernen kann. Einmal kann das geschehen, indem
die Potenz selbst aufgehoben wird, so dafs nichts mehr davon
zurückbleibt: und auf diese Weise wird im kontradiktorischen
Gegensatze die Potenz von dem sie Verwirklichenden abgebracht,
weil in dem Nicht-Sein eine Potenz zum Sein einfaehhin nicht
mehr existiert. Es kann dann wiederum geschehen, indem ein
Hindernis gesetzt wird, um dessentwillen die Potenz zu dem
sie Verwirklichenden nicht gelangen kann. Und auch das kann
in doppelter Weise geschehen: einmal auf eine gewisse Zeit und
so mit einer Veränderungs-Möglichkeit, wie das Weifs-Sein das

Subjekt vom Schwarz-Sein entfernt sein läfst; und ein anderes
Mal ohne diese Veränderungs-Möglichkeit, und auf diese Weise
hebt die Beraubung die Potenz zum Habitus an ihrem Subjekte
auf, nicht mit gänzlichem Verluste der Potenz, sondern weil ein
unentfernbares Hindernis in das Subjekt selbst hineinkommt.
Und deshalb wird gesagt, dafs die Beraubung die Potenz zu
dem, was sie verwirklicht, aufhebt.

Folglich ist es auch ein gröfseres Wunder,2 an jedem Tage

1 Das gilt ganz allgemein, wenn man die Natur der Verneinung
betrachtet, in der, wie S. Thomas früher sagte, Privation und Kontradiktion,

wenn man von allem anderen absieht, übereinkommen. Es gilt
a fortiori von den Privationen, in welchen der ordo vom Positiven zum
Defekt innegehalten wird. In diesen vermag die sich selbst überlassene
Natur (wohl aber die Kunst, z. B. bezüglich der Erblindung durch den
grauen Star) gar nichts. Und noch mehr a fortiori gilt das Gesagte,
wenn der eingeführte Defekt sogar die poteutia remota, oder gar das
Subjekt selbst (mors) beseitigt.

2 miraculum ist hier gegen die sonstige Terminologie des Aquinaten
als Genusbegriff zu nehmen. Die Erschaffung der Seelen ist ja nicht ein
eigentliches "Wunder. Vgl. hierüber die ausgezeichnete Schrift von Prof.
v. Tessen-Wesiersky, „Die Grundlagen des Wunderbegriffs nach Thomas
v. Aquin", Paderborn, Schöningh, 1899. Seite 15—43.



288

Seelen schaffen, obgleich das weniger das Erstaunen erregt,
alseinen Blinden sehend machen, was man jedoch, weil es seltener
vorkommt, mehr in Verwunderung betrachtet.

Zweites Kapitel.

Davon, dafs der konträre Gegensatz einen gröfseren
Abstand von dem kontradiktorischen habe

als die Beraubung.

Nach der Beraubung folgt der konträre Gegensatz, in dem
mehr ein Zusammentreffen vorkommt als in den genannten.1
Doch liegt bei ihm einigermafsen eine Annäherung an die
erwähnten Gegensätze vor, und was bei ihm an Gegensätzlichkeit
existiert, wird durchaus durch Teilnahme an der Beraubung und
an dem kontradiktorischen Gegensatz bewirkt. Denn einige
konträre Formen haben nicht ein Mittleres in einer ihnen
eignenden Natur, wie es Gesundheit und Krankheit haben,2 gemäfs
dem Philosophen, kommen aber im Subjekte überein. Wenn bei
ihnen nicht ein Neuerwerb stattfindet, wie die Gesundheit nach
der Krankheit wiedererworben wird, tritt mehr eine Annäherung
an die Natur des Verhältnissos zwischen Beraubung und Habitus
ein. In jenen (konträren) Formen hingegen, in denen ein Wiedererwerb

stattfindet, tritt weniger eine Annäherung an die Natur
der Beraubung ein. Aber immer verhält sich in allen konträren
Formen das zweite Glied wie eine Beraubung3 und das andere
als Habitus; die Beraubung4 nämlich und der Habitus bewirken

' Nämlich als in dem kontradiktorischen Gegensatz und in jenem
der Beraubung.

2 Da S.Thomas Gesundheit und Krankheit als besondere positive
Qualitäten auffafst, so kommen sie nach ihm in der Natur einer Qualität

überein.
3 Das Wort „Beraubung" hat hier einen weiteren Sinn. Cf. in lib.

X. Met. lect. 6. „Privatio multipliciter dicitur. Aliquando enim quo-
cumque modo, si non habeat quod natum est haberi, dicitur esse privatio.
Sed talis privatio non est contrarium, quia talis privatio non ponit ali-
quam naturam oppositam habitui. Sed privatio dicitur esse contrarium,
quaecumque fuerit perfecta privatio. Cum autem privatio secundum id
quod est, non recipiat magis et minus, non potest dici perfecta privatio
nisi ratione alicuius naturae, quae perfectam distantiam habeat ad ha-
bitum. Sicut non omuis privatio albi est contraria albo, sed privatio
magis distans ab albo, quam oportet fundari in aliqua natura eiusdem
generis maxime distante ab albo. Et secundum hoc dicimus quod nigrum
est contrarium albo."

4 wenn sie nämlich zur perfecta privatio wird.



289

den konträren Gegensatz, wie im ersten Buch der Physik gesagt
wird, und deshalb werden alle konträren Verhältnisse auf den
Habitus und die Beraubung, wie auf den ersten Gegensatz, der
innerhalb eines Genus ist, zurückgeführt, aber auf den
kontradiktorischen Gegensatz wird, als auf den ersten Gegensatz

schlechthin, jedes konträre Verhältnis zurückgeführt.1
Es ist nämlich in eben dem kontradiktorischen Gegensatze

das zweite Glied schlechthin ein Nichts, und bezüglich
der Zuweisung eines Subjektes trifft für das besagte Glied
dasselbe zu, weil das edlere Glied des Gegensatzes, das Seiende,
nicht ein Subjekt erheischt, wie aus der Natur ersichtlich ist,
in welcher die Vollkommenheit eines Seienden gewahrt ist, aus
der Substanz nämlich, deren Natur es ist, nicht in einem

Subjekte zu sein, wie der Philosoph sagt.2 Hingegen ist im Gegensatze

der Beraubung das zweite unedlere Glied schlechthin
gleich nichts, weil es vom Genus des nicht Seienden ist: gleichwohl

verlangt es etwas für sich als Subjekt, wie aus ihrem
anderen Gliede ersichtlich ist, das ein Subjekt verlangt, und das
ist eben der Habitus; denn das edlere Glied zieht immer auch
das unedlere zu einem Subjekte, wenn es selbst ein solches hat,
ünd wenn es selbst kein Subjekt hat, wird auch das andere
keines haben. Im konträren Gegensatze aber ist ein jedes
Glied etwas Reales, obgleich das unvollkommenere mehr sich
von der Natur eines Seienden entfernt, wie auch der Philosoph
im Buche „vom Sinne und dem vom Sinne Erfafsten" sagt, dafs
das Schwarzsein die Beraubung des Weifsseins ist — und
gleichermafsen verlangt jedes Glied dasselbe Subjekt. Folglich

mufs der konträre Gegensatz mehr als jener der Beraubung
von dem kontradiktorischen Abstand haben. Was aber sich in
ihm an Gegensätzlichkeit zeigt, fliefst ganz aus der Natur eines
kontradiktorischen Gegensatzes, nach dem Verhältnis nämlich,
dafs ein Glied sich auf's Sein bezieht, das zweite aber aufs
Nicht-Sein; es sind nämlich weifs und schwarz weifs und nicht
weifs, wie sehend und blind sehend und nicht sehend, und
im kontradiktorischen Gegensatz Sein und Nicht-Sein, allerdings
in verschiedener Weise. Denn in dem unbeschränkten
kontradiktorischen Gegensatz werden die beiderseitigen Glieder in
unbeschränkter Ausdehnung genommen, in der Beraubung
hingegen wird „nicht sehend" nicht nach unbeschränktem Umfang
genommen; es ist nämlich der Stein nicht sehend: gleichwohl

1 Das hat der hl. Thomas schon im Anfange der Schrift begründet.
2 Categ. 5. (2. a. II; — 3. a. 7; — 3. b. 10; — 3. b. 33; — 3. b. 24;

— 4. a. 10).



290 Das Opusculum des hl. Thomas

wird dies „nicht sehende Subjekt" dem sehenden nicht nach
Art einer Beraubung gegenübergestellt, sondern jenes sehende

Subjekt, das von der Natur zum Sehen veranlagt ist; das aber
ist ein besonderes nicht sehende Subjekt.

In ähnlicher Weise1 steht das nicht weifs dem weifs gegenüber,

nämlich als schwarz, d. h. nicht das nicht weifs am Äthiopier,
sondern das nicht weifs an jenem Subjekte, das naturgemäfs
weifs sein sollte. Aus dem Gesagten ist also ersichtlich, dafs
der kontradiktorische Gegensatz als solcher nicht im Genus
eine Verneinung setzt, sondern einfachhin aufser jedem Genus
verneint.

Dafs aber die kontradiktorischen Urteile für gewöhnlich
als innerhalb eines Genus stehend begriffen werden, wie z. B.
der Mensch läuft: der Mensch läuft nicht, gleichförmig dem „ein
weifser Mensch — ein nicht weifser Mensch", das vollzieht sich
nicht durch die Kontradiktion schlechthin als solche ihrer Natur
nach, sondern durch die Auflösung von konträren Sätzen in
kontradiktorische, von denen sie die Natur des Gegensatzes
empfangen; denn der schwarze Mensch ist identisch mit dem
nicht weifsen Menschen, der nicht laufende Mensch mit dem
stehenden. Und deshalb befinden sich die Glieder aller solcher
kontradiktorischen Gegensätze innerhalb eines Genus. Daher
sind die Sophisten einem Irrtum verfallen, indem sie wähnten,
dafs das zweite Glied des kontradiktorischen Gegensatzes, das
Nicht-Sein und Nicht-Seiende nämlich, innerhalb eines Genus sich
befinde, dazu veranlafst, weil sie wahrnehmen, dafs eine Aussage
der anderen nicht kontradiktorisch gegenüberstehe, aufser es
werde dieselbe Form von demselben Subjekte wahrheitsgemäfs
ausgesagt und2 falsch verneint, und zwar mit Rücksicht auf
denselben Zeitmoment; es stiefs dies aber ihrer Betrachtung auf an
konträren Prädikaten, wie sie jedoch in kontradiktorische waren
aufgelöst werden, es müssen ja diese konträren Prädikate
übereinstimmen im Subjekt und Genus, wie zu ersehen ist aus der
Form des Weifsen, wie sie der Schwärze gegenübersteht; denn
was einfachhin nicht ist, ist auch nicht ein weifses3 — denn

1 wie in der Beraubung das Fehlen einer naturgemäfsen Form
betont wird, so auch im konträren Gegensatz.

2 nämlich nach der Aussage.
3 und mithin auch nicht fähig, im konträren Gegensatz zu figurieren.

Aber dies trifft nur zu, weil das, was einfachhin nicht ist, auch
einfachhin (absolute) kein Weifses ist. Und das begründet nun Thomas
durch dieselbe Intensität der Wahrheit der Aussagen, in dem folgende
Sätze: Denn gleich wahr u. s. w.



„de quattuor oppositis". 291

gleich wahr ist eine Aussage, in welcher das „weifs sein" mit
Bezug auf das, was überhaupt nicht ist, verneint wird, wie jene,
in der Sein von dem, was ist, behauptet wird. Und deshalb
ist die Aussage: Sokrates ist weifs — Sokrates ist nicht weifs,
nicht schlechthin ein kontradiktorischer Gegensatz,
sondern nach dessen Teilnahme an konträren
Prädikaten, am Weifsen nämlich und am Schwarzen. Und deshalb
ist in allen solchen Aussagen ein jedes Glied innerhalb eines Genus.
Bei den kontradiktorischen Gegensätzen aber ist durchaus kein
Glied innerhalb eines Genus: denn deren Glieder sind das Seiende
und das Nicht-Seiende. Es ist nämlich offenbar, dafs das Seiende
nicht innerhalb eines Genus ist, noch auch dessen Gegensatz.
Und deshalb mufs man, gleichwie alle in einem Genus befindlichen

Dinge der Zurückführung auf das Seiende unterliegen, das
nicht in einem Genus ist, auch alle Gegensätze inner der
einem Genus verpflichteten Dinge zurückführen auf jenen
Gegensatz, dessen Glieder nicht in einem Genus sind.

Und wie alle Dinge um so vollkommener sind, je mehr sie
am Sein1 teilnehmen, wie denn die Substanz vollkommener ist
ais das Accidens, weil in ihr vollkommen die Teilnahme am Sein

vorliegt, so sind auch die Gegensätze in den Dingen im Genus
der Gegensätze um so vollkommener, je mehr sie sich der
Teilnahme an jenem Gegensatz nähern, in dem Sein das eine Glied
ist, und das findet sich bei der Beraubung und dem Habitus vor,
die in dem ersten Gegensatze sich als Glieder verhalten, die
zur Substanz gehören.2

Drittes Kapitel.

Von dem Gegensatze in den Beziehungen.

Die Gegensätzlichkeit in den Beziehungen hat am wenigsten
von der kontradiktorischen Gegensätzlichkeit, nicht als wenn sie
ein Mittleres dem Geschlecht nach hätte,8 was in den anderen

1 Am actus essendi in stabilerer Weise teilnehmen; in sich ist
der actus essendi überall gleich; aber das Verhältnis der Wesenheiten zu
ihm ist verschieden.

- Beraubung und Habitus stehen auch, unter diesem Gesichtspunkt
betrachtet, dem kontradiktorischen Gegensatz zunächst, wie er im ersten
Gliede das Sein aufweist. Dasselbe ist der Fall, wenn man das vilius
extremum betrachtet.

8 Das allein würde den bezüglichen Gegensatz noch nicht zum
mindesten machen. Es haben ja auch konträre Formen ein derartiges



292

Gegensätzen die Stärke des Gegensatzes mindert, sondern weil
sie nicht die reale Verschiedenheit ihrer Glieder fordert.1 Es

gibt nämlich gewisse Beziehungen, welche im Gefolge eines Aktes
des Intellektes sind, wie es bei der Beziehung der Identität
zutrifft und beim Genus und bei der Species und ähnlichen
Beziehungen, in denen es keine Verschiedenheit aufser der vom
Intellekt erzeugten gibt. Bei den anderen Verhältnissen der
Beziehung aber, die in der Quantität und in dem Handeln ihren
Grund haben, ist eine reale Verschiedenheit, wie an den
Beziehungen des Doppelten und der Hälfte, des Vaters und des
Sohnes, und ähnlichen.

In alfen anderen Gegensätzen aber kann man Verschiedenheit

der Glieder wahrnehmen,2 wie sich bezüglich des Weifsen
und des Schwarzen, die konträr sich verhalten, und des Sehens
und der Blindheit, die im Gegensatz der Beraubung stehen, zu
erkennen gibt. In dem kontradiktorischen Gegensatze aber gibt
es real verschiedene Glieder ganz und gar nicht, weil ein
Hicht-Seiendes nicht ein Ding ist. Immer aber sind die Glieder
eines kontradiktorischen Gegensatzes real nicht ein und dasselbe,
ein Verhältnis, das bei den Beziehungen bisweilen fehlt, wie
gesagt worden ist.3 Bei den anderen Beziehungen aber, bei

jenen nämlich, deren Sein das auf ein anderes Bezogensein ist,
ist wegen der Abhängigkeit, unter der ein Glied bezüglich des
anderen steht und umgekehrt, noch weniger von der
kontradiktorischen Gegensätzlichkeit vorhanden4 als in anderen
Gegensätzen, deren Glieder sich nicht gegenseitig einschliefsen noch

setzen, und wo ja sogar, wenn ein Glied innewohnt, das andere
unmöglich innewohnen kann, ein Verhältnis, das ganz allgemein
in allen Gegensätzen verwirklicht ist, wo die Glieder in einem

Mittlere. Aber wenn sie ein solches Mittlere hätten, so hätten sie
dasselbe, da sie es ja nur ut relativa haben würden, zugleich mit innerer
Notwendigkeit, was den Contraria ja nicht zukommt, da nur einige
diese Notwendigkeit aufweisen.

1 Nämlich nicht ex toto genere suo, deshalb nicht aus der Natur
der Beziehung heraus, sondern aus der Natur dieser Beziehung.

2 Der hl. Thomas will nur sageu, dafs alle anderen Gegensätze
eine vom Denken unabhängige Diversität haben, nicht, dafs sie alle
eine reale Diversität der Glieder aufweisen. Auch beim kontradiktorischen

Gegensatz trifft dies zu, nur hat er nicht beiderseits real
verschiedene Glieder, wie Thomas im Folgenden ausführt.

8 .Das heifst: Bei den Relationsgliedern ist bisweilen nur ein Unterschied

durchs Denken.
1 Es ist ja hier sogar die Setzung eines doppelten Seienden

verwirklicht, während in den anderen Gegensätzen die Setzung des einen
Seienden die Nicht-Setzung eines anderen Seienden importiert.



„de quattuor oppositis". 293

Subjekte zusammenkommen, wie es bezüglich des Weifsen und
Schwarzen, des Sehens und der Blindheit der Fall ist. Und
deshalb unterliegt das Subjekt bezüglich jener Formen einer
Umwandlung, und so ist das Entstehen des einen das Verderben
des anderen.

Viertes Kapitel.

Von dem, wie die verschiedenen Arten der Umwandlungen
auf die besagten Gegensätze folgen.

Es erübrigt also jetzt noch eine Untersuchung über die
Arten der Umwandlungen, die im Gefolge der besagten Gegensätze

sich befinden. Da mufs man denn sich vergegenwärtigen,
dafs gemäfs der Lehre der Philosophen die Dinge so von Gott
hervorgebracht worden sind, dafs sie von ihm ihr Sein erlangten,
so dafs Gott nicht blofs Urheber der Bewegung des Himmels,
sondern auch der Substanz desselben ist, wie der Philosoph1
sagt. Sowie also natürlicherweise etwas aus seinem Gegensatze

wird, ein sinnliches Lebewesen z. B. aus dem Nicht-Sein
desselben hervorgeht, so mufs auch notwendigerweise der Gott
allein eignende Effekt, das Sein schlechthin, erfliefsen aus dem
schlechthinigen Nicht-Sein, was das zweite Glied im kontradiktorischen

Gegensatz ausmacht, allerdings ohne dafs das Nicht-
Sein der Zeitdauer nach dem Sein vorangehen müfste; nur das
begriffliche und der Natur des Bezeichneten nach gegebene
Vorausgehen wird erfordert.2 • Die Gott eignende Ursächlichkeit

1 Aristoteles nennt Gott das Princip und das erste aller Wesen :

àp/Ji xal to tiqwtov twv ovtcov (met. XII, 8, 1073 a. 23), das gemeinsame

Princip für alles Ewige und Vergängliche: apyr] fxia nocvra>v xal
V avvfj twv aiöiwv TB xal (pd-açTwv (met. XI, 2, 1060 a. 27), und wegen
der bestrittenen Echtheit von met. XI, die Stelle im 4. Kap. des 3. Buches
1060 a. 6 ff., wo ebenfalls gefragt wird, wie die Principien von allem
dieselben sein können. Vgl. auch fragm. 14. 1476 a. 34 ff. fragm. 16.
1476 b. 31 ff. Über die diesbezügliche aristotelische Gotteslehre vgl. den
sehr lesenswerten Artikel von ür. Rolfes: Die angebliche Mangelhaftigkeit

der aristotelischen Gotteslehre. J^hrb. 11. Jahrg. S. 333 ff
2 Wie wichtig dieser Satz für die entsprechende, heutzutage wieder

lebhafter geführte Kontroverse ist, ist klar. Nach Thomas bedingt nicht
das Geschöpf als solches, sondern höchstens ein bestimmtes Geschöpf
den auch der Zeitdauer nach gegebenen Unterschied. Es ist nach Thomas
nicht notwendig, dafs für die ganz im allgemeinen gefafste Schöpfung die
Differenz zwischen Sein und Nichtsein von einem ganz bestimmten Einzelpunkte

gefafst werden müsse. Es ist möglich, dafs bei einem Geschöpfe
em solcher Einzelpunkt sich gar nicht fassen lasse, vor dem das Nicht-
Sein liege.



2Ü4 Das Opusculum des hl. Thomas

erstreckt sich also auf die Glieder des kontradiktorischen Gegensatzes,

die aufserhalb eines Genus sind, und deshalb setzt
notwendig das ihm eigene Wirken nichts voraus, und dieses
Wirken ist das schöpferische, das da nicht in das Genus der
Bewegung fallt, weil es nicht irgend ein Subjekt als Brincip1
der Bewegung desselben hat: es ist aber die Bewegung immer
in dem Bewegbaren wie im Subjekte. Daher kommt es, dafs

jenes Wirken allein sein Wirken ist und keinem Geschöpfe
mitgeteilt werden kann. Denn das Wirken eines Dinges
übersehreitet nicht die Brincipien, durch die es wirkend ist. Es
befindet sich aber jedwedes Geschöpfliche innerhalb eines Genus.
Und deshalb ist es unmöglich, dafs ein Geschöpf sich bis zu
dem, was nicht in einem Genus ist, als zu dem Subjekt seines
Wirkens erstrecken könne. Dazu gehört aber Sein und Nicht-
Sein, die gegensätzlichen Glieder im kontradiktorischen Gegensatz

und im Schöpfungsakt. Und deshalb kann kein Geschöpf
schöpferisch thätig sein. Auf dafs dies der Erkenntnis ganz
lichtvoll werde, mufs man erwägen, dafs das Sein verschiedene
Beziehung zum Erschaffenwerden und zum Werden durch
Umwandlung hat. Das Sein nämlich ist in der Schöpfung das zuerst
Geschaffene2 gemäf's dem Verfasser des liber de causis,3 gewifs
nicht so, wie wenn das geschöpfliche Werden eines Dinges im
Sein wie im Subjekte aufgenommen würde,4 da das Geschaffenwerden5

ein Verbundenes6 ist, das ein Subjekt haben mufs; es
ist vielmehr das Geschaffenwerden und das Hervorgebrachtsein
in eben dem geschaffenen Dinge wie in seinem Subjekte.
Aber inwiefern im Erschaffen ein Bezogensein7 liegt, ist seine
Grenze nach dem Bezogensein hin an und für sich im Sein des
geschaffenen Dinges, und nur durch das Sein auch in der Sache
selbst. Und das ist ganz klar: denn das andere Glied jenes

1 Als passives Princip. Insofern gehört das Subjekt zu den
Material-Ursachen des motus in sensu proprio.

2 Bestätigt das nicht augenfällig, dafs S. Thomas den realen Unterschied

von essentia und existentia gelehrt habe? Das ganze Kapitel
steht im Lichte dieses Gedankens.

3 üb. de causis (Edit. Bardenhewer) § 4. S. 166.
4 Es wird nicht alles andere am Dinge im Sein aufgenommen.
5 Auch hier wieder geht nach Thomas das Geschaffenwerden auf

das esse als auf ein Reales, das unabhängig von unserem Denken in die
Essenz fliefst. Passend könnte man nach da ein „vielmehr" setzen.

0 Wenn Thomas sogar als accidens das esse, den terminus der
actio creativa, bezeichnet, so ist doch der reale Unterschied zwischen esse
und essentia bewiesen.

7 relatio transcendentalis seu improprie dicta, des Schöpfers bezüglich

der Kreatur.



„de quattuor oppositis". 295

Bezogenseins-VerhältDisses ist real im geschaffenen Dinge, was
nicht wäre, wenn nicht das erschaffene Ding das Sein real
bekommen hätte.1

Doch ist das Sein selbst nicht fähig, irgend ein Accidens
aufzunehmen, sondern nur das, was ist. Deshalb gehört im
Dinge, welches das Sein hat, das Verhältnis des Bezogenseins
zum Dinge, inwiefern das Bezogensein mit den anderen Acci-
dentien übereinstimmt,2 aber nach dem, was es Besonderes an
Wesenheit hat, nach dem auf ein anderes Bozogensein, gehör.t
das besagte Verhältnis aus sich (per se) zum Sein des Dinges,
durch welches dann auch die Sache auf Gott bezogen ist. Denn
das göttliche Sein ist wesentlich Grund für die Schöpfung, weil
durch sie alle Dinge in- gleichmäfsiger Weise zum Empfänge des
Seins, soweit ihnen das möglich ist, nicht aber zum Teilnehmen
an der göttlichen Natur, hingewandt sind. Denn die göttliche
Natur wird von dem geschaffenen Dinge nicht in den Besitz des
Teilnehmens genommen, obgleich in ihm Sein und Natur, Weisheit

und Macht oder sonst etwas Ahnliches ist: von diesen Formen
findet sich nämlich nur in wenigen Wesen etwas vor.8 Beim
nicht-geschöpflichen Entstehen der Dinge voneinander4 hingegen
wird das, was wird, nicht bis zur Teilnahme am Sein
desjenigen, was den Ursprung verleiht, geführt, sondern bis zur
Teilnahme an der Natur desselben: sonst würde, da das Sein
mit dem selbständigen Einzelwesen verknüpft ist,5 in einem Dinge,
das wird, auch eine Teilnahme an der selbständigen Einzelnatur
vorkommen und so Sokrates den Sokrates zeugen: es zeugt aber
im Zeugungsakt Sokrates deshalb nicht den Sokrates, weil die

1 Nur durch das Real-Sein eines Dinges, nur durch sein Verhältnis
zum Verwirklicht-Sein ist das Ding fähig, eine reale Relation zu Gott
zu haben. Folglich geht auch die relatio in Gott zuerst auf das Sein
und durch das Sein auf das Ding. Wäre nun dieses Verhältnis der
Kreatur nicht ein unabhängig ton unserem Denken bestehendes, so wäre
auch die Relation zu Gott selbst abhängig vom Denken. Damit aber jene
Unabhängigkeit bestehen könne, mufs das eine Glied, das Sein,
unabhängig von unserem Denken sein. Ergo realer Unterschied zwischen
exsistentia und essentia.

2 Nach dem inhaerere. Da aber das inhaerere bei der Substanz
terminiert, ist der Schlufs des Aquinaten evident richtig.

3 Gemeint sind die Formen: Weisheit, Macht u. s. w., die ja nicht
alle Dinge haben, während alle Sein und Wesenheit haben.

4 Im Text „generatio". Es ist nicht blofs an die Zeugung zu denken,
obgleich von ihr Thomas im nachfolgenden ein Beispiel entlehnt.

5 oder: zum Suppositum gehört. Im lat. Text: est suppositi. Der
Sinn ist: das Sein, das Sokrates hat, hat er eben nur als Sokrates; es
ist sein actus essendi, nur ihm zugedacht, auf den Leib geschnitten,
natürlich unteilbar und unlösbar verliehen.



296 Das Opusculum des hl. Thomas

selbständige Einzelperson nur ein unmitteilbares1 Sein besitzt:
es zeugt vielmehr der Mensch einen Menschen: die Natur bleibt
nämlich immer die eine, nach dem, was zu ihrem Begriffe
gehört,2 da ja die Definition nur eine ist. Gott aber erschafft nicht
einen Gott: Gott3 ist nämlich ein Name der Natur, wie „Mensch".
Wohl aber ruft das Sein ein Seiendes aus dem Nichts ins Sein
hervor.4 Deshalb wurzelt das Bezogensein auf Gott im Sein des

Geschöpfes. Aber das Bezogensein eines Dinges zu einem
an leren geht in seinem Grunde in erster Linie auf die Dinge,
wie gesagt worden ist,5 und deshalb endigt auch das Wirken
eines geschöpflichen Dinges in einem Dinge, und deshalb ist es denn
auch das zusammengesetzte Ganze, das aus einem anderen
entsteht, nach dem Philosophen im 7. Buche der Metaphysik;6
dasselbe hat nämlich die Natur desjenigen, das es entstehen läfst,
zum Sein selbst aber erstreckt sich das Handeln nur in
nachträglicher Folge, da dem Ganzen das Sein zukommt. Aber
Gottes Wirken, wodurch er das ganze Ding in einem7 nach
dessen Aufbau aus den es begründenden Momenten hervorbringt,
geht auf das Sein selbst, welches das Innerste und Formalste
in der Sache ist, da eben im Sein das zweite Glied des
Verhältnisses des Bezogenseins zu finden ist, wie gesagt wurde.
Aus dem Gesagten ist also ersichtlich, dafs die Handlung Gottes,
die Schöpfungsakt heifst, das gauze Ding hervorbringt zugleich
mit dem, was dasselbe in seinem Sein begründet, und das ist

1 also an das Suppositum geknüpftes.
8 nicht individuell ist.
:1 insofern dieser Name auf den existierenden Gott geht. Homo

gellt hier nicht auf den existierenden homo. Gott ist also, wenn man
so will, Species-Name. Cf. S. th. 1. p. 93. art. 3. Darin wurzelt der
hier von Thomas gebrauchte Vergleich.

4 Im Lateinischen: Ens tarnen creat ens.
5 In diesem Kapitel. „Ipsum esse nullius accidentis est susceptivum,

sed ipsum quod est est" u. s. w. Insofern also die substantia actu zu
einem anderen das Sein der Relation gewinnt, bezieht sie damit sich
auf ein anderes, nicht nach ihrem Sein. Aber zu Gott gewinnt die
noch nicht existierende Substanz Relation durch das Sein, das ihr
gegeben wird. Erst im Sein verknüpft sich die Sache mit Gott, und
das Sein verknüpft sie, und zwar so, dafs durch das Sein, insofern es
ein erhaltenes ist, auch die Wesenheit Gottes Wesenheit gegenüber
gekennzeichnet ist.

0 met. Z. 8. ebenfalls ibid. H. 29 (1042 a. 29).
® Thomas will sagen, dafs Gottes Wirken die Substanz nicht blofs

ex consequenti erfafst. — Denn es liegt nicht in der Natur der Sache,
dafs beim Schöpfungsakt das Sein die Substanz mit sich verkuüpft,
sondern die prima causa erstreckt sich in einem positiven Akte auch aut
letztere.



„de quattuor oppositis". 297

das Objekt des Schöpfungsaktes, wie gesagt worden ist,1 und
deshalb wird nicht jenes als erschaffen bezeichnet, das ein
solches Sein nicht hat, wie z. B. die materielle Form und die
Materie, oder auch die ersten wesentlichen2 Accidentien eines
solchen Dinges, sondern es mufs dies alles als miterschaffen
bezeichnet werden.3 Von der menschlichen Seele hingegen wird,
obgleich sie eine Form ist, doch deshalb, weil sie selbständig
infolge ihrer eigenen Natur das Sein hat, obgleich sie im Körper
in dessen Besitz gelangt ist und nicht aufserhalb desselben, und
weil sie überdies nicht aus der Materie heraus entsteht wie die
anderen Formen, mehr in eigentlichem Sinne das Geschaffensein

ausgesagt als von anderen Formen. Schlechthin nämlich wird die
Seele geschaffen genannt, wenn man den Ausgangspunkt bei der
schöpferischen Handlung betrachtet, der da das Nichts ist oder
das Nicht-Sein schlechthin. Und der Grund ist, dafs die Seele
nicht aus irgend einer Materie wird. Wenn wir hingegen den
Zielpunkt betrachten, der da das Sein ist, in dem der Schöpfüngs-
akt ausläuft, so wird die Seele nicht in eigentlichem Sinne als
geschaffen bezeichnet, weil nicht die menschliche Seele bei ihrem
Ursprünge das Sein erwirbt, sondern der Mensch, wie Avicenna
lehrt.4 Aber eben dieses Sein der Seele5 wird dem Körper
mitgeteilt, was bei den anderen Formen sich nicht vorfindet.6
Und deshalb tritt beim Entstehen des Menschen die schöpferische

1 quod est obiectum creationis. Es geht dies auf das unmittelbar
Vorausgehende: „Actio Dei producit totam rem simul constitutam ex suis
prineipiis", nicht auf den actus essendi, von dem früher Thomas in
diesem Kapitel in etwas kühner Weise gesagt hat: „esse est prima rerum
creatarum". Vgl. Anm. 4.

3 ipsa etiam per se accidentia im Lateinischen.
8 Selbst die anima humaua wird deshalb nicht proprie erschaffen,

sondern der homo wäre proprie erschaffen worden, wenn Gott im Paradiese

nach Leib und Seele gleich unmittelbar den Menschen hervorgebracht
hätte. Nur den substantiae separatae kann ohne jede Einschränkung in
sensu proprio das Geschaffensein zugesprochen werden. Vgl. das
Folgende und Summa th. p. 1. q. 45. a. 4. mit dem Kommentar Cajetans.

4 Der terminus ad quem wird hier scharf vom Objekt der Schöpfung
unterschieden. Das Objekt ist das totum substantiate, der Zielpunkt
hingegen ist, wie Thomas sagt, das Sein, in dem der Schöpfungsakt und
das Objekt des Schöpfungsaktes ausläuft.

6 Von dem kurz vorher Thomas sagte: „anima habet esse per se"
und „non producitur de materia sicut aliae formae" und „si consideretur
terminus a quo in creatione, anima simpliciter creatur".

6 Der hl. Thomas spricht hier von dem Werden der Seelen, wie die
Zeugung mit in Betracht kommt. Und da ist es unstreitig wahr, dafs
die geschaffene Seele ihr Sein mitteilt; die anderen formae (animae) sind
aber nicht erschaffen. Ergo! Das corpus human um partieipiert deshalb
gewissermafsen am esse creatum.

Jahrbuch für Philosophie etc. XV. 20



298 Das Opusculum des hl. Thomas

Wirksamkeit als eine mit anderer Thätigkeit sich mischende auf;
hingegen wird bei den anderen Werken der Natur oder der
Kunst, bei denen die Materie in ihrer Wesenheit keineswegs zur
Existenz geführt wird, sondern das neue Ganze durch
Umwandlung aus der Materie entsteht, die Schöpfung nur
vorausgesetzt.

Doch es können sich gegen das Ausgeführte Zweifel erheben.
Denn da das Sein der Zielpunkt der Schöpfung ist, wie gesagt
wurde, und da nicht blofs das zusammengesetzte Ganze in seiner
selbständigen Einzelnatur Sein hat, sondern doch auch die
Materie selbst und auch die Accidentien selbst, so scheint es, dafs
die Schöpfung sich auf die Materie und die AccideDtien erstreckt;
alles nämlich, was in den Dingen eine Wesenheit hat, mufs
notwendig das Sein durch die Natur seiner Wesenheit haben; wenn
es aber dasselbe von anderswoher erwirbt, kommt nichts in
seinen Besitz.1 Wenn man nun sagt: die Materie ist eine
Wesenheit, jedoch ohne Sein, so liegt darin logisch ein sich
widersprechender Inhalt; denn was eine Wesenheit ist, scheint
doch irgendwie zum Seienden zu gehören, und was ein Seiendes
ist, hat das Sein; was aber ohne Sein ist, hat das Sein nicht.2
Und so scheint es, dafs die Wesenheit, die ohne Sein gedacht
wird, das Sein zugleich habe und nicht habe.

Zur vollen Klarstellung dieses Punktes ist in Erwägung zu
ziehen, dafs zwar jenes, was bei der specifischen Natur noch
etwas aufser ihr Gelegenes ist, ein ihm neu Hinzugekommenes
besitzen kann, wie Boethius lehrt, dafs aber das Sein selbst
nichts in sich dulden kann, was nicht zu demselben gehört, weshalb

denn auch das Sein, welches Sein ohne Verschmelzung

1 „necessario esse habebunt per naturam essentiae suae." Thomas
meint damit natürlich nicht eine Selbstursächlichkeit bezüglich des actus
essendi: er spricht ja hier von einer creatio terminans ad materiam
et accidentia. Er will nur sagen: In der Welt des Seienden hat
jedwede essentia das Sein als eine Gabe, die formaliter ihr in ihrer
essentia zugedacht ist; wenn sie es also unter einem anderen Gesichtspunkte

empfängt, so empfängt sie nichts. Nun ist aber in der Welt
des Seienden, die durch die erste Schöpfung entsteht, die materia
prima eine essentia und hat folglich das esse. Ergo mufs dieses esse
ihr als dieser essentia zukommen, und die creatio erstreckt sich also
auch auf die materia prima mit ihrem esse, und nicht blofs formaliter
auf das Ganze mit seinem esse. Thomas antwortet nun im folgenden
auf diesen Einwurf, den er sich seiher macht.

2 Hierin liegt der kontradiktorische Inhalt, der nach dem Einwurfe
sich im System von Thomas ergeben soll.



299

ist,1 was Gott eignet, das Einfachste ist.2 Da aber in gewissen
Dingen aufser der Natur der Sache noch etwas sich findet, was
ihr gleichsam3 beigegeben wird, so ist es gewifs, dafs jene
Sache nicht eins ist mit ihrem Sein,4 und das eignet jeder
geschaffenen Natur. Denn in jedem geschaffenen Dinge gibt es
aufser dem zur Species Gehörigen gewisse Accidentien, worin
jegliches Geschöpf sich von Gott unterscheidet. Des weiteren
findet sich noch in den zueinander verglichenen Dingen
Unterscheidung: denn in gewissen Dingen ist Einzelwesen und dessen
Natur, wie diese5 zu dem Genus des Dinges gehört, ein und
dasselbe, obgleich das Einzelwesen Subjekt von Accidentien ist,
und so ist das Einzelwesen von seiner Natur unterschieden,6
weil so in dem Einzelwesen die Species und deren Besitzer
notiert wird und alles, was dem Einzelwesen folgt, und das sind
alle Accidentien, welche das Individuum begleiten.7 Aber das
Einzelwesen und die Natur selbst8 sind ein und dasselbe, und
dieses entspricht einfachhin der begrifflichen Auffassung von der
Species und dem auf sie gehenden Individuum.9 In anderen

1 nämlich ohne Verschmelzung mit etwas von der Natur oder quasi-
species des Seins Geschiedenem oder Unterschiedenem ist.

2 Ein Ding, welches aufser dem in dem specifiscben Wesensbegriff
Enthaltenen noch etwas besitzt, deutet evident darauf hin, dafs es auch
noch eine weitere zum specifiscben Wesensbegriff nicht gehörige ratio
empfangen könne. Hat Sokrates aufser der humanitas auch noch die
Socrateitas, so kann diese auch noch die scientia u. s. w. erhalten.

3 gleichsam, zum Unterschied von den Accidentien.
4 Denn in Sokrates liegt auch die humanitas, ufld es müfste dann

diese in der Supposition notwendig identisch sein mit dem esse, und
Sokrates könnte nicht mehr ut talis existieren. Es wäre das esse des
Sokrates zugleich identisch mit der humanitas und der non-humanitas,
der Socrateitas.

6 als Species oder quasi-Species. So ist die angelica natura, wie
sie der Engel Gabriel besitzt, untergeordnet dem Genus: angelica natura
im allgemeinen, wozu die verschiedenen Engel als Species oder quasi-
Species gehören.

6 weil diese ja keine Accidentien aufweist.
7 Notabene ist hier nur die Rede von den natürlich notwendigen

Accidentien, nicht von den frei hinzugefügten oder nachträglich erworbenen,

ja nicht einmal von denen, welche in der Ordnung der Natur auf
die zu allererst erforderlichen, notwendig zwar, aber nur als weitere
Ausstattung, folgen. So sind hier die Erkenntnisbilder der Engel nicht
notiert.

8 wie früher Thomas sagte: „secundum id quod ad genus per-
tinet rei".

9 Der Grund ist einleuchtend. Der Engel Gabriel wird ja nicht
erst durch die ihm zufallenden Accidentien res naturae, wie schon aus
dem unmittelbar vorher von Thomas Ausgeführten ersichtlich ist.
Accidentien können nirgends in re substantiali den Abschlufs zur Individua-

20*



300 Das Opusculum des hl. Thomas

Wesen aber, wie in den materiellen Dingen unterscheidet sich
das Individuum, das Einzelwesen in der Welt des Seienden, von
der Natur selbst nicht blofs durch die Accidentien,1 welche das
Individuum begleiten, wozu die Quantität und ähnliches gehört,
sondern durch etwas, was zum Genus des Dinges gehört.3

Und sowie in ihnen nicht von einem Einfachen der Grund
für ihre Einreihung in das Genus und für die Form der Differenz
gewonnen wird — es wird ja im Gegenteil von der Materie
das Genus hergeleitet3 und von der Form die Differenz —, so
rührt in ihnen von etwas anderem das Sein als Species, von
der Form nämlich, von etwas anderem aber der Gehalt der
Individualität, der ja von der Materie kommt, her.4 Die Form
nämlich verursacht die Species, und deshalb5 wird der Differenz
die Verursachung der Species und der Materie jene des
Individuums beigelegt. Es ist also offenbar, dafs in den stofflichen
Dingen das Einzelwesen von seiner Species durch etwas in ihm,
was zu seinem Genus gehört, sich unterscheidet, und nicht blofs
durch die Accidentien. In den einfachen Wesenheiten hingegen
unterscheidet sich das Individuum blofs durch die Accidentien
von der Species6 und nicht durch etwas in ihm, was zu seinem

lität kausieren. So hat denn der Engel formaliter nur das, was seiner
Natur eignet, materialiter aber hat er mehr. Thomas stellt aber über
die Dinge in letzterer Hinsicht seine Erwägung an, nach ihrer vollen
realen Seinswirklichkeit.

1 wie sich der Engel unterscheidet, nicht al s Individuum, sondern
qui est individuum, mit Fleisch und Blut, sozusagen in vollster, realster
Wahrheit, die auch die Accidentien erheischt. Ohne diese ist der Engel
durchaus identisch mit seiner specifischen Natur.

2 Sokrates unterscheidet sich von der humana natura nicht etwa
durch blofse Accidentien, sondern durch die im Genus (animalitas)
liegende Teilsubstanz der Materie, wie sie ein Verhältnis zur Bezeichnung
durch die Quantität in dieser Substanz aufweist (materia quantitate
signa ta).

* Weil ja eben z. B. in der animalitas die Materie noch nicht die
abschliefsende, endgültige Form empfangen hat.

* Es kann ja auch dieser Abschlufs nur in einem Abzuschlie-
fsenden, Potentiellen wurzeln, und als solches bleibt bei der Species
nur die Materie übrig. Man sieht, wie bei Thomas eiserne Konsequenz
herrscht und ein Princip noch in den letzten Ausläufern sich zeigt.

6 weil von der forma ja auch die differentia kommt, wie Thomas
kurz vorher bemerkte.

6 Es ist hier die Rede von dem materialiter, nicht formaliter,
physisch, nicht metaphysisch genommenen Individuum. Nach letzterer
Beziehung ergibt sich eine absolute Identität, weil eben die Species zu
Individuen nicht hinabsteigt, sondern in dem einen Individuum ganz
erschöpft ist, so dafs das eine Individuum auch absolut die Species
darstellt.



„de quattuor oppositis". 301

Genus gehörte,1 und deshalb sind in ihnen so viele Species, als
es Einzelwesen gibt. Aber weil gesagt wurde, dafs das Genus
von der Materie herrühre und die Differenz von der Forin, und
dafs die Materie das Individuum begründe und die Form die
Species verursache, soll man wissen, dafs es dasselbe ist, sagen:
Die Differenz kommt von der Form her, und: Die Form
begründet die Species.2 Denn die specifische Differenz wird in
ihrer Anwendung die Species selber. Und es ist gleichviel,
sagen: Das Genus stammt von der Materie, und: Die Materie
verursacht das Individuum ; denn das Genus entsteht durch einen
Akt des Verstandes, der da das Allgemeine von der
Einzelmaterie abstrahiert, die den Grund für die Einzelheit in einer
Natur bildet.

Daher kommt es, dafs, wie die Materie in dem Entstehungs-
prozefs des Dinges ein Früheres ist als die Form, so auch das
Genus der Differenz vorausgeht.8 Aus dem Gesagten ist
also ersichtlich, dafs nur in Gott Sein und Natur und Einzel-
Wesenheit nach jeder Beziehung hin dasselbe ist. In den nicht
stofflichen Wesen aber ist dasselbe Natur und Einzelwesen in
Bezug auf all jenes, was zum selben Genus gehört.4 In den

zusammengesetzten Wesenheiten hingegen ist all das Besagte
unter sich verschieden. In Gott also bezieht sich das Sein in

1 Es ist das ja unmöglich, weil das genus oder quasi-genus des
Engels eine reine Form ist, die als solche nichts Potentielles in sich
enthält. Es kann ja auch deshalb zum Genus der Engel, um neue Formen
in deren Species zu bewirken, die neue Form nicht so hinzutreten, wie
sie z. B. zum animal hinzutritt, d. b. sie tritt nicht hinzu wie zu etwas
Potentiellem, sondern nur als eine Entfaltung des implicite schon
Gegebenen. Die Species der Engel kausieren ihr genus nicht in einer
Subordination, sondern in ihrer Koordination. Mit einem Worte: Es
ist nur ein genus sensu improprio vorhanden.

2 Weil und insofern die Differenz von der Form herkommt, wird
sie in ihrer Anwendung die Species. Es ist deshalb dasselbe, sagen: Die
Differenz kommt von der Form her, und: Die Form begründet die Species.

3 Es ist also das Verhältnis des Genus zur Species und Differenz
nicht etwas blofs in der Vernunft Begründetes, sondern es basiert auf
dem objektiven Verhältnis der Materie zur Form, nach welchem erst ein
reales, reines Vermögen da sein mufs, damit bestimmte Seinsformen
resultieren können. Die Kämpfe um Nominalismus und Realismus waren
also nicht blofs rein logische Spitzfindigkeiten, sondern hatten die höchste
metaphysische Bedeutung und Rückwirkung. Der Nominalismus und
Konzeptualismus vernichtet auch das Körpersystem der Scholastik.

4 Damit ist also wieder die Identität für die Accidentien
ausgeschlossen. Übrigens könnte das: in omnibus quae ad idem genus
pertinent — vielleicht bedeuten: in allen zum seihen Genus gehörenden
IVesen.



302 Das Opusculum des hl. Thomas

gleichmäfsiger Weise auf die Natur selbst und auf das Einzelwesen

der Natur.1 Und deshalb hat die göttliche Natur das
Sein nicht ausgehend von einem Einzelwesen der göttlichen
Natur, und deshalb ist die göttliche Wesenheit im Besitz des
Seins, wenn sie auch nicht als das das Sein Besitzende, sondern
als dasjenige ausgedrückt wird, wodurch sie etwas ist.2 Dafs
aber die göttliche Wesenheit der Träger des Seins sei, ist offenbar,

da nichts wirkt, aufser es habe Sein. Da also die göttliche

Wesenheit alles schafft und regiert, hat sie notwendigerweise
Sein.3

1 Man könnte meinen, das wäre auch beim Engel der Fall. Dist.
Es ist der Fall, wenn Species und Individuum formaliter betrachtet werden:

transeat; es ist der Fall, insofern Species und Individuum materia-
liter, physice genommen werden: nego. Denn in dieser Beziehung erfafst
das Sein zuletzt des Engels Accidentien. Weil aber in der physisch
betrachteten Gottheit das Sein gleichmäfsig auf Natur und das Einzelwesen

geht, folgt, dafs es in Gott keine Accidentien gibt. Und deshalb
ist die göttliche Natur auch nicht eine individuelle im gewöhnlichen Sinne.
Hätte der Engel Gabriel z. B. keine Accidentien, so ginge das Sein
gleichmäfsig auf Individuum und Natur, und da dies reine Form ist, so
würde sich auch das Sein als reines, absolutes, unbeschränktes Sein
darstellen müssen, wenn es nicht auch wahr wäre, dafs die Natur des Engels
Gabriel z. B. nicht einfachhin natura angelica, sondern quaedam natura
angelica, nicht einfachhin pura forma, sondern quae da m pura forma
ist. Indem aber so die blofse Natur mit dem sie ausfüllenden Individuum
notiert wird und die Accidentien unberücksichtigt bleiben, erscheint die
metaphysische Ordnung. Es ist also nun auch bezüglich dieser zu
untersuchen, ob in ihr das Sein gleichmäfsig auf die Natur (quaedam natura
angelica) und das Einzelwesen gehe. Und auch so ist die Frage zu
verneinen. Denn das Sein geht auf die Natur nur nach der in ihr
ausgesprochenen, explicite notierten Beschränkung, auf das Einzelwesen aber
nur nach dem, was in ihm an und für sich liegt. Nun aber liegt in ihm
an und für sich keine Beschränkung, da ein Einzelwesen nicht
notwendig irgend eine Beschränkung zu haben braucht, wie Gott zeigt,
sondern die in ihm liegende Beschränkung hat es in unserem Falle nur
wegen der Natur (quaedam natura angelica) auf die es geht. Es mufs
also die Natur das Einzelwesen als sich konform herausarbeiten, schaffen,
um überhaupt das Sein empfangen zu können. Deshalb ist es wahr, dafs
die Wesenheit vom Individuum aus das Sein empfängt. Bei Gott aber
trifft dies nicht zu, wie Thomas im folgenden lehrt.

2 nämlich in minder genauer Ausdrucksweise, wie wenn man z. B.
sagt: Gott ist weise, gerecht u. s. w. Damit wird in mangelhafter
Ausdrucksweise die Wesenheit und etwas aus der Wesenheit Hervorgehendes
bezeichnet, „ut quo aliquid est", also das Sein in Gott geteilt, folglich
die Wesenheit nicht mehr als habens esse aufgefafst, folglich auch gleichsam

ein Suppositum in Gott gesetzt, durch welches Gott das Sein und
edwede Seinsweise hätte, „ut quo a liquid est".

3 Da die göttliche Wesenheit alles Sein schafft und erhält, ist sie

in abschliefsender Weise für sich Träger des Seins.



303

Daher ist es auch nicht notwendig, in dem Göttlichen1 ein
Einzelwesen der Wesenheit anzunehmen, auf dafs die Wesenheit
das Sein haben könne,2 obgleich sie selbst nicht die Seinsweise
einer selbständigen Einzelnatur hat, wie es einer solchen
zukommt, das Sein zu haben,3 weil dies ja die Vollkommenheit der
göttlichen Wesenheit ist, ihr Sein zu sein, und deshalb ist sie
nicht blofs das, wodurch sie etwas ist, sondern sie ist auf
vollkommene Weise4 Träger des Seins und hat das vollkommene
Sein5. In den einfachen Wesen hingegen mufs wegen des
angegebenen Zusammenfallens von Einzelwesen und6 Wesenheit
und wegen des begrifflichen Unterschiedes zwischen ihnen die
Wesenheit das Sein einfachhin haben, gleichwie dies auch
fur das Einzelwesen gilt.7 Aber weil sie begrifflich sich
unterscheiden — die Wesenheit nämlich ist das, wodurch etwas ist,
das Einzelwesen aber das, was Sein hat8 — wird, weil die
Wesenheit nicht ihr Sein ist, von ihr gesagt, dafs sie ihr Sein
vermittelst des Einzelwesens habe, mit dem sie jedoch real
zusammenfällt, wie gesagt wurde.9

1 in divinis.
* weil eben die Wesenheit unmittelbar durch sich Träger des

Seins ist.
» Man könnte nämlich sagen: allerdings gibt es kein Suppositum

in Gott, wie in den geschaffenen Dingen dasselbe das Sein hat, gleichwohl

ist die göttliche Wesenheit identisch mit einem Suppositum,
wodurch sie erst des Seins fähig und teilhaftig wird, und mufs daher so das
Sein haben. Nego: est esse.

1 weil Identität zwischen essentia und suppositum mit Auschlufs des
„habere quocumque modo esse" herrscht.

6 weil sie das esse primum, das esse actus puri hat.
6 specifischer.
' Das Sein ist ja bei ihnen ein verursachtes. Vgl. ein wenig zuriick:

„Quod autem essentia divina sit habens esse."
8 Die Wesenheit ist Suppositum nach Thomas, insofern sie als der

Träger und Inhaber des empfangenen Seins erscheint, wobei von der Art
und Weise, wie dies zugebt und ermöglicht wird, noch abgesehen wird.
Aber der Inhaber einer Wesenheit ist ein solcher nur durch die in ihm
niedergelegte Wesenheit, sowie er auch den actus essendi nur hat, weil
notae sociabiles eine Wesenheit zustande bringen. Es ist aber auch klar,
dafs, je mehr eine Wesenheit rein aus dem Inhalt der Wesenheit heraus
und mit Ausschlufs anderer Elemente Besitzer des actus essendi werden
kann, sie in sich um so mehr als Suppositum erscheint. Deshalb ist der
mit seiner Species identische Engel Gabriel ein vollkommeneres Suppositum

als Petrus.
9 Nach Thomas kommt also jeder nicht-göttlicben Wesenheit mit

Rücksicht auf das Verhältnis ihres actus essendi zum göttlichen an und
für sich die Möglichkeit zu, Supposita in einer Species haben zu können.
Ist dies aber ausgeschlossen, so ergibt sich das erst aus dem Begriff
dieser bestimmten Wesenheit. Und es ist selbst dem Engel der
Begriff des suppositum nicht vollständig fremd, wie Thomas lehrt.



304 Das Opusculum des hl. Thomas

In den stoffliehen Dingen hingegen, wo Einzelwesen und
specifische Wesenheit unterschieden sind,1 und beides vom Sein,
wie gesagt wurde, hat die Wesenheit nur in der
Einzelwesenheit,2 welcher es zukommt, Sein zuhaben, Seinsbestand;
immer nämlich kommt es dem Einzelwesen in jeglicher Wesenheit

zu, das Sein in der betreffenden Wesenheit zu haben.3
Die Wesenheit aber als Träger des Seins und das Einzelding
im Genus der Substanz ist die erste Substanz, nach dem
Philosophen,4 in der Schrift von den obersten Seinsgattungen, der es

zukommt, ganz selbständig für sich selbst zu existieren, und
nicht in einem anderen zu sein, sei es nun als Accidens oder
als Teil: und nicht blofs das; sondern es kommt ihr auch zu,
dafs sie nicht von anderen ausgesagt werde, ein Umstand, durch
den sie sich von einer anderen Substanz, der zweiten,
unterscheidet, die von anderen ausgesagt wird, obgleich sie nicht in
anderen ist.

Da es also der Einzel-Wesenheit im Genus der Substanz
eigentümlich ist, selbständig zu sein für sich selbst, — es
existiert nämlich alles andere, wie die Accidentien und die Teile
der Substanz und selbst die allgemein gefafste Substanz, die eine
Schöpfung des Intellektes ist, nicht selbständig für sich, sondern
in Abhängigkeit von der ersten Substanz, nach deren Aufhebung
unmöglich noch irgend eine der gedachten Formen in der ihr
eigentümlichen Seinsweise zurückbleiben kann : es bleibt nämlich
nicht mehr die Species „Mensch" noch das Genus „sinnbegabtes
Lebewesen" übrig, wenn einmal alle dazu gehörigen Einzelwesen
aufgehoben werden, noch kann auch im selben Falle etwas zurückbleiben

was die Seinsweise eines Teiles oder eines Accidens
hat —, so ist in den stofflichen Dingen die Wesenheit nicht
selbständiger Träger des Seins,6 da sie von ihrem Sein
verschieden ist, sondern eben das Einzelwesen hat Sein, und von
ihm unterscheidet sich wieder die Wesenheit selbst. Deshalb
folgt auch in den stofflichen Dingen das Sein der Wesenheit
nur insoweit, als die Principien der Wesenheit, nämlich Materie

1 Nämlich realiter, ein Differenzgrad, der sonst nirgends vorkommt.
2 weil sie eben in sich, in gewaltiger Differenz vom Engel, gar

nichts zur Konstituierung des Individuums leistet, sondern blofse
Voraussetzung ist.

3 aber, wie der hl. Thomas schon mehrmals hervorgehoben hat, in
sehr verschiedener Weise.

4 Categ. 5. (2. a. 11 _ 3. a. 7.)
6 In dieser Beziehung unterscheiden sich substantia spiritualis und

corporalis gar nicht; es trifft gleichmäfsig zu: essentia non habet esse.



„de quattuor oppositis".

und Form, das in seiner Existenz selbständige Einzelwesen,
nämlich die erste Substanz ergeben,1 die nicht von irgend etwas
aufser ihm abhängig sein kann, sondern aus sich heraus im
vollkommenen Seinszustande dasteht. Daraus ist ersichtlich, dafs
die Teile der sinnbegabten Lebewesen, wie z. B. Hände und
Füfse und ähnliches, die in der nächsten Anlage zu einem eigenen
Seinsbestand sind, der allein durch die Loslösung vom Ganzen
ohne Hervorbringung irgend einer neuen Wesenheit entsteht,
ein anderes neues Sein haben,2 welches der besagten Wesenheit3

nicht folgte, weil ihre Principien4 nicht ein wirklich
existierendes Einzelwesen ergeben, oder die erste Substanz,
der es allein zukommt, selbständig zu sein durch sich und nicht
durch etwas anderes, da die Wesenheit das Sein nur durch das

selbständige Einzelwesen besitzt, dem es zukommt, das Sein zu
haben, wie gesagt wurde.5 Aus dem Gesagten ist also ersichtlich,

dafs man nicht sagen darf, dafs ein jegliches, von dem eine
Aussage gebildet werden kann, Sein habe in der Welt der
wirklichen Dinge, ich sage, ein Sein, das der Wesenheit folge.6
Wenn deshalb gesagt wird, die Blindheit ist im Auge, so wird
damit nicht ausgedrückt, die Blindheit habe ein der Wesenheit
folgendes Sein, da die Beraubung keine Wesenheit hat, sondern

1 nämlich insofern sie im Suppositum sind und an dessen ratio
teilnehmen.

2 Sie ergeben für das Einzelwesen die erforderliche Identität in der
Natur, und eben deshalb läfst auch der formale Träger des Seins die
Wesenheit, welche conditio sine qua non ist, an dem Sein participieren.
Man sieht auch hierin wieder den realen Unterschied zwischen essentia
und exsistentia durchleuchten! Übrigens ergänzen diese Ausführungen
von Thomas die früher in diesem Kapitel von ihm aufgestellten Lehren
über das Verhältnis des Seins zu den verschiedenen Principien des Dinges,
Materie, Form u. s. w. : sie ergänzen sie uud erläutern sie.

8 insofern sie rein als Wesenheit erscheint.
4 insofern nur die Wesenheit gefafst wird. Die Wesensprincipien

ergehen das Einzelwesen nicht formaliter, sie sind nur die Voraussetzung,
auf dafs in dem Individuum die Identität in der Natur gewahrt werde.
Auch ergeben sie nicht das Sein, sondern Träger des Seins zu sein
kommt nur dem Individuum zu. Vielleicht hat Thomas letzteres vor
allem im Auge.

6 Thomas betonte dies schon öfters in diesem Kapitel. I)a aber bei
den stofflichen Wesen die specifische Wesenheit und das Individuum nicht
wie bei den Engeln zusammenfallen, so trifft es bei ihnen noch viel mehr
zu: „essentiam non habere esse nisi per suppositum".

6 Da der geschöpflichen Wesenheit rein als solcher das Sein ja
nicht folgt, so folgt es noch viel weniger einem ad instar essentiae
gedachten ens rationis, der caecitas z. B., wie Thomas im folgenden
ausführt.



306 Das Opusculum des hl. Thomas

es wird damit vielmehr ausgedrückt, dafs das Auge eines
gewissen Seins entbehre.

Desgleichen wird mit der Aussage: „Die erste Materie ist
ein Nicht-Seiendes blofs in bedingter Weise", nicht bezeichnet,
dafs irgend ein Sein der Wesenheit der Materie selber folge,
weil Sein ein Verwirklichendes ist, das in der ersten Materie
ihrer Natur wegen nicht befunden werden kann, da sie eine reine
Anlage ist, sondern es wird damit ausgedrückt, dafs die Wesenheit

der Materie der Beraubung unterstellt ist,1 um derentwillen
sie ein Nicht Seiendes genannt wird, nicht aber einfachhin ein
Nichts, sondern ein Nicht-Seiendes innerhalb eines Genus, während

die2 Beraubung ein Teilnehmen an dem einfachhin
NichtSeienden ist, das da das zweite Glied im kontradiktorischen
Gegensatz ist und der Beraubung verwandter ist als das zweite
Glied im konträren Gegensatz, welches etwas in die Welt der
seienden Formen setzt. Und deshalb sagt der hl. Augustinus,3
dafs die Materie fast nichts ist, was Wahrheit hat ob der ihr
anklebenden Beraubung. Aus dem Gesagten nun ist es leicht,
die oben erhobenen Einwürfe zu widerlegen. Das allein nämlich
wird dem schöpferischen Akte unterstellt, was Sein hat, und das
ist das Einzelwesen oder die erste Substanz, der es eigen ist,
das Sein selbständig zu haben. Der Materie aber wird das Sein
nur zuerkannt, insofern sie es durch ein solches selbständiges
Einzelwesen hat, und das Gleiche gilt für die Accidentien. Und
deshalb werden sie vielmehr miterschaffen genannt als erschaffen.
Es liegt aber auch, wenngleich das Sein der Wesenheit nicht
folgt, kein kontradiktorischer Gegensatz in der Aussage: Die
Materie ist eine gewisse Wesenheit; denn wenn man sagt, dafs
die Materie eine gewisse Wesenheit ist, so wird etwas nach
dem ihm Wesentlichen von sich selber ausgesagt, weil die
Materie ihre Wesenheit ist: und das trifft bei allen einfachen Dingen
zu.4 Dadurch wird aber nicht bezeichnet, dafs irgend ein Sein
der Wesenheit folge, weil in jedem geschaffenen Dinge das Sein

1 Hier ist Beraubung in einem weiteren Sinne zu nehmen, wie im
Kommentar zur Metaphysik, lib. X. lect. 6.

2 strikt genommen.
3 Confess. XII. c. 5.
* Thomas will sagen, dafs die materia prima und jede einfache

Wesenheit insofern ganz ihre Wesenheit ist, als bei stofflichen Dingen
die Wesenheit sich nur als solche mit Hinweis auf zwei komponierende
Elemente ausweisen kann, während bei ersteren die einfache Wesenheit
als einfache eben Wesenheit ist.



307

von dem Dinge selber sich unterscheidet. Und es ist auch nicht
nötig, dafs, wenn in einer Aussage das „ist" gesetzt wird, dem
ein Sein in der Wirklichkeit entspreche.1

3 «Ör*-C

ERASMIANA.

Beiträge zur Korrespondenz des Erasmus von Rotterdam
mit Polen.

(Fortsetzung von Jahrbuch Bd. XV, S. 195—226.)

Mitgeteilt von

Lie. CASIMIR v. MIASKOWSKI,
Domvikar in Posen.

»-»«

XIX.
Basel, 9. Oktober 1531. Leipziger Univers.-Bibl.

Anseimus Ephorinus an Erasmus.

Kaum habe Triebelmann1 mit seinem Briefe an Erasmus
die Stadt verlassen, da sei auch des Erasmus Schreiben
eingetroffen; seinen darin ausgesprochenen Rat betreffs der Reise nach
Speier2 nehme er dankbar an. Er beklagt in weiterem den

vorzeitigen Tod eines Sebastian3 und rät Erasmus, um des
Geraeinwohles willen seine Gesundheit zu schonen. Die unbegründeten

Verleumdungen der Oecolampadianer betreffs seiner Briefe
möge er gering achten, Herwagen,4 dessen Interessen hier auf
dem Spiele ständen, habe ihn unnötigerweise zu sehr beunruhigt.
Die Abreise nach Speier habe er bis zur Rückkehr Triebelmanns
verschoben, er bitte Erasmus um Empfehlungen an seine
Bekannten. Für des Erasmus wohlwollendes Anerbieten, die
Parterrewohnung in seinem Hause zu beziehen, finde er nicht genug
Worte des Dankes. Nichts könne ihm willkommener sein, doch

1 So folgt denn der transmutatio per creationem et annihilationem
der kontradiktorische Gegensatz, den von den Geschöpfen kausierten
transmutationes nur der privative, konträre und relative. Thomas beweist
dies in diesem Kapitel durch eine die höchsten Probleme berührende
ungemein tiefe Spekulation.


	Das Opusculum des H. Thomas "De quattuor oppositis"

