
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 15 (1901)

Artikel: Aus Theologie und Philosophie

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761724

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


252

Mein armes Lied soll ruhen dir zu Fiifsen,
Mit dir will ich den Engelgleichen grüfsen,
Den du zum Führer uns, zum Stab gegeben,
Die wir in feiger Furcht und Zweifel leben.

Du hast als Leuchte für die dunkle Welt
Ihn auf den Berg der Kirche hingestellt.
O Papst und König, deinen Segen spende

Dem, der im Herbste steht und bald am Ende.

Er bietet dir der Treue Unterpfand:
0, segne ihn mit deiner Vaterhand!
Und richte deiner Augen milden Glanz, *
Erhab'ner Dichter in des Ruhmes Kranz,
Auf dieses Lied! Doch fühl' ich mich nicht wert,
Dafs sich dein Blick voll Güte zu mir kehrt.

o-*sö>-O

AUS THEOLOGIE UND PHILOSOPHIE.

Von Dr. M. GLOSSNER.

1. Christ. PeschS. J., Prael. Dogra. T. I. Inst. Propaed, ed 2.
1898. T.II. De Deo. ed. 2. Friburgi Br. Herder. 1899. 2. Chr. Pesch,
Theologische Zeitfragen. Freiburg i. B. Herder. 1900. 3. Dr. E. L.
Fischer,DerTriumph der christl. Philosophie. Mainz. Kirchheim.
1900. 4. Dr. Br. Petronievics, Principien der Erkenntnislehre.
Berlin. Hoffmann. 1900. 5. Dr. H. Leser, Zur Methode der kritischen
Erkenntnistheorie. Dresden. Bleyl und Kämmerer. 1900. 6. H. G.

Opitz, Grundrifs einer Seinswissenschaft. I. Bd. 2. Abt. Er-
scheinungs-(WilIens-)lehre. Leipzig. Haacke. 1899. 7. B. Bödder,
Psycho logia Bationalis. ed. 2. Frib. Br. Herder. 1899. 8. Dr. C.

Gutberiet, Der Kampf um die Seele. Mainz. Kirchheim. 1899. 9.Th. Lipps,
Die ethischen Grundfragen. Zehn Vorträge. Hamburg u. Leipzig.
Vofs. 1899. 10. E. v. Hartmann, Geschichte der Metaphysik.
II. Teil. Seit Kant. Leipzig. Haacke. 1900.

Die an erster Stelle genannten Werke bilden die beiden
ersten Bände der „Praelectiones Dogmaticae", die der Vf. im
Kollegium Ditton-Hall gehalten hat. Der erste Band bietet eine

vollständige Erörterung jener Fragen, die von den Theologen
bald unter dem Titel einer Einleitung oder Propädeutik zur
Theologie, bald unter dem der Apologetik, bald endlich unter



(1.) Chr. Pesch, Praelect. Dogmat. I. II. 253

jenem derFundamemtaltheologie behandelt zu werden pflegen.
Vorausgesandt sind Prolegomena über die Theologie und ihre
Geschichte. Der Vf. vertritt den Standpunkt der Theologie seines
Ordens, was besonders im zweiten Bande, der Gotteslehre mit
ihren schwierigen Problemen des göttlichen Vorherwissens und
der Prädestination, hervortritt. Die Vorzüge sind die gleichen,
wie wir sie bei den Schriftstellern der Gesellschaft Jesu, den
Ordensgenossen des Vf., hervorzuheben wiederholt Gelegenheit
gefunden haben. Lob und Empfehlung erscheinen deshalb als
überflüssig. Dagegen werden wir uns nicht versagen dürfen,
uns mit dem Vf. in Bezug auf die Fragen des zweiten Bandes,
die zwischen Molinisten und Thomisten kontrovertierten Probleme
principiell auseinanderzusetzen.

Zuvor mögen aus dem ersten Bande einige beachtenswerte
vom Vf. gegebene und gegenüber abweichenden modernen
Standpunkten bedeutsame Bestimmungen hervorgehoben werden. Theologie

ist Wissenschaft, sofern sie ex notis certisque principiis
ignota demonstrat (p. 3), also nicht (wie Prof. Schanz jüngst
meinte) trotz ihres Ausgeheus vom Glauben, weil angeblich alles
Wissen in einem Glauben wurzle. Ferner: habitum scientiae esse
in se quidem naturalem, radicaliter autem supernaturalem (p. 5.),
da die Theologie ihre Wurzel im übernatürlichen Glauben
und die Dogmen zu ihren Principien hat.

Das Mifsverständliche des Ausdrucks „Fundamentaltheologie"
sucht der Vf. durch die Bemerkung zu entfernen, dafs die
Propädeutik nicht formell Theologie sei, da sie ihre Argumente
nicht aus der Offenbarung entnehme, sondern sich philosophischer
und historischer Beweismittel bediene, um die Thatsache der
Offenbarung festzustellen. Wir halten dafür, dafs der Ausdruck besser
gemieden werde, indem er die Auffassung insinuiert, als ob die
Propädeutik die Theologie positiv begründe, wie dies in der
Tübinger Schule, von Drey, Kuhn, angenommen wird; eine
Auffassung, die in dem von anderen, modernen Theologen gebrauchten
Ausdruck: Generaldogmatik noch schärfer hervorgehoben ist. Die
natürliche Vernunft vermag zwar die Thatsache der Offenbarung
zu erweisen; sie ist aber nicht im Besitze eines Grundbegriffes,
aus welchem sich selbst unter Voraussetzung des Gegebenseins
der Offenbarungswahrheiten diese mit wissenschaftlicher
Konsequenz entwickeln liefsen. Auch der Begriff der Persönlichkeit
und der Existenz eines persönlichen Gottes ist nicht als solcher
zu dienen geeignet.

Aus diesem Grunde dürfte auch von einem allmählichen
Ubergang dieses Traktates aus einem philosophisch-historischen



254 Aus Theologie und Philosophie.

in einen dogmatischen füglich nicht zu reden sein (p. 33). Der
erste Teil, „von Christus als göttlichem Gesandten", behandelt in
drei Abschnitten erstens die Quellen der Geschichte Christi
(Echtheit und Glaubwürdigkeit der Evangelien), zweitens das

Zeugnis, das Christus selbst von seiner göttlichen Mission ablegte,
drittens die Gründe, mit welchen Christus sein Selbstzeugnis
bestätigte, nämlich die von ihm gewirkten Wunder, seine eigenen
Weissagungen und die messianischen Weissagungen des Alten
Bundes. Dazu kommen als weitere Beweisgründe die wunderbare

Verbreitung der Lehre Christi und die inneren Kriterien
derselben. In dem Abschnitt vom Selbstzeugnis Christi gelangen
die allgemeinen Eragen über Möglichkeit, Nützlichkeit und
Notwendigkeit der Offenbarung gegenüber dem Rationalismus zur
Erörterung.

Die vier Abschnitte des zweiten Teiles verbreiten sich über
die Einsetzung, das Wesen und die Eigenschaften, ferner über
die Kennzeichen (Merkmale, notae) der Kirche, über den aktiven
Träger des kirchlichen Lehramts (Bischöfe und römischen Pontifex)
und den Gegenstand desselben.

Im Abschnitt von der Einsetzung der Kirche, speciell der
kirchlichen Hierarchie wird das Verfahren protestantischer „Kritiker"
treffend mit den Worten charakterisiert: „Man fragt wohl nach
den Gründen, auf die sich ihre Behauptungen stützen. Aber sie
sind im glücklichen Besitze einer Verfahrungsweise, die viel
einfacher ist als alle Beweisführung; sie verfahren nämlich so: Man
teile alle Schriften der ersten Zeiten in zwei Klassen und nenne
diejenigen, die von einer kirchlichen Hierarchie nichts enthalten,
die älteren, von jenen aber, die etwas davon enthalten, behaupte
man, sie seien der Zeit nach die späteren. Sofort erhellt, dafs
die Hierarchie späteren Ursprungs sei. Findet sich aber etwas
in Schriften, die nach allgemeinem Zugeständnis älter sind, was
mit dieser Theorie im Widerstreit ist, z. B. Matth. 16, 18 und
28, 18 ff., so erkläre man solche Texte als unecht und einem
späteren Jahrhundert angehörig. Fragt aber jemand, warum du
allen kritischen Zeugen zum Trotz derartiges behauptest, so berufe
dich auf deinen ,historischen Sinn' und erkläre den, der dies nicht
versteht, als alles geschichtlichen Sinnes bar. Überdies steile
allerlei minutiöse Untersuchungen, gehörige wie ungehörige, um des

gröfseren Scheines der Gelehrsamkeit und Wissenschaftlichkeit
willen an. Mit diesem Verfahren wirst du sicher vielen und
auch dir selbst vorreden, die Sache vortrefflich bewiesen zu haben,
obgleich du auch nicht den Schein eines Beweises vorzubringen
vermochtest." (I. p. 208 seq.)



(1.) Chr. Pesch, Praelect. Dogmat. I. II. 255

In der Frage nach dem Subjekte der kirchlichen Unfehlbarkeit
huldigt der Vf. der Ansicht, dafs zwei inadäquat unterschiedene
Träger derselben anzunehmen seien, der ex cathedra entscheidende
Papst für sich allein und die unter dem Oberhaupt der Kirche,
dem Papste, vereinigten Bischöfe (p. 274).

Unabhängig von dem (übrigens geschichtlich feststehenden)
Nachweis des römischen Episkopats Petri läfst sich der Primat
des römischen Bischofs führen durch Feststellung, der drei That-
sachen: 1. der Einsetzung des Primats durch Christus, 2. der
von Christus gewollten Fortdauer des Primats in der Kirche,
3. der beständigen Anerkennung des ausschliefslichen Primats
des römischen Stuhles seitens der Kirche (p. 278).

Für den Satz, die Kirche sei unfehlbar in der Kanonisation
der Heiligen, wird theologische Gewifsheit in Anspruch genommen,
derselbe sei nicht fide divina zu glauben, weil er nicht unmittelbar
geoffenbart sei; auch nicht fide ecclesiastica, weil eine formelle
kirchliche Entscheidung nicht vorliege (p. 335). — Die Berechtigung

der Annahme einer besonderen fides ecclesiastica lassen
wir dahingestellt. Nach unserer Ansicht sind auch die mittelbar
geoffenbarten und von der Kirche proponierten Wahrheiten, ja
die facta dogmatica mit einem und demselben, dem göttlichen
Glauben aufzunehmen, da sie implicite und indirekt zur
Glaubenshinterlage gehören.

Der dritte und letzte Teil behandelt die theologischen Beweisquellen

(loci theologici). Unte-r diese wird mit Recht das
übereinstimmende Zeugnis der Theologen in Sachen des Glaubens und
der Sitte gerechnet (p. 359). Speeiell wird die Autorität des
hl. Thomas hervorgehoben, jedoch mit folgender Restriktion: est
autem notandum praeter duas quaestiones De sollemnitate votorum
et De immaculata conceptione B. M. V., in quibus necessario a
S. Thoma recedimus, perpauca esse alias, in quibus Theologi
communiter non admittunt doctrinam S. Thomae, e. g. utrum idem
ab eodern sciri et credi possit, utrum mundum possit esse ab

aeterno utrum ordinesminores sintsacramenta, utrum episcopatus
sit ordo sacramentalis, quomodo maneant species eucharisticae,
postquam realis praesentia Christi cessavit etc. Die Lehre des

Heiligen von der wirksamen Gnade und der Prädestination gehört
sonach der Ansicht unseres Autors zufolge nicht zu den
communiter von den Theologen verlassenen Doktrinen desselben,
woraus geschlossen werden müfste, dafs der Molinismus entweder
nicht die sententia communis der Theologen bilde, oder dafs
Molina und seine Anhänger in den genannten Punkten in
Ubereinstimmung mit dem englischen Lehrer sich befinden, also vielmehr



256

Banez und die Schule der „T-homisten" von seiner Lehre
abweichen. Das letztere ist in der That die Annahme des
Verfassers. Ob mit Recht, werden wir im Verlaufe unseres Referates
sehen.

Wenn nach kirchlicher Lehre die hl. Schriften im eigentlichen

Sinne Gott zum Verfasser haben, so erfordert, wie es

scheint, der gesamte Inhalt derselben eine Vergegenwärtigung,
wenn auch nicht eine Offenbarung, im prophetischen Lichte;
den Vergleich mit einem Schreiber, dem ich befehle, in meinem
Hamen Dinge, die er bereits kennt, aufzuzeichnen, können wir
daher nicht ganz zutreffend finden (p. 375).

Bezüglich der Behauptung einer wörtlichen Inspiration bemerkt
der Autor: Si quis censet nonnulla vocabula vel phrases et con-
structiones Scripturae inspirata esse ob specialem aliquant rationem,
e. g. vocabulum Aôyoç, formulant baptismi etc., hane sententiam
non oppugnamus, sed hoc negamus, Deum omnia et singula
vocabula totius Scripturae inspirassse (p. 385).

Der zweite Band enthält die zwei Traktate: De Deo uno
secundum naturam (p. 1—240) und De Deo trino secundum per-
sonas (p. 241—361). Der erste Traktat zerfallt wiederum in
drei Teile, die von der Erkennbarkeit, dem Wesen und den
Attributen Gottes handeln. Die Erkennbarkeit ist teils eine
natürliche, teils eine wissenschaftliche, wozu noch die übernatürliche

im Glauben und in der zukünftigen beseligenden Anschauung
kommt. Was die wissenschaftliche Gotteserkenntnis betrifft, so
bestreitet der Vf. ausdrücklich die Annahme Kuhns, das Dasein
Gottes könne weder a priori noch a posteriori unabhängig von
einer eingeborenen Gottesidee erkannt werden (p. 15). Dafs
Gottes Dasein fide divina zu glauben sei, wird im Zusammenhange

mit der Ansicht, dieselbe Wahrheit könne zugleich
eingesehen und geglaubt werden, behauptet. Die richtige Lösung
dürfte Schäzler gegeben haben in den „Neuen Untersuchungen
zum Dogma von der Gnade" (S. 544 ff.), worauf wir den Leser
verweisen.

In der Auffassung der visio beatifica stimmt der Vf. den
Thomisten zu, sofern sie die Bildung einer species expressa in
Abrede stellen, quia répugnât Deum intuitive videri in aliqua
definitione vel enuntiatione (p. 43).

Die „metaphysische Wesenheit" Gottes wird mit Recht in
der reinen Aktualität oder darin gesucht, dafs Gott das Sein
selbst (ipsum esse, esse subsistens, actus purissimus) ist; eine
Konsequenz hieraus ist die Aseität, die jedoch nicht im positiven



(1.) Chr. Pesch, Praelect. Dogmaf. I. II. 257

Sinn zu nehmen ist, als ob Gott physisch bewirkendes Princip
oder Ursache seines eigenen Daseins wäre (p. 65).

Yon dem novum inventum (z. B. Schells, der übrigens vom
Vf. nicht genannt ist), secundum quod Deus est positive causa
sui ipsius producens se intelligendo et volendo seipsurn, wird
geurteilt, dals es sowohl mit der gesunden Vernunft als auch
mit der Lehre der Väter und der scholastischen Theologen im
offenkundigen Widerspruche stehe; die Idee eines absoluten, sich
selbst setzenden, hervorbringenden, erzeugenden Wesens sei der
Traum gewisser dem Pantheismus zugeneigter Philosophen, eine
Idee, die zur Fortbildung der christlichen Lehre nichts, sehr viel
aber zur Verkehrung derselben beitrage (p. 67).

In Gott sei, lehrt der Vf., auch nicht eine distinctio rationis
zwischen Wesenheit und Dasein, wie sie in den Geschöpfen sich
finde, stellt also deren reale Distinktion in den letzteren in
Abrede: das eine wie das andere mit Unrecht, denn einerseits ist
in den Geschöpfen die Wesenheit eine Realität, zu der das Dasein
gewissermafsen von aufsen hinzukommt, andererseits aber bietet
das konkrete unendliche Sein Gottes dem endlichen Geiste einen
Grund (dist. virtualis), zwischen Wesenheit und Dasein zu
unterscheiden (dist. rationis); denn obwohl objektiv in Gott beide eins
sind und im absoluten Begriffe Gottes das Dasein eingeschlossen
ist, so gilt das doch nicht von dem Begriff, den wir von Gott
haben, was der Vf. selbst implicite zugibt, indem er die Möglichkeit
eines aphoristischen Beweises für Gottes Dasein leugnet.

Die von Thomisten gelehrte physische Gegenwart der Dinge
vor (coram) der göttlichen Ewigkeit hat nicht den Sinn einer
ewigen Koexistenz mit Gott seitens der Dinge selbst, sondern
bezeichnet das übergreifende Verhalten des ewigen göttlichen
Daseins zu allem zeitlichen Sein, kraft dessen es für Gott nichts
Vergangenes noch Zukünftiges gibt, obgleich die Dinge in sich
selbst nicht ewig bestehen, sondern, wie der Veränderung —
aktuell oder potenziell — so dem zeitlichen Flusse unterworfen,
d. h. zeitlich verlaufen und teils vergangen, teils gegenwärtig,
teils zukünftig sind (p. 87).

Die durch die molinistische scientia media dem Vf.
aufgedrängte Meinung, was wahrhaft zukünftig sei, sei in aller
Ewigkeit unfehlbar gewifs und das Gegenteil davon metaphysisch
unmöglich, enthält eine handgreifliche Tautologie, denn das vere
futurum wird hier im Sinne von certe futurum genommen, so dafs
der Satz vere futurum est certe futurum nichts weiter besagt
als certe futurum est certe futurum. Die Meinung selbst aber
ist durchaus unlogisch, denn, wie Aristoteles lehrt (worin der



258 Aus Theologie und Philosophie.

hl. Thomas ihm ausdrücklich zustimmt), ist in zufälligen, von
menschlicher Freiheit abhängigen Dingeu und den entsprechenden
Sätzen: wie z. B. Petrus aut negat aut non negat Dominum, zwar
notwendig der eine Teil der Disjunktion wahr, der andere falsch,
jedoch vor Eintritt der Entscheidung unbestimmt, welcher; denn
wie überhaupt die Wahrheit das Sein voraussetzt und von ihm
abhängig ist, so hängt -die zufällige Wahrheit vom zufälligen
(kontingenten) Sein ab. Es ist also falsch zu sagen: was einmal
wahr ist, ist immer — ewig, auch a parte ante — wahr. Daraus
folgt, dafs das medium des göttlichen Erkennens der freien
Handlungen der Geschöpfe weder in deren objektiver noch in ihrer
formalen (logischen) Wahrheit gesucht werden kann. Nimmt
man daher mit den Molinisten an, dafs es ein von göttlicher
Yorbestimmung (motio, praemotio) unabhängiges Sein gibt — und
ein solches ist offenbar die Zustimmung des menschlichen Willens,
welche das indifferente göttliche Gnadenangebot wirksam macht —
so ist die Möglichkeit eines Voraussehens der freien Handlungen
des Geschöpfes von Seiten Gottes schlechterdings ausgeschlossen,
was freilich die Molinisten als katholische Theologen nicht
zugeben dürfen und wirklich nicht zugeben. Aber eben deshalb
glauben wir den vom Vf. den Thomisten gemachten Vorwurf
des Verstofses gegen die Logik mit weit gröfserem Rechte zurückgeben

zu dürfen.
Da ein vom göttlichen Willen unabhängiges zufälliges Sein

nur nachträglich erkannt werden könnte, ein solches aber
überhaupt nicht angenommen werden kann, ohne die absolute göttliche
Kausalität zu leugnen, berufen sich die Thomisten mit Recht für
die Möglichkeit eines göttlichen Vorauswissens der freien
Willensentschlüsse auf die wirksamen Dekrete des göttlichen Willens.
Ohne die Freiheit zu gefährden, ja durch seinen bewegenden
Einflufs ihr Raum schaffend, übt Gott eine absolute Herrschaft
über den geschöpflichen Willen aus. Ist diese schon durch den
Begriff der absoluten Kausalität gefordert,. so noch mehr durch
die wenn möglich noch gröfsere Abhängigkeit des geschöpflichen
Willens auf dem übernatürlichen Gebiete der Gnade, der Berufung
und Auserwählung zum Heile. Mag immerhin die Vereinbarung
dieser Herrschaft des göttlichen Willens über den kreatürlichen
dem menschlichen Denken unübersteigliche Schwierigkeiten bieten,
so sind diese durch den Hinweis auf das „Geheimnis" hinreichend
gerechtfertigt; denn dafs die Schwierigkeiten, die in den
Offenbarungslehren von der wirksamen Gnade und der göttlichen
Gnadenwahl liegen, nicht, wie der Vf. (p. 130) behauptet, ein
Werk der „Bannesianer" sind, erleidet nicht den mindesten Zweifel.



(I.) Chr. Pesch, Praelect. Dogmat. I. II. 259

Oder ist es nicht das Geheimnis der Gnadenwahl, das den Apostei
zu dem klassischen, von der Kirche auf das Oentralgeheimnis
des Christentums angewendeten Ausspruch he wog: 0 altitudo
divitiarum sapientiae et scientiae Dei: quam incomprehensibilia
sunt judicia ejus et investigabiles viae ejus (Rom. 11, 33)?

Die direkte und unmittelbare Herrschaft Gottes über und in
dem kreatürlichen Willen, an dessen Stelle die Molinisten gegen
die gesamte theologische Tradition die indirekte, durch die scientia
media künstlich vermittelte setzen, ist der fundamentale Gedanke,
den die Thomisten vom englischen Lehrer uumittelbar, vom heil.
Augustin mittelbar aufnahmen und mit „Zähigkeit" festhielten.
Gegenüber dieser Thatsaehe treten gewisse Formeln, wie die der
praedeterminatio physica, und Distinktionen als von sekundärer
Bedeutung zurück. Es ist daher ohne alle Berechtigung, wenn
von molinistischer Seite nicht mehr von Thomisten, sondern von
„Bannesianern" geredet wird: ein Vorgehen, das auf Seiten der
unabhängigen, durch keine Ordenstradition gebundenen Theologen
eine Nachfolge kaum finden dürfte. Die Vertreter der scientia
media heifsen mit Recht Molinisten; denn die durch diese Art
von Wissen vermittelte Herrschaft Gottes über den Willen des
Menschen ist in der That der Gedanke und das geistige Eigentum
Molinas, während die Vertreter der aus sich wirksamen Gnade
ihren Meister im hl. Thomas, nicht aber in Banez verehren. Mag
man daher die vom letzteren aufgestellte Formel sowie die eine
oder andere der thomistischen Distinktionen nicht vollkommen
zutreffend und befriedigend finden, so ändert dies durchaus nichts
an der Berechtigung des Anspruchs der Thomisten, gegenüber
den Molinisten die alttheologische Tradition und die echte Lehre
des hl. Thomas, _

also die wahre „Theologie der Vorzeit" zu
vertreten.

Indes steht es um die Distinktionen der „Bannesianer" nicht so

schlimm, wie es nach derDarstellungunseres Autors scheinen möchte.
Die den Thomisten vorgeworfenen evidenten Widersprüche bestehen
nicht. Nimmt man einmal mit diesen an, dafs Gott den menschlichen
Willen direkt ohne Verletzung seiner Freiheit bewegen könne
und bewege, dafs er den Willen nicht allein zur Substanz,
sondern auch zum Modus des Aktes bestimme, mit anderen
Worten, dafs die göttliche Vorausbewegung eine Bewegung zur
Selbstbestimmung sei, so kann man mit Recht sagen, mit der
gratia ex se efticax sei zwar ein Widerstand des Willens
vereinbar in sensu diviso, nicht aber in sensu composito, und die
Notwendigkeit des Zustimmens unter der aktuellen wirksamen
Gnade sei eine nécessitas consequentiae, nicht eine nécessitas



260

consequents, mit anderen Worten eine nécessitas, quam res facit,
nicht eine solche, quae rem faeit. Ebenso richtig ist es ferner,
wenn die Thomisten erklären, unter dem Einflüsse der wirksamen
Gnade bestehe die Potenz des Willens, nicht zuzustimmen; denn
da die aus sich wirksame Gnade den Willen zur Selbstbestimmung
bewegt, so ist es unter ihrem Einflufs der Wille selbst, der so
zustimmt, dafs er auch nicht zustimmen kann.

Steht nunmehr die Sache so, dafs einerseits der thomistische
Grundgedanke die Tradition für sich hat, während der Molinismus
als ein Neues, durch Opportunitätsriicksichten, den Kampf gegen
den reformatorischen Determinismus Gebotenes auftrat, so liegt
solange kein Grund vor, jenen Grundgedanken preiszugeben, als
ein evidenter Widerspruch, sei es in ihm selbst oder in seinen
Konsequenzen, nicht nachgewiesen worden ist.

Es kann hier nicht unsere Aufgabe sein, auf die Einwürfe
unseres Autors im einzelnen einzugehen und die Theorie der
scientia media einer genaueren Prüfung zu unterwerfen. In ersterer
Beziehung würde es sich zeigen, dafs z. B. die praedestinatio ante
praevisa mérita den von ihm erhobenen Bedenken nicht unterliegt;
denn diese Formel ist nichts weiter als der Ausdruck für die
vollkommene Gratuität der Gnade und Gnadenwahl; sie bedeutet
nicht den Ausschlufs der Verdienste, sondern wiederholt nur die
Lehre des hl. Augustin, Gott kröne sein eigenes Werk, indem
er die Verdienste belohne, die er selbst den Auserwählten
verleihe. Es ist dasselbe, was der Prophet mit den Worten sagt:
Perditio tua, Israel: tantummodo in me auxilium tuura. Was
aber das zweite betrifft, so ruht die biblische Begründung der
scientia media auf sehr schwachen Filfsen. Gerade die klassischen
Stellen, wie Luk. 10, 13, bieten keinen Anknüpfungspunkt für
eine scientia media im specifisch molinistischen Sinne, da sie nicht
einmal von einem nur bedingt-zukünftigen Ereignis (dessen gewisse
Erkenntnis seitens Gottes zu leugnen übrigens die Thomisten
keine Ursache haben), reden, sondern etwas Thatsächliches ins
Auge fassen, wie aus den vom Autor nicht angeführton Versen
hervorgeht, nämlich v. 12: dico vobis, quia Sodomis in die illa
remissius erit, quam illi civitati, und v. 14: verumtamen Tyro
et Sidoni remissius erit in iudicio, quam vobis. Es ist die bessere
Disposition, der geringere Widerstand der Tyrer und Sidonier,
also etwas Wirkliches, was ihre Lage im Gerichte milder
gestalten wird. Denn wie sollten auch dieselben wegen eines
bedingt wirklichen Verhaltens ein erträglicheres Los erfahren?
Dürften unter einer solchen Voraussetzung nicht auch die Pelagianer
mit Recht behaupten, nur diejenigen Kinder gelangten nicht zur



(1.) Chr. Pesch, Praelect. Dogmat. I. II. 261

Taufe, von denen Gott wisse, dafs sie, zum Vernunftgebrauch
gelangt, seiner Gnade widerstehen würden? Bekanntlich wurde
diese Annahme vom hl. Augustin mit Entschiedenheit
zurückgewiesen.

Unser Verfasser bekämpft die „Bannesianer" mit einem Eifer,
von dem wir nur wünschen möchten, dafs er sich auch gegenüber

den beiden Schulen, Thomisten und Molinisten, gemeinsamen
Gegnern bethätige. So vermissen wir eine eingehende
Berücksichtigung der Tübinger Richtung, die doch in Deutschland einen
so grofsen Einflufs besitzt, sowohl in der Darstellung der Gotteslehre

überhaupt, als auch speciell der Trinitätslehre, welch letztere
uns übrigens ein freundlicheres Antlitz zuwendet, als die Lehre
vom göttlichen Erkennen und Wollen, weshalb wir auch mit dem
Geständnis unserer wesentlichen Übereinstimmung darüber hinweggehen

können.
Unter den modernen Versuchen einer spekulativen

„Konstruktion" der Trinitätslehre ist unter anderen der vom Prof. Schell
unternommene, jedoch ohne Angabe des Urhebers, berücksichtigt
(S. 267 f. Anm.). Der Vf. bemerkt dazu: refutatione non indigent,
cum positiva aseitas, in qua tota haec ratiocinatio fundatur, sit
aliéna a ratione et a doctrina tradita. So richtig diese Bemerkung
ist, so hätte doch die Sache ein näheres Eingehen, insbesondere
auch eine Erörterung vom geschichtlichen Standpunkt verdient.
Eine solche würde den Vf. auch zu einer Besprechung der
spekulativen Trinitätslehre Kuhns geführt haben, die nach Charakter
und Ursprung mit der Schellschen innig verwandt erscheint, indem
jene auf dem Gedanken eines Personifizierungsprozesses, eines
Überganges vom Ansich- zum Fürsich-Sein, also in diesem Sinne eines
göttlichen Selbstverwirklichungsprozesses, die Schellsche aber auf
dem einer Selbstposition in Hervorbringung des Wesens und
der Substanz durch erkennende und wollende Thätigkeit
beruht. Auch im Abschnitt über Missionen und Appropriationen
wäre eine Rücksichtnahme auf das Schellsche theologische Erstlingswerk

(Das Wirken des dreieinen Gottes) angezeigt gewesen. In
der Auffassung der genannten Theologumenen haben wir (in
diesem Jahrbuch) seinerzeit bereits die Keime der späteren
Abweichungen des Würzburger Apologeten aufgezeigt (Bd. II,

444 ff.). Indes hat unser Autor das erwähnte Versäumnis
zum Teil gutgemacht in seiner Schrift: (2) Theologisehe
Zeitfragen, zu deren kurzen Besprechung wir uns nunmehr wenden
wollen. Es soll dies keine eigentliche Streitschrift sein weder
gegen Katholiken noch gegen Andersgläubige, was sich aus Form
und Inhalt von selbst ergebe (Vorwort). Wir haben aus der



262

Lektüre der Schrift den entgegengesetzten Eindruck erhalten
und denken durchaus nicht daran, aus diesem Umstand dem
Verfasser einen Vorwurf zu machen. Denn wie kann man die mit
„Immanenzphilosophie" sich verbündende „neue" Apologetik
bekämpfen und die Frage: „Ist Gott die Ursache seiner selbst"
verneinend beantworten, ohne dafs der Kampf zur Polemik
wird und die Verneinung den Charakter der Streitschrift annimmt?
Warum also nicht zugestehen, dafs man polemisiere? Die Hauptsache

ist, dafs dies in sachlicher Weise geschieht, wie es denn
in der vorliegenden Schrift wirklich der Fall ist.

Dieselbe besteht aus drei Abhandlungen, von welchen die
erste das kirchliche Lehramt und die Freiheit der theologischen
Wissenschaft behandelt. Hier wird ausgeführt, dafs jene schrankenlose

Freiheit, von der die Modernen reden, nur in der Theorie
bestehe, praktisch aber eine Illusion sei, „müssen aber einmal
Schranken sein, dann scheine die katholische Anschauung doch
durchaus folgerichtig und edel, derzufolge diese Schranken durch
eine gottgewollte und gottbeglaubigte Autorität gesetzt werden"
(S. 9). Eine solche Autorität ist die von Christus eingesetzte
„lehrende" Kirche, die durch das auch naturrechtlich begründete
Verbot geistigen Giftes den wahren Fortschritt nicht hindert
(S. 27). — In einer Anmerkung (S. 33) äufsert der Vf. zu der
Meinung, „es sei absolut möglich, dafs einmal in ferner Zukunft
die aristotelische Philosophie aus ihrer regen Verbindung mit der
Theologie ausgeschieden und durch eine andere ersetzt werde" :

man könne hierüber verschiedener Ansicht sein. Soll die
Philosophie für den Theologen mehr als ein beliebig zu vertauschendes
Gewand sein, mit anderen Worten, gibt es nur eine wahre
Philosophie, so wird man doch wohl anderer Meinung sein müssen.
Übrigens ist die von den Theologen — wir meinen jene, die sich
des Beifalls der Kirche erfreuen — adoptierte Philosophie,
bestimmter die des hl. Thomas — nicht ausschliefslich aristotelisch,
sondern eine Verbindung von Aristotelismus und Piatonismus, wie
dies schon Albert der Grofse in einem oft citierten Ausspruch
erklärte. Nicht ganz mit Unrecht wurde gesagt, jeder echte
Philosoph — denn Empiristen und Materialisten verdienen diesen
Namen nicht — sei notwendig entweder Platoniker oder Aristo-
teliker. Soll es da wunder nehmen, wenn die Theologie, die
sich auf ihrem göttlichen Standpunkt über die Gegensätze erhebt, zu
einerPhilo8ophie gelangtist, welche die wahren Elemente der beiden
gröfsten Nur-Philosophen (sit venia verbo!) in sich vereinigt.

Die zweite Abhandlung verbreitet sich über „alte und neue
Apologetik". Dieselbe ist offenbar durch eine gewisse apologetische



(2.) Chr. Pesch, Theol. Zeitfr. 263

Bewegung in Frankreich veranlafst worden, eine Bewegung, auf
welche Prof. Schanz in seiner „Uber neue Versuche der Apologetik"
betitelten Schrift die Aufmerksamkeit der deutschen Theologen
lenkte,1 und die an die Stelle der angeblich veralteten bisherigen
Methode der Apologetik eine neue setzen will, die bei manchen
Vertretern dieser neuen Richtung mit Kantschen Elementen
verquickt ist, und als „immanente" der alten, angeblich einseitig
transcendenten (objektiven) entgegengestellt wird. Abgesehen
von diesem Kantschen Ingrediens „handelt es sich bei der
Entgegensetzung von alter und neuer Apologetik gar nicht um ein
Entweder-Oder, sondern um zwei Dinge, die ganz gut
nebeneinander bestehen können".

„Die Neuapologeten zeigen sich zum Teil angesteckt von
jenem falschen Begriff des Glaubens, der dem Rationalismus
eigentümlich ist, indem sie den Glauben zur Sache eines
unbestimmten Gefühls machen. Ist dagegen der katholische Glaube
Vernunftglaube, so uiufs er auch vernünftige Gründe für die
Annahme der Glaubwürdigkeitsmotive haben." (S. 75 f.) Vernunftglaube

ist im Sinne des Vf. offenbar nur im Gegensatze zum
Gefühlsglauben genommen, nicht aber etwa im Sinne Kuhns, dem
der Glaube (auch der rechtfertigende) „ein unmittelbar aus dem
Innern hervorquellender Vernunftakt'' ist (S. 77). Eine Apologetik,
die sich einzig auf die innere Erfahrung, das religiöse Gefühl
stützt, weist die kirchliche Tradition von sich. (A. a. 0.)

Da der Vf. unter den in deutscher Sprache geschriebenen
Apologetiken neben den Werken Hettingers u. a. auch das des
Prof. Schanz aufführt und die oben angeführte Schrift über neue
Versuche u. s. w. wiederholt citiert, so wäre eine kurze
Beleuchtung des von Dr. Schanz eingenommenen apologetischen
Standpunktes wünschenswert gewesen.

Ersetzen kann die neue Apologetik die alte nicht. „Das
Christentum mufs als eine übernatürliche göttliche Thatsache
anerkannt werden; dazu aber reichen keine moralphilosophischen
Erwägungen aus" (S. 106). „Unter den neuapologetischen
Versuchen ist der von Blondel entschieden der verunglückteste und
unbrauchbarste" (S. 114).

Über Broglies Ergänzung der alten Apologetik durch religion

sgeschich tliche Erwägungen geht der Vf. mit der
Bemerkung hinweg, der grofse Erfolg des Werkes Broglies mache
alle weiteren Erörterungen über seine Bedeutsamkeit überflüssig.

1 Wir erlauben uns, auf unseren Artikel: Die angebliche Krise der
Apologetik (Jahrbuch B. 13, S. 123 ff.) zu verweisen: eine Abhandlung,
die P. Pesch, wie es scheint, nicht zur Kenntnis gekommen ist.



264 Aus Theologie und Philosophie.

Die Abhandlung schliefst mit den Worten: „Die traditionelle
Apologetik mufs in ihrem Wesen ungeändert bleiben, die Schule
kann und soll freilich die praktischen Zeitbediirfnisse
berücksichtigen; aber mit Darangabe des wohlbegründeteu Alten sich
in den beständigen Wechsel der Neigungen und Moden hineinziehen

lassen, darf die Apologetik nicht."
In der dritten Abhandlung führt der Vf. den überzeugenden

Beweis, dafs die bereits von den Neuplatonikern angenommene,
von Schell erneuerte Vorstellung von einer Selbstzeugung Gottes
von den Vätern wie von den Scholastikern einstimmig
zurückgewiesen worden sei. Was den Zusammenhang zwischen Schell
und den Neuplatonikern betrifft, so ist derselbe begreiflicherweise
nicht ein unmittelbarer. Prof. Schell knüpft vielmehr an
idealistische Gedanken an, die ihm mit Kuhn, Baader, Schelling
gemeinsam sind. Aber eben die innere Geistesverwandtschaft
des modernen Idealismus mit dem Neuplatonismus ist es, welche die
eine wie die andere Richtung zu der gleichen Auffassung des

göttlichen Seins führte: nämlich der Gedanke, dafs alles Sein
Erscheinung, Besonderung, Ausflufs einer ursprünglich rein
gedanklichen Einheit, des eleatischen ov xarà xov Ao'yov sei.

Der Vf. konstatiert eine Milderung des Ausdrucks in den
späteren Schellschen Kundgebungen und knüpft daran den Wunsch,
es möge Schell gelingen, seiner Lehre eine Form zu geben, in
welcher der Widerspruch gegen die Scholastik aufgehoben wäre.
Dieser Wunsch könnte sich nur dann erfüllen, wenn der
Würzburger Apologet seine philosophischen Grundanschauungen einer
Revision unterziehen und ändern würde, was wir ihm bereits am
Schlüsse der oben angeführten Abhandlung über das Wirken des
dreieinen Gottes nahegelegt haben.

Die Absicht, ein wissenschaftliches Denkmal zu errichten,
das die christlich-philosophische Forschung des 19. Jahrhunderts
würdig abschliefst, und die das 20., Basis und Richtung gebend,
eröffnet (S. III), verfolgt Dr. E. L. Fischer mit seiner Schrift:
(3) Der Triumph der christlichen Philosophie gegenüber

der antichr^stlichen Weltanschauung am Ende des
XIX. Jahrhunderts. Die kritische Sonde an den „Triumph
der christlichen Philosophie" anzulegen, möchte nun allerdings von
vornherein als ein Unternehmen erscheinen, das einem Recensenten,
der selbst als Vertreter der christlichen Philosophie gelten will,
schlecht ansteht. Da nun aber der Löwenanteil an diesem Triumphe
einer besonderen Phase der christlichen Philosophie, einer
„entwickelteren" (S. VIII), „der jüngsten, am Ende des neunzehnten
-Jahrhunderts hervorgetretenen Entwicklungsphase" (S. 110), der



(3.) Ii. L. Fischer, Triumph d. ch. Phil.

neuzeitlichen Phase der christlichen Philosophie, welcher wir
(der Verf.) den Namen ,kritischer Realismus' geben" (S. 172.
242), kurz der neuen erkenntnistheoretisch als „kritischer
Realismus", metaphysisch aber als System der „Vernunftenergie"
gekennzeichneten Philosophie des Dr. E. L. Eiseher zufällt, so dürfte
unser Unterfangen als minder gewagt und wenigstens nicht als
ohne weiteres verwerflich verurteilt werden. Ein Umstand indes,
der im gütigen Leser vielleicht ein gewisses Gefühl der
Verwunderung erregen wird, besteht darin, dafs wir die bedenklich
erscheinende Kritik bereits längst gewagt haben, obwohl freilich
der Verfasser davon nicht das mindeste ahnen läfst, da er jede
Berücksichtigung derselben offenbar tief unter seiner Würde zu
halten scheint. Das vorliegende Werk nämlich enthält seinem
Inhalte nach durchaus nichts Neues, sondern ist nur eine Wiederholung

und Zusammenfassung der erkenntnistheoretischen und
metaphysischen Ansichten, die der Verfasser bereits ausführlicher

in verschiedenen Schriften darlegte. Da wir diese Schriften
im Jahrbuche bereits einer eingehenden Kritik unterzogen haben
(„Die Grundfragen der Erkenntnistheorie" Bd. III. S. 461 ff.;
„Die Theorie der Gesichtswahrnehmung" Bd. VII. S. 326 ff.;
„Das Grundproblem der Metaphysik", Bd. XII. S. 27 ff.), so
könnten wir uns füglich mit dem Hinweis auf die angeführten
kritischen Besprechungen begnügen. Das dort ausgesprochene
Urteil haben wir keinen Grund zurückzunehmen oder wesentlich
zu modifizieren. Dasselbe lautete dahin, dafs der „kritische
Realismus", sofern es sich um das sinnliche Erkennen handle, zwar
dem Idealismus und Phänomenalismus gegenüber ein Wahrheitsmoment

vertrete, dasselbe aber durch die Annahme einer das

Objekt selbst affizierenden Veränderung durch die Thätigkeit der
Sinne wieder in Frage stelle, sofern aber das intellektuelle
Erkennen in Frage komme, eine sichere Gewähr der
Übereinstimmung von Denken und Sein nicht zu bieten vermöge. Die
Metaphysik des Verfassers aber, d.h. das System der „Vernunftenergie",

mufsten wir der Unbestimmtheit und Dehnbarkeit des
Grundprincips wegen, das eine pantheistische Deutung nicht
ausschliefst, ja in Anbetracht der Annahme der Identität des
Grundwesens in allem Seienden, dem Materiellen und Geistigen
geradezu herausfordert, als durchaus unbefriedigend ablehnen.
Wenn wir uns gleichwohl noch einmal näher auf eine Erörterung
der Lehren des Verfassers einlassen, so bewegt uns einerseits
die Zuversicht, mit welcher sie aufs neue in der vorliegenden
Schrift vorgetragen werden, andererseits aber der Beifall, den
sie teilweise gefunden zu haben scheinen.

Jahrbuch für Philosophie etc. XV. 13



266 Aus Theologie und Philosophie.

Der „kritische" Standpunkt tritt, wie wir bereitwillig
einräumen, im vorliegenden Werke minder schroff hervor, als in
den früheren erkenntnistheoretischen Schriften. Während in
diesen die sinnliche Erkenntnis als auf einer unmittelbaren
Verbindung mit dem Objekte beruhend angesehen wird, zeigt sich
der Verfasser hier befreundet mit der species impressa der
Scholastiker. (S. 54. 91.) Gleichwohl wird die ja auch von den
Vertretern des angeblich naiven (unkritischen) Realismus
anerkannte Relativität der sinnlichen Erkenntnis in einem Mafse
betont, das mit der Objektivität derselben, die doch die Grundlage

auch der intellektuellen Erkenntnis bildet, so dafs mit der
Objektivität der ersteren auch die der letzteren in Frage gestellt
wird, sich nicht vereinbaren läfst. Die Unterscheidung von
Erscheinung und Ansich kann deshalb nicht im Sinne des Verf.s
auf das sinnliche Erkennen angewendet werden, nämlich in dem

Sinne, dafs das Wahrnehmungsobjekt vom Objekt an sich
verschieden sei, sondern nur in dem Sinne, dafs die äufseren Sinne
Erscheinungen, jedoch objektive, Qualitäten der Dinge selbst,
nicht deren Wesen erkennen. Die Relativität der sinnlichen
Erkenntnis aber ist darin zu suchen, dafs diese, weil organisch
gebunden, abhängt von der Beschaffenheit der Organe, der
Nähe und Entfernung des Gegenstandes, dem zwischen beiden
liegenden Medium, so dafs nicht blofs ein Zusammenwirken der
einzelnen Sinne stattfinden, sondern auch das Urteil des
Verstandes hinzutreten mufs, um zu einem eigentlichen, formellen
„Erkennen" zu gelangen.

Diese „Relativität" der Sinnenwahrnehmung ist von den

Anhängern der Scholastik jederzeit anerkannt und insbesondere
vom hl. Thomas näher entwickelt worden.

In seiner gegen Tilmann Pesch und dessen „extremen"
Realismus gerichteten Polemik (S. 51 ff.) klammert sich der
Verfasser an bildliche Ausdrücke, wiedas Sichoffenbarenwollen
der Dinge, was doch nur den Sinn hat, dafs die Dinge durch
ihre Qualitäten auf übermechanische Eindrücke auf die
beseelten Organe angelegt sind. Die vom Verfasser beanstandete
„Bilderwanderung" aber beruht auf einem Mifsverständnis. Nach
scholastischer Auffassung wandern nicht fertige Bilder durch
das Medium vom Gegenstand zu den Sinnen, sondern das Medium
pflanzt durch eine entsprechende an die Bewegung geknüpfte
Beschaffenheit den Eindruck bis zum Sinnesorgan fort. Man
kann diese „Beschaffenheiten" „werkzeugliche" Bilder nennen,
da das Medium hier als Werkzeug sich verhält, das die Form
als eine im Werden begriffene dem Sinne zuträgt. Diese „werk-



267

zeuglichen" Bilder stören einander so wenig, als die von den
Physikern angenommenen Äther- und Luftschwingungen.

Gegen den „Idealrealismus" katholischer Philosophen, welche
Farben u. s. w. als „eigentümliche Reaktionen unserer Seele"
erklären, wird mit Recht geltend gemacht, dafs zwar der Wahr-
nehmungsakt, nicht aber das Wahrgenommene etwas Psychisches
sei. „Auch das wahrgenommene Licht und die Farben sind stets
ausgedehnt, und es ist uns sogar unmöglich, dieselben uns anders
auch nur vorzustellen." (S. 61 ff.)

Aus dem eben Gesagten ergibt sich, was wir von dein
Satze zu halten haben: „dafs wir unter normalen Verhältnissen
die Gegenstände in der Farbe, Gröfse und Gestalt sehen, wie
sie sich uns in ihren von uns empfundenen und unwillkürlich
nach aufsen projizierten Netzhautbildern darstellen". (S. 92.)
Mit dieser Annahme der Projizierung subjektiver Eindrücke fällt
der Verfasser doch wieder in den vielfach mit Scharfsinn
bekämpften Idealismus zurück.

Die Begriffsbestimmung des Metaphysischen („das die äufsere
und innere Erscheinungswelt wesentlich Bedingende") können
wir nicht billigen; denn auch der Physiker (im aristotelischen
Sinne) hat es nicht blofs mit Erscheinungen zu thun. Wenn
allerdings der Metaphysiker den Begriff „Substanz" erörtert, so

geschieht dies, weil dieser Begriff dem Materiellen und Immateriellen

gemeinsam ist. Die Begriffsbestimmung des Verfassers
führt dahin, das Materielle, Körperliche als blofse Erscheinung
aufzufassen, was allerdings seinem Dynamismus, dem System der
„Energie" entspricht. Daher auch die Leugnung einer substantiellen

Veränderung: „ein wesenhaftes Sein kann auf natürliche
Weise nicht verschwinden". (S. 100.)

Wenn sich der Verfasser zur Sicherung des Identitäts- und
Kausalitätsgesetzes auf die Erfahrung beruft, so dient eine solche
Berufung viel eher zur Untergrabung als zur Bekräftigung, da
auch die konstanteste Erfahrung die absolute Notwendigkeit der
genannten Gesetze nicht zu verbürgen vermag; der Verstand
allein leistet dies.

Die Widerlegung der antichristlichen „Philosophie" eines
Häckel und Straufs ist dem Verfasser allerdings gelungen; es
gibt aber philosophische Richtungen, die wissenschaftlich bedeutender

sind als der materialistische „Monismus" eines Häckel.
Uafs der „kritische Realismus" und die „Vernunftenergie" die
zureichende Waffe biete, auch diese zu überwinden, dafür ist
im vorliegenden Werke der Beweis in keiner Weise erbracht.

Unentstandensein und Ewigkeit dürfen nicht, wie vom
18*



268 Aus Theologie und Philosophie.

Verfasser geschieht (S. 138), als identische oder auch nur als
unzertrennliche Begriffe behandelt werden; denn es ist eine
offene Frage, ob die Dinge nicht von Gott von Ewigkeit her
wenigstens hätten geschaffen sein können. Mit dem Entstandensein,

dem Geschaffensein der Welt ist demnach noch nicht auch
die Zeitlichkeit oder ihr Ursprung in der Zeit bewiesen.

Der Verfasser spricht sich entschieden zu Gunsten des
christlichen Schöpfungsbegriffes aus (S. 150) und bemerkt treffend
mit Berufung auf den hl. Thomas, die schöpferische Thätigkeit
entspreche ganz dem Wesen Gottes. Eine andere Frage aber
ist, ob diese Auffassung mit seinem Dynamismus, der Bestimmung
Gottes als Urkraft und der Annahme grundwesentlicher Identität
des Geistigen und Körperlichen harmoniert. Liegt dieser
Auffassung nicht der Gedanke zu Grunde, dafs Gott zur Welt sich
wie das Weesen zur Erscheinung verhalte? Auch in diesem
Falle könnte man sagen, die Produktion Gottes sei eine „lediglich

von ihm abhängige". Der christliche Schöpfungsbegriff wäre
aber damit illusorisch gemacht.

Da die Naturgesetze der Ausdruck des konstanten und
notwendigen, in der Natur der betreffenden Agentien begründeten
Wirkens sind, so kann es nicht richtig sein, dafs sie nur that-
sächliche, geschichtliche Gültigkeit haben (8. 161), womit jedoch
keineswegs gesagt sein will, dafs ihre Gültigkeit eine absolute,
metaphysische, unabänderliche sei. Daher sind Wunder möglich
und natürlich erkennbar, also ihr Nachweis auch nicht blofs Sache
der Theologie, wie unser Autor meint (S. 163 Anm.).

Dafs zeitlich der geordneten Welt ein chaotischer
Urzustand voranging, mag man mit dem Verfasser bestreiten; wenn
aber die „neuzeitliche Phase der christlichen Philosophie" (8. 172)
die stoffliche Grundlage der Körperwelt im Sinne eines heiligen
Augustin, eines heil. Thomas überhaupt ignoriert und als
Ausgangspunkt und Grundlage der Weltordnung ein System von
Kräften (S. 171 ist zwar von „Stoffelementen" die Rede, in der
That aber, wie sich des weiteren herausstellt und in der
Konsequenz des Systems der Vernunftenergie liegt, sind Kombinationen

von Kräften gemeint) annimmt: so vermögen wir uns mit
einer solchen Bestreitung des Chaos nicht zu befreunden.

Ebensowenig sind wir in der Lage, dem Satze beizupflichten :

„eine rein wissenschaftlich seinsollende Kosmogonie redet deshalb

auch gar nicht von einem Schöpfer, sie handelt nur vom
Getriebe der causae secundae, die causa prima ist ihr so gut als
unbekannt" (Citat aus Braun S. J. S. 184). Wir vermögen
hierin nur das Vorurteil der „immanenten" Naturerklärung moderner



269

Naturforscher zu erkennen, von dem auch die Vertreter der
mechanischen Teleologie nicht frei sind. Eine wissenschaftliche
Kosmogonie wird sich die gesetz- und zweckmäfsige Entwicklung
der Welt nur unter beständiger Leitung einer zweckmäfsig
wirkenden Intelligenz, die den Stoff durch ihren aktuierenden Ein-
flufs zu immer vollkommeneren Formen gestaltet, denken können.
Diese Auffassung allein entspricht dem Geiste der christlichen
Philosophie.

Mag man also immerhin eine Entwicklung annehmen; sie
wird sich zwar nicht durch successive Schöpfungsakte — denn
der Schöpfungsakt ist eins und unteilbar —, wohl aber unter
dem kontinuierlichen Einflufs göttlicher Schöpfungsthätigkeit
vollzogen haben.

Zur Erklärung des Ursprungs des Lebens — die ja auch
eine immanente sein soll — stellt der Verfasser seine
„Prädispositionshypothese" auf (S. 210 ff.), da es ein Grundgesetz
der Entwicklung sei, dafs das Höhere nur dann aus dem
Niederen sich bilden kann, wenn es in diesem angelegt ist (S. 211).
Es fragt sich nur, wie dieses Angelegtsein zu fassen ist. Nach
unserer Ansicht kann das Niedere (Potenzielle) nur durch den
Einflufs eines Aktuellen, in letzter Linie nur durch die Thätig-
keit des actus primus und purus zum Höheren erhoben werden.
Die „Anlage" des Verfassers scheint aber mehr und anderes zu
bedeuten, als eine Potenzialität, die der Aktuierung durch einen
bereits vorhandenen Aktus bedarf. Der aus der Thatsache der
Bewegung geführte aristotelische Gottesbeweis gilt schon in der
Physik, wenn er auch in der Metaphysik vollendet wird.

Die nähere Ausführung der Art, wie sich der Verfasser die
Entstehung des Lebens denkt, führt zu der von ihm abgelehnten
kosmozoischen Theorie, ja zu einer mechanischen Auffassung und
zur Möglichkeit einer Urzeugung zurück. Denn die Annahme,
„dafs schon von Anfang an die Stoffelemente in einer derartigen
Lage, Bewegung und Richtung zu einander sich befanden, dafs
daraus infolge ihrer naturgesetzlichen Wechselwirkung allmählich
die verschiedenen Bildungsphasen der Weltkörper und schliefs-
lich auch der Organismen hervorgingen" (S. 212), schliefst eine
mechanische Auffassung des organischen Lebens ein.

Vergeblich beruft sich der Verfasser für seine Ansicht auf
die hl. Schrift, wo es nicht heifse: Gott schuf das Gras u. s. w.
Aber es heilst: Gott machte: vajja'as (toJJ.El) die Tiere des Feldes,

ja v. 21 ist geradezu der Ausdruck für Schaffen: bara (iOn)
gebraucht: wajjibra (iOD.'l); denn das Hervorbringen der Orga-



270 Aus Theologie und Philosophie.

nismen liegt gewissermafsen zwischen Schaffen (Hervorbringung
kompletter Substanzen aus Nichts) und Machen (Hervorbringung
durch Bildung des Stoffes) in der Mitte. Gott hauchte gewissermafsen

dem Stoffe Leben ein; denn das Leben ist mehr als
Resultat der Kombination von Stoffen oder auch von Kräften.

Ebensowenig spricht für die Theorie des Verfassers die des
hl. Augustin, dessen Auffassung des Wesens des Stoffes allein
schon genügt, um ihn gegen die Annahme einer Entstehung des
Lebens aus einer gewissen Lage, Bewegung und Richtung der
Elemente sicher zu stellen. Etwas anderes ist es, organische
Keime im Wasser und der Erde von Gott hervorgebracht sich
denken, die sich zu vollkommenen Organismen entwickelten.

Der Verfasser verwahrt sich zwar gegen die Entstehung
des Organismus aus den unorganischen Stoffen und deren
physikalisch-chemischen Kräften als solchen und beruft sich auf
ein planetarisches Entwicklungsgesetz, das aber wieder in- der
uranfänglichen Konstellation der Elemente und der daraus
resultierenden Bewegungsrichtung desselben begründet gewesen sei.
(S. 218.) Jedes weitere Wort der Widerlegung scheint uns da

überflüssig.
Die' folgende Kritik des Darwinismus enthält viel

Treffliches, was nach den zahlreichen Vorarbeiten nicht zu verwundern
ist. Wenn aber der Verfasser meint, mit dem gesperrten,
volltönenden Satze: „Das kosmische Ursystem bildete das göttliche
Weltprogramm, demgemäfs durch die in ihm gelegenen Kräfte
und Gesetze das grofse Weltdrama im Laufe der Jahrtausende
sich abwickelte" (S. 239), sei das Rätsel der Entwicklung des
Lebens, einschliefslich des menschlichen Leibes, gelöst,
so dürfte er sich gründlich täuschen. Da würden ja sogar die
jetzt so gering geschätzten spekulativen Kosmogonieen eines
Schelling und Hegel, die dem Prozel's ein ideales, intellegibles
Prineip unterlegen, die denkende Vernunft viel mehr befriedigen,
als diese Auffassung der christlichen Philosophie in ihrem jüngsten
Entwicklungsstadium

Wie dann der aus dem kosmischen Ursystem nach
Jahrtausenden herausgebildete Menschenleib sich mit der auch nach
dem Verfasser unmittelbar von Gott stammenden Seele zu einer
Wesenheit und Natur verband, ist schlechterdings nicht
abzusehen. Vielmehr fällt eine solche Auffassung unvermeidlich in
eine Art von Güntherschem Dualismus zurück, demzufolge der
Mensch Vereinwesen, d. h. eine Verbindung zweier kompletter
Substanzen zu einer accidentellen Einheit, ist. Der biblische
Bericht selbst in seiner sinnlich-äufserlichen Gestalt steht hoch



271

über einer solchen Vorstellung, da er deutlich genug die zweifache

Wahrheit des göttlichen Ursprungs der Seele und der
Belebtheit des Leibes, des Bestandes desselben durch die
belebende Seele zum Ausdruck bringt. Ohne Seele kein menschlicher

Leib; denn es ist ein Fundamentalsatz der christlichen
Philosophie: Anima intellectiva per se et immediate est forma
substantialis corporis humani.

Die Definition der Willensfreiheit als „bewulste Selbstbestimmung

zu einer Handlung auf Grund der Einsicht in ihre Güte
oder ihren Wert" (S. 345) hebt nur das Moment des volunta-
rium hervor und läfst gerade das liberum (Freiheit der Wahl)
aufser Betracht.

Die Atome werden ausdrücklich als Kraftcentren
bezeichnet, womit der einseitige Dynamismus des Verfassers zweifellos

konstatiert ist (S. 363).
Durch die Annahme, dafs körperliche und geistige Energie

wesentlich differieren, unterscheidet sich die moderne (sie!)
christliche Philosophie (S. 365) von der monistischen. Da sie
•aber doch wieder gr und wesentlich eins sind (S. 373), so fällt
die „moderne christliche Philosophie" in den abgewiesenen
Monismus zurück.

Alle Wesen, lehrt der Verfasser, sind logisch determiniert.
(A. a. 0.) Wie ist dies zu verstehen? In dem Sinne, dafs die
logische Ordnung in den Dingen der im menschlichen Denken
parallel läuft oder mit ihr identisch ist? Die eine Annahme ist
so falsch wie die andere. Die erstere ist die des vorkantschen
Dogmatismus, die letztere die Hegels. Es scheint, als ob die
„moderne christliche Philosophie" etwas Kautschukartiges an
sich habe.

Diese Molluskennatur zeigt sich auch in der Lehre vom
absoluten Sein, von Gott. (S. 377 ff.) Die Auffassung des
absoluten Seins als „absoluter Vernunftenergie, während die Weltdinge

relative oder bedingte Vernunftenergieen sind", kann sich
auch ein Anhänger Schellings oder Hegels aneignen; denn auch
«ie begreifen Gott als die absolute Vernunft. Ist Gott gleichen
Wesens mit-den Weltdingen, so unterscheidet er sich von diesen
eben nur darin, dafs in ihm dasselbe Wesen unbegrenzt,
unendlich, in den Dingen aber beschränkt und endlich ist. Mit
diesem Gottesbegriff scheint nun zwar Persönlichkeit und Freiheit

unvereinbar. In der That bestimmt der Verfasser die
göttliche Freiheit nicht als Wahlfreiheit, sondern als Freiheit, zu
thun, was mit seinem Wesen übereinstimmt und sucht sie darin,
dafs Gott in seinem Wollen und Handeln sich stets aus sich



272

selbst bestimmt (S. 381), was zwar ein voluntarium, aber nicht
ein liberum ergibt. Die göttliche Persönlichkeit aber wird
behauptet, nicht aber abgeleitet und bewiesen.

Im letzten Abschnitt hebt der Verfasser die Vorzüge seines
Systems der Vernunftenergie hervor, das eine einheitliche
Weltanschauung biete, ohne jedoch „beide Klassen von Erscheinungen
aus einem und demselben Substrat unmittelbar (also doch
mittelbar!) hervorgehen zu lassen" (S. 397). „Unser Standpunkt
ist sonach gleichfalls der Monismus, aber nicht der absolute,
sondern der relative". (A. a. 0.)

Verstehen wir recht, so ist das absolute Sein Grundwesen
und Grundkraft, die sich im geistigen Gebiete unmittelbar, in
den Körpern aber mittelbar manifestiert, zur Erscheinung kommt,
indem sie nämlich in den relativen, endlichen Geistern, den
Menschenseelen, eine ausgedehnte, körperliche Welt vorstellt.

Von seinem Verhältnis zu Aristoteles und seiner Schule
äufsert der Verfasser, „dafs in dieser (der des Verfassers)
genaueren Fassung und Ergänzung ein wissenschaftlicher
Fortschritt gegen Aristoteles und seine Schule liegt, wird kein
Vernünftiger leugnen können" (S. 395). Wirklich kein
Vernünftiger?

Unser schliefsliches Urteil geht dahin, dafs die vom
Verfasser zweifellos in bester Absicht unter dem Einflufs einer gewissen
naturwissenschaftlichen Richtung — der dynamischen
Naturauffassung nämlich — unternommene Systemversuch vollständig
mifslungen ist. Abgesehen davon, dafs die Zeit der individuellen
Systeme vorüber ist — auch das System des Verfassers bietet
nichts Neues, der Münchener Philosoph Rosenkrantz stellte ebenfalls

auf Grund des Kraftbegriffs ein viel durchgebildeteres
philosophisch-theologisches System auf — so kann überhaupt
der christli chen Philosophie durch individuelle Systembildungen
nicht gedient sein. Ihre Aufgabe weist dahin, unter
Wiederanknüpfung an die durch Renaissance und Descartes
unterbrochene Tradition mit Hilfe der bewährten Grundsätze die
neuauftauchenden Probleme zu lösen und in gemessenem und
kontinuierlichem Gange am systematischen Fort- und Ausbau
menschlicher Wissenschaft zu arbeiten. In diesem Zeichen allein
wird sie siegen und triumphieren.

Die Möglichkeit der absoluten Erkenntnis und der absoluten
Metaphysik, die im Gedanken nicht blofs den Repräsentanten
eines Seienden, sondern selbst etwas Seiendes anerkennt, will
Dr. Br. Petronievics in seinen (4) „Principien zur
Erkenntnislehre, Prolegomena zur absoluten Metaphysik"



273

durch eine auf neuer Basis ruhende Erkenntnistheorie begründen
und so mit gröfserer Aussicht auf Erfolg die mifslungenen
Versuche der nacbkantischen Metaphysiker (Eichte, Schelling, Hegel)
wieder aufnehmen.

„Ich erkenne die absolute Realität der unmittelbaren
Erfahrung, was der bisherige Empirismus bewulst oder unbewufst
für blofses Phänomen erklärt hat. In diesem fundamentalen
Punkte liegt der letzte Grund der Resultatlosigkeit aller
bisherigen Erkenntnistheorieen. Da dieselben alle näher oder ferner
auf Cartesius fufsen, so gehe ich auf Cartesius zurück und
berichtige durch den erwähnten Satz den cartesianischen Ausgangspunkt

der Erkenntnis. Meine Erkenntnistheorie will im Grunde
dasselbe, was Kant wollte: die Versöhnung zwischen Empirismus
und Rationalismus. In einer kurzen Auseinandersetzung mit
Kant habe ich seine Grundvoraussetzung, die subjektive
Auffassungsform, vollkommen widerlegt und dadurch die Identität
zwischen Denken und Sein ganz anders formuliert, als dies bei
den nachkantischen absoluten Metaphysikern, die dieselbe
nach dem Vorbild des Kantschen konkreten Vernunftvermögens
anffafsten, der Fall ist. Dadurch ist eine ganz neue Basis des
absoluten Rationalismus gewonnen, und diese Basis ist letzten
Endes durch die vollkommene Unmöglichkeit des Vorstellungs-
begriffs in allen seinen Formen gewährleistet, wie< denn
überhaupt meine ganze Erkenntnistheorie auf der Abweisung dieses
Begriffs beruht." (S. V.)

Also eine Versöhnung von Rationalismus und Empirismus!
Unsere Leser wissen, wie diese Versöhnung auf dem Boden der
christlichen, bestimmter der thomistischen Philosophie sich
gestaltet. Durch eine Verhältnisbestimmung der empirischen,
sinnlichen und der intellektuellen Erkenntnis, die weder auf einen
Parallelismus, eine harmonia praestabilita (wie sie die vorkanti-
schen Philosophen annehmen), noch auf einen Gegensatz subjektiver
Formen und des Dinges an sich (Kant), noch auf eine
Verwechslung der Vorstellung mit dem Sein selbst (Hegel)
hinausläuft. Es ist jene Theorie der Abstraktion, die im Wahr-
uehmungsgehalt selbst intellegible Bestimmungen anerkennt, die
zwar nicht den Sinnen, wohl aber der Vernunft erkennbar sind.
Der intellegiblen, aus dem weltschaffenden göttlichen Intellekt
stammenden Ordnung in den Dingen entspricht in der denkenden
Seele die Vernunft, die teils thätige Kraft (int. agens) ist und
als solche das potenziell im Sinnenobjekt enthaltene Intellegible
actu intellegibel macht, teils aufnehmendes Vermögen, und als
solches jene intellegible Ordnung wirklich erkennt.



274 Aus Theologie und Philosophie.

Bekennt man sich zu dieser Auffassung der intellektuellen
Vorstellung, so kann der Umstand, dafs das Intellegible durch
Vorstellungen erkannt wird, kein Hindernis realer Erkenntnis
sein. Wie soll aber auch eine vom menschlichen, endlichen
Geiste unabhängige Ordnung anders als durch Vorstellungen
erkannt werden? Das Verfahren des Verfassers gleicht dem
eines, Menschen, der ohne das der Retina aufgeprägte Bild des

Gegenstandes sehen will. Nur die Unkenntnis oder Mangel an
Verständnis der wahren Abstraktionstheorie erklärt die Behauptung

S. 1 : „Dies sind die drei einzig möglichen Theorieen
der Erkenntnis: der reine Rationalismus, der phänomenalistische
Rationalismus und der reine Phänomenalismus."

Der vom Verfasser nach Descartes' Vorgang gewählte
Ausgangspunkt, das Selbstbewufstsein, mag zur Begründung des
absoluten Rationalismus besser geeignet sein, als zu der eines
wahren Realismus. Gleichwohl meint derselbe, eine Analyse
jenes Ausgangspunktes führe sicher zur zeitlichen und räumlichen
Transcendenz.

„Ursprünglich ist alles Erfahrene als Bewufstseinsinhalt
eines Ich gegeben." Richtiger hiefse es: Ursprünglich ist alles
Erfahrbare als Wahrnehmungsobjekt gegeben: eine Ausdrucksweise,

die den Widerspruch, dafs ein Bewufstseinsinhalt eine
vom Bewufstsein unabhängige Realität sei, nicht enthält (S. 10 f.) ;

denn eine solche kann wohl Objekt, wenn auch nicht Inhalt
eines Bewufstseins sein. Der Standpunkt des Idealismus ist
daher auch keineswegs der wahre Standpunkt, besonders dann
nicht, wenn man Rationalismus und Empirismus versöhnen und
den Phäuomenalismus überwinden will.

Das Bewufstsein, führt der Verfasser aus, ist absolute
Realität, und da es nur in seinen Inhalten und von diesen
unzertrennlich ist, so ist es absolute Realität sowohl seinem Inhalte
als auch seiner Form nach, und so die absolute Voraussetzung
der Möglichkeit der Erkenntnislehre. Diese hat zwei
Hauptprobleme, das der Aufsenwelt und das des Verhältnisses von
Denken und Sein. Das erste Problem ist nur dadurch aufzulösen,

dafs man das unmittelbar Gegebene nach allen seinen
allgemeinen Zügen analysiert, um diejenigen Linien aufzufinden,
die vom Immanenten ins Transcendente hinüberführen (S. 19).
Es sondert sich wieder in das der zeitlichen Transcendenz des
Ich und das der räumlichen Transcendenz, das Problem der
Aufsenwelt im engeren Sinne des Wortes (S. 20).

Die Analyse des korrigierten cartesianischen Ausgangspunktes

demzufolge das Bewufstsein nach Inhalt und Form



(4.) B. Petronievics, Principien ti. Erk. 275

absolute Realität ist, führt den Verfasser mit Hilfe des Identitäts-
princips auf die zeitliche Transcendenz des Ich, die nichts
Geringeres als die Ewigkeit des Ich bedeuten soll, und in deren
weiterer Konsequenz die absolute Identität von Denken und Sein
gelegen ist. Der Verfasser huldigt sonach dem eleatischen
Seinsbegriff, womit freilich der absolute Rationalismus besiegelt
erscheint.

Die räumliche Transcendenz wird mit Hilfe der Unterscheidung

von Veränderungen, deren Ursache nicht unser eigener
Wille ist, gewonnen. An dieser Stelle macht der Verfasser die
Freiheit des Willens gegen Spinoza als eine unleugbare Urthat-
sache geltend, da die Erkenntnis einer fremden Einwirkung
diejenige der eigenen spontanen, vom Willen des Ich ausgehenden
zur notwendigen Voraussetzung habe. Es ist aber vielmehr nur
eine Freiheit von Zwang, nicht das liberum arbitrium, was hier
behauptet wird. „Wer die Freiheit des Willens leugnet, der
besagt damit, dafs alle Veränderungen unseres Bewufstseins-
inhaltes ganz ohne Anteil des Ich geschehen." (S. 58.) In dieser
Thätigkeit des Willens liegt der Ursprung des Kausalbegriffs.
(S. 611.) Wie das Identitätsprincip ist demnach auch das Kausal-
princip mit der absoluten Setzung des Ich gegeben; sie sind
nicht Offenbarungen, Einsichten eines besonderen Vernunftvermögens

der Seele. Soll demnach das Intellegible nicht auf eine
rein zufällige Grundlage gestellt werden, so ist die Identität von
Denken und Sein die unvermeidliche Konsequenz.

Ist der Willensakt Urbild aller Kausalität, so „steht fest",
dafs auch die Aufsenursache letzten Endes als Willensursache
aufzufassen ist. (S. 81.) „Da die Aufsenursache letzten Endes
Willensursache sein mufs, diese aber an das Ich gebunden ist,
Welches deshalb ewige Existenz hat, so mufs die Aufsen-
Welt ewig sein, wie die Innenwelt selber." (S. 84.)

Nur Geistiges, Bewufstes, von Bewufstsein abhängiges Sein
•existiert. — Die Existenz reiner Denkbegriffe ist entschieden zu
leugnen; es gibt nur Wahrnehmungen und Erinnerungsbilder.
Es ist die Willensseite unseres Ich, die uns jene wunderbare
Fähigkeit (auf gewisse Seiten des Objekts besonders aufmerksam
su werden) erklärt, die Apperception ist nichts anderes als der
Wille des wahrnehmenden Subjektes selbst. (S. 101.)

Der wahre Empirismus nimmt nicht allein rein immanente,
d. h. mit dem Wahrnehmungsinhalt als solchem vollkommen
'dentische Erfahrungselemente an, sondern auch solche, die
sowohl immanent als transcendent sind, die vom Immanenten ins
Iranscendente hinüberführen. „Ein abstraktes Vernunftvermögen,



276 Aus Theologie und Philosophie.

ein unmittelbares Vernehmen der absoluten Wahrheiten ohne
jede Rücksicht auf die Erfahrung ist eine vollkommen grund-
und haltlose Annahme." (S. 109.)

„Das Problem des Verhältnisses zwischen Denken und Sein
führt sich auf zwei Probleme zurück: auf dasjenige des Verhältnisses

zwischen Bewufstsein uüd Sein und demjenigen (sie) zwischen
Bewufstsein und Denken." (S. 122.) Sind Bewufstsein und Sein
identisch, so offenbar auch Denken und Sein. Findet dagegen
erstere Identität nicht statt, so bleibt die Frage der Identität
von Denken und Sein eine offene: die dann nicht mehr von der
Erkenntnistheorie, sondern in der Metaphysik zu entscheiden sei.

(A. a. 0.) Der Verfasser entscheidet sich für Bejahung der
Frage: „Wohl ist das Bewufstsein mit dem Sein nicht identisch,
aber das Denken, als der Inbegriff alles Denkbaren, ist mit
demselben absolut identisch, und mit diesem Resultat, das uns
unmittelbar von der Erkenntnistheorie in die Metaphysik hinüberführt,

sind wir an dem Ende der ersteren angelangt."
Was ist von dieser Versöhnung von Rationalismus und

Empirismus zu halten? Unser Urteil geht dahin, dafs sie weder
der Vernunft noch der Erfahrung gerecht wird. Das
Merkwürdige aber liegt darin, dafs sie durch konsequente Durchführung
ihi*es Ausgangspunktes, des individuellen Selbstbewufstseins,
geradezu zur Aufhebung desselben gelangt, also in einem greifbaren
Widerspruch befangen ist. Denn sind Denken und Sein identisch,
so ist das wahrhaft und allein Wirkliche das intellegible Sein,
das ov xaza xov loyov der Eleaten, mit dem ein individuelles
Selbstbewufstsein nicht zusammen bestehen kann. Dieses Selbst-
bewufstsein, als absolute Setzung, als ein schlechthin Erstes und
bedingender Grund alles anderen gedacht, verschwimmt, konsequent

durchdacht, in die eine Substanz Spinozas oder das

logische Sein Hegels, und der Rationalismus des Verfassers schlägt
unvermeidlich in den von ihm desavouierten phänomenalen
Rationalismus um, indem gegenüber dem einen logischen Sein, in
welchem Denken und Sein identisch sind, alle Vielheit,
Besonderheit und Individualität blofs Erscheinung, im Grunde leerer
Schein sind. Im einzelnen sei bemerkt, dafs es nicht der Wille
ist, der abstrahiert, und dafs zeitliche und räumliche Transcendenz
(die selbst dem animalischen Bewufstsein zukommt) eine
genügende Grundlage wissenschaftlicher Erkenntnis nicht bietet.

Die vorliegende Schrift beweist sonach, dal's der Rückgang
auf Descartes trotz des angeblich verbesserten Ausgangspunktes
die Philosophie ebensowenig aus dem Abgrund moderner Ver-
irrungen zu erheben vermag, als der Rückgang auf Kant. —



(5.) H. Leser, Zur Methode d. krit. Erk. 277

Was die äufsere Form derselben betrifft, so handhabt der
Verfasser unsere Sprache, von unterlaufenden Polonismen (z. B. S. 81 :

aus sich selbst statt aus uns selbst) abgesehen, mit anerkennenswerter

Gewandtheit.
Das Streben, trotz Kant wieder zu einer Art von Metaphysik

zu gelangen und das dem menschlichen Geiste widerrechtlich
verschlossene „Ding an sich" wieder zugänglich zu machen, teilt
mit dem Verfasser der eben besprochenen Schrift Dr. Herrn.
Leser in seiner Abhandlung (5) „Zur Methode der kritischen
Erkenntnistheorieen mit besonderer Berücksichtigung
des Kant Friesschen Problems". Auch Dr. Leser sucht durch
die Erkenntnistheorie den Weg zur Metaphysik. Während aber
der Vertreter der „absoluten Metaphysik" den Kantschen
Apriorismus und überhaupt die intellektuelle „Vorstellung" perhorres-
ziert, glaubt Dr. Leser, den Apriorismus als Durchgangspunkt
zur Metaphysik und sicheren Erkenntnis des Dinges an sich
(aber immerhin einer kritischen Erkenntnis, nicht einer
metaphysischen in der gewöhnlichen Bedeutung!) nicht entbehren zu
können.

Das schliefsliche Resultat ist übrigens dasselbe, nämlich eine
pantheistische Metaphysik. „Besonders mit Descartes beginnt die
in der Philosophie immer wieder aufgetauchte Tendenz einer
organisch-einheitlichen Reduktion auf ein Problem, eben auf dieses
,ich selbst'. Und so aufgefafst, ist die Erkenntnis: ,das bin
ich' identisch mit der: hier sind Götter resp. Gott. Dies ist die
Wahrheit der pantheistischen Idee, welche ausläuft in der
Definition der letzten Erkenntnis als intellektueller Liebe zu Gott
Und somit für Theorie (Erkennen) und Praxis in der nie ganz
zu verwirklichenden Forderung des Aufgebens der kleinen
beschränkten Individualität zum Aufgehen in Gott, vom ,Ich' aus
betrachtet einer Verinnerlichung in des Wortes eminenter
Bedeutung, aber nicht ausgedrückt in konstruktiven Irrungen, noch
im Dämmerschein mystischer Gefühlsspekulation, sondern in
kritischer Klarheit." (S. 155.)

Dafs die kritische Philosophie, metaphysisch zu Ende geführt,
gerade durch ihren Apriorismus in Pantheismus, d. h. in
Vermischung des Göttlichen und Geschöpflichen ausläuft, erleidet
keinen Zweifel. Denn verhält sich die menschliche Vernunft im
Erkennen für das Objekt bestimmend — richten sich die Dinge
nach dem Denken, nicht umgekehrt —, so kann ein solches
Benken nur unter der Voraussetzung auf objektiv metaphysische
Geltung Anspruch erheben, dafs in ihm das göttliche, schöpferische
Benken selbst sich manifestiert. Hierin liegt die (freilich nur



Aus Theologie und Philosophie.

geschichtliche!) Rechtfertigung (1er spekulativen nach kantischen
Systeme, die insofern die legitimen Erben Kants sind und mit
Unrecht von den Neukantianern als dem wahren Geiste der
Kantschen Kritik fremde Begriffsdichtungen verschrieen werden.
Richtig bemerkt der Verfasser in dieser Beziehung: „Gerade in
den Gedanken der konstruktiven Denker zeigen sich weitere
zum Teil sehr berechtigte Einsichten und vor allem Bedürfnisse."
(S. 154.)

Im Kriticismus sieht der Verfasser zunächst eine neue
„Philosophiemethode". Stimmen sämtliche vorkantischen Denker im
Problem überein: hier unser Ich, unser Denken, und dort
(jenseits) die Welt, und Wahrheit Ubereinstimmung beider, so stellt
dagegen Kant eine ganz neue Frage auf, und seine Kritik ist
„ein Traktrat von der Methode" (S. 6): eine Frage, die indes
schon eine ganze Menge Voraussetzungen hinter sich haben
dürfte. (S. 7.) — Kants grofses, originelles Moment seiner
kritischen Erkenntnistheorie besteht darin, den naiven Realismus in
seiner ganzen Tragweite principiell aufgehoben zu haben: in der
Zerstörung des der gesamten bisherigen Philosophie zu Grunde
liegenden Vorurteils, das eben in dem naiven metaphysisch-realistischen

(räumlichen) Weltbild besteht. Das paradoxe Problem,
das sich Kant stellt, ist die Frage: wie ist subjektiv eine
objektive Welt und damit Wahrheit möglich? (S. 12.) An die
Stelle der transcendenten tritt die immanente Philosophie.
(S. 14.) „Wahrheit, sah Kant ein, gibt's nur, wenn ich bei mir
selbst bleibe." (S. 15.) Mit diesem kritischen Subjektivismus ist
aber noch nichts Specielles ausgemacht, sondern es ist nur eine
neue methodische Erörterung derselben, vertieften Probleme.
Diese Vertiefung besteht darin, dafs an der Hand des
Unterschiedes von apriori und aposteriori der geniale
Versuch gemacht wird, den Subjektivismus aus einem
sozusagen sophistischen Los herauszuziehen, die Brücke
zu schlagen vom Subjekt zu einem überi'ndividuellen,
nicht metaphysischen Objekt. (S. 27.)

Kants eigene -Darstellung leide an dem Mangel, dafs sie
das hervorgehobenermafsen so ganz neue Transcendentalapriori
nicht durchweg sondert von dem metaphysischen Apriori. (S. 32.)
Das Objektive ist nur das Transcendentalsubjektive. „Transcendental

ist das wissenschaftliche Hinüberführen zur kritisch-immanenten

Objektivität innerhalb des Seelenlebens, während die alte
metaphysisch-reale Objektivität transcendent ist, d. h. jenseits
des Seelenlebens liegt." (S. 50.)



(5.) H. Leser, Zur Methode d. krit. Erk. 279

Die bei kritischer Durchleuchtung unserer Bewufstseinswelt
konstatierten apriorischen Elemente sind metaphysisch nur in
dem Sinne, dafs Front gemacht werden soll gegen die gewöhnliche

Psychologie mit ihrer empirisch-psychogenetischen Methode.
(S. 57.)"

Indem aber nach den subjektiven Bedingungen dieses Apriori
gefragt wird, scheint schon der Ausgang psychologisch, und liegt
hier der Punkt, wo die psychologistischen Angriffe und
Ausdeutungen ansetzen. An dieser Stelle ist es, wo der Verfasser
das Verhältnis der neuen Kritik von Fries zum Kantschen
Kriticismus bespricht: eine Erörterung, die wir nicht weiter
verfolgen wollen.

Vernehmen wir noch, wie sich der Verfasser über das
Verhältnis des Transcendentalen zum Metaphysischen ausspricht.
„Der Gedanke des Transcendentalen, Allgemein-Überindividuell-
Vernünftigen hat einen grofsen kosmopolitischen Zug, ohne den
die späteren Reflexionen eines Hegel nicht möglich gewesen
wären, welche ein berechtigtes Moment in sich tragen: in diesem
Transcendentalen zeigt sieh gleichsam ' ein internationales sive
inter- resp. überindividuelles Gut; es tritt in ihm ein geistiges
Leben überhaupt, abgesondert von allen empirisch-individuellen
Zügen, ein allgemeiner geistiger Zusammenhang zu Tage, der die
Idee eines universellen, darin zum Ausdruck kommenden
kosmischen Lebens geradezu fordert." (S. 151.)

-33—


	Aus Theologie und Philosophie

