Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 15 (1901)

Artikel: Aus Theologie und Philosophie
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761724

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

252 Aus Theologie und Philosophie.

Mein armes Lied soll ruhen dir zu Fiifsen,
Mit dir will ich den Engelgleichen griilsen,
Den du zum Fihrer uns, zum Stab gegeben,
Die wir in feiger Furcht und Zweifel leben.
Du hast als Leuchte fiir die dunkle Welt
Ihn auf den Berg der Kirche hingestelit.
O Papst und Konig, deinen Segen spende
Dem, der im Herbste steht und bald am Ende.
Er bietet dir der Treue Unterpfand:
O, segne ihn mit deiner Vaterhand!
Und richte deiner Augen milden Glanz, “
Erhab’ner Dichter in des Ruhmes Kranz,
Aut dieses Lied! Doch fiihl’ ich mich nicht wert,
Dafs sich dein Blick voll Giite zu mir kehrt.

e ———

AUS THEOLOGIE UND PHILOSOPHIE.
Von Dr. M. GLOSSNER.

1. Christ. Pesch S. J., Prael. Dogm. T. I. Inst. Propaed. ed 2.
1898. T.1I, De Deo. ed. 2. Friburgi Br. Herder. 1899. 2. Chr. Pesch,
Theologische Zeitfragen. Freiburg i. B. Herder. 1900. 3. Dr. E. L.
Fischer,DerTriumphder christl. Philosophie. Mainz. Kirchheim.
1900. 4. Dr. Br. Petronievics, Principien der Erkenntnislehre.
Berlin. Hoffmann. 1900. 5. Dr. H.Leser,Zur Methode der kritischen
Frkenntnistheorie. Dresden. Bleyl und Kémmerer. 1900. 6. H. G.
Opitz, Grundrils einer Seinswissenschaft. I. Bd. 2. Abt. Er-
scheinungs-(Willens-)lehre. Leipzig. Haacke. 1899. 7. B. Bdodder,
Psychologia Rationalis. ed. 2. Frib. Br. Herder. 1899. 8. Dr. C. Gut-
berlet,DerKampf um die Seele. Mainz. Kirchheim, 1899. 9.Th. Lipps,
Die ethischen Grundfragen. Zehn Vortrige. Hamburg u. Leipzig.
Vofs, 1899. 10. E. v. Hartmann, Geschichte der Metaphysik.
II. Teil. Seit Kant. Leipzig. Haacke. 1900.

Die an erster Stelle genannten Werke bilden die beiden
ersten Bénde der ,Praelectiones Dogmaticae®, die der Vf. im
Kollegium Ditton-Hall gehalten hat. Der erste Band bietet eine
vollstindige Erorterung jener Fragen, die von den Theologen
bald unfer dem Titel einer Einleitung oder Propadeutik zur
Theologie, bald unter dem der Apologetik, bald endlich unter



(1) Chr. Pesch, Praelect. Dogmat. 1. IL 253

jenem der Fundamentaltheologie behandelt zu werden pflegen.
Vorausgesandt sind Prolegomena iiber die Theologie und ihre
Geschichte. Der Vf. vertritt den Standpunkt der Theologie seines
Ordens, was besonders im zweiten Bande, der Gotteslehre mit
thren schwierigen Problemen des gottlichen Vorherwissens und
der Priddestination, hervortritt. Die Vorziige sind die gleichen,
wie wir sie bei den Schriftstellern der Gesellschaft Jesu, den
Ordensgenossen des Vf., hervorzuheben wiederholt Gelegenheit
gefunden haben. Lob und Empfehlung erscheinen deshalb als
iiberfliissig. Dagegen werden wir uns nicht versagen diirfen,
uns mit dem Vf. in Bezug auf die Fragen des zweiten Bandes,
die zwischen Molinisten und Thomisten kontrovertierten Probleme
principiell auseinanderzusetzen.

Zuvor mogen aus dem ersten Bande einige beachtenswerte
vom Vf. gegebene und gegeniiber abweichenden modernen Stand-
punkten bedeutsame Bestimmungen hervorgehoben werden. Theo-
logie ist Wissenschaft, sofern sie ex notis certisque principiis
ignota demonstrat (p. 3), also nicht (wie Prof. Schanz jingst
meinte) trotz ihres Ausgehens vom Glauben, weil angeblich alles
Wissen in einem Glauben wurzle. Ferner: habitum scientiae esse
in se quidem naturalem, radicaliter autem supernaturalem (p. 5.),
da die Theologie ihre Wurzel im iibernatiirlichen Glauben
und die Dogmen zu ihren Principien hat.

Das Mifsverstindliche des Ausdrucks ,,Fundamentaltheologie*
sucht der Vf. durch die Bemerkung zu entfernen, dafs die Pro-
pidentik nicht formell Theologie sei, da sie ihre Argumente
nicht aus der Offenbarung entnehme, sondern sich philosophischer
und historischer Beweismittel bediene, um die Thatsache der Offen-
barung festzustellen. Wir halten dafiir, dafs der Ausdruck besser
gemieden werde, indem er die Auffassung insinuiert, als ob die
Propideutik die Theologie positiv begriinde, wie dies in der
Tibinger Schule, von Drey, Kuhn, angenommen wird; eine Auf-
fassung, die in dem von anderen, modernen Theologen gebrauchten
Ausdruck: Generaldogmatik noch schérfer hervorgehoben ist. Die
natiirliche Vernunft vermag zwar die Thatsache der Offenbarung
zu erweisen; sie ist aber nicht im Besitze eines Grundbegriffes,
aus welchem sich selbst unter Voraussetzung des Gegebenseins
der Offenbarungswahrheiten diese mit wissenschaftlicher Kon-
sequenz entwickeln liefsen. Auch der Begriff der Personlichkeit
und der Existenz eines personlichen Gottes ist nicht als solcher
zu dienen geeignet.

. Aus diesem Grunde diirfte auch von einem allméhlichen
Ubergang dieses Traktates aus einem philosophisch-historischen



254 Aus Theologie und Philosophie.

in einen dogmatischen fiiglich nicht zu reden sein (p. 33). Der
erste Teil, ,,von Christus als gottlichem Gesandten®, behandelt in
drei Abschnitten erstens die Quellen der Geschichte Christi
(Echtheit und Glaubwiirdigkeit der Evangelien), zweitens das
Zeuguis, das Christus selbst von seiner gottlichen Mission ablegte,
drittens die Griinde, mit welchen Christus sein Selbstzeugnis
bestitigte, ndmlich die von ihm gewirkten Wunder, seine eigenen
Weissagungen und die messianischen Weissagungen des Alten
Bundes. Dazu kommen als weitere Beweisgriinde die wunder-
bare Verbreitung der Lehre Christi und die inneren Kriterien
derselben. In dem Abschnitt vom Selbstzeugnis Christi gelangen
die allgemeinen Fragen iiber Moglichkeit, Niitzlichkeit und Not-
wendigkeit der Offenbarung gegeniiber dem Rationalismus zur
Erorterung.

Die vier Abschnitte des zweiten Teiles verbreiten sich iiber
die Einsetzung, das Wesen und die Eigenschaften, ferner iiber
die Kennzeichen (Merkmale, notae) der Kirche, iiber den aktiven
Triger des kirchlichen Lehramts (Bischofe und romischen Pontitex)
und den Gegenstand desselben.

Im Abschnitt von der Einsetzung der Kirche, speciell der kirch-
lichen Hierarchie wird das Verfahren protestantischer ,Kritiker®
treffend mit den Worten charakterisiert: ,,Man fragt wohl nach
den Griinden, auf die sich ihre Behauptungen stiitzen. Aber sie
sind im gliicklichen Besitze einer Verfahrungsweise, die viel ein-
facher ist als alle Beweisfilhrung; sie verfahren némlich so: Man
teile alle Schriften der ersten Zeiten in zwei Klassen und nenne
diejenigen, die von einer kirchlichen Hierarchie nichts enthalten,
die alteren, von jenen aber, die etwas davon enthalten, behaupte
man, sie seien der Zeit nach die spidteren. Sofort erhellt, dals
die Hierarchie spateren Ursprungs sei. Findet sich aber etwas
in Schriften, die nach allgemeinem Zugestindnis dlter sind, was
mit dieser Theorie im Widerstreit ist, z. B. Matth. 16, 18 und
28, 18 ff., so erklire man solche Texte als unecht und einem
spateren Jahrhundert angehorig. Fragt aber jemand, warum du
allen kritischen Zeugen zum Trotz derartiges behauptest, so berufe
dich auf deinen ,historischen Sinn‘ und erkldre den, der dies nicht
versteht, als alles geschichtlichen Sinnes bar. Uberdies stelle
allerlei minutiose Untersuchungen, gehorige wie ungehorige, um des
grofseren Scheines der Gelehrsamkeit und Wissenschaftlichkeit
willen an. DMit diesem Verfahren wirst du sicher vielen und
auch dir selbst vorreden, die Sache vortrefflich bewiesen zu haben,
obgleich du auch nicht den Schein eines Beweises vorzubringen
vermochtest. (L. p. 208 seq.)



(1.) Chr. Pesch, Praelect. Dogmat. I. II. 255

In der Frage nach dem Subjekte der kirchlichen Unfehlbarkeit
huldigt der Vf der Ansicht, dafs zwei inaddquat unterschiedene
Triger derselben anzunehmen seien, der ex cathedra entscheidende
Papst fiir sich allein und die unter dem Oberhaupt der Kirche,
dem Papste, vereinigten Bischofe (p. 274).

Unabhéngig von dem (iibrigens geschichtlich feststehenden)
Nachweis des romischen Episkopats Petri lifst sich der Primat
des romischen Bischofs fiilhren durch Feststellung. der drei That-
sachen: 1. der Einsetzung des Primats durch Christus, 2. der
von Christus gewollten Fortdauer des Primats in der Kirche,
3. der bestindigen Anerkennung des ausschliefslichen Primats
des romischen Stuhles seitens der Kirche (p. 278).

Fir den Satz, die Kirche sei unfehlbar in der Kanonisation
der Heiligen, wird theologische Gewifsheit in Anspruch genommen,
derselbe sei nicht fide divina zu glauben, weil er nicht unmittelbar
geoffenbart sei; auch nicht fide ecclesiastica, weil eine formelle
kirchliche Entscheidung nicht vorliege (p. 335). — Die Berech-
tigung der Annahme einer besonderen fides ecclesiastica lassen
wir dahingestellt. Nach unserer Ansicht sind auch die mittelbar
geoffenbarten und von der Kirche proponierten Wahrheiten, ja
die facta dogmatica mit einem und demselben, dem gottlichen
Glauben aufzunehmen, da sie implicite und indirekt zur Glaubens-
hinterlage gehoren.

Der dritte und letzte Teil behandelt die theologischen Beweis-
quellen (loci theologici). Unter diese wird mit Recht das iiberein-
stimmende Zeugnis der Theologen in Sachen des Glaubens und
der Sitte gerechnet (p. 359). Speciell wird die Autoritit des
hl. Thomas hervorgehoben, jedoch mit folgender Restriktion: est
autem notandum praeter duas quaestiones De sollemnitate votorum
et De immaculata conceptione B. M. V., in quibus necessario a
S. Thoma recedimus, perpauca esse alias, in quibus Theologi
communiter non admittunt doctrinam S. Thomae, e. g. utrum idem
ab eodem sciri et credi possit, utrum mundum possit esse ab
aeterno (?), utrum ordines minores sint sacramenta, utrum episcopatus
sit ordo sacramentalis, quomodo maneant species eucharisticae,
postquam realis praesentia Christi cessavit etc. Die Lehre des
Heiligen von der wirksamen Gnade und der Pridestination gehort
sonach der Ansicht unseres Autors zufolge nicht zu den com-
muniter von den Theologen verlassenen Doktrinen desselben,
woraus geschlossen werden miifste, dafs der Molinismus entweder
nicht die sententia communis der Theologen bilde, oder dafs
Molina und seine Anhéinger in den genannten Punkten in Uberein-
stimmung mit dem englischen Lehrer sich befinden, also vielmehr



256 Aus Theologie und Philosophie.

Banez und die Schule der ,,Thomisten“ von seiner Lehre ab-
weichen. Das letztere ist in der That die Annahme des Ver-
tassers. Ob mit Recht, werden wir im Verlaute unseres Referates
sehen.

Wenn nach kirchlicher Lehre die hl. Schriften im eigent-
lichen Sinne Gott zum Verfasser haben, so erfordert, wie es
scheint, der gesamte Inhalt derselben eine Vergegenwairtigung,
wenn auch nicht eine Offenbarung, im prophetischen Lichte;
den Vergleich mit einem Schreiber, dem ich befehle, in meinem
Namen Dinge, die er bereits kennt, aufzuzeichnen, konnen wir
daher nicht ganz zutreffend finden (p. 375).

Beziiglich der Behauptung einer wortlichen Inspiration bemerkt
der Autor: Si quis censet nonnulla vocabula vel phrases et con-
structiones Scripturae inspirata esse ob specialem aliquam rationemn,
e. g vocabulum Adyog, formulam baptismi etc., hanc sententiam
non oppugnamus, sed hoc negamus, Deum omnia et singula vo-
cabula totius Scripturae inspirassse (p. 385).

Der zweite Band enthédlt die zwei Traktate: De Deo uno
secundum naturam (p. 1—240) und De Deo trino secundum per-
sonas (p. 241—361). Der erste Traktat zerfillt wiederum in
drei Teile, die von der Erkennbarkeit, dem Wesen und den
Attributen Gottes handeln. Die Erkennbarkeit ist teils eine
natiirliche, teils eine wissenschaftliche, wozu noch die iibernatiir-
liche im Glauben und in der zukiinftigen beseligenden Anschauung
kommt. Was die wissenschaftliche Gotteserkenntnis betrifft, so
bestreitet der Vf. ausdriicklich die Annahme Kuhns, das Dasein
(zottes konne weder a priori noch a posteriori unabhingig von
einer eingeborenen Gottesidee erkannt werden (p. 15). Dals
Gottes Dasein fide divina zu glauben sei, wird im Zusammen-
hange mit der Ansicht, dieselbe Wahrheit konne zugleich ein-
gesehen und geglaubt werden, behauptet. Die richtige Losung
dirfte Schazler gegeben haben in den ,Neuen Untersuchungen
zum Dogma von der Gnade“ (S. 544 ff.), worauf wir den Leser
verweisen.

In der Auffassung der visio beatifica stimmt der V{. den
Thomisten zu, sofern sie die Bildung einer species expressa in
Abrede stellen, quia repugnat Deum intuitive videri in aliqua
definitione vel enuntiatione (p. 43).

Die ,metaphysische Wesenheit“ Gottes wird mit Recht in
der reinen Aktualitdt oder darin gesucht, dafs Gott das Sein
selbst (ipsum esse, esse subsistens, actus purissimus) ist; eine
Konsequenz hieraus ist die Aseitdt, die jedoch nicht im positiven



(1.) Chr. Pesch, Praelect. Dogmat, 1. II. 257

Sinn zu nehmen ist, als ob Gott physisch bewirkendes Princip
oder Ursache seines eigenen. Daseins wire (p. 65).

Von dem novum inventum (z. B. Schells, der iibrigens vom
Vi, nicht genannt ist), secundum quod Deus est positive causa
sui ipsius producens se intelligendo et volendo seipsum, wird
geurteilt, dals es sowohl mit der gesunden Vernunft als auch
mit der Lehre der Viter und der scholastischen Theologen im
offenkundigen Widerspruche stehe; die Idee eines absoluten, sich
selbst setzenden, hervorbringenden, erzeugenden Wesens sei der
Traum gewisser dem Pantheismus zugeneigter Philosophen, eine
Idee, die zur Fortbildung der christlichen Lehre nichts, sehr viel
aber zur Verkehrung derselben beitrage (p. 67).

In Gott sei, lehrt der Vf,, auch nicht eine distinctio rationis
zwischen Wesenheit und Dasein, wie sie in den Geschopfen sich
finde, stellt also deren reale Distinktion in den letzteren in
Abrede: das eine wie das andere mit Unrecht, denn einerseits ist
in den Geschopfen die Wesenheit eine Realitat, zu der das Dasein
gewissermalsen von aufsen hinzukommt, andererseits aber bietet
das konkrete unendliche Sein Gottes dem endlichen Geiste einen
Grund (dist. virtualis), zwischen Wesenheit und Dasein zu unter-
scheiden (dist. rationis); denn obwohl objektiv in Gott beide eins
sind und im absoluten Begriffe Gottes das Dasein eingeschlossen
ist, so gilt das doch nicht von dem Begriff, den wir von Gott
haben, was der Vf. selbst implicite zugibt, indem er die Moglichkeit
eines aprioristischen Beweises fiir Gottes Dasein leugnet.

Die von Thomisten gelehrte physische Gegenwart der Dinge
vor (coram) der gottlichen Ewigkeit hat nicht den Sinn einer
ewigen Koexistenz mit Gott seitens der Dinge selbst, sondern
bezeichnet das ibergreifende Verhalten des ewigen gottlichen
Daseins zu allem zeitlichen Sein, kraft dessen es fiir Gott nichts
Vergangenes noch Zukiinftiges gibt, obgleich die Dinge in sich
selbst nicht ewig bestehen, sondern, wie der Verdnderung —
aktuell oder potenziell — so dem zeitlichen Flusse unterworfen,
d. h. zeitlich verlaufen und teils vergangen, teils gegenwirtig,
teils zukiinftig sind (p. 87).

Die durch die molinistische scientia media dem V{f, auf-
gedridngte Meinung, was wahrhaft zukiinftig sei, sei in aller
Ewigkeit unfehlbar gewifs und das Gegenteil davon metaphysisch
unmoglich, enthélt eine handgreifliche Tautologie, denn das vere
futurum wird hier im Sinne von certe futurum genommen, so dafls
der Satz vere futurum est certe futurum nichts. weiter besagt
als certe futurum est certe futurum. Die Meinung selbst aber
ist durchaus unlogisch, denn, wie Aristoteles lehrt (worin der



258 Aus Theologie und Philosophie.

hl. Thomas ihm ausdriicklich zustimmt), ist in zufélligen, von
menschlicher Freiheit abhéngigen Dingen und den entsprechenden
Sédtzen: wie z. B. Petrus aut negat aut non negat Dominum, zwar
notwendig der eine Teil der Disjunktion wahr, der andere falsch,
jedoch vor Eintritt der Entscheidung unbestimmt, welcher; denn
wie iberhaupt die Wahrheit das Sein voraussetzt und von ihm
abhéngig ist, so hédngt -die zufillige Wahrheit vom zufilligen
(kontingenten) Sein ab. Es ist also falsch zu sagen: was einmal
wahr 1st, ist immer — ewig, auch a parte ante — wahr. Daraus
folgt, dafs das medium des gottlichen Krkennens der freien Hand-
lungen der (reschopfe weder in deren objektiver noch in ihrer
formalen (logischen) Wahrheit gesucht werden kann. Nimmt
man daher mit den Molinisten an, dals es ein von gottlicher
Vorbestimmung (motio, praemotio) unabhéngiges Sein gibt — und
ein solches ist offenbar die Zustimmung des menschlichen Willens,
welche das indifferente gottliche Gnadenangebot wirksam macht —
so ist die Moglichkeit eines Voraussehens der freien Handlungen
des Geschopfes von seiten Gottes schlechterdings ausgeschlossen,
was freilich die Molinisten als katholische Theologen nicht zu-
geben diirfen und wirklich nicht zugeben. Aber eben deshalb
glauben wir den vom Vf. den Thomisten gemachten Vorwurf
des Verstofses gegen die Logik mit weit grofserem Rechte zuriick-
geben zu diirfen.

"Da ein vom gottlichen Willen unabhéngiges zufilliges Sein
nur nachtrdglich erkannt werden konnte, ein solches aber iiber-
haupt nicht angenommen werden kann, ohne die absolute gottliche
Kausalitdt. zu leugnen, berufen sich die Thomisten mit Recht fiir
die Moglichkeit eines gottlichen Vorauswissens der freien Willens-
entschliisse auf die wirksamen Dekrete des gottlichen Willens.
‘Ohue die Freiheit zu gefihrden, ja durch seinen bewegenden
Einflufs ihr Raum schaffend, iibt Gott eine absolute Herrschatt
iiber den geschopflichen Willen aus. Ist diese schon durch den
Begriff der absoluten Kausalitdt gefordert,.so noch mehr durch
die wenn moglich noch grofsere Abhingigkeit des geschopflichen
Willens auf dem iibernatiirlichen Gebiete der Gnade, der Berufung
und Auserwahlung zum Heile. Mag immerhin die Vereinbarung
dieser Herrschaft des gottlichen Willens iiber den kreatirlichen
dem menschlichen Denken uniibersteigliche Schwierigkeiten bieten,
so sind diese durch den Hinweis auf das ,,Geheimnis*“ hinreichend
gerechtfertigt; denn dafs die Schwierigkeiten, die in den Offen-
barungslehren von der wirksamen Gnade und der gottlichen
Gnadenwahl liegen, nicht, wie der Vf. (p. 130) behauptet, ein
Werk der ,,Bannesianer® sind, erleidet nicht den mindesten Zweifel.



(1.) Chr. Pesch, Praelect. Dogmat. I. II. 259

‘Oder ist es nicht das Geheimnis der Gnadenwahl, das den Apostei
zu dem klassischen, von der Kirche auf das Centralgeheimnis
des Christentums angewendeten Ausspruch bewog: O altitudo
divitiarum sapientiae et scientiae Dei: quam incomprehensibilia
sunt judicia ejus et investigabiles viae ejus (Rom. 11, 33)?

Die direkte und unmittelbare Herrschaft Gottes iiber und in
dem kreatiirlichen Willen, an dessen Stelle die Molinisten gegen
die gesamte theologische Tradition die indirekte, durch die scientia
media kupstlich vermittelte setzen, ist der fundamentale Gedanke,
den die Thomisten vom englischen Lehrer uumittelbar, vom heil.
Augustin mittelbar aufnahmen und wit ,,Zahigkeit“ festhielten.
Gegeniiber dieser Thatsache treten gewisse Formeln, wie die der
praedeterminatio physica, und Distinktionen als von sekundéarer
Bedeutung zuriick. Ks ist daher ohne alle Berechtigung, wenn
von molinistischer Seite nicht mehr von Thomisten, sondern von
,,Bannesianern“ geredet wird: ein Vorgehen, das auf seiten der
unabhéngigen, durch keine Ordenstradition gebundenen Theologen
eine Nachfolge kaum finden diirfte. Die Vertreter der scientia
media heifsen mit Recht Molinisten; denn die durch diese Art
von Wissen vermittelte Herrschaft Gottes iiber den Willen des
Menschen ist in der That der Gedanke und das geistige Eigentum
Molinas, wahrend die Vertreter der aus sich wirksamen Gnade
ihren Meister im hl. Thomas, nicht aber in Baliez verehren. Mag
man daher die vom letzteren aufgestellte Formel sowie die eine
oder andere der thomistischen Distinktionen nicht vollkommen
zutreffend und befriedigend finden, so &ndert dies durchaus nichts
an der Berechtigung des Anspruchs der Thomisten, gegeniiber
den Molinisten die alttheologische Tradition und die echte Lehre
des hl. Thomas, also die wahre ,,Theologie der Vorzeit“ zu
vertreten.

Indes steht es um die Distinktionen der ,,Bannesianer nicht so
schlimm, wie es nach der Darstellungunseres Autors scheinen mochte.
Die den Thomisten vorgeworfenen evidenten Widerspriiche bestehen
nicht. Nimmt man einmal mit diesen an, dals Gott den menschlichen
Willen direkt ohne Verletzung seiner Freiheit bewegen konne
und bewege, dals er den Willen nicht allein zur Substanz,
sondern auch zum Modus des Aktes bestimme, mit anderen
Worten, dals die gottliche Vorausbewegung eine Bewegung zuv
Selbstbestimmung sei, so kann man mit Recht sagen, mit der
gratia ex se efficax sei zwar ein Widerstand des Willens ver-
einbar in sensu diviso, nichi aber In sensu composito, und die
Notwendigkeit des Zustimmens unter der aktuellen wirksamen
Gnade sei eine necessitas consequentiae, nicht eine necessitas



260 Aus Theologie und Philosophie.

consequentis, mit anderen Worten eine necessitas, quam res facit,
nicht eine solche, quae rem facit. Ebenso richtig ist es ferner,
wenn die Thomisten erklaren, unter dem Einflusse der wirksamen
Gnade bestehe die Potenz des Willens, nicht zuzustimmen; denn
da die aus sich wirksame Gnade den Willen zur Selbstbestimmung
bewegt, so ist es unter ihrem Einfluls der Wille selbst, der so
zustimmt, dals er auch nicht zustimmen kann.

Steht nunmehr die Sache so, dals einerseits der thomistische
Grundgedanke die Tradition fiir sich hat, wéhrend der Molinismus
als ein Neues, durch Opportunitétsriicksichten, den Kampt gegen
den reformatorischen Determinismus Gebotenes auftrat, so liegt
solange kein Grund vor, jenen Grundgedanken preiszugeben, als
ein evidenter Widerspruch, sei es in ihm selbst oder in seinen
Konsequenzen, nicht nachgewiesen worden ist.

Es kann bier nicht unsere Aufgabe sein, auf die Einwiirfe
unseres Autors im einzelnen einzugehen und die Theorie der
scientia media einer genaueren Priifung zu unterwerfen. In ersterer
Beziehung wiirde es sich zeigen, dals z. B. die praedestinatio ante
praevisa merita den von ihm erhobenen Bedenken nicht unterliegt;
denn diese Formel ist nichts weiter als der Ausdruck fiir die
vollkommene Gratuitdt der Grade und Gnadenwahl; sie bedeutet
nicht den Ausschlufs der Verdienste, sondern wiederholt nur die
Lehre des hl. Augustin, Gott krone sein eigenes Werk, indem
er die Verdienste belohne, die er selbst den Auserwéahlten ver-
lethe. Es ist dasselbe, was der Prophet mit den Worten sagt:
Perditio tua, Israel: tantummodo in me auxilium tuum. Was
aber das zweite betrifft, so ruht die biblische Begriindung der
scientia media auf sehr schwachen Fiilsen. Gerade die klassischen
Stellen, wie Luk. 10, 13, bieten keinen Ankniipfungspunkt fiir
eine scientia media im specifisch molinistischen Sinne, da sie nicht
einmal von einem nur bedingt-zukiinftigen Ereignis (dessen gewisse
Erkenntnis seitens (Gottes zu leugnen iibrigens die Thomisten
keine Ursache haben), reden, sondern etwas Thatsédchliches ins
Auge fassen, wie aus den vom Autor nicht angefiihrten Versen
hervorgeht, ndmlich v. 12: dico vobis, quia Sodomis in die illa
remissius erit, quam illi civitati, und v. 14: verumtamen Tyro
et Sidoni remissius erit in iudicio, quam vobis. Es ist die bessere
Disposition, der geringere Widerstand der Tyrer und Sidonier,
also etwas Wirkliches, was ihre Lage im Gerichte milder ge-
stalten wird. Denn wie sollten auch dieselben wegen eines
bedingtwirklichen Verhaltens ein ertriglicheres Los erfahren?
Diirften unter einer solchen Voraussetzang nicht auch die Pelagianer
mit Recht behaupten, nur diejenigen Kinder gelangten nicht zur



(1.) Chr. Pesch, Praelect. Dogmat. I. II. 261

Taufe, von denen Gott wisse, dals sie, zum Vernunftgebrauch
gelangt, seiner Gnade widerstehen wiirden? Bekanntlich wurde
diese Apnahme vom hl. Augustin mit Entschiedenheit zuriick-
gewilesen.

Unser Verfasser bekédmptt die ,,Bannesianer® mit einem Eifer,
von dem wir nur wiinschen mochten, dals er sich auch gegen-
tber den beiden Schulen, Thomisten und Molinisten, gemeinsamen
Gegnern bethitige. So vermissen wir eine eingehende Beriick-
sichtigung der Tibinger Richtung, die doch in Deutschland einen
80 grolsen Einflufs besitzt, sowohl in der Darstellung der Gottes-
lehre iiberhaupt, als auch speciell der Trinitdtslehre, welch letztere
uns iibrigens ein freundlicheres Antlitz zuwendet, als die Lehre
vom gottlichen Erkennen und Wollen, weshalb wir auch mit dem
Gestindnis unserer wesentlichen Ubereinstimmung dariiber hinweg-
gehen konnen.

Unter den modernen Versuchen einer spekulativen , Kon-
struktion der Trinitdtslehre ist unter anderen der vom Prof. Schell
unternommene, jedoch ohne Angabe des Urhebers, beriicksichtigt
(8. 267 1. Anm.). Der Vf. bemerkt dazu: refutatione non indigent,
cum positiva aseitas, in qua tota haec ratiocinatio fundatur, sit
aliena a ratione et a doctrina tradita. So richtig diese Bemerkung
ist, so hétte doch die Sache ein niheres Eingehen, insbesondere
auch eine Erorterung vom geschichtlichen Standpunkt verdient.
Eine solche wiirde den Vf. auch zu einer Besprechung der speku-
lativen Trinitdtslehre Kuhus gefiihrt haben, die nach Charakter
und Ursprung mit der Schellschen innig verwandt erscheint, indem
Jene auf dem Gedanken eines Personifizierungsprozesses, eines Uber-
ganges vom Ansich- zum Fiirsich-Sein, also in diesem Sinne eines
gottlichen Selbstverwirklichungsprozesses, die Schellsche aber auf
dem einer Selbstposition in Hervorbringung des Wesens und
der Substanz durch erkennende und wollende Thatigkeit
beruht. Auch im Abschnitt iiber Missionen und Appropriationen
wire eine Riicksichtnahme auf das Schellsche theologische Erstlings-
werk (Das Wirken des dreieinen Gottes) angezeigt gewesen. In
der Auffassung der genannten Theologumenen haben wir (in
diesem Jahrbuch) seinerzeit bereits die Keime der spiteren
Abweichungen des Wiirzburger Apologeten aufgezeigt (Bd. II,
8. 444 ff). Indes hat unser Autor das erwdhnte Versdumnis
zum Teil gutgemacht in seiner Schrift: (2) Theologische Zeit-
fragen, zu deren kurzen Besprechung wir uns nunmehr wenden
wollen. Es soll dies keine eigentliche Streitschrift sein weder
gegen Katholiken noch gegen Andersglaubige, was sich aus Form
und Inhalt von selbst ergebe (Vorwort). Wir haben aus der



262 Aus Theologie und Philosophie.

Lektiire der Schrift den entgegengesetzten Eindruck erhalten
und denken durchaus nicht daran, aus diesem Umstand dem Ver-
fasser einen Vorwurf zu machen. Denn wie kann man die mit
,Jmmanenzphilosophie“ sich verbiindende ,neue“ Apologetik be-
kimpfen und die Frage: ,Ist Gott die Ursache seiner selbst
verneinend beantworten, ohne dals der Kampf zur Polemik
wird und die Verneinung den Charakter der Streitschrift annimmt?
Warum also nicht zugestehen, dals man polemisiere? Die Haupt-
sache ist, dafs dies in sachlicher Weise geschieht, wie es denn
in der vorliegenden Schrift wirklich der Fall ist.

Dieselbe besteht aus drei Abbandlungen, von welchen die
erste das kirchliche Lehramt und die Freiheit der theologischen
Wissenschaft behandelt. Hier wird ausgefiihrt, dals jene schranken-
lose Freiheit, von der die Modernen reden, nur in der Theorie
bestehe, praktisch aber eine Iliusion sei, ,miissen aber einmal
Schranken sein, dapn scheine die katholische Anschauung doch
durchaus folgerichtig und edel, derzufolge diese Schranken durch
eine gottgewolite und gottbeglaubigte Autoritit gesetzt werden*
(8. 9). Kine solche Autoritdt ist die von Christus eingesetzte
,lehrende Kirche, die durch das auch naturrechtlich begriindete
Verbot geistigen Giftes den wahren Fortschritt nicht hindert
(8. 27). — 1n einer Anmerkung (8. 33) dufsert der Vf. zu der
Meinung, ,es sei absolut moglich, dafs einmal in ferner (!) Zukunft
die aristotelische Philosophie aus ihrer regen Verbindung mit der
Theologie ausgeschieden und durch eine andere ersetzt werde®:
man koone hieriiber verschiedener Ansicht sein. Soll die Philo-
sophie fiir den Theologen mehr als ein beliebig zu vertauschendes
Gewand sein, mit anderen Worten, gibt es nur eine wahre
Philosophie, so wird man doch wohl anderer Meinung sein miissen.
Ubrigens ist die von den Theologen — wir meinen jene, die sich
des Beifalls der Kirche erfrenuen — adoptierte Philosophie,
bestimmter die des hl. Thomas — nicht ausschlielslich aristotelisch,
sondern eine Verbindung von Aristotelismus und Platonismus, wie
dies schon Albert der Grofse in einem oft citierten Ausspruch
erklarte. Nicht ganz mit Unrecht wurde gesagt, jeder echte
Philosoph — denn Empiristen und Materialisten verdienen diesen
Namen nicht — sei notwendig entweder Platoniker oder Aristo-
teliker. Soll es da wunder nehmen wenn die Theologie, die
sich auf ihrem gottlichen Standpunkt iiber die Gegensitze erhebt, zu
einer Philosophie gelangt ist, welche die wahren Elemente der beiden
grofsten Nur-Philosophen (sit venia verbo!) in sich vereinigt.

Die zweite Abhandlung verbreitet sich iiber ,alte und neue
Apologetik*. Dieselbe ist oftenbar durch eine gewisse apologetische



(2.) Chr. Pesch, Theol. Zeitfr. 263

Bewegung in Frankreich veranlafst worden, eine Bewegung, auf
welche Prof. Schanz in seiner ,,Uber neue Versuche der Apologetik‘
betitelten Schrift die Aufmerksamkeit der deutschen Theologen
lenkte,! und die an die Stelle der angeblich veralteten bisherigen
Methode der Apologetik eine neue setzen will, die bei manchen
Vertretern dieser neuen Richtung mit Kantschen Elementen
verquickt ist, und als ,ijmmanente der alten, angeblich einseitig
transcendenten (objektiven) entgegengestellt wird. Abgesehen
von diesem Kantschen Ingrediens ,handelt es sich bei der Ent-
gegensetzung von alter und neuer Apologetik gar nicht um ein
Entweder-Oder, sondern um zwei Dinge, die ganz gut neben-
einander bestehen kdnnen“. .

,Die Neuapologeten zeigen sich zum Teil angesteckt von
jenem falschen Begriff des Glaubens, der dem Rationalisous.
eigentiimlich ist, indem sie den Glauben zur Sache eines un-
bestimmten Gefiihls maghen. Ist dagegen der katholische Glaube
Vernunftglaube, so miufs er auch verniinftige Griinde fir die
Annahme der Glaubwiirdigkeitsmotive haben.“ (8. 75 f.) Vernunft-
glaube ist im Sinne des Vf. offenbar nur im Gegensatze zum
Gefiihlsglauben genommen, nicht aber etwa im Sinne Kuhns, dem
der Glaube (auch der rechtfertigende) ,ein unmittelbar aus dem
Innern hervorquellender Vernunftakt® ist (8. 77). Eine Apologetik,
die sich einzig auf die innere Erfahrung, das religiose Gefihl
stiitzt, weist die kirchliche Tradition von sich. (A. a. O.)

Da der Vf. unter den in deutscher Sprache geschriebenen
Apologetiken neben den Werken Hettingers u. a. auch das des
Prof. Schanz auffiihrt und die oben angefiihrte Schrift iiber neue
Versuche u. s. w. wiederholt citiert, so ware eine kurze Be-
leuchtung des von Dr. Schanz eingenommenen apologetischen
Standpunktes wiinschenswert gewesen.

Ersetzen kann die neue Apologetik die alte nicht. ,,Das
Christentum mufs als eine iibernatiirliche gottliche - Thatsache
anerkannt werden; dazu aber reichen keine moralphilosophischen
Erwigungen aus“ (S. 106). ,Unter den neuapologetischen Ver-
suchen ist der von Blondel entschieden der verungliickteste und
unbrauchbarste* (8. 114).

Uber Broglies Ergénzung der alten Apologetik durch reli-
gionsgeschichtliche Erwigungen geht der Vf mit der Be-
merkung hinweg, der grofse Erfolg des Werkes Broglies mache

1 Wir erlauben uns, auf unseren Artikel: Die angebliche Krise der
Apologetik (Jahrbuch B. 13, 8. 123 ff.) zu verweisen: eine Abhandlung,
die P. Pesch, wie es scheint, nicht zur Kenntnis gekommen ist.



264 Aus Theologie und Philosophie.

Die Abhandlung schliefst mit den Worten: ,,Die traditionelle
Apologetik mufs in ihrem Wesen ungeéndert bleiben, die Schule
kann und soll freilich die praktischen Zeitbediirfnisse beriick-
sichtigen; aber mit Darangabe des wohlbegriindeten Alten sich
in den bestindigen Wechsel der Neigungen und Moden hinein-
ziehen lassen, darf die Apologetik nicht.“

In der dritten Abhandlung fihrt der Vf. den iberzeugenden
Beweis, dals die bereits von den Neuplatonikern angenommene,
von Schell erneuerte Vorstellung von einer Selbstzeugung Gottes
von den Vitern wie von den Scholastikern einstimmig zuriick-
gewiesen worden sei. Was den Zusammenhang zwischen Schell
und den Neuplatonikern betrifft, so ist derselbe begreiflicherweise
nicht ein unmittelbarer. Prof. Schell kniipft vielmehr an idea-
listische Gedanken an, die ihm mit Kuhn, Baader, Schelling
gemeinsam sind. Aber eben die innere Geistesverwandtschaft
des modernen Idealismus mit dem Neuplatonismus ist es, welche die
eine wie die andere Richtung zu der gleichen Auffassung des
gottlichen Seins fiihrte: ndmlich der Gedanke, dals ailes Sein
Erscheinung, Besonderung, Ausflufs einer urspriinglich rein ge-
danklichen Einheit, des eleatischen 0v xata Tov Adyov sel

Der Vf. konstatiert eine Milderung des Ausdrucks in den
spateren Schellschen Kundgebungen und kniipft daran den Wunsch,
es moge Schell gelingen, seiner Lehre eine Form zu geben, in
welcher der Widerspruch gegen die Scholastik anfgehoben wire.
Dieser Wunsch konnte sich nur dann erfiilllen, wenn der Wiirz-
burger Apologet seine philosophischen Grundanschauungen einer
Revision unterziehen und &dndern wiirde, was wir ihm bereits am
Schlusse der oben angefithrten Abhandlung iiber das Wirken des
dreieinen Gottes nahegelegt haben.

Die Absicht, ein wissenschattliches Denkmal zu errichten,
das die christlich-philosophische Forschung des 19. Jahrhunderts
wiirdig abschlielst, und die das 20., Basis und Richtung gebend,
eroffnet (8. IIL), verfolgt Dr. E. L. Fischer mit seiner Schrift:
(3) Der Triumph der christlichen Philosophie gegen-
iber der antichristlichen Weltanschauung am Ende des
XIX, Jahrhunderts. Die kritische Sonde an den ,,Triumph
der christlichen Philosophie® anzulegen, mochte nun allerdings von
vornherein als ein Unternehmen erscheinen, das einem Recensenten,
der selbst als Vertreter der christlichen Philosophie gelten will,
schlecht ansteht. Da nun aber der Lowenanteil an diesem Triumphe
einer besonderen Phase der christlichen Philosophie, einer ,ent-
wickelteren® (S. VIII), ,,der jingsten, am Ende des neunzehnten
Jahrhunderts hervorgetretenen Entwicklungsphase® (8. 110), der



(8.) E. L. Fischer, Triumph d. ch. Phil. 265

neuzeitlichen Phase der christlichen Philosophie, welcher wir
(der Verf.) den Namen ,kritischer Realismus‘ geben* (8. 172.
242), kurz der neuen erkenntnistheoretisch als ,kritischer Rea-
lismus®, metaphysisch aber als System der , Vernunftenergie®
gekennzeichneten Philosophie des Dr. E. L. Fischer zufillt, so diirfte
unser Unterfangen als minder gewagt und wenigstens nicht als
ohne weiteres verwerflich verurteilt werden. Ein Umstand indes,
der im giitigen Leser vielleicht ein gewisses Gefithl der Ver-
wunderung erregen wird, besteht darin, dals wir die bedenklich
erscheinende Kritik bereits lingst gewagt haben, obwohl freilich
der Verfasser davon nicht das mindeste ahnen lafst, da er jede
Beriicksichtigung derselben offenbar tief unter seiner Wiirde zu
halten scheint. Das vorliegende Werk nidmlich enthdlt seinem
Inhalte nach durchaus nichts Neues, sondern ist nur eine Wieder-
holung und Zusammenfassung der erkenntnistheoretischen und
metaphysischen Ansichten, die der Verfasser bereits ausfiihr-
licher in verschiedenen Schriften darlegte. Da wir diese Schriften
im Jahrbuche bereits einer eingehenden Kritik unterzogen haben
(,Die Grundfragen der Erkenntnistheorie“ Bd. III. S. 461 ff;
»Die Theorie der Gesichtswahrnehmung“ Bd. VII. 8. 326 f.;
»,Das Grundproblem der Metaphysik®, Bd. XII. S. 27 ff), so
konnten wir uns fiiglich mit dem Hinweis auf die angefiihrten
kritischen Besprechungen begniigen. Das dort ausgesprochene
Urteil haben wir keinen Grund zuriickzunehmen oder wesentlich
zu modifizieren. Dasselbe lantete dahin, dafs der ,kritische Rea-
lismus“, sofern es sich um das sinnliche Erkennen handle, zwar
dem Idealismus und Phdnomenalismus gegeniiber ein Wahrheits-
moment vertrete, dasselbe aber durch die Annahme einer das
Objekt selbst affizierenden Verdnderung durch die Thitigkeit der
Sinne wieder in Frage stelle, sofern aber das intellektuelle Er-
kennen in Frage komme, eine sichere Gewahr der Uberein-
stimmung von Denken und Sein nicht zu bieten vermoge. Die
Metaphysik des Verfassers aber, d. h. das System der ,,Vernunft-
energie“, mufsten wir der Unbestimmtheit und Dehnbarkeit des
Grundprineips wegen, das eine pantheistische Deutung nicht
ausschliefst, ja in Anbetracht der Anpahme der Identitit des
Grundwesens in allem Seienden, dem Materiellen und Geistigen
geradezu herausfordert, als durchaus unbefriedigend ablehnen.
Wenn wir uns gleichwohl noch einmal niher auf eine Erorterung
der Lehren des Verfassers einlassen, so bewegt uns einerseits
die Zuversicht, mit welcher sie aufs neue in der vorliegenden
Schrift vorgetragen werden, andererseits aber der Beifall, den
sie teilweise gefunden zu haben scheinen.

Jahrbuch fiir Philosophie ete, XV. 18



266 Aus Theologie und PhllOSOphle

Der ,kritische* Standpunkt tritt, wie wir bereitwillig ein-
rdumen, im vorliegenden Werke minder schroff hervor, als in
den fritheren erkenntnistheoretischen Schriften. Wahrend in
diesen die sinnliche Erkenntnis als auf einer unmittelbaren Ver-
bindung mit dem Objekte beruhend angesehen wird, zeigt sich
der Verfasser hier befreundet mit der species -impressa der Scho-
lastiker. (8. 54. 91.) Gleichwohl wird die ja auch von den
Vertretern des angeblich naiven (unkritischen) Realismus aner-
kannte Relativitdt der sinnlichen KErkenntnis in einem Malse
betont, das mit der Objektivitdt derselben, die doch die Grund-
lage auch der intellektuellen Erkenntnis bildet, so dafs mit der
Objektivitit der ersteren auch die der letzteren in Frage gestellt
wird, sich nicht vereinbaren lalst. Die Unterscheidung von Er-
scheinung und Ansich kann deshalb nicht im Sinne des Verfs
auf das sinoliche Erkennen angewendet werden, némlich in dem
Sinne, dafs das Wahrnehmungsobjekt vom Objekt an sich ver-
schieden sei, sondern nur in dem Sinne, dals die aufseren Sinne
Erscheinungen, jedoch objektive, Qualititen der Dinge selbst,
nicht deren Wesen erkennen. Die Relativitait der sinnlichen
Erkenntnis aber ist darin zu suchen, dafs diese, weil organisch
gebunden, abhédngt von der Beschaffenheit der Organe, der
Ndhe und Entfernung des Gegenstandes, dem zwischen beiden
liegenden Medium, so dafs nicht blofs ein Zusammenwirken der
einzelnen Sinne stattfinden, sondern auch das Urteil des Ver-
standes hinzutreten mufs, um zu einem eigentlichen, formellen
,Erkennen“ zu gelangen.

Diese ,,Relativitat“ der Sinnenwahrnehmung ist von -den
Anhidngern der Scholastik jederzeit anerkannt und insbesondere
vom hl. Thomas ndher entwickelt worden.

In seiner gegen Tilmann Pesch und dessen ,extremen®
Realismus gerichteten Polemik (8. 51 ff) klammert sich der
Verfasser an bildliche Ausdriicke, wie das Sichoffenbarenwollen
der Dinge, was doch nur den Sinn hat, dafs die Dinge durch
ihre Qualititen auf tibermechanische Eindriicke auf die be-
seelten Organe angelegt sind. Die vom Verfasser beanstandete
,Bilderwanderung® aber beruht auf einem Mifsverstindnis. Nach
scholastischer Auffassung wandern nicht fertige Bilder durch
das Medium vom (Gegenstand zu den Sinnen, sondern das Medium
pflanzt durch eine entsprechende an die Bewegung gekniipfte
Beschaffenheit den Eindruck bis zum Sinnesorgan fort. Man
kann diese ,Beschaffenheiten , werkzeugliche“ Bilder nennen,
da das Medium hier als Werkzeug sich verhdlt, das die Form
als eine im Werden begriffene dem Sinne zutrigt. Diese ,,werk-



(3.) E. L. Fischer, Triumph d. ch. Phil. 267

zeuglichen* Bilder storen einander so wenig, als die von den
Physikern angenommenen Ather- und Luftschwingungen.

Gegen den ,Idealrealismus® katholischer Philosophen, welche
Farben u. s. w. als ,eigentiimliche Reaktionen unserer Seele*
erkldren, wird mit Recht geltend gemacht, dals zwar der Wahr-
nehmungsakt, nicht aber das Wahrgenommene etwas Psychisches
sel. ,,Auch das wahrgenommene Licht und die Farben sind stets
ausgedehnt, und es ist uns sogar unmoglich, dieselben uns anders
auch nur vorzustellen. (S. 61 ff)

Aus dem eben Gesagten ergibt sich, was wir von dem
Satze zu halten haben: ,dals wir unter normalen Verhéltnissen
die Gegenstdnde in der Farbe, Griofse und Gestalt sehen, wie
sie sich uns in ihren von uns empfundenen und unwillkiirlich
nach aufsen projizierten Netzhautbildern darstellen®. (8. 92.)
Mit dieser Annahme der Projizierung subjektiver Eindriicke fallt
der Verfasser doch wieder in den vielfach mit Scharfsinn be-
kdmpften Idealismus zuriick.

Die Begriffsbestimmung des Metaphysischen (,,das die dufsere
und innere Erscheinungswelt wesentlich Bedingende“) konnen
wir nicht billigen; denn auch der Physiker (im aristotelischen
Sinne) hat es nicht blofs mit Erscheinungen zu thun. Wenn
allerdings der Metaphysiker den Begriff ,Substanz® erortert, so
geschieht dies, weil dieser Begriff dem Materiellen und Immate-
riellen gemeinsam ist. Die Begriffsbestimmung des Verfassers
fithrt dahin, das Materielle, Korperliche als blofse Erscheinung
aufzufassen, was allerdings seinem Dynamismus, dem System der
»Energie®“ entspricht. Daher auch die Leugnung einer substan-
tiellen Verdnderung: ,,ein wesenhaftes Sein kann auf natiirliche
Weise nicht verschwinden®. (5. 100.)

Wenn sich der Verfasser zur Sicherung des Identitits- und
Kausalititsgesetzes auf die Erfahrung beruft, so dient eine solche
Berufung viel eher zar Untergrabung als zur Bekriftigung, da
auch die konstanteste Erfahrung die absolute Notwendigkeit der
genannten Gesetze nicht zu verbiirgen vermag; der Verstand
allein leistet dies.

Die Widerlegung der antichristlichen ,,Philosophie® eines
Hickel und Straufs ist dem Verfasser allerdings gelupgen; es
gibt aber philosophische Richtungen, die wissenschaftlich bedeu-
tender sind als der materialistische ,,Monismus*“ eines Hackel.
Dafs der ,kritische Realismus“ und die ,Vernunftenergie® die
zureichende Waffe biete, auch diese zu iiberwinden, dafiir ist
Im vorliegenden Werke der Beweis in keiner Weise erbracht.

Unentstandensein und Ewigkeit diirfen nicht, wie vom

18%



268 Aus Theologie und Philosophie.

Verfasser geschieht (8. 138), als identische oder auch nur als
unzertrennliche Begriffe behandelt werden; denn es ist eine
offene Frage, ob die Dinge nicht von Gott von Kwigkeit her
wenigstens hétten geschaffen sein konnen. Mit dem Entstanden-
sein, dem Geschaffensein der Welt ist demnach noch nicht auch
die Zeitlichkeit oder ihr Ursprung in der Zeit bewiesen.

Der Verfasser spricht sich entschieden zu Gunsten des
christlichen Schopfungsbegriffes aus (8. 150) und bemerkt treffend
mit Berufung auf den hl. Thomas, die schopferische Thatigkeit
entspreche ganz dem Wesen Gottes. Eine andere Frage aber
ist, ob diese Auffassung mit seinem Dynamismus, der Bestimmung
Gottes als Urkraft und der Annahme grundwesentlicher Identitit
des Geistigen und Korperlichen harmoniert. Liegt dieser Auf-
fassung nicht der Gedanke zu Grunde, dals Gott zur Welt sich
wie das Wesen zur Erscheinung verhalte? Auch in diesem
Falle konnte man sagen, die Produktion Gottes sei eine ,ledig-
lich von ihm abhéngige“. Der christliche Schopfungsbegriff wire
aber damit illusorisch gemacht. :

Da die Naturgesetze der Ausdruck des konstanten und not-
wendigen, in der Natur der betreffenden Agentien begriindeten
Wirkens sind, so kann es nicht richtig sein, dals sie nur that-
sichliche, geschichtliche Giiltigkeit haben (8. 161), womit jedoch
keineswegs gesagt sein will, dals ihre Giltigkeit eine absolute,
metaphysische, unabénderliche sei. Daher sind Wunder moglich
und patiirlich erkennbar, also ihr Nachweis auch nicht blofs Sache
der Theologie, wie unser Autor meint (S. 163 Anm.).

Dals zeitlich der geordneten Welt ein chaotischer Ur-
zustand voranging, mag man mit dem Verfasser bestreiten; wenn
aber die ,neuzeitliche Phase der christlichen Philosophie* (8. 172)
die stoffliche Grundlage der Korperwelt im Sinne eines heiligen
Augustin, eines heil. Thomas iiberhaupt ignoriert und als Aus-
gangspunkt und Grundlage der Weltordnung ein System von
Krdften (S. 171 ist zwar von ,,Stoffelementen* die Rede, in der
That aber, wie sich des weiteren herausstellt und in der Kon-
sequenz des Systems der Vernunftenergie liegt, sind Kombina-
tionen von Kréften gemeint) annimmt: so vermdgen wir uns mit
einer solchen Bestreitung des Chaos nicht zu befreunden.

Ebensowenig sind wir in der Lage, dem Satze beizupflichten:
»eine rein wissenschaftlich seinsollende Kosmogonie redet des-
halb auch gar nicht von einem Schopfer, sie handelt nur vom
. Getriebe der causae secundae, die causa prima ist ihr so gut als
unbekanot® (Citat aus Braun 8. J. 8. 184). Wir vermogen
hierin nur das Vorurteil der ,,jmmanenten Naturerkldrung moderner



(8.) E. L. Fischer, Triumph d. ch. Phil. 269

Naturforscher zu erkennen, von dem auch die Vertreter der
mechanischen Teleologie nicht frei sind. Kine wissenschaftliche
Kosmogonie wird sich die gesetz- und zweckmilsige Entwicklung
der Welt nur unter bestidndiger Leitung einer zweckmilsig wir-
kenden Intelligenz, diec den Stoff durch ihren aktuierenden Ein-
flafs zu immer vollkommeneren Formen gestaltet, denken konnen.
Diese Auffassung allein entspricht dem Geiste der christlichen
Philosophie.

Mag man also immerhin eine Entwicklung annehmen; sie
wird sich zwar nicht durch successive Schopfungsakte — denn
der Schopfungsakt ist eins und unteilbar —, wohl aber unter
dem kontinuierlichen Einflufs gottlicher Schépfungsthitigkeit voll-
zogen haben.

Zur Erkldrung des Ursprungs des Lebens — die ja auch
eine immanente sein soll — stellt der Verfasser seine ,Pra-
dispositionshypothese auf (S. 210 ff.), da es ein Grundgesetz
der Entwicklung sei, dafs das Hohere nur dann aus dem Nie-
deren sich bilden kann, wenn es in diesem angelegt ist (S. 211).
BEs fragt sich nur, wie dieses Angelegtsein zu fassen ist. Nach
unserer Ansicht kann das Niedere (Potenzielle) nur durch den
Einfluls eines Aktuellen, in letzter Linie nur durch die Thatig-
keit des actus primus und purus zum Hoéheren erhoben werden.
Die ,,Anlage’ des Verfassers scheint aber mehr und anderes zu
bedeuten, als eine Potenzialitdt, die der Aktuierung durch einen
bereits vorhandenen Aktus bedarf. Der aus der Thatsache der
Bewegung gefiihrte aristotelische Gottesbeweis gilt schon in der
Physik, wenn er auch in der Metaphysik vollendet wird.

Die ndhere Ausfihrung der Art, wie sich der Verfasser die
Entstehung des Lebens denkt, fiihrt zu der von ihm abgelehnten
kosmozoischen Theorie, ja zu einer mechanischen Aunffassung und
zur Moglichkeit einer Urzeugung zuriick. Denn die Annahme,
»dals schon von Anfang an die Stoffelemente in einer derartigen
Lage, Bewegung und Richtung zu einander sich befanden, dafs
daraus infolge ihrer raturgesetzlichen Wechselwirkung allméhlich
die verschiedenen Bildungsphasen der Weltkorper und schliefs-
lich auch der Organismen hervorgingen® (8. 212), schlielst eine
mechanische Auffassung des organischen Lebens ein.

Vergeblich beruft sich der Verfasser fiir seine Ansicht auf
die hl. Schrift, wo es nicht heifse: Gott schuf das Gras u.s. w.
Aber es heilst: Gott machte: vajja’as (32)) die Tiere des Feldes,

Ja v. 21 ist geradezu der Ausdruck fiir Schaffen: bara (x22)
gebraucht: wajjibra (x73m); denn das Hervorbringen der Orga-



270 Aus Theologie und Philosophie.

nismen liegt gewissermalsen zwischen Schaffen (Hervorbringung
kompletter Substanzen aus Nichts) und Machen (Hervorbringung
durch Bildung des Stoffes) in der Mitte. Gott hauchte gewisser-
malsen dem Stoffe Leben ein; denn das Leben ist mehr als
Resultat der Kombination von Stoffen oder auch von Kréften.

Ebensowenig spricht fiir die Theorie des Verfassers die des
hl. Augustin, dessen Auffassung des Wesens des Stoffes allein
schon geniigt, um ihn gegen die Annahme einer Entstehung des
Lebens aus einer gewissen Lage, Bewegung und Richtung der
Elemente sicher zu stellen. KEtwas anderes ist es, organische
Keime im Wasser und der KErde von Gott hervorgebracht sich
denken, die sich zu vollkommenen Organismen entwickelten.

Der Verfasser verwahrt sich zwar gegen die KEntstehung
des Organismus aus den unorganischen Stoffen und deren phy-
sikalisch-chemischen Kraften als solchen und beruft sich auf
ein planetarisches Entwicklungsgesetz, das aber wieder in- der
uranfinglichen Konstellation der Elemente und der daraus resul-
tierenden Bewegungsrichtung derselben begriindet gewesen sei.
(3. 218.) Jedes weitere Wort der Widerlegung scheint uns da
iiberfliissig.

Die” folgende Kritik des Darwinismus enthilt viel Treff-
liches, was nach den zahlreichen Vorarbeiten nicht zu verwundern
ist. Wenn aber der Verfasser meint, mit dem gesperrten, voll-
tonenden Satze: , Das kosmische Ursystem bildete das gottliche
Weltprogramm, demgeméls durch die in ihm gelegenen Kritte
und Gesetze das grofse Weltdrama im Laufe der Jahrtausende
sich abwickelte* (S. 239), sei das Rétsel der Entwicklung des
Lebens, einschlielslich des menschlichen Leibes, geldst,
so diirfte er sich griindlich tduschen. Da wiirden ja sogar die
jetzt so gering geschitzten spekulativen Kosmogonieen eines
Schelling und Hegel, die dem Prozels ein ideales, intellegibles
Princip unterlegen, die denkende Vernunft viel mehr befriedigen,
als diese Auffassung der christlichen Philosophie in ihrem jiingsten
Entwicklungsstadiuom !

Wie dann der aus dem kosmischen Ursystem nach Jahr-
tausenden herausgebildete Menschenleib sich mit der auch nach
dem Verfasser unmittelbar von Gott stammenden Seele zu einer
Wesenheit und Natur verband, ist schlechterdings nicht abzu-
sehen. Vielmehr fallt eine solche Auffassung unvermeidlich in
eine Art von Giintherschem Dualismus zuriick, demzufolge der
Mensch Vereinwesen, d. h. eine Verbindung zweier kompletter
Substanzen zu einer accidentellen Einheit, ist. Der biblische
Bericht selbst in seiner siunlich-dulserlichen Gestalt steht hoch



(3.) E. L. Fischer, Triumph d. ch. Phil. 271

iber einer solchen Vorstellung, da er deutlich genug die zwei-
fache Wahrheit des gottlichen Ursprungs der Seele und der
Belebtheit des Leibes, des Bestandes desselben durch die be-
lebende Seele zum Ausdruck bringt. Ohne Seele kein mensch-
licher Leib; denn es ist ein Fundamentalsatz der christlichen
Philosophie: Anima intellectiva per se et immediate est forma
substantialis corporis humani.

Die Definition der Willensfreiheit als ,bewulste Selbstbestim-
mung zu einer Handlung auf Grund der Einsicht in ihre Giite
oder ihren Wert“ (S. 345) hebt nur das Moment des volunta-
rium hervor und ldfst gerade das liberum (Freiheit der Wahl)
aufser Betracht.

Die Atome werden ausdriicklich als Kraftcentren be-
zeichnet, womit der einseitige Dynamismus des Verfassers zweifel-
los konstatiert ist (S. 363).

Durch die Annahme, dafs korperliche und geistige Energie
wesentlich differieren, unterscheidet sich die moderne (sic!)
christliche Philosophie (8. 365) von der monistischen. Da sie
aber doch wieder grundwesentlich eins sind (8. 373), so fillt
die ,,moderne christliche Philosophie® in den abgewiesenen Mo-
nismus zuriick. ,

Alle Wesen, lehrt der Verfasser, sind logisch determiniert.
(A. a. 0.) Wie ist dies zu verstehen? In dem Sinne, dals die
logische Ordnung in den Dingen der im menschlichen Denken
parallel lauft oder mit 1thr identisch ist? Die eine Annahme ist
8o falsch wie die andere. Die erstere ist die des vorkantschen
Dogmatismus, die letztere die Hegels. Es scheint, als ob die
»moderne christliche Philosophie“ etwas Kautschukartiges an
sich habe.

Diese Molluskennatur zeigt sich auch in der Lehre vom
absoluten Sein, von Gott. (S. 377 ff.) Die Auffassung des ab-
soluten Seins als ,,absoluter Vernunftenergie, wihrend die Welt-
dinge relative oder bedingte Vernunftenergieen sind“, kaun sich
auch ein Anhénger Schellings oder Hegels aneignen; denn auch
sie begreifen Gott als die absolute Vernunft. Ist Gott gleichen
Wesens mit-den Weltdingen, so unterscheidet er sich von diesen
eben nur darin, dafs in ihm dasselbe Wesen unbegrenzt, un-
endlich, in den Dingen aber beschrinkt und endlich ist. Mit
diesem Gottesbegriff scheint nun zwar Personlichkeit und Frei-
heit unvereinbar. In der That bestimmt der Verfasser die
gottliche Freiheit nicht als Wahlfreiheit, sondern als Freiheit, zu
thun, was mit seinem Wesen iibereinstimmt und sucht sie darin,
dafs Gott in seinem Wollen und Handeln sich stets aus sich



272 Aus Theologie und Philosophie.

selbst bestimmt (8. 381), was zwar ein voluntarium, aber nicht
ein liberum ergibt. Die gottliche Personlichkeit aber wird be-
hauptet, nicht aber abgeleitet und bewiesen.

Im letzten Abschnitt hebt der Verfasser die Vorziige seines
Systems der Vernunftenergie hervor, das eine einheitliche Welt-
anschauung biete, ohne jedoch ,beide Klassen von Erscheinungen
aus einem und demselben Substrat unmittelbar (also doch
mittelbar!) hervorgehen zu lassen® (8. 397). ,,Unser Standpunkt
ist sonach gleichfalls der Monismus, aber nicht der absolute,
sondern der relative®. (A. a. O.)

Verstehen wir recht, so ist das absolute Sein Grundwesen
und Grundkraft, die sich im geistigen Gebiete unmittelbar, in
den Korpern aber mittelbar manifestiert, zur Erscheinung kommt,
indem sie namlich in den relativen, endlichen Geistern, den Men-
schenseelen, eine ausgedehnte, korperliche Welt vorstellt.

Von seinem Verhdltnis zu Aristoteles und seiner Schule
dufsert der Verfasser, ,dals in dieser (der des Verfassers) ge-
naueren Fassung und Erginzung ein wissenschaftlicher Fort-
schritt gegen Aristoteles und seine Schule liegt, wird kein
Verniinftiger leugnen konnen“ (8. 395). Wirklich kein Ver-
niinftiger ?

Unser schliefsliches Urteil geht dahin, dafs die vom Ver-
fasser zweifellos in bester Absicht unter dem Einfluls einer gewissen
naturwissenschaftlichen Richtung — der dynamischen Natur-
auffassung ndmlich — unternommene Systemversuch vollstindig
milslungen ist. Abgesehen davon, dafs die Zeit der individuellen
Systeme voriiber ist — auch das System des Verfassers bietet
nichts Neues, der Miinchener Philosoph Rosenkrantz stellte eben-
falls auf Grund des Krafibegriffs ein viel durchgebildeteres
philosophisch-theologisches System auf —, so kann iiberhaupt
der christlichen Philosophie durch individuelle Systembildungen
nicht gedient sein. lhre Aufgabe weist dahin, unter Wieder-
ankniipfung an die durch Renaissance und Descartes unter-
brochene Tradition mit Hilfe der bewdhrten Grundsitze die
neuauftauchenden Probleme zu losen und in gemessenem und
kontinuierlichem Gange ' am systematischen Fort- und Ausbau
menschlicher Wissenschaft zu arbeiten. In diesem Zeichen allein
wird sie siegen und triumphieren.

Die Moglichkeit der absoluten Erkenntnis und der absoluten
Metaphysik, die im Gedanken nicht blofs den Reprdsentanten
eines Seienden, sondern selbst etwas Seiendes anerkennt, will
Dr. Br. Petronievics in seinen (4) ,Principien zur Er-
kenntnislehre, Prolegomena zurabsoluten Metaphysik®



(4.) B. Petronievies, Principien d. Erk. 273

durch eine auf neuer Basis ruhende Erkenntnistheorie begriinden
und so mit grofserer Aussicht auf Erfolg die milslungenen Ver-
suche der nachkantischen Metaphysiker (Fichte, Schelling, Hegel)
wieder aufnehmen.

,lch erkenne die absolute Realitit der unmittelbaren Er-
fahrung, was der bisherige Empirismus bewulst oder unbewulst
fir blofses Phanomen erkldrt hat. In diesem fundamentalen
Punkte liegt der letzte Grund der Resultatlosigkeit aller bis-
herigen Erkenntnistheorieen. Da dieselben alle nédher oder ferner
auf’ Cartesius fulsen, so gehe ich auf Cartesius zuriick und be-
richtige durch den erwéhnten Satz den cartesianischen Ausgangs-
punkt der Erkenntnis. Meine Erkenntnistheorie will im Grunde
dasselbe, was Kant wollte: die Versohnung zwischen Empirismus
und Rationalismus. In einer kurzen Auseinandersetzung mit
Kant habe ich seine Grundvoraussetzung, die subjektive Auf-
fassungsform, vollkommen widerlegt und dadurch die Identitét
zwischen Denken und Sein ganz anders formuliert, als dies bei
den nachkantischen absoluten Metaphysikern, die dieselbe . . .
nach dem Vorbild des Kantschen konkreten Vernunftvermogens
auffalsten, der Fall ist. Dadurch ist eine ganz neue Basis des
absoluten Rationalismus gewonnen, und diese Basis ist letzten
Endes durch die vollkommene Unmoglichkeit des Vorstellungs-
begriffs in allen seinen Formen gewéhrleistet, wie,denn iiber-
haupt meine ganze Erkenntnistheorie auf der Abweisung dieses
Begriffs beruht.” (8. V.)

Also eine Verséhnung von Rationalismus und Empirismus!
Unsere Leser wissen, wie diese Versohnung auf dem Boden der
christlichen, bestimmter der thomistischen Philosophie sich ge-
staltet. Durch eine Verhdltnisbestimmung der empirischen, sinn-
lichen und der intellektuellen Erkenntnis, die weder auf einen
Parallelismus, eine harmonia praestabilita (wie sie die vorkanti-
schen Philosophen annehmen), noch auf einen Gregensatz subjektiver
Formen und des Dinges an sich (Kant), noch auf eine Ver-
wechslung der Vorstellung mit dem Sein selbst (Hegel)
hinauslduft. Es ist jene Theorie der Abstraktion, die im Wahr-
nehmungsgehalt selbst intellegible Bestimmungen anerkennt, die
zwar nicht den Sinnen, wohl aber der Vernunft erkennbar sind.
Der intellegiblen, aus dem weltschaffenden gottlichen Intellekt
stammenden Ordnung in den Dingen entspricht in der denkenden
Seele die Vernunft, die teils thitige Kraft (int. agens) ist und
als solche das potenziell im Sinnenobjekt enthaltene Intellegible
actu intellegibel macht, teils aufnehmendes Vermdgen, und als
8olches jene intellegible Ordnung wirklich erkennt.



274 Aus Theologie und Philosophie.

Bekennt man sich zu dieser Auffassung der intellektuellen
Vorstellung, so kann der Umstand, dafls das Intellegible durch
Vorstellungen erkannt wird, kein Hindernis realer Erkenntunis
sein, Wie soll aber auch eine vom menschlichen, endlichen
Geiste unabhdngige Ordnung anders als durch Vorstellungen
erkannt werden? Das Verfahren des Verfassers gieicht dem
eines, Menschen, der ohne das der Retina aufgepridgte Bild des
Gegenstandes sehen will. Nur die Unkenntnis oder Mangel an
Verstdndnis der wahren Abstraktionstheorie erklidrt die Behaup-
tung S. 1: ,,Dies sind die drei einzig moglichen Theorieen
der Erkenntnis: der reine Rationalismus, der phinomenalistische
Rationalismus und der reine Phidnomenalismus.“

Der vom Verfasser nach Descartes’ Vorgang gewahlte Aus-
gangspunkt, das Selbstbewufstsein, mag zur Begriindung des
absoluten Rationalismus besser geeignet sein, als zu der eines
wahren Realismus: Gleichwohl meint derselbe, eine Analyse
jenes Ausgangspunktes fiihre sicher zur zeitlichen und raumlichen
Transcendenz.

,urspringlich ist alles Erfahrene als Bewulstseinsinhalt
eines Ich gegeben.“ Richtiger hielse es: Urspriinglich ist alles
Erfahrbare als Wahrnehmungsobjekt gegeben: eine Ausdrucks-
weise, die den Widerspruch, dafls ein Bewulstseinsinhalt eine
vom Bewnulstsein unabhingige Realitdt sei, nicht enthélt (8. 10 f.);
denn eine solche kaun wohl Objekt, wenn auch nicht Inhalt
eines Bewulstseins sein. Der Standpunkt des Idealismus ist
daher auch keineswegs der wahre Standpunkt, besonders dann
nicht, wenn man Rationalismus und Empirismus versohnen und
den Phénomenalismus iiberwinden will.

Das Bewulstsein, fiilhrt der Verfasser aus, ist absolute Rea-
litdt, und da es nur in seinen Inhalten und von diesen unzer-
trennlich ist, so ist es absolute Realitdt sowohl seinem Inhalte
als auch seiner Form nach, und so die absolute Voraussetzung
der Moglichkeit der Erkenntnislehre. Diese hat zwei Haupt-
probleme, das der Aufsenwelt und das des Verhiltnisses von
Denken und Sein. Das erste Problem ist nur dadurch aufzu-
losen, dafs man das unmittelbar Gegebene nach allen seinen
allgemeinen Ziigen analysiert, um diejenigen Linien aufzufinden,
die vom Immanenten ins Transcendente hiniiberfihren (8. 19).
Es sondert sich wieder in das der zeitlichen Transcendenz des
Ich und das der rdumlichen Transcendenz, das Problem der
Aulsenwelt im engeren Sinne des Wortes (S. 20).

Die Analyse des korrigierten cartesianischen Ausgangs-
punktes, demzufolge das Bewufstsein nach Ivhalt und Form



(4.) B. Petronievics, Principien d. Erk. 275

——

absolute Realitit ist, fiihrt den Verfasser mit Hilfe des Identitéts-
Princips auf die zeitliche Transcendenz des Ich, die nichts Ge-
ringeres als die Ewigkeit des Ich bedeuten soll, und in deren
weiterer Konsequenz die absolute Identitdt von Denken und Sein
gelegen ist.  Der Verfasser huldigt sonach dem eleatischen
Seinsbegriff, womit freilich der absolute Rationalismus besiegelt
erscheint.

Die rdumliche Transcendenz wird mit Hilfe der Unterschei-
dung von Verinderungen, deren Ursache nicht unser eigener
Wille ist, gewonnen. An dieser Stelle macht der Verfasser die
Freiheit des Willens gegen Spinoza als eine unleugbare Urthat-
sache geltend, da die Erkenntnis einer fremden Einwirkung die-
Jenige der eigenen spontanen, vom Willen des Ich ausgehenden
zur notwendigen Voraussetzung habe. Ks ist aber vielmehr nur
eine Freiheit von Zwang, nicht das liberum arbitrium, was hier
behauptet wird. ,,Wer die Freiheit des Willens leugnet, der
besagt damit, dafs alle Verdnderungen unseres Bewulstseins-
inhaltes ganz ohne Anteil des Leh geschehen. (S. 58.) In dieser
Thétigkeit des Willens liegt der Ursprung des Kausalbegriffs.
(8. 69.) Wie das Identitdtsprincip ist demnach auch das Kausal-
Princip mit der absoluten Setzung des Ich gegeben; sie sind
nicht Offenbarungen, Einsichten eines besonderen Vernunftver-
mogens der Seele. Soll demnach das Intellegible nicht auf eine
rein zufillige Grundlage gestellt werden, so ist die Identitdt von
Denken und Sein die unvermeidliche Konsequenz.

Ist der Willensakt Urbild aller Kausalitdt, so ,,steht fest®,
dafs auch die Aufsenursache letzten Endes als Willensursache
aufzufassen ist. (8. 81.) ,,Da die Auflsenursache letzten Endes
Willensursache sein mufs; diese aber an das Ich gebunden ist,
welches deshalb . . . ewige Existenz hat, so muls die Aulsen-
welt ewig sein, wie die Innenwelt selber.” (S. 84.)

Nur Geistiges, Bewulstes, von Bewulstsein abbingiges Sein
existiert. — Die Existenz reiner Denkbegriffe ist entschieden zu
leugnen; es gibt nur Wahrnehmungen und Erinnerungsbilder.
Es ist die Willensseite unseres Ich, die uns jene wunderbare
Fihigkeit (auf gewisse Seiten des Objekts besonders aufmerksam
Zu werden) erklart, die Apperception ist nichts anderes als der
Wille des wahrnehmenden Subjektes selbst. (S. 101.)

Der wahre KEmpirismus nimmt nicht allein rein immanente,
d. h. mit dem Wahrnehmungsinhalt als solchem vollkommen
ldentische Erfahrungselemente an, sondern auch solche, die so-
Wohl immanent als transcendent sind, die vom Immanenten ins
Transcendente hiniiberfiihren. ,,Ein abstraktes Vernunftvermégen,



276 Aus Theologie und Philosophie.

ein unmittelbares Vernehmen der absoluten Wahrheiten ohne
jede Riicksicht auf die Erfahrung ist eine vollkommen grund-
und haltlose Annahme.“ (8. 109.)

,,Das Problem des Verhaltnisses zwischen Denken und Sein
fithrt sich auf zwei Probleme zuriick: auf dasjenige des Verhilt-
nisses zwischen Bewulstsein und Sein und demjenigen (sic) zwischen
Bewulstsein und Denken. (8. 122.) Sind Bewulstsein und Sein
identisch, so offenbar auch Denken und Sein. Findet dagegen
erstere Identitdt nicht statt, so bleibt die Frage der Identitit
von Denken und Sein eine offene: die dann nicht mehr von der
Erkenntnistheorie, sondern in der Metaphysik zu entscheiden sei.
(A. a. O.) Der Verfasser entscheidet sich fiir Bejahung der
Frage: ,,Wohl ist das Bewulstsein mit dem Sein nicht identisch,
aber das Denken, als der Inbegriff alles Denkbaren, ist mit
demselben absolut identisch, und mit diesem Resultat, das uns
unmittelbar von der Erkenntnistheorie in die Metaphysik hiniiber-
filhrt, sind wir an dem Ende der ersteren angelangt.”

Was ist von dieser Verséhnung von Rationalismus und
Empirismus zu halten? Unser Urteil geht dahin, dafls sie weder
der Vernunft noch der Erfahrung gerecht wird. Das Merk-
wiirdige aber liegt darin, dals sie durch konsequente Durchtiihrung
ihres Ausgangspunktes, des individuellen Selbstbewulstseins, ge-
radezu zur Aufhebung desselben gelangt, also in einem greifbaren
Widerspruch befangen ist. Denn sind Denken und Sein identisch,
so ist das wahrhaft und allein Wirkliche das intellegible Sein,
das ov xara Tov Adyov der Eleaten, mit dem ein individuelles
Selbstbewulstsein nicht zusammen bestehen kann. Dieses Selbst-
bewulstsein, als absolute Setzung, als ein schlechthin Erstes und
bedirgender Grund alles anderen gedacht, verschwimmt, konse-
quent durchdacht, in die eine Substanz Spinozas oder das
logische Sein Hegels, und der Rationalismus des Verfassers schlagt
unvermeidlich in den von ihm desavouierten phdnomenalen Ra-
tionalismus um, indem gegeniiber dem einen logischen Sein, in
welchem Denken und Sein identisch sind, alle Vielheit, Beson-
derheit und Individualitit blofs Erscheinung, im Grunde leerer
Schein sind. Im einzelnen sei bemerkt, dafs es nicht der Wille
ist, der abstrahiert, und dafs zeitliche und rdumliche Transcendenz
(die selbst dem animalischen Bewufstsein zukommt) eine ge-
niigende Grundlage wissenschaftlicher Erkenntnis nicht bietet.

Die vorliegende Schrift beweist sonach, dals der Riickgang
auf Descartes trotz des angeblich verbesserten Ausgangspunktes
die Philosophie ebensowenig aus dem Abgrand moderner Ver-
irrungen zn erheben vermag, als der Riickgang auf Kant. —



(5.) H. Leser, Zur Methode d. krit. Erk. 277

Was die dufsere Form derselben betrifft, so handhabt der Ver-
fasser unsere Sprache, von unterlaufenden Polonismen (z. B. S. 81:
aus sich selbst statt aus uns selbst) abgesehen, mit anerkennens-
werter Gewandtheit.

Das Streben, trotz Kant wieder zu einer Art von Metaphysik
zu gelangen und das dem menschlichen Geiste widerrechtlich ver-
schlossene ,,Ding an sich® wieder zugénglich zu machen, teilt
mit dem Verfasser der eben besprochenen Schrift Dr. Herm.
Leser in seiner Abhandlung (5) ,,Zur Methode der kritischen
Erkenntnistheorieen mit besonderer Beriicksichtigung
des Kant - Friesschen Problems®. Auch Dr. Leser sucht durch
die Erkenntnistheorie den Weg zur Metaphysik. Wihrend aber
der Vertreter der ,,absoluten Metaphysik®“ den Kantschen Aprio-
rismus und iiberhaupt die intellektuelle ,,Vorstellung* perhorres-
ziert, glaubt Dr. Leser, den Apriorismus als Durchgangspunkt
zur Metaphysik und sicheren Krkenntnis des Dinges an sich
(aber immerhin einer kritischen Erkenntnis, nicht einer meta-
physischen in der gewdshnlichen Bedeutung!) nicht entbehren zu
kénnen.

Das schliefsliche Resultat ist iibrigens dasselbe, nédmlich eine
pantheistische Metaphysik. , Besonders mit Descartes beginnt die
in der Philosophie immer wieder aufgetauchte Tendenz einer
organisch-einheitlichen Reduktion auf ein Problem, eben auf dieses
sich selbst’. Und so aufgefalst, ist die Erkenntnis: ,das bin
ich identisch mit der: hier sind Gétter resp. Gott. Dies ist die
Wahrheit der pantheistischen Idee, welche ausliuft in der Defi-
nition der letzten KErkenntnis als intellektueller Liebe zu Gott
und somit fir Theorie (Erkennen) und Praxis in der nie ganz
zu verwirklichenden Forderung des Aufgebens der kleinen be-
schrdnkten Individualitidt zum Aufgehen in Gott, vom ,Ich‘ aus
betrachtet einer Verinnmerlichung in des Wortes eminenter Be-
deutung, aber nicht ausgedriickt in konstruktiven Irrungen, noch
im Dédmmerschein mystischer Gefiihlsspekulation, sondern in kri-
tischer Klarheit.“ (8. 155.)

Dals die kritische Philosophie, metaphysisch zu Ende gefiihrt,
gerade durch ihren Apriorismus in Pantheismus, d. h. in Ver-
mischung des (Gottlichen und (reschopflichen ausléduft, erleidet
keinen Zweifel. Denn verhilt sich die menschliche Vernunft im
Erkennen fiir das Objekt bestimmend — richten sich die Dinge
nach dem Denken, nicht umgekehrt —, so kann ein solches
Denken nur unter der Voraussetzung auf objektiv-metaphysische
Geltung Anspruch erheben, dafs in ihm das gottliche, schopferische
Denken selbst sich manifestiert. Hierin liegt die (freilich nur



278 Aus Theologie und Philosophie.

geschichtliche!) Rechtfertigung der spekulativen nachkantischen
Systeme, die insofern die legitimen Erben Kants sind und mit
Unrecht von den Neukantianern als dem wahren Geiste der
Kantschen Kritik fremde Begriffsdichtungen verschrieen werden.
Richtig bemerkt der Verfasser in dieser Beziehung: ,Gerade in
den Gedanken der konstruktiven Denker zeigen sich weitere
zum Teil sehr berechtigte Einsichten und vor allem Bediirfnisse.*
(S. 154.)

Im Kriticismus siebt der Verfasser zunichst eine neue ,,Phi-
losophiemethode*. Stimmen sdmtliche vorkantischen Denker im
Problem iiberein: hier unser Ich, unser Denken, und dort (jen-
seits) die Welt, und Wahrheit Ubereinstimmung beider, so stellt
dagegen Kant eine ganz neue Frage auf, und seine Kritik ist
»ein Traktrat von der Methode* (8. 6): eine Frage, die indes
schon eine ganze Menge Voraussetzungen hinter sich haben
diirfte. (8. 7.) — Kants grolses, originelles Moment seiner kri-
tischen Erkenntnistheorie besteht darin, den naiven Realismus in
seiner ganzen Tragweite privecipiell aufgehoben zu baben: in der
Zerstorung des der gesamten bisherigen Philosophie zu Grunde
liegenden Vorurteils, das eben in dem naiven metaphysisch-rea-
listischen (rdumlichen) Weltbild besteht. Das paradoxe Problem,
das sich Kant stellt, ist die Frage: wie ist subjektiv eine ob-
jektive Welt und damit Wahrheit moglich? (8. 12.) An die
Stelle der transcendenten tritt die immanente Philosophie.
(8. 14.) ,,Wahrheit, sah Kant ein, gibt’s nur, wenn ich bei mir
selbst bleibe.“ (8. 15.) Mit diesem kritischen Subjektivismus ist
aber noch nichts Specielles ausgemacht, sondern es ist nur eine
neue methodische Erorterung derselben, vertieften Probleme.
Diese Vertiefung besteht darin, dafs an der Hand des Unter-
schiedes von apriori und aposteriori der geniale Ver-
such gemacht wird, den Subjektivismus aus einem
sozusagen sophistischen Los herauszuziehen, die Briicke
zu schlagen vom Subjekt zu einem iiberindividuellen,

nicht metaphysischen Objekt. (8. 27.)

Kants eigene Darstellung leide  an dem Mangel, dals sie
das hervorgehobenermalsen so ganz neue Transcendentalapriori
picht durchweg sondert von dem metaphysischen Apriori. (8. 32.)
Das Objektive ist nur das Transcendentalsubjektive. ,,Transcen-
dental ist das wissenschaftliche Hintiberfilhren zur kritisch-imma-
nenten Objektivitit inrerhalb des Seelenlebens, wihrend die alte
metaphysisch-reale Objektivitit transcendent ist, d. h. jenseits
des Seelenlebens liegt.“ (8. 50.)



(5.) H. Leser, Zur Methode d. krit. Erk.

279

Die bei kritischer Durchleuchtung unserer Bewulstseinswelt
konstatierten apriorischen Elemente sind metaphysisch nur in
dem Sinne, dals Front gemacht werden soll gegen die gewdhn-
}ighe Psychologie mit ihrer empirisch-psychogenetischen Methode.

. 97.) ’

Indem aber nach den subjektiven Bedingungen dieses Apriori
gefragt wird, scheint schon der Ausgang psychologisch, und liegt
hier der Punkt, wo die psychologistischen Angriffe und Aus-
deutungen ansetzen. An dieser Stelle ist es, wo der Verfasser
das Verhéltnis der neuen Kritik von Fries zum Xantschen
Kriticismus bespricht: eine Erorterung, die wir nicht weiter ver-
folgen wollen.

Vernehmen wir noch, wie sich der Verfasser iiber das Ver-
héltnis des Transcendentalen zum Metaphysischen ausspricht.
»Der Gedanke des Transcendentalen, Allgemein-Uberindividuell-
Verniinftigen hat einen grofsen kosmopolitischen Zug, ohne den
die spidteren Reflexionen eines Hegel nicht moglich gewesen
waren, welche ein berechtigtes Moment in sich tragen: in diesem
Transcendentalen zeigt sich gleichsam ' ein internationales sive
inter- resp. iiberindividuelles Gut; es tritt in ihm ein geistiges
Leben iiberhaupt, abgesondert von allen empirisch-individuellen
Zigen, ein allgemeiner geistiger Zusammenhang zu Tage, der die
Idee eines universellen, darin zum Ausdruck kommenden kos-
mischen Lebens geradezu fordert.“ (8. 151.)



	Aus Theologie und Philosophie

