
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 15 (1901)

Artikel: Die Beziehung der Hl. Eucharistie zur Kirche und ihrem Priestertum

Autor: Commer, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761719

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761719
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


156 Die Beziehungen d. hl. Eucharistie zur Kirche u. ihrem Priestertum.

konnte; siegreich aber ging er aus diesem Widerspruche hervor.
Mitten unter allen Gegensätzen der verschiedenen Irrtümer
untereinander hielt der Glaube die goldene Mittelstrafse inne und

zeigte nach allen Seiten hin den Gottesglanz der übernatürlichen
Wahrheit.

DIE BEZIEHUNGEN DER HL. EUCHARISTIE
ZUR KIRCHE UND IHREM PRIESTERTUM.

Von Dr. E. COMMER.

Zu Anfang des 16. Jahrhunderts war die Renaissance der

griechisch-römischen Geistesbildung vollendet. Die neuheidnische

Gesinnung war wie ein zersetzendes Gift tief in den Körper der

christlichen Kirche eingedrungen : Zweifel und Unglaube warfen
ihre düsteren Schatten bis auf den päpstlichen Thron. Erst unter
dem zweiten Nachfolger Alexander Borgias kam der christliche
Glaube wieder zum Siege: das Mittelalter war vorüber, und die

neue Zeit brach an. Die Errungenschaften der klassischen
Bildung wurden jetzt der katholischen Wahrheit dienstbar gemacht,
und bald sollte mit der inneren Reformation der Kirche auf dem

Konzil von Trient auch ein neuer Frühling der theologischen
Wissenschaft erwachen. Höchst charakteristisch für die Wendung,
welche die Kirche damals durchmachte, ist das berühmte
Gemälde, welches Rafael genau nach den Anweisungen des genialen

Papstes Julius II. in der Stanza della Segnatura schuf. Seine

Disputa sollte die Wissenschaft der Theologie abbilden: erlöste
seine Aufgabe, indem er den Triumph, welchen der Glaube an

die. hl. Eucharistie über die Philosophie des wiedererstandenen
Heidentums feierte, in Zügen und Farben von unvergänglicher
Schönheit malte.

Auf der oberen Hälfte des Gemäldes schildert der Maler

die triumphierende Kirche durch die visio beatifica der

allerheiligsten Trinität und den Anblick des verklärten Erlösers.

Im goldenen Strahlenmeere erblicken wir den ewigen Vater:

unter ihm thront Christus als König der Herrlichkeit im
Engelkreise. Aus den Wolken, welche die Füfse des Erlösers bedecken,

steigt der heilige Geist als Taube in sichtbarer Sendung zur

streitenden Kirche herab, die noch gegen den Irrtum auf Erden

disputiert. Wie aber die triumphierende Kirche den Erlöser



Die Beziehungen d. hl. Eucharistie zur Kirche u. ihrem Priestertum. 157

klar erschaut, so erkennt die streitende Kirche nur durch den
Glauben seine Gegenwart im hl. Sakrament. Darum schildert uns
der Maler auf dem unteren Teile seines Bildes die streitende
Kirche, indem er die von den Strahlen des hl. Geistes beleuchtete

Monstranz auf dem Altare darstellt und auf den Stufen
desselben die Repräsentanten der theologia viatrix gruppiert. Besser
konnte aber Rafael die Theologie nicht verkörpern als dadurch,
dafs er die lehrende Kirche über das eucharistische Geheimnis
disputieren liefs: denn das Sakrament, welches den Mittelpunkt
des Gemäldes bildet, ist das Centraigeheimnis der Kirche
und ihres Priestertums.

I.

1. Das Wesen der Kirche lernen wir am besten aus den
Bildern kennen, in welchen die hl. Schrift uns dasselbe entfaltet;
denn thatsächlich enthalten diese Bilder, trotz des einheitlichen
Grundgedankens, der sie beherrscht, doch einen Fortschritt der
Offenbarung über das Wesen der Kirche Gottes. In einer
dreifachen Bilderreihe erscheint die Kirche in der Schrift: unter
dem Symbol eines architektonischen Kunstwerkes wird uns die
äufsere Gestalt der Kirche verständlich gemacht, unter dem
Symbol des organischen Menschenleibes ihre innere Schönheit,
an dem sakramentalen Symbol der Ehe lernen wir endlich ihr
übernatürliches Leben am besten kennen.

Zuerst wird die Kirche mit einem künstlerischen
Bauwerk verglichen. Sie ist das Haus Gottes, worin er mit den
Menschen wohnt. Dieses Haus ist aber wegen seiner Bestimmung
und der wirklichen Einwohnung Gottes von selbst der Tempel
des lebendigen Gottes. Der hl. Geist, welcher vom Vater durch
die Person des Stifters der Kirche ausgeht, ist selbst der Geist
Jesu, der das grofse Vaterhaus für die Kinder Gottes aufbaut.
Das principale Fundament, — Grundstein und Eckstein
zugleich, — ist der gottmenschliche Erlöser selbst: auf ihm ruht
das sekundäre Fundament, welches die hl. Apostel bilden. Indem
sie selbst unmittelbar von der Kraft Christi getragen werden,
sind sie im stände, die schwere Last des ganzen Baues zu stützen,
und teilen demselben die nötige Festigkeit zu dauerndem
Bestände mit: denn sie ziehen durch ihre Predigt die Gläubigen
als lebendige Bausteine in den Bau hinein und halten sie darin
fest. Durch ihre von der Kraft des hl. Geistes ausgehende
apostolische Thätigkeit erfährt der Bau fortwährend eine zeitliche
und räumliche Erweiterung: das Haus vergröfsert sich ununter-



158 Die Beziehungen d;hl. Eucharistie zur Kirchen, ihrem Priestertum.

broehen durch den Ausbau und Anbau zur Stadt Gottes, die
auf dem Berge gebaut ist, so dafs sie allen, die auf ihren Lebenswegen

daran vorübergehen, weithin sichtbar ist. Weil aber die
Verfassung dieser Stadt keine andere als die göttliche Monarchie
sein kann, so ist die grofse Stadt Gottes von selbst das Reich
Gottes. In dieser Erweiterung findet der Bau seinen Abschlufs
am Ende der Zeiten als Himmelreich, das himmlische Jerusalem.

So grofsartig dieses Bild von der Kirche auch ist, wird es
doch durch das zweite Symbol unvergleichlich übertroffen; denn
höher als das schönste materielle Kunstwerk steht das
organische Kunstwerk des Schöpfers, welches der lebendige und
beseelte Menschenleib ist. Schon die griechische Philosophie
seit Plato fand eine tiefsinnige Ähnlichkeit zwischen dem
einzelnen Menschen und der aus vielen Menschen zusammengesetzten
ethischen Gemeinschaft, die sich in ähnlicher Weise gliedert, wie
der von der Seele belebte Körper. Daher heifst die übernatürliche

Gemeinschaft der Gläubigen mit Christus in der hl. Schrift
geradezu der geheimnisvolle Leib Christi, in welchem die
einzelnen Gläubigen als lebendige Organe ihrem Haupte Christus
durch den Glauben angegliedert sind. Der Zusammenhang
zwischen dem ersten und zweiten Symbol ist deutlich genug, das
zweite ist nur eine tiefere Entfaltung des ersteren. Denn that-
8ächlich ist auch der Leib des Menschen ein Bauwerk, nämlich
ein durch den Lebensprozefs aufgebautes organisches Haus. Die
Seele als erstes Lebensprincip bildet und baut sich aus der
unbelebten Materie, in welcher sie von der Allmacht des Schöpfers
erschaffen wird, ihr eigenes Wohnhaus, dessen Teile sie alle
durch ihre eigene Kraft zu verschiedenartigen Werkzeugen
gestaltet und belebt, und in welchem sie als Herrin waltet und
schaltet mit der Aufgabe, diesen natürlichen Leib zu einem

Tempel Gottes umzugestalten. Im geistlichen, d. h. übernatürlichgeistigen

Organismus der Kirche ist der menschgewordene Gottessohn

das Haupt, und die Gläubigen bilden als seine Glieder mit
ihm zusammen seinen geheimnisvollen Leib. Wie das Haupt das

edelste Glied des menschlichen Körpers ist, weil die inneren
Sinne ihr Organ im Kopfe haben, so ist Christus wegen der
Gnadenfülle, die er als Gottmensch besitzt, gerade in seiner heil.
Menschheit das vornehmste Glied, von dem die übernatürliche
Lebenskraft und die Bewegung und Leitung in die übrigen
Glieder seines grofsen mystischen Körpers ausströmt. Der von
Christus ausgehende und in den Körper der Kirche "gesendete
hl. Geist nimmt dagegen die Stelle des Herzens in diesem
übernatürlich ethischen Organismus ein.



Die Beziehungen d. hl. Eucharistie zur Kirche u. ihrem Priestertum. 15B

Noch tiefer werden wir endlich durch das dritte Symbol
über das geheimnisvolle Wesen der Kirche belehrt. Die
Vereinigung, welche Christus mit seinem mystischen Leibe vollzieht,
ist keine blofs äufserliche, wie es die Vereinigung der Kunstf'orm
mit ihrem Material bei einem Bauwerk ist; sie ist auch keine
blofs physische, wie die Vereinigung der geistigen Seele mit
ihrem Leibe, dessen natürliche Wesensform die Seele ist;
sondern die Vereinigung zwischen Christus und seiner Kirche ist
eine ethische, die in der Vereinigung des Willens durch die den
Glauben belebende übernatürliche Caritas vollzogen wird. Darum
ist das dritte Bild der Kirche aus der innigsten ethischen Gemeinschaft,

nämlich der Ehe gewählt. Christus nennt sich selbst
den Bräutigam seiner Kirche und sie seine Braut. Zwischen ihm
und der Kirche besteht jene übernatürliche, ungeteilte
Lebensgemeinschaft, wie sie nur die monogamische, unauflösliche,
sakramentale Ehe darbieten kann. Er hat durch sein Blut sich ihr
auf ewig verlobt, und sie ist ihm in jungfräulicher Reinheit, aber
mit der Kraft der geistigen Mutterschaft auf ewig angetraut.
Weil sie ganz von seiner göttlichen Lebenskraft lebt, lebt sie
nicht mehr ihr eigenes, sondern sein Leben. So sind sie duo in
carne una: die Kirche ist als Braut Christi, weil sie ihm ganz
zu eigen ist, von selbst sein mystischer Leib; und sein mystischer

Leib, in dem er sich selbst liebt, ist deshalb von selbst
die ihm ehelich angelobte Braut.

Dieses dritte Symbol ergänzt aber nicht blofs das organische,
sondern auch das architektonische. Denn die Ehe ist der Anfang
der häuslichen Gemeinschaft, die in der Folge zur Stadt und zum
Staate sich erweitert. Daher ist Christus als sponsus Ecclesiae
von selbst der pater familias seines' Hauses, dem er innewohnt,
und das er sich als Körper organisiert hat, und zugleich der
König dieser Stadt und dieses Reiches, welches die grofse
Familie Gottes bildet.

2. In dieser Kirche ist Christus, ihr Gründer, durch
die hl. Eucharistie auf reale Weise beständig gegenwärtig.
Dadurch wohnt er als Gott auf sichtbare sakramentale Weise in
seinem Hause und macht es zu seinem Tempel. Dadurch ver-
göttlicht er seinen geheimnisvollen Leib. Dadurch bewirkt er
die heilige ehehafte Gemeinschaft mit seiner Braut. Denn that-
sächlich ist die Kirche alles das, was sie wirklich ist, nämlich
die gottmenschliche, eminent sakramentale Gemeinschaft der
erlösten Menschheit mit Christus, nur dadurch, dafs ihr Fundament

und Haupt fortdauernd in ihr gegenwärtig ist. Ohne die
wahre und wirkliche Gegenwart des Gottmenschen würde die



160 Die Beziehungen d. hl. Eucharistie zur Kirche u. ihrem Priestertum.

Kirche nicht mehr sein Haus sein, denn es fehlte ihr das reale

Fundament; sie würde nicht mehr sein geistlicher Leib sein,
denn ihre Glieder würden nicht mehr mit ihrem Haupte wirklich
vereinigt sein; und sie könnte nicht mehr die ungeteilte
Lebensgemeinschaft mit ihrem königlichen Bräutigam, der sie verlassen
hätte, geniefsen. Er mufs aber gerade mit seiner hl. Menschheit,

mit dem von seiner Seele belebten eigenen verklärten
Leibe dauernd in seiner Kirche verweilen. In seinem natürlichen
Zustande konnte und durfte er es nicht. Denn als Mensch hatte

er seine menschliche Laufbahn vollendet, als er starb. Für den

verklärten Leib ist die Erde keine würdige Stätte, und ihre
Bewohner sind seiner nicht wert. Auch widerspräche es dem

Prüfungszustand der Menschen, die in der Hingabe des Glaubens

an den menschgewordenen Erlöser ihre Heiligung suchen sollen,
dafs er durch seine natürliche Gegenwart ihnen das Verdienst
des Glaubens nehmen sollte. Weil er aber die Kirche nicht
verlassen konnte, welcher ohne die heilige Menschheit Christi das

Fundament, das Haupt und der Bräutigam entzogen wäre, so

wählte er das eucharistische Geheimnis, um in einer solchen

Weise in ihr real gegenwärtig zu bleiben, welche den Glauben
nicht aufhebt, sondern vielmehr die sakramentale Fortsetzung
seiner Menschwerdung ist. Christus in der Eucharistie ist

daher der notwendige Daseinsgrund der Kirche; eine andere

Weise, wie sie existieren könnte, ist nicht abzusehen. Eine

Kirche ist in dem Sinne, wie es die christliche Kirche wirklich
ist, ohne Eucharistie gar nicht denkbar. Die Negation der
Eucharistie, wie sie der Protestantismus vollzogen hat, ist deshalb

gleichbedeutend mit dem Preisgeben der Kirche selbst.
Das eucharistische Geheimnis entspricht auch dem Charakter

des Christentums, nämlich dem Geheimnis der Menschwerdung,
und dem Charakter der christlichen Kirche vollkommen. Die
Idee der Sakramentalität ist nämlich wesentlich für die

Erlösung des gefallenen Menschengeschlechtes: dieselbe bedeutet

die Mitteilung Gottes an die gefallenen Menschen zu ihrer
Heiligung in einer der geistig-leiblichen Natur des Menschen
entsprechenden Weise. Wie der Mensch wegen seiner zusammengesetzten

Natur sich die ersten Gedanken durch die körperlichen
Sinne erwerben mufs, um menschenwürdig zu leben und Gott

auf natürliche Weise mit dem Verstände zu erkennen, so wollte

Gott, um harmonisch zu wirken, die Erlösung und Heiligung
ebenfalls auf eine Weise vollziehen, wie sie der Natur des von

der Erbsünde geschwächten Menschen entspricht. Daher läfst

er stets das Übernatürliche in sinnlich wahrnehmbarer Hülle



Die Beziehungen d. hl. Eucharistie zur Kirche u. ihrem Priestertum. 161

offenbar werden. Er selbst, der unsichtbare, geistige "Gott ist
sichtbarer Mensch geworden und hat sich in dem materiellen
Teile der menschlichen Natur uns sinnlich zu erkennen gegeben:
Et Yerbum caro factum est. Seine Menschwerdung ist das erste
und gröfste eminente Sakrament. In derselben Weise bildete
eiserne gottmenschliche Kirche, in welcher Sichtbares und Unsichtbares

unzertrennlich geeint, und das Übernatürlich-Göttliche an
natürlich-sinnfällige Zeichen so gebunden ist, dafs die natürlichsinnlichen

Elemente zum Träger der übernatürlichen Gotteskraft
werden. So lebt er selbst als Gottmensch unter der sichtbaren
Hülle der eucharistischen Accidentien in seiner Kirche wahrhaft
und real fort und bewirkt durch seine sakramental-reale Gegenwart,

dafs sie wirklich existiert. So tritt er uns näher und läl'st
sich auf menschliche Weise in schonender Form zu uns herab.
Diesem Gedanken entspricht auch sein Leben in der Eucharistie.
Er existiert im Sakrament, nicht tot, sondern lebendig, ist aber
nur durch den Glauben aus den sinnfälligen Zeichen, die zur
Heiligung des sinnlichen Menschen bestimmt sind, erkennbar.
Er ist hier wahrhaft gegenwärtig, aber nicht örtlich und räumlich,

sondern in einer ganz eigenartigen Weise, so dafs er nicht
der körperlichen Bewegung und den Einflüssen der Körperwelt
unterliegt, aber sie dennoch beherrscht. Er sieht und hört hier
zwar nicht mit den leiblichen Sinnen, aber er behält die
Sensationen, die er im Himmel hat, die sinnlichen Wahrnehmungen
wie die Gefühle und Gemütsbewegungen seines heiligsten Herzens
auch im Sakrament und weifs alles, was um ihn geschieht. So
bleibt er in seiner Schöpfung gegenwärtig und vergöttlicht sie
durch seine Gegenwart. So ist er wahrhaft unser Emanuel.
Jeder Tabernakel ist darum unendlich wichtig für die Kirche,
denn er perpetuiert sie und wirkt ihre räumlich-zeitliche Katho-
licität; und jede heilige Kommunion festigt das Gefüge der
göttlichen Caritas, vermöge deren auch der hl. Geist den Seelen der
Gläubigen real innewohnt und das Wesen der gottmenschlichen
Kirche schafft.

II.
1. Der Gottmensch Jesus Christus hat die ihm eigene Fülle

der Gewalt, welche er vom ewigen Vater empfangen hat, ganz
seiner Kirche übertragen und in seinem sichtbaren Stellvertreter,
M hl. Petrus und dessen Rechtsnachfolgern auf dem römischen
Bischofssitze, dauernd konzentriert. Diese höchste Gewalt, welche
m der Kirche vorhanden ist, hat aber zwei Funktionen: sie

Jahrbuch für Philosophie etc. XV. 11



162 Die Beziehungen d. hl. Eucharistie zur Kirche u. ihrem Priestertum.

schliefst die Autorität oder die wirksame Urheberschaft der
Sakramente und der Regierung in sich.

Wie die Kirche als der mystische Leib ihres gottmenschlichen

Stifters selbst in eminentem Sinne sakramental ist, weil
sie die unsichtbaren Gnadenschätze der Erlösung auf sichtbare
Weise bewahrt und an die Gläubigen ausspendet, so ist auch die

ihr von Christus verliehene Gewalt zunächst und hauptsächlich
eine sakramentale. Die sieben hl". Sakramente sind nur die

wirksamen Gnadenmittel, welche Christus seiner Kirche zur
Vollziehung der Erlösung übergeben hat. Die heilige Menschheit
Christi ist wegen ihrer hypostatischen Vereinigung mit der
göttlichen Person des ewigen Wortes das vollkommenste Werkzeug
göttlicher Kraft. Durch sein Leiden und seinen Tod hat Christus
daher die übernatürliche Kraft der Sakramente bewirkt; dieselben
haben ihre göttliche Kraft von dem lebendigen wahren Leibe

Christi erhalten, um uns das göttliche Leben der Erlösungsgnade
zu vermitteln.

Unter diesen sieben von Christus eingesetzten Sakramenten
nimmt aber die hl. Eucharistie dem Range nach die höchste

Stelle ein, weil sie der Zweck aller übrigen Sakramente ist.

Denn in der Eucharistie ist Christus selbst substantiell enthalten,
während die übrigen Sakramente nur eine von Christus ihnen

mitgeteilte göttliche Kraft besitzen. Die Eucharistie vereinigt
uns daher direkt mit Christus und ist dadurch das Mittel zum

Aufbau und zur Fortpflanzung der Kirche; die übrigen
Sakramente dagegen dienen nur als Mittel, um zu jener Vereinigung
mit Christus zu gelangen. Die Taufe verleiht uns nur die

Befähigung zum Empfang der Eucharistie. Die Firmung, welche

unseren Glauben stärkt, macht uns dadurch für die Vereinigung
mit dem eucharistischen Christus besser geeignet. Die Bufse ist

nur eine durch die Sünde veranlafste Vorbedingung zum
würdigen Empfang der Eucharistie. Die Ölung wirkt ebenfalls nur
als Mittel, um würdiger zu kommunizieren, indem sie die
Überreste der Sünde im wichtigsten Augenblick des Lebens, in der

Todesgefahr, hinwegnimmt. Die Priesterweihe ist ganz und gar

zur Konsekration der Eucharistie bestimmt. Die Ehe endlich

stellt als Sakrament diejenige Verbindung zwischen Christus und

seiner Kirche vorbildlich dar, welche in der Eucharistie selbst

erst wirklich zu stände kommt. Die Eucharistie ist also der

gemeinsame Zweck aller übrigen Sakramente.
Christus ist aber das Gut der ganzen Kirche, weil er ihr

Daseinsgrund ist, ohne welchen sie nicht existieren kann, und

das Princip, von welchem alle Güter herkommen, die sie über-



Die Beziehungen d. hl. Eucharistie zur Kirche u. ihrem Priestertum. 163

haupt besitzt. Darum zeichnet sich die Eucharistie, in welcher
jenes höchste Gut enthalten ist, auch vor den übrigen Sakramenten

darin aus, dafs sie allein nicht im blofsen Gebrauche des
sakramentalen Zeichens besteht und kein vorübergehendes Sein
hat, wie z. B. die Taufhandlung, sondern ein bleibendes Sein,
welches nur zufällig durch den von äul'seren Umständen
herbeigeführten Untergang der konsekrierten Species endet. Ihr Vorrang

zeigt sich auch in ihren Wirkungen: denn sie verursacht
zwar nicht an und für sich die heiligmachende Gnade, da sie
dieselbe schon bei dem Empfänger des Sakramentes voraussetzt;
aber dennoch produziert sie eine gröfsere und reichhaltigere
Gnade als die übrigen Sakramente, selbst wenn die Disposition
des Empfängers die gleiche ist. Dies ist daraus zu erkennen,
dafs die Eucharistie zwar oftmals empfangen werden kann, aber
dennoch, wenn sie auch nur ein einziges Mal im Leben emfangen
würde, die Kraft besitzt, aus sich eine gröfsere Gnade mitzuteilen,

als alle übrigen Sakramente, deren Empfang nicht wiederholt

werden darf.
Die ganze der Kirche verliehene sakramentale Gewalt

(potestas ordinis) ist daher wegen ihres Zweckes eigentlich nur
diejenige Gewalt, welche Christus selbst über seinen eigenen
wahren Leib besitzt. Die Bereitung und Spendung der Sakramente

durch den Priester oder Diener ist aber nur eine Anwendung

jener Gewalt, die Christus über seinen eigenen wahren
Leib hat. Aus dieser Gewalt entspringt erst die Regierungs-
gewalt (potestas iurisdictionis), die sich auf den durch die
Eucharistie zusammengesetzten mystischen Leib Christi erstreckt.
Beim letzten Abendmahle hat Christus vermöge seiner Vollgewalt
die hl. Eucharistie eingesetzt: in seiner Selbstkommunion offenbarte

er die Wirksamkeit seiner sakramentalen Gewalt über seinen
wahren Leib, indem er denselben selbst konsekrierte ; und durch
den euchari8tisehen Genufs desselben, ehe er seine Apostel
kommunizierte, offenbarte er die Gewalt, die er infolge jener ersten
über seinen mystischen Leib besitzt. Denn durch die Selbst-
kommunion vereinigte er seinen Willen mit allen denjenigen,
welche an seinem sakramentalen Mahle teilnehmen: durch.dieses
Mahl bringt er also seinen mystischen Leib hervor.

2. In der höchsten Opfergewalt, welche Christus als Mensch
m seiner menschlichen Katur vermöge der Würde seiner
göttlichen Persönlichkeit besitzt, besteht sein Priestertum. Die
Opfergewalt liegt wieder in der Kraft, die Gnade für andere zu
verdienen, Genugthuung für die Sündenschuld zu leisten,
Fürsprache für die Menschen einzulegen und die Gnade innerlich

11*



164 Die Beziehungen d. hl. Eucharistie zur Kirche u. ihrem Priestertum.

in den Seelen zu produzieren: diese Kraft ist aber nichts als die

Gnade, welche Christus als Haupt der Kirche besitzt; daher ist

seine hohepriesterliche Gewalt eben die dem Haupt der Kirche

eigene Gnade. Das in der Kirche bestehende Priestertum ist

dagegen nur eine Anteilnahme an dem unendlichen Hohenpriester-
tum ihres Königs, und der unauslöschliche sakramentale
Charakter des christlichen Priesters ist eine von der Gnade selbst

unterschiedene Befähigung zur Stellvertretung Christi.
Hieraus ergibt sich der Organismus der kirchlichen

Sakramente in ihrer Beziehung zum eucharistischen Princip
der Kirche. Insofern Christus die zweite Person der
Gottheit, der Sohn, das ewige Wort und das vollkommene Abbild
des Vaters ist, verursacht er gemeinsam mit dem Vater und dein

hl. Geiste die Gnade und Rechtfertigung in den Seelen der

Gläubigen durch die hl. Sakramente, denn principaler Spender
derselben kann nur der dreieinige Gott selbst sein. Als Mensch
besitzt Christus in seiner menschlichen Hatur die Vollgewalt
(potestas excellentiae) und damit das principale Amt als Diener
der Gottheit, weil die hl. Menschheit das vollkommenste Werkzeug

oder Organ der Gottheit ist, welches mit derselben in

hypostatischer Vereinigung steht. Als Mensch bringt Christus
daher die inneren Wirkungen der Sakramente sowohl durch seine

moralische Wirksamkeit hervor, weil er uns durch sein
freiwilliges Leiden und seinen gehorsamen Opfertod die Gnade
zuerst verdient hat, als auch durch seine physische Wirksamkeit,
nämlich durch die ursächlich wirksame, aber werkzeugliche Thä-

tigkeit seiner Seele und seines Leibes. Als dritter Spender der

Sakramente wirkt der Mensch selbst, der als Priester oder

Diener und Stellvertreter Christi und seiner Kirche dazu berufen

wird; er ist aber nur das belebte und getrennte Werkzeug
Christi, während das Sakrament selbst nur das leblose und
getrennte Werkzeug ist. Der menschliche Spender oder Priester
wirkt aber nicht aus eigener menschlicher Kraft, sondern nur

vermöge der ihm durch Weihe und priesterlichen Charakter von

der hl. Menschheit mitgeteilten göttlichen Kraft Christi. Weil

aber der menschliche Spender ein freies lebendiges Werkzeug
ist, so soll er mit der Hauptursache, nämlich mit dem
Gottmenschen selbst, gleichförmig, also selbst heilig sein. Bei der

hl. Eucharistie, auf welche alle anderen Sakramente abzielen,

wirkt also Christus selbst als Gott durch die göttliche Allmacht
der drei Personen die Transsubstantiation der Elemente in den

Leib und das Blut des Erlösers. Aber als gottmenschlicher
Hoherpriester wirkt er ursächlich dazu mit, indem er bei jeder



Die Beziehungen d. hl. Eucharistie zur Kirche u. ihrem Priestertum. 165

hl. Messe selber opfert und konsekriert. So ist seine hl. Menschheit

im Himmel durch die ihr von seiner Gottheit mitgeteilte
göttliche Kraft instrumental thätig bei jeder Wandlung. Und
diese Kraft teilt er wieder seinem rein menschlichen Organ, dem
Priester, mit, der sie weiter auf die Worte und die Materie des
Sakramentes überträgt. So ist der Priester das Werkzeug,
um Christus in seiner Kirche fortwährend real gegenwärtig zu
machen und dadurch die Kirche selbst für alle Zeit dauernd zu
erhalten.

Wenn wir aber diese heilige Würde des Priesters, welche
mit Rücksicht auf ihre in der realen Vergegenwärtigung Christi
bestehende Wirkung unendlich erhaben ist, dogmatisch erkennen
und den Priester als Werkzeug Gottes zur Fortsetzung der
Menschwerdung und Erlösung betrachten, so werden wir von
um so gröfserer Bewunderung und Beschämung zugleich erfüllt,
je sehnlicher wir die Ausbreitung des eucharistischen Reiches
auf Erden, welches das Ideal der Kirche ist, erwarten. Das
tridentinische Zeitalter, welches auf das Mittelalter folgte, ist
vorbei. War das 19. Jahrhundert für die "Welt das Jahrhundert
des Unglaubens, so hat es doch durch seine Negation des
übernatürlichen Lebens die Sehnsucht der Völker nach dem Glück
des Glaubens wieder erweckt. Und wie das vatikanische Konzil
die Autorität der Lehre, die vom Haupte der Kirche ausgeht,
von neuem aufgerichtet hat, so wird die aus dem Herzen der
Kirche, nämlich aus dem hl. Geist selbst hervorquellende eucha-
ristische Bewegung mit der Autorität der sakramentalen
Vollgewalt die Kirche des 20. Jahrhunderts zu neuen Siegen führen:
und die Geschichte der Kirche in der neuen Zeit kann nichts
anderes sein als der Triumph ihres eucharistischen Königs und
seines ewigen Priestertums.


	Die Beziehung der Hl. Eucharistie zur Kirche und ihrem Priestertum

