Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 15 (1901)

Artikel: Die Beziehung der HI. Eucharistie zur Kirche und ihrem Priestertum
Autor: Commer, E.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761719

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761719
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

156 Die Beziehungen d. hl. Eucharistie zur Kirche u. ihrem Priestertum.

konnte; siegreich aber ging er aus diesem Widerspruche hervor.
Mitten unter allen Gegensétzen der verschiedenen Irrtiimer unter-
einander hielt der Glaube die goldene Mittelstrafse inne und
zeigte nach allen Seiten hin den Gottesglanz der iibernatiirlichen
Wahrheit.

DIE BEZIEHUNGEN DER HL. EUCHARISTIE
ZUR KIRCHE UND IHREM PRIESTERTUM.

Von Dr. E. COMMER.

Zu Anfang des 16. Jahrhunderts war die Renaissance der
griechisch-romischen Geistesbildung vollendet. Die neuheidnische
Gesinnung war wie ein zersetzendes Gift tief in den Kédrper -der
christlichen Kirche eingedrungen: Zweifel und Unglaube warfen
ihre diisteren Schatten bis auf den pépstlichen Thron. KErst unter
dem zweiten Nachfolger Alexander Borgias kam der christliche
Glaube wieder zum Siege: das Mittelalter war voriiber, und die
neue Zeit brach an. Die Errungenschaften der klassischen Bil
dung wurden jetzt der katholischen Wahrheit dienstbar gemacht,
und bald sollte mit der inneren Reformation der Kirche auf dem
Konzil von Trient auch ein neuer Friihling der theologischen
Wissenschaft erwachen. Hochst charakteristisch fiir die Wendung,
welche die Kirche damals durchmachte, ist das beriihmte Ge-
milde, welches Rafael genau nach den Anweisungen des genialen
Papstes Julius II. in der Stanza -della Segnatura schuf. Seine
Disputa sollte die Wissenschaft der Theologie abbilden: er losie
seine Aufgabe, indem er den Triumph, welchen der Glaube an
die.hl. Eucharistie iiber die Philosophic des wiedererstandenen
Heidentums feierte, in Ziigen und Farben von unvergioglicher
Schonheit malte. |

Auf der oberen Hilfte des Gemildes schildert der Maler
die triumphierende Kirche durch die visio beatifica der
allerheiligsten Trinitdt und den Anblick des verkldrten Erlosers
Im golderen Strahlenmeere erblicken wir den ewigen Vafer:
unter ihm thront Christus als Konig der Herrlichkeit im Engel
kreise. Aus den Wolken, welche die Fiifse des Erlosers bedecken.
steigt der heilige Geist als Taube in sichtbarer Sendung 2
streitenden Kirche herab, die noch gegen den Irrtum auf Erder
disputiert. Wie aber die triumphierende Kirche den Erloser



Die Beziehungen d. hl, Eucharistie zur Kirche u. ihrem Priestertum. 137

klar erschaut, so erkennt die streitende Kirche nur durch den
Glauben seine Gegenwart im hl. Sakrament. Darum schildert uns
der Maler auf dem unteren Teile seines Bildes die streitende
Kirche, indem er die von den Strahlen des hl. Geistes beleuch-
tete Monstranz auf dem Altare darstellt und anf den Stufen des-
selben die Représentanten der theologia viatrix gruppiert. Besser
konnte aber Rafael die Theologie nicht verkéorpern als dadurch,
dafs er die lehrende Kirche iiber das eucharistische Greheimnis
disputieren liefs: denn das Sakrament, welches den Mittelpunkt
des Gemildes bildet, ist das Centralgeheimnis der Kirche
und ihres Priestertums.

L

1. Das Wesen der Kirche lernen wir am besten aus den
Bildern kennen, in welchen die hl. Schrift uns dasselbe entfaltet;
denn thatsiachlich enthalten diese Bilder, trotz des einheitlichen
Grundgedankens, der sie beherrscht, doch einen Fortschritt der
Offenbarung iiber das Wesen der Kirche Gottes. In einer drei-
fachen Bilderreihe erscheint die Kirche in der Schrift: unter
dem Symbol eines architektonischen Kunstwerkes wird uns die
aulsere Gestalt der Kirche verstindlich gemacht, unter dem
Symbol des organischen Menschenleibes ihre innere Schonheit,
an dem sakramentalen Symbol der Ehe lernen wir endlich ihr
ibernatiirliches Leben am besten kennen.

Zuerst wird die Kirche mit einem kiinstlerischen Bau-
werk verglichen. Sie ist das Haus Gottes, worin er mit den
Menschen wohnt. Dieses Haus ist aber wegen seiner Bestimmung
und der wirklichen Einwohnung Gottes von selbst der Tempel
des lebendigen Gottes. Der hl. Geist, welcher vom Vater durch
die Person des Stifters der Kirche ausgeht, ist selbst der Geist
Jesu, der das grofse Vaterhaus fiir die Kinder Gottes aufbaut.
Das principale Fundament, — Grundstein und Eckstein zu-
gleich, — ist der gottmenschliche Erloser selbst: auf ihm ruht
das sekundédre Fundament, welches die hl. Apostel bilden. Indem
sie selbst unmittelbar von der Kraft Christi getragen werden,
sind sie im stande, die schwere Last des ganzen Baues zu stiitzen,
und teilen demselben die nétige Festigkeit zu dauerndem Be-
stande mit: denn sie ziehen durch ihre Predigt die Glaublgen
als lebendige Bausteine in den Bau hinein und halten sie darin
fest. Durch ihre von der Kraft des hl. Geistes ausgehende apo-
stolische Thétigkeit erfihrt der Bau fortwéhrend eine zeitliche
und réumliche Erweiterung: das Haus vergréfsert sich ununter-



158 Die Beziehungen d:hl. Eucharistie zur Kirche u. ihrem Priestertum.

brochen durch den Ausbau und Anbau zur Stadt Gottes, die
auf dem Berge gebaut ist, so dals sie allen, die auf ihren Lebens.
wegen daran voriibergehen, weithin sichtbar ist. Weil aber die
Verfassung dieser Stadt keine andere als die gottliche Monarchie
sein kann, so ist die grofse Stadt Gottes von selbst das Reich
Gottes. In dieser Erweiterung findet der Bau seinen Abschlufs
am Ende der Zeiten als Himmelreich, das himmlische Jerusalem.

So grolsartig dieses Bild von der Kirche auch ist, wird es
doch durch das zweite Symbol unvergleichlich iibertroffen; denn
hoher als das schonste materielle Kunstwerk steht das orga-
nische Kunstwerk des Schopfers, welches der lebendige und
beseelte Menschenleib ist. Schon die griechische Philosophie
seit Plato fand eine tiefsinnige Ahnlichkeit zwischen dem ein-
zelnen Menschen und der aus vielen Menschen zusammengesetzten
ethischen Gemeinschaft, die sich in dhnlicher Weise gliedert, wie
der von der Seele belebte Korper. Daher heifst die iibernatiir-
liche Gemeinschaft der Gldubigen mit Christus in der hl. Schrift
geradezu der geheimnisvolle Leib Christi, in welchem die ein-
zelnen Glaubigen als lebendige Organe ihrem Haupte Christus
durch den Glauben angegliedert sind. Der Zusammenhang zwi-
schen dem ersten und zweiten Symbol ist deutlich genug, das
zweite ist nur eine tiefere Entfaltung des ersteren. Denn that-
sdchlich ist auch der Leib des Menschen ein Bauwerk, namlich
ein durch den Lebensprozels aufgebautes organisches Haus. Die
Seele als erstes Lebensprincip bildet und baut sich aus der un-
belebten Materie, in welcher sie von der Allmacht des Schopfers
erschaffen wird, ihr eigenes Wohnhaus, dessen Teile sie alle
durch ihre eigene Kraft zu verschiedenartigen Werkzeugen ge-
staltet und belebt, und in welchem sie als Herrin waltet und
schaltet mit der Awufgabe, diesen natiirlichen Leib zu einem
Tempel Gottes umzugestalten. Im geistlichen, d. h. iibernatiirlich-
geistigen Organismus der Kirche ist der menschgewordene Gottes-
sohn das Haupt, und die Gldubigen bilden als seine Glieder mit
ihm zusammen seinen geheimnisvollen Leib. Wie das Haupt das
edelste Glied des menschlichen Korpers ist, weil die inneren
Sinne ihr Organ im Kopfe haben, so ist Christus wegen der
Gmadenfiille, die er als Gottmensch besitzt, gerade in seiner heil.
Menschheit das vornehmste Glied, von dem die iibernatiirliche
Lebenskraft und die Bewegung und Leitung in die iibrigen
Glieder seines grofsen mystischen Korpers ausstromt. Der von
Christus ausgehende und in den Korper der Kirche ‘gesendete
hl. Geist nimmt dagegen die Stelle des Herzens in diesem iiber-
natiirlich ethischen Organismus ein.



Die Beziehungen d. hl, Eucharistie zur Kirche u. ihrem Priestertum, 159

[

Noch tiefer werden wir endlich durch das dritte Symbol
iiber das geheimnisvolle Wesen der Kirche belehrt. Die Ver-
einigung, welche Christus mit seinem mystischen Leibe vollzieht,
ist keine blofs dulserliche, wie es die Vereinigung der Kunstform
mit ihrem Material bei einem Bauwerk ist; sie ist auch keine
blofs physische, wie die Vereinigung der geistigen Seele mit
jhrem Leibe, dessen natiirliche Wesensform die Seele ist; son-
dern die Vereinigung zwischen Christus und seiner Kirche ist
eine ethische, die in der Vereinigung des Willens durch die den
Glauben belebende iibernatiirliche Caritas vollzogen wird. Darum
ist das dritte Bild der Kirche aus der innigsten ethischen Gemein-
schaft, ndmlich der Ehe gewdhlt. Christus nennt sich selbst
den Brautigam seiner Kirche und sie seine Braut. Zwischen ihm
und der Kirche besteht jene iibernatiirliche, ungeteilte Lebens-
gemeinschaft, wie sie nur die monogamische, unauflosliche, sakra-
mentale Ehe darbieten kann. Er hat durch sein Blut sich ihr
auf ewig verlobt, und sie ist ihm in jungfriulicher Reinheit, aber
mit der Kraft der geistigen Mutterschaft auf ewig angetraut.
Weil sie ganz von seiner gottlichen Lebenskraft lebt, lebt sie
nicht mehr ihr eigenes, sondern sein Leben. So sind sie duo in
carne una: die Kirche ist als Braut Christi, weil sie ihm ganz
zu eigen ist, von selbst sein mystischer Leib; und sein mysti-
scher Leib, in dem er sich selbst liebt, ist deshalb von selbst
die ihm ehelich angelobte Braut.

Dieses dritte Symbol ergénzt aber nicht blofs das organische,
sondern auch das architektonische. Denn die Ehe ist der Anfang
der héuslichen Gemeinschaft, die in der Folge zur Stadt und zum
Staate sich erweitert. Daher ist Christus als sponsus Ecclesiae
von selbst der pater familias seines’ Hauses, dem er innewohnt,
und das er sich als Korper organisiert hat, und zugleich der
Kénig dieser Stadt und dieses Reiches, welches die grofse Fa-
milie Gottes bildet.

2. In dieser Kirche ist Christus, ihr Griinder, durch
die hl. Eucharistie auf reale Weise bestindig gegenwértig.
Dadurch wohnt er als Gott auf sichtbare sakramentale Weise in
seinem Hause und macht es zu seinem Tempel. Dadurch ver-
gottlicht er seinen geheimnisvollen Leib. Dadurch bewirkt er
die heilige ehehafte Gemeinschaft mit seiner Braut. Denn that-
sachlich ist die Kirche alles das, was sie wirklich ist, nidmlich
die gottmenschliche, eminent sakramentale Gemeinschaft der
erlosten Menschheit mit Christus, nur dadurch, dals ihr Funda-
ment und Haupt fortdauernd in ihr gegenwirtig ist. Ohne die
wahre und wirkliche Gegenwart des Gottmenschen wiirde die



160 DieBeziehungen d. hl. Eucharistie zur Kirche u. ihrem Priestertum,

Kirche nicht mehr sein Haus sein, denn es fehlte ithr das reale
Fundament; sie wiirde nicht mehr sein geistlicher Leib sein,
denn ihre Glieder wiirden nicht mehr mit ihrem Haupte wirklich
vereinigt sein; und sie konnte nicht mehr die ungeteilte Lebens.
gemeinschaft mit ihrem koniglichen Brautigam, der sie verlassen
hétte, geniefsen. Er mufls aber gerade mit seiner hl. Mensch-
heit, mit dem von seiner Seele belebten eigenen verklarten
Leibe dauernd in seiner Kirche verweilen. In seinem natiirlichen
Zustande konnte und durfte er es nicht. Denn als Mensch hatte
er seine menschliche Laufbahn vollendet, als er starb. Fiir den
verklarten Leib ist die Erde keine wiirdige Stétte, und ihre
Bewohner sind seiner nicht wert. Auch widerspridche es dem
Priifungszustand der Menschen, die in der Hingabe des Glaubens
an den menschgewordenen KErloser ihre Heiligung suchen sollen,
dafe er durch seine natiirliche Gegenwart ihnen das Verdienst
des Glaubens nehmen sollte. Weil er aber die Kirche nicht ver-
lassen konnte, welcher ohne die heilige Menschheit Christi das
Fundament, das Haupt und der Brautigam entzogen wire, so
wihlte er das eucharistische Geheimnis, um in einer solchen
Weise in ihr real gegenwirtig zu bleiben, welche den Glauben
nicht aufhebt, sondern vielmehr die sakramentale Fortsetzung
seiner Menschwerdung ist. Christus in der Eucharistie ist
daher der notwendige Daseinsgrund der Kirche: eine andere
Weise, wie sie existieren konnte, ist nicht abzusehen. Eine
Kirche ist in dem Sinne, wie es die christliche Kirche wirklich
ist, ohne Eucharistie gar nicht denkbar. Die Negation der Eu-
charistie, wie sie der Protestantismus vollzogen hat, ist deshalb
gleichbedeutend mit dem Preisgeben der Kirche selbst.

Das eucharistische Geheimnis entspricht auch dem Charakter
des Christentums, nimlich dem Geheimnis der Menschwerdung,
und dem Charakter der christlichen Kirche vollkommen. Die
Jdee der Sakramentalitdt ist ndmlich wesentlich fiir die
Erlosung des gefallenen Menschengeschlechtes: dieselbe bedeutet
die Mitteilung Gottes an die gefallenen Menschen zu ihrer Hei-
ligung in einer der geistig-leiblichen Natur des Menschen eaf-
sprechenden Weise. Wie der Mensch wegen seiner zusammen-
gesetzten Natur sich die ersten Gedanken durch die korperlichen
Sinne erwerben mufs, um menschenwiirdig zu leben und Gott
auf natiirliche Weise mit dem Verstande zu erkennen, so wollte
Gott, um harmonisch zu wirken, die Erlosung und Heiligung
ebenfalls auf eine Weise vollziehen, wie sie der Natur des von
der Erbsiinde geschwichten Menschen entspricht. Daher lafst
er stets das Ubernatiirliche in sinnlich wahrnehmbarer Hiille



Die Beziehungen d. hl. Eucharistie zur Kirche u. ihrem Priestertum. 161

offenbar werden. Kr selbst, der unsichtbare, geistige Gott ist
sichtbarer Mensch geworden und hat sich in dem materiellen
Teile der menschlichen INatur uns sinnlich zu erkennen gegeben:
Et Verbum caro factum est. Seine Menschwerdung ist das erste
und grofste eminente Sakrament. In derselben Weise bildete er
seine gottmenschliche Kirche, in welcher Sichtbares und Unsicht-
bares unzertrennlich geeint, und das Ubernatiirlich-Gottliche an
natiirlich-sinnféllige Zeichenh so gebunden ist, dals die natiirlich-
sinnlichen Elemente zum Triger der iiberna.tiirlichen Gotteskraft
werden. So lebt er selbst als Gottmensch unter der sichtbaren
Hille der eucharistischen Accidentien in seiner Kirche wahrhaft
und rea! fort und bewirkt durch seine sakramental-reale Gegen-
wart, dals sie wirklich existiert. So tritt er uns nZher und lalst
sich auf menschliche Weise in schonender Form zu uns herab.
Diesem (redanken entspricht auch sein Leben in der Eucharistie.
Er existiert im Sakrament, nicht tot, sondern lebendig, ist aber
nur durch den Glauben aus den sinnfélligen Zeichen, die zur
Heiligung des sinnlichen Menschen bestimmt sind, erkennbar.
Er ist hier wahrhaft gegenwirtig, aber nicht ortlich und rédum-
lich, sondern in einer ganz eigenartigen Weise, so dals er nicht
der korperlichen Bewegung und den Einfiiissen der Korperwelt
unterliegt, aber sie dennoch beherrscht. KEr sieht und hort hier
zwar nicht mit den leiblichen Sinnen, aber er behilt die Sen-
sationen, die er im Himmel hat, die sinnlichen Wahrnehmungen
wie die Grefiithle und Gemiitsbewegungen seines heiligsten Herzens
auch im Sakrament und weils alles, was um ihn geschieht. So
bleibt er in seiner Schopfung gegenwirtig und vergottlicht sie
durch seine Gegenwart. So ist er wahrhaft unser Emanuel.
Jeder Tabernakel ist darum unendlich wichtig fiir die Kirche,
denn er perpetuiert sie und wirkt ihre rdumlich-zeitliche Katho-
licitdt; und jede heilige Kommunion festigt das Gefiige der gott-
lichen Caritas, vermoge deren auch der hl. Geist den Seelen der
Gliubigen real innewohnt und das Wesen der gottmenschlichen
Kirche schafft.

LL;

I. Der Gottmensch Jesus Christus hat die ihm eigene Fiille
der Gewalt, welche er vom ewigen Vater empfangen hat, ganz
seiner Kirche ubertragen und in seinem sichtbaren btellvertreter
Im hl. Petrus und dessen Rechtsnachfolgern auf dem romlschen
BISChObeltZG dauernd konzentriert. Diese hochste Gewalt, welche
in der Kuehe vorhanden ist, hat aber zwei Funktionen: sie

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XV. 11



162 DieBezichungen d. hl. Eucharistie zur Kirche u. ihrem Priestertum.

schlie(st die Autoritit oder die wirksame Urheberschaft der Sakra-
mente und der Regierung in sich.

Wie die Kirche als der mystische Leib ihres gottmensch-
lichen Stifters selbst in eminentem Sinne sakramental ist, weil
sie die unsichtbaren Gnadenschdtze der Erlosung auf sichtbare
Weise bewahrt und an die Glidubigen ausspendet, so ist auch die
ihr von Christus verliechene Gewalt zundchst und hauptséchlich
eine sakramentale. Die sieben hl. Sakramente sind nur die
wirksamen Gnadenmittel, welche Christus seiner Kirche zur Voll-
ziehung der Krlosung iibergeben hat. Die heilige Menschheit
Christi ist wegen ihrer hypostatischen Vereinigung mit der gott-
lichen Person des ewigen Wortes das vollkommenste Werkzeug
gottlicher Kraft. Durch sein Leiden und seinen Tod hat Christus
daher die iibernatiirliche Kraft der Sakramente bewirkt; dieselben
haben ihre gottliche Kraft von dem lebendigen wahren Leibe
Christi erhalten, um uns das gottliche Leben der Erlosungsgnade
zu vermitteln.

Unter diesen sieben von Christus eingesetzten Sakramenten
nimmt aber die hl. Eucharistie dem Range nach die hdchste
Stelle ein, weil sie der Zweck aller iibrigen Sakramente ist.
Denn in der Eucharistie ist Christus selbst substantiell enthalten,
wéhrend die iibrigen Sakramente nur eine von Christus ihnen
mitgeteilte gottliche Kraft™ besitzen. Die Eucharistie vereinigt
uns daher direkt mit Christus und ist dadurch das Mittel zum
Aufbau und zur Fortpflanzung der Kirche; die iibrigen Sakra-
mente dagegen dienen nur als Mittel, um zu jener Vereinigung
mit Christus zu gelangen. Die Taufe verleiht uns nur die Be-
fahigung zum Empfang der EKucharistie. Die Firmung, welche
unseren (Glauben stérkt, macht uns dadurch fiir die Vereinigung
mit dem eucharistischen Christus besser geeignet. Die Bulse ist
nur eine durch die Siinde veranlalste Vorbedingung zum wir-
digen Empfang der Eucharistie. Die Olung wirkt ebenfalls nur
als Mittel, um wiirdiger zu kommunizieren, indem sie die Uber-
reste der Siinde im wichtigsten Augenblick des Lebens, in der
Todesgefahr, hinwegnimmt. Die Priesterweihe ist ganz und gar
zur Konsekration der Kucharistie bestimmt. Die Ehe endlich
stellt als Sakrament diejenige Verbindung zwischen Christus und
seiner Kirche vorbildlich dar, welche in der Kucharistie selbst
erst wirklich zu stande kommt. Die Eucharistie ist also der
gemeinsame Zweck aller iibrigen Sakramente.

Christus ist aber das Gut der ganzen Kirche, weil er ibr
Daseinsgrund ist, ohne welchen sie nicht existieren kann, und
das Princip, von welchem alle Giiter herkommen, die sie iiber



Die Beziehungen d. hl. Eucharistie zur Kirche u.ihrem Priestertum. 163

haupt besitzt. Darum zeichnet sich die Eucharistie, in welcher
jenes hochste Gut enthalten ist, auch vor den iibrigen Sakra-
menten darin aus, dafs sie allein nicht im blofsen Gebrauche des
sakramentalen Zeichens besteht und kein voriibergehendes Sein
hat, wie z. B. die Taufhandlung, sondern ein bleibendes Sein,
welches nur zufillig durch den von &ulseren Umstdnden herbei-
gefiihrten Untergang der konsekrierten Species endet. Ihr Vor-
rang zeigt sich auch in ihren Wirkungen: denn sie verursacht
zwar nicht an und fiir sich die heiligmachende Gnade, da sie
dieselbe schon bei dem Empfénger des Sakramentes voraussetzt;
aber dennoch produziert sie eine grofsere und reichhaltigere
Gnade als die iibrigen Sakramente, selbst wenn die Disposition
des Empféngers die gleiche ist. Dies ist darans zu erkennen,
dafs die Eucharistie zwar oftmals empfangen werden kann, aber
dennoch, wenn sie auch nur ein einziges Mal im Leben emfangen
wiirde, die Kraft besitzt, aus sich eine grofsere Gnade mitzu-
tellen, als alle iibrigen Sakramente, deren Empfang nicht wieder-
holt werden darf,

Die ganze der Kirche verlichene sakramentale Gewalt
(potestas ordinis) ist daher wegen ihres Zweckes eigentlich nur
diejenige (rewalt, welche Christus selbst iiber seinen eigenen
wahren Leib besitzt. Die Bereitung und Spendung der Sakra-
mente durch den Priester oder Diener ist aber nur eine Anwen-
dung jener Gewalt, die Christus iber seinen eigenen wahren
Leib hat. Aus dieser Gewalt entspringt erst die Regierungs-
gewalt (potestas iurisdictionis), die sich auf den durch die Eu-
charistie zusammengesetzten mystischen Leib Christi erstreckt.
Beim letzten Abendmahle hat Christus vermoge seiner Vollgewalt
die hl. Eucharistie eingesetzt: in seiner Selbstkommwunion offen-
barte er die Wirksamkeit seiner sakramentalen Gewalt iiber seinen
wahren Leib, indem er denselben selbst konsekrierte; und durch
den eucharistischen Genufs desselben, ehe er seine Apostel kom-
munizierte, offenbarte er die Gewalt, die er infolge jener ersten
iber seinen mystischen Leib besitzt. Denn durch die Selbst-
kommunion vereinigte er seinen Willen mit allen denjenigen,
welche an seinem sakramentalen Mahle teilnehmen: durch.dieses
Mahl bringt er also seinen mystischen Leib hervor.

2. In der hochsten Opfergewalt, welche Christus als Mensch
I seiner menschlichen Natur vermige der Wiirde seiner gott-
lichen Personlichkeit besitzt, besteht sein Priestertum. Die
Opfergewalt liegt wieder in der Kraft, die Gnade fiir andere zu
Verdienen, Genugthuung fir die Siindenschuld zu leisten, Fiir-
Sprache fiir die Menschen einzulegen und die Gnade innerlich

1%



164 Die Beziehungen d. hl. Eucharistie zur Kirche u. ihrem Priestertum,

in den Seelen zu produzieren: diese Kraft ist aber nichts als die
Gnade, welche Christus als Haupt der Kirche besitzt; daher ist
seine hohepriesterliche Gewalt eben die dem Haupt der Kirche
eigene Gnade. Das in der Kirche bestehende Priestertum ist
dagegen nur eine Anteilnahme an dem unendlichen Hohenpriester-
tum ihres Konigs, und der unausloschliche sakramentale Cha-
rakter des christlichen Priesters ist eine von der Guade selbst
unterschiedene Befihigung zur Stellvertretung Christi.

Hieraus ergibt sich der Organismus der kirchlichen
Sakramente in ihrer Beziehung zum eucharistischen Princip
der Kirche. Insofern Christus die zweite Person der Gott-
heit, der Sohn, das ewige Wort und das vollkommene Abbild
des Vaters ist, verursacht er gemeinsam mit dem Vater und dem
hl. Geiste die Gnade und Rechtfertigung in den Seelen der
Gldubigen durch die hl. Sakramente, denn principaler Spender
derselben kann nur der dreieinige Gott selbst sein. Als Mensch
besitzt Christus in seiner menschlichen Natur die Vollgewalt
(potestas excellentiae) und damit das principale Amt als Diener
der Gottheit, weil die hl. Menschheit das vollkommenste Werk-
zeug oder Organ der Gottheit ist, welches mit derselben in
hypostatischer Vereinigung steht. Als Mensch bringt Christus
daher die inneren Wirkungen der Sakramente sowohl durch seine
wmoralische Wirksamkeit hervor, weil er uns durch sein fre:
williges Leiden und seinen gehorsamen Opfertod die Gnade zw-
erst verdient hat, als auch durch seine physische Wirksamkeit,
namlich durch d1e urséchlich wirksame, aber werkzeugliche Thi-
tigkeit seiner Seele und seines Leibes. Als dritter Spender der
Sakramente wirkt der Mensch selbst, der als Priester oder
Diener und Stellvertreter Christi und seiner Kirche dazu berufen
wird; er ist aber nur das belebte und getrennte Werkzeug
Christi, wihrend das Sakrament selbst nur das leblose und ge-
trennte Werkzeug ist. Der menschliche Spender oder Priester
wirkt aber nicht aus eigener menschlicher Kraft, sondern nur
vermoge der ihm durch Weihe und priesterlichen Cha,la,kter VoD
der hl. Menschheit mitgeteilten gottlichen Kraft Christi. Weil
aber der menschliche Spender ein freies lebendiges Werkzeug
ist, so soll er mit der Hauptursache, nidmlich mit dem Gott
menschen selbst, gleichformig, also selbst heilig sein. Bei der
hl. Eucharistie, auf welche alle anderen Sakramente abzielen,
wirkt also Christus selbst als Gott durch die gdttliche Allmacht
der drei Personen die Transsubstantiation der Elemente in den
Leib und das Blut des Erlosers. Aber als gottmenschlicher
Hoherpriester wirkt er ursichlich dazu mit, indem er bei jeder



Die Beziehungen d. hl. Eucharistie zur Kirche u. ihrem Priestertum. 165

hl. Messe selber opfert und konsekriert. So ist seine hl. Mensch-
heit im Himmel durch die ihr von seiner Gottheit wmitgeteilte
gottliche Kraft instrumental thétig bei jeder Wandlung. Und
diese Kraft teilt er wieder seinem rein menschlichen Organ, dem
Priester, mit, der sie weiter auf die Worte und die Materie des
Sakramentes iibertragt. So ist der Priester das Werkzeug,
um Christus in seiner Kirche fortwidhrend real gegenwértig zu
machen und dadurch die Kirche selbst fiir alle Zeit dauernd zu
erhalten.

Wenn wir aber diese heilige Wiirde des Priesters, welche
mit Riicksicht auf ihre in der realen Vergegenwirtigung Christi
bestehende Wirkung unendlich erhaben ist, dogmatisch erkennen
und den Priester als Werkzeug Gottes zur Fortsetzung der
Menschwerdung und Krlosung betrachten, so werden wir von
um so grofserer Bewunderung and Beschamung zugleich erfiillt,
je sehnlicher wir die Ausbreitung des eucharistischen Reiches
auf Erden, welches das ldeal der Kirche ist, erwarten. Das
tridentinische Zeitalter, welches auf das Mittelalter folgte, ist
vorbei, War das 19. Jahrhundert fiir die Welt das Jahrhundert
des Unglaubens, so hat es doch durch seine Negation des iiber-
natirlichen Lebens die Sehnsucht der Vilker nach dem Gliick
des Glaubens wieder erweckt. Und wie das vatikanische Konzil
die Autoritdt der Lehre, die vom Haupte der Kirche ausgeht,
von neuem aufgerichtet hat, so wird die aus dem Herzen der
Kirche, nimlich aus dem hl. Geist selbst hervorquellende eucha-
ristische Bewegung mit der Autoritit der sakramentalen Voll-
gewalt die Kirche des 20. Jahrhunderts zu neuen Siegen fiihren:
und die Geschichte der Kirche in der neuen Zeit kann uichts
anderes sein als der Triumph ihres eucharistischen Kdnigs und
seines ewigen Priestertums.



	Die Beziehung der Hl. Eucharistie zur Kirche und ihrem Priestertum

