
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 15 (1901)

Artikel: Des Areopagiten Lehre vom Übel beleuchtet vom Aquinaten

Autor: Leonissa, Josephus a

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761718

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Des Areopagiten Lehre vom Übel beleuchtet vom Aquinaten. 147

DES AREOPAGITEN LEHRE VOM ÜBEL
BELEUCHTET VOM AQUINATEN.

Von P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

Der Apostelschiiler Dionysius Areopagita handelt im vierten
Kapitel seiner Schritt von den göttlichen Namen (vgl. dieses
Jahrb. XIV. S. 427 ff.), vom Guten und von dem, was zur
Betrachtung des Guten gehört. Die Gegensätze nun unterliegen
ein und derselben wissenschaftlichen Betrachtung. Deshalb wird
hier ganz naturgemäfs auch vom Übel, dem Gegensatze des
Guten, gehandelt. Mittels des Gegenstandes wird die entsprechende

Thätigkeit erkannt. Das Gute aber ist der eigentliche
Gegenstand der Liebe. Deshalb kommt ebenfalls näher zur
Sprache die Liebe, die Ekstase als Wirkung der Liebe und der
Eifer als deren erhöhter Grad. Weil auch wesentlich begehrenswert

kommt hier noch mit dem Guten zur Behandlung das Licht
und das Schöne. St. Thomas sagt darüber in seinem Kommentar
(cap. 4, lect. 1): „Quidquid a Deo in creaturas procedit, hoc
creaturae suae propter suam bonitatem communicat. Et ideo
primo agit in hoc 4 cap. de bono, et etiam de his quae ad con-
siderationem pertinent. Ad sciendam vero continentiam huius
4 cap., considerandum est, quod opposita eiusdem sunt conside-
rationis. Malum autem opponitur bono: unde in cap. de bono
déterminât etiam de malo. Rursus, quia actus per obiectum
cognoscitur, ad eandem considerationem reducitur actus et
obiectum. Bonum autem est proprium obiectum amoris: undo in
hoc cap. boni agit etiam de amore, et de extasi, quae est effectus
amoris, ut patebit; et de zelo qui quamdam amoris intentionem
signât Item cum bonum sit quod omnia appetunt, quaecumque
de se important appetibilis rationem, ad rationem boni pertinere
videntur: huiusmodi autem sunt lumen et pulchrum, de quibus
etiam in hoc cap. agit. Et hanc intentionem capituli exprimit
t'tulus, qui talis est: ,De bono, lumine, pulchro, amore, extasi
et zelo.'"

Zunächst ist Rede, wie das Gute in Gott ist. Durch die
Art und Weise, wie ihm das Gute zukommt, unterscheidet sich

ott von allem andern, weil Gottes Wesen die Güte selbst ist
und seine Güte auf alles aufser ihm ausdehnt. „Primum quod
est proprium divinae bonitatis est quod ipsa bonitas est essentia
'Vina; secundum proprium eius est quod extendit bonitatem ad

°mma, quae per participationem dicuntur derivari ab eo quod
10*



148 Des Areopagiten Lehre vom Übel beleuchtet vom Aquinaten.

per essentiam dicitur" (1. c.). Dies veranschaulicht Dionysias
durch das Beispiel der Sonne, von der sich jedoch Gott
unterscheidet wie ,das Urmodell von einer abgeblafsten Kopie'.

Sodann wird gezeigt, wie sich die von Gott ausgegossene
Güte in den Geschöpfen findet: in den Engeln, in den sinnlich-

vernünftigen Wesen, in den anderen vergänglichen Geschöpfen,
im Urstoffe, in den Himmelskörpern.

Bei Behandlung des Lichtes kommt zuerst das äufsere, dann

das geistige Licht zur Sprache. „Postquam prosecutus est ea

quae pertinent ad nomen boni, hic prosequitur ea quae pertinent
ad nomen luminis: et primo ostendit quomodo nomen luminis
solaris metaphorice Deo attribuitur; secundo quomodo attribuitar
ei intelligibile lumen" (1. c. lect. 3). Beim Schönen zeigt
Dionysius, dafs und wie der Name des Schönen Gott zukommt.

„Postquam Dionysius tractavit de lumine, nunc agit de pulchro,
ad cuius intellectual praeexigitur lumen : et circa hoc duo facit.

Primo praemittit quod pulchrum attribuitur Deo; secundo ostendit
modum quo ei attribuitur" (1. c. lect. 5). Wie nun das geschöpfliche

Licht ein Ausflufs des göttlichen Lichtes ist, so ist das

geschöpfliche Schöne eine Teilnahme an der göttlichen Schönheit.

„Pulchritudo creaturae nihil est aliud quam similitudo divinae

pulchritudinis in rebus participata" (1. c.). Das Schöne nun ist

verursachende Kraft in Bezug auf das Sein, die Einheit, die

Ordnung, die Ruhe und die Bewegung. „Prosequitur per singula
de his quorum pulchrum est causa: et primo quantum ad ipsiim

ens; secundo quantum ad ordinem; quarto quantum ad quietem
et motum" (1. c. lect. 6).

Das Gute und Schöne regen zur Liebe an, welche die
Grundneigung der Seele und die tiefste Wurzel aller Thätigkeit ist.

„Postquam Dionysius determinavit de pulchro et bono, quae
incitant ad amandum, hic déterminât de ipso amore: et primo per

verba propria; secundo per verba Hierothei. Est autem amor

prima et communis radix omnium appetitivarum operationum" (1-

lect. 9).

Nach Behandlung des Guten und dessen, was mit dem Guten

zusammenhängt, kommt ganz richtig der Gegensatz des Guten,

das Übel, zur Sprache. Das Gute und Schöne wird von allein

geliebt, verlangt, erstrebt; und selbst der Urstoff verlangt nach

dem Guten. Alles wirklich Gute aber kommt von Gott.
Unwillkürlich fragt sich da jeder, woher denn das Übel kommt. Daher

kommen denn auch jetzt im Texte des Areopagiten die von ihm

aufgestellten Fragen keineswegs unvermittelt.



Des Areopagiten Lehre vom Übel beleuchtet vom Aquinaten. 149

Zuerst stellt er vier Fragen betreffs des Übels der
Dämonen: 1. Wie verlangt die Menge der Dämonen nicht nach
dem Schönen und Guten, da doch alles nach demselben
verlangt? Gegen ihre Natur verlangen sie ja nach stofflichen
Dingen, anstatt, wie die Engel, nach dem höchsten Gute zu
verlangen. Dadurch aber sind sie die Ursache aller Übel geworden.
2. Wie ist die Menge der Dämonen Gott ihrem Schöpfer nicht
ähnlich, wie die Wirkung der Ursache? 3. Wie konnte das von
Natur Gute anders werden 4. Was hat sie schlecht gemacht?
„Movet autem circa malum daemonum quatuor quaestiones: qua-
rum prima est: Cum omnia bonum desiderent, ut dictum est;
,quomodo multitudo daemonum non desiderat pulchrum et bonum?'
sed inclinatur ad desiderandum res materiales, sicut honores ab
hominibus exhibitos, et nidores sacrificiorum; et alia huiusmodi
materialia; et per hoc quod ipsi lapsi sunt ab uniformitate desi-
derii quod Angeli habent circa summum bonum, efficiuntur ,causa
omnium malorum', non solum sibi ipsis, sed ,aliis, quaecunque
mala fieri dicuntur' quantum ad homines, quia ,invidia diaboli
mors introivit in orbem terrarum', ut dicitur Sap. 2, 24. Secunda
quaestio est: Quomodo multitudo daemonum, cum sit producta a
bono Deo, non est conformis ei in bonitate cum unumquodque
natum sit similia facere? Et quia posset aliquis dicere quod
daemones facti sunt boni, sed versi sunt in malitiam: facit
tertiana quaestionem: Quomodo illud quod fuit naturaliter bonum,
utpote ex bono causatum, potuit variari? Ea enim quae sunt
naturalia, semper manent. Et quia omne quod fit, fit ab aliquo,
movet quartam quaestionem: Quid fuit illud quod fecit daemonem
malum?" (1. 0. lect. 13).

Sodann fragt er nach dem Übel im allgemeinen. Auch
hier sind vier Fragen gestellt: Was ist das Übel? Von welchem
Drincip ist es ausgegangen? In welchen Dingen findet es sich?
Wie konnte etwas nach dem Übel verlangen und das Begehren
des Guten unterlassen? Die zweite Frage löst sich auf in
verschiedene andere. Denn entweder ist Gott selbst oder etwas
anderes die Ursache des Übels. Darnach wird gefragt: Wie
wollte Gott, der doch wesentlich gut ist, das Übel hervorbringen?
Und wenn er wollte, wie konnte er es? Oder: Ist etwas
anderes die Ursache des Übels? Das scheint unmöglich. Denn
®s gibt nur eine höchste Ursache des Beins, d. i. Gott. Zudem
hat es auch den Anschein, dafs Gottes Vorsehung das Übel
hindern oder gleich nach seinem Entstehen zerstören mufste.
»Movet dubitationes in communi de malo : et movet quatuor
quaestiones: quorum prima est: Quid est malum universaliter?



150 Des Areopagiten Lehre vom Übel beleuchtet vom Aquinaten.

Secunda quaestio est: Ex quo principio processif malum? Et
apparet ordo quaestionum. Prius enim quaerendum est quid est

malum, et postea UQde malum ortum sit, ut Augustinus dicit. Tertia
quaestio est: In quo existeutium invenitur malum? His autem
tribus quaestionibus propositis, secundam multiplicat dupliciter.
Primo quid sit: quia aut causa mali est ipse Deus, vel aliquid
aliud. Si detur quod ipse Deus, duae dubitationes consurgunt:
quarum prima est: Quomodo Deus, cum sit bonus, voluit pro-
ducere malum? Non enim boni est quod velit malum facere.
Secunda quaestio est: Si voluit malum facere, quomodo potuit?
Non enim calidum potest infrigidare, et similiter nec bonum
potest malum facere. Si vero malum sit ex alia causa quam ex

Deo, hoc videtur impossibile : quia nulla est alia causa essendi

nisi summum bonum, quod est Deus. Secunda deductio est, quod

cum providentiae sit malum impedire vel excludere dubium
videtur, cum Deus habeat de omnibus providentiam, quomodo malum

potuit fieri in mundo, aut factum non statim destruitur. Quarta
quaestio est: Quomodo aliquid potuit desiderare malum praeter-
misso desiderio boni?" (1. c.).

Die Antwort auf die gestellten Fragen erfolgt in
umgekehrter Ordnung. Zuerst werden nämlich die Fragen über das

Übel im allgemeinen beantwortet, dann die über das Übel der

Dämonen. Beim Übel im allgemeinen werden die drei
Hauptfragen gelöst: was ist das Übel? woher kommt es? worin findet

es sich? Daran reihen sich einige Nebenfragen zur besseren

Erklärung der Frage über die Ursache des Übels: Wird das

Übel verursacht vom Guten oder von irgend einer anderen
Ursache? Wie duldet die Vorsehung das Übel? Wie verlangt
etwas nach dem Übel Bei der dritten Hauptfrage und der

letzten Nebenfrage ist zugleich die Lösung der Frage nach dem

Übel der Dämonen gegeben. „Praemissis quaestionibus de malo,

hie incipit solvere': et primo quaestiones quae pertinent ad malum

simpliciter; secundo quaestiones quae pertinent ad malum, secundum

quod in daemonibus invenitur. Prima autem pars dividitur
in duas. In prima solvit très principales quaestiones, quas fecerat

de malo in communi; in secunda procedit ad solvendum alias

secundarias quaestiones, quae positae sunt ad magis explicandum
quaestionem de causa mali. Prima pars adhuc dividitur in très.

In prima solvit primam quaestionem, qua quaerebatur, quid est

malum; in secunda solvit secundam, qua quaerebatur, ex qu0

principio malum consistit; in tertia solvit tertiam quaestionem,

qua quaerebatur, in quo existentium esset malum (1. c. lect. 14)'

Pertractatis principalibus quaestionibus, quas supra moverat



Des Areopagiten Lehre vom Übel beleuchtet vom Aquinaten. 151

de malo: scilicet an malum sit aliquid et unde sit malum et
quibus sit malum; hic prosequitur alias quaestiones adiunctas: et
primo illam qua quaerebatur, utrum malum causaretur ex bono,
aut ex aliqua alia causa; secundo qua quaerebatur quomodo
Providentia compatitur malum; tertio quaestionem qua quaerebatur
quomodo aliquid existentium desiderat malum" (1. c. lect. 22).
Soviel zur Übersicht des vierten Kapitels, insbesondere der Lehre
vom Übel.

Bevor wir nun auf die einzelnen Punkte näher eingehen,
heben wir eigens des Areopagiten Erklärung des Urstoffes
hervor als durchschlagenden Beweis für die Echtheit seiner
Schriften. Wie der Aquinate (1. c. lect. 2) betont, berichtigte
Plato den Irrtum der alten Eaturphilosophen, welche nicht
unterschieden zwischen dem Stoffe und der Wesensform, vielmehr
meinten, der Stoff sei ein schon thatsächlieh bestehender Körper,
wie Feuer, Luft u. s. w. Plato fafste zuerst dies auf, dafs des
Stoffes Wesen darin bestehe, für sich und aus sich heraus keine
Form und deshalb kein thatsächliches Sein zu haben. Demgemäfs
spricht Dionysius vom Ungeformten und insofern Nichtseienden,
welches jedoch die Möglichkeit zum wirklichen Sein einschliefst.
Plato fafst den Urstoff (materia prima), d. i. den Stoff seiner
Aatur, seinem Wesen nach als Mangel an Sein. Aristoteles fafst
ihn als potentia, als positive Möglichkeit für das Sein, zu welcher
der Mangel an wirklichem Sein zukommt. Somit verbindet der
Areopagite beide Auffassungen; er ist platonisch-aristotelisch,
indem er dem Stoffe kraft der Abhängigkeit vom ersten Grunde
«in .Begehren' zuschreibt, aber den Mangel an Sein vom Stoffe
selber aus betrachtet. ,,Plato correxit errorem antiquorum
naturalem, qui non distinxerunt inter materiam et formant in rebus
generabilibus et corruptibilibus, ponentes primam materiam esse
aliquod corpus in actu, ut ignem, aut aërem, aut aliquod huius-
modi. Intellexit enim Plato formae corporali subesse materiam,
quae in sui essentia non habet aliquam speciem; sed tarnen
materiam privations non distiuxit, ut Aristoteles dicit in 1 Physi-
eorum. Unde tam ipse quam sui sectatores materiam appellahant
non ens propter privationem adiunctam. Et hoc modo loquendi
etiam Dionysius utitur; quamvis secundum Aristotelem necessarium
®'t materiam a privatione distinguere: quia materia quandoque
mvenitur sub forma, quandoque sub privatione: unde privatio
fdiungitur ei per accidens."

Wo nun blofs ein Möglichsein für wirkliches Sein da ist,
hann nur die höchste Seinsursache in Betracht kommen ; denn
J«de andere, beschränkte Ursache kann sich nur auf ein bestimmtes



152 Des Areopagiten Lehre vom Übel beleuchtet vom Aquinaten.

wirkliches Sein richten. „Item considerandum est, secundum

Platonico8, quod quando aliqua causa est altior, tanlo ad plura
se extendit eius causalitas. Unde oportet quod id quod est

primum subiectum in effectibus, idest materia prima, sit effectus

soliu8 primae causae, quae est bonum ; causalitate secundarum

causarum usque ad hoc non pertingente. Omne autem causatum
convertitur in suam causam per desiderium: unde materia prima
desiderat bonum, secundum quod desiderium nihil aliud esse vi-

detur quam privatio, et ordo ipsius ad actum" (1. c.).
Der Urstoff wird formlos genannt wegen des Mangels aller

Wesensform. Die erste Ursache dagegen heifst so auf Grund
des überfliefsenden Seins. Somit besteht da eine Ähnlichkeit
zwischen dem Urstoffe und dem erstwirkenden Vollgrunde. „Rursus
considerandum est, quod sicut materia prima dicitur informis per
defectum formae, sic informitas attribuitur ipsi primo bono, non

per defectum, sed per excessum; et sic secundum quamdam re-

motam assimilationem similitudo causae primae invenitur in
materia prima" (1. c.)

,Auch das Nichtexistierende (r« ovx ovra) hat teil am

Guten und Schönen', wie Dionysius sagt. Darunter ist nun nicht

das einfache Nichts zu verstehen, sondern nach der Erklärung
des Aquinaten (1. c. lect. 5) der Urstoff. Derselbe hat eine
gewisse Ähnlichkeit mit Gott. Gott kann nämlich nur dadurch

gelobt werden, dafs von seiner Substanz alle geschöpflichen
Formen und Schönheiten ausgeschlossen werden. Ällerdings
geschieht dies bei Gott infolge seiner überwesentlichen Seinsfülle.

Der Urstoff jedoch entbehrt jeder Form und jedes bestimmten
Seins auf Grund seiner Schwäche und Ohnmacht. „Quia tot

modis pulchrum est causa omnium, inde est quod bonum et

pulchrum sunt idem: quia omnia desiderant pulchrum et bonum,

sicut causam, omnibus modis. Et quia nihil est quod non parti-

eipet pulchro et bono, cum unumquodque sit pulchrum et bonum

secundum propriam formam; et ulterius etiam audacter hoc di-

cere poterimus, quod, ,non existens' idest materia prima,
participât pulchro et bono'; cum ens primum non existens habeat

quamdam similitudinem cum pulchro et bono divino: quomam

pulchrum et bonum laudatur in Deo per omnium ablationem; sed

in materia prima consideratur ablatio per defectum, in Deo autem

per excessum, inquantum supersubstantialiter existit."
Gott allein bethätigt das Vermögen des Urstoffes, wirkliches

Sein zu empfangen, durch Einprägung verschiedener Wesensformen.

Dadurch ist er die Ursache aller und jeder Wirklichkeit
sowohl dem positiven Vermögen nach, Sein zu empfangen, als



Des Areopagiten Lehre vom Übel beleuchtet vom Aquinaten. 153

auch dem thatsächlichen Sein gemäfs. „Nod solum ea quae sunt,
desiderant bonum, sed etiam id ,quod non est', scilicet materia
prima, sicut supra dictum est, desiderat bonum, et suo modo
certat ad hoc quod sit in bono, inquantum scilicet habet incli-
Dationem ad ipsum, secundum quod est in potentia ad illud: et
bonum quod format ea quae non snnt formata, et quod dicitur
non existens, dicitur de summo bono, et est etiam in eo, non
quidem per defectum, sicut dicitur de materia prima et de pura
negatione vel privatione, sed supersubstantialiter. Deus etiam
dicitur non existens, non quia defieiat ab existendo, sed quia est
super omnia existentia" (1. c. leet. 13).

Die Auffassung des Areopagiten von der materia prima
zeigt unzweifelhaft, dafs zur damaligen Zeit noch keine Spur von
Xeuplatonismus die grofsen Ideen Piatos und deren Vollendung
durch Aristoteles vergiftet hatte. Der Neuplatonismus hat die
Tiefe der Idee des Urstoffes ganz verloren. St. Augustin seufzt
ja nach dem wahren Verständnisse dieser materia prima, sendet
die innigsten Gebete deshalb zum Himmel und jubelt laut auf,
dafs er endlich diese Idee der materia informis und damit den
Schlüssel zu aller Philosophie erfafst hat. In seinen Bekenntnissen

(XII, 3 ff.) schreibt er unter anderem: „Nonne tu
Domine docuisti me, quod priusquam istam informem materiam for-
mares atque distingueres, non erat aliquid, non color, non figura,
non corpus, non spiritus? Non tarnen omnino nihil; erat quae-
dam informitas, sine ulla specie. Ego vero Domine, si totum
confiteor tibi ore meo, et calamo meo, quidquid de ista materia
docuisti me: cuius antea nomen audiens et non intelligens narran-
tibus mihi eis, qui non intelligerent, eam cum speciebus innu-
meris et variis cogitabam. Verum autem illud, quod cogi-
tabam, non privatione omnis formae, sed comparatione formosiorum
erat informe, et suadebat vera ratio, ut omnis formae quales-
cunque reliquias omnino detraherem, si vellem prorsus informe
eogitare, et non poteram. Citius enim non esse censebam, quod
omni forma privaretur, quam cogitabam quiddam inter formam
et nihil, nec formatum, nec nihil, informe prope nihil. Et s'
totum tibi confiteatur vox et stylus meus, quidquid de ista quae-
stione enodasti mihi, quis legentium capere durabit? Nec ideo
tarnen cessabit cor meum dare tibi honorem et canticulum laudis,
de his, quae dictare non sufficit. Mutabilitas enim rerum muta-
bilium capax ipsa est formarum omnium, in quas mutantur res
ffiutabiles. Et haec quid est? Nunquid animus? Nunquid
corpus? Nunquid species animi vel corporis? Si dici posset,
n'hil aliquid est, et non est, hoc eam dieerem, et tamen iam



154 Des Areopapiten Lehre vom Übel beleuchtet vom Aquinaten.

utrumque erat, ut specie caperet istas visibiles et compositas.
Jllud autem totum prope nihil erat, quoniam adhuc omeino
informe erat, lam tarnen erat, quod formari poterat. Tu enim
Domine fecisti mundum de materia informi, quam fecisti de nulla

re pene nullam rem, unde faceres magna, quae miramur filii
hominum. Terra autem ipsa, quam feceras, informis materies

erat, quia invisibilis erat, et incomposita, et tenebrae super
abyssum. De qua terra invisibili et incomposita, de qua informi-
tate, de quo pene nihilo faceres haec omnia, quibus iste muta-
bilis mundus constat. 0 Veritas lumen cordis mei, non
tenebrae meae loquantur mihi. Audivi vocem tuam post me, ut

redirem, et vix audivi propter tumultus peccatorum. Et nunc

ecce redeo, aestuans et anhelans ad fontem tuum. Nemo me

prohibeat, hune bibam, et tunc vivam. Nam non ego vita mea.

Si male vixi, ex me mors mihi fui, et in te revivisco. Tu me

alloquere, tu mihi sermocinare. Credidi libris tuis, et verba

eorum arcana valde."
Dieser Urstoff trägt seiner Natur gemäfs keinerlei bestimmte

Seinsform, wohl aber ist er vermögend, eine solche zu tragen.
Er ist grenzenloses Bedürfnis; er kann nur empfangen, nie

etwas geben; nur bestimmt werden, nie bestimmen. Aristoteles

sagt, er sei weder qualis noch quantus, noch quid, weder grofs
noch klein, weder dick noch dünn. Für sich allein kann er

nicht existieren. Und eben darum nennt ihn St. Augustinus prope
nihil, pene nullam rem, aliquid nihil. Er hat nicht soviel Sein,

um selbständig zu bestehen und hat doch soviel, um alles werden

zu können capax omnium formarum. Mit ebenso unvergleichlicher

Schärfe wie Kürze drückt dies unser grofser Dionysius
aus. Durchaus stimmt er der Sache nach mit Augustinus überein.

Beide schöpften eben aus demselben Borne ewiger, göttlicher
Weisheit.

Gerade das angeführte Beispiel zeigt uns auch so ganz

deutlich, wie man heutzutage offenbar unrecht hat, dem Einflüsse
der philosophischen Systeme auf die christliche Offenbarung die

Fassung der Dogmen zuzuschreiben. Diese Verbindung bestand

von jeher. Aber mochte man einer Philosophie sich zuneigen,

welcher auch immer, jeder wahrhaft vom christlichen Geiste
erfüllte Denker reinigte mit dem Glauben das System bestimmter

Philosophen und legte mit Hilfe des Glaubens, erleuchtet von

Gottes Geiste, dar, was diese Philosophen wahr und fälsch lehrten.

Keiner dieser echt christlichen Denker sah irgend ein
philosophisches System als sichere Regel und untrüglichen Mafsstab für

seine Lehre an, sondern nur den hl. Glauben, das unverfälschte



Des Areopagiten Lpbre vom Übel beleuchtet vom Aquinaten. 155

Gotteswort. Die philosophischen Ausdrücke und Lehrsätze dienten
nur dazu, die angegriffenen Glaubenswahrheiten dem menschlichen

Verstände leichter zugänglich zu machen. In der Schule
der prima Veritas lernte Dionysius die Auffassung Piatos und
des Aristoteles vom Urstoff miteinander vereinen und so die volle
Wahrheit zum Ausdrucke bringen.

Die leitenden Ideen für die Häresieen im Apostolischen
Jahrhunderte mufsten gerade solche Bücher hervorrufen, wie die des

Areopagiten. Auf Grund der hl. Schrift wurde da der bestimmte
Begriff des Übels, die Natur und Einteilung der Engelweit, das
Wesen Gottes als reinste Thatsächlichkeit (actus purus), der
Urstoff als reinste Möglichkeit (potentia pura) wissenschaftlich
festgestellt. Dionysius ist eben Gegner des Gründers der gno-
stischen Irrlehren, Simons des Magiers, welchen er auch
ausdrücklich in seinem hier behandelten Buche (cap. 6) erwähnt.
Im Areopagiten fanden die späteren Väter die Rüstkammer im
Kampfe gegen die verschiedenen Gnostiker. Auf ihn beruft sich
beispielsweise der hl. Irenäus, wenn er schreibt, ein anderer,
dessen Name nicht genannt werden soll, habe besser als
er die katholische Lehre gegen diese Irrlehren behandelt.
Dionysius selbst wollte nicht, dafs seine Werke ein Gemeingut aller
werden, allen zugänglich sein sollten. Er stellte selber das
Gesetz des Stillschweigens auf, welches im 4. und 5. Jahrhunderte

gar nicht mehr verständlich gewesen wäre. Nach seiner
Absicht sollten seine Schriften nur den Eingeweihten, den
Heiligen, den geistlichen Vorstehern mitgeteilt werden. Diese sollten
dann die Wahrheit, welche sie selbst in der Tiefe des Geistes
geschöpft, in sich verarbeiten und je nach dem Standpunkte ihrer
Hörer verallgemeinern. Sobald daher im 4. oder 5. Jahrhunderte
Hiese Werke öffentlich genannt werden, geschieht dies immer in
einer Weise, als ob jeder wisse, der Areopagite sei einer der
Hauptverteidiger der kirchlichen. Lehre und sein echtes Zeugnis
unangreifbar. Erst wer den Areopagiten eingehend vergleicht
mit dem eigentlichen Inhalte der Irrlehren im Apostolischen
Jahrhundert, erkennt die scharfen Waffen, welche der St. Paulus-
Schüler den Verteidigern der katholischen Lehre in die Hand
gibt, und wie er den Weg zeigt, auf welchem diese Lehre gegen
!hre so zahlreichen Feinde durch methodisches Denken entwickelt,
nach und nach den weitesten Kreisen zugänglich gemacht werden
Kann. Die Erstlingskirche eben war kein wüstes Chaos, aus
welchem erst allmählich sieh der Glanz der Wahrheit in
beräumter Gestalt entwickelt hätte. Der christliche Glaube selber
war so fest, dafs ihm von allen Seiten her widersprochen werden



156 Die Beziehungen d. hl. Eucharistie zur Kirche u. ihrem Priestertum.

konnte; siegreich aber ging er aus diesem Widerspruche hervor.
Mitten unter allen Gegensätzen der verschiedenen Irrtümer
untereinander hielt der Glaube die goldene Mittelstrafse inne und

zeigte nach allen Seiten hin den Gottesglanz der übernatürlichen
Wahrheit.

DIE BEZIEHUNGEN DER HL. EUCHARISTIE
ZUR KIRCHE UND IHREM PRIESTERTUM.

Von Dr. E. COMMER.

Zu Anfang des 16. Jahrhunderts war die Renaissance der

griechisch-römischen Geistesbildung vollendet. Die neuheidnische

Gesinnung war wie ein zersetzendes Gift tief in den Körper der

christlichen Kirche eingedrungen : Zweifel und Unglaube warfen
ihre düsteren Schatten bis auf den päpstlichen Thron. Erst unter
dem zweiten Nachfolger Alexander Borgias kam der christliche
Glaube wieder zum Siege: das Mittelalter war vorüber, und die

neue Zeit brach an. Die Errungenschaften der klassischen
Bildung wurden jetzt der katholischen Wahrheit dienstbar gemacht,
und bald sollte mit der inneren Reformation der Kirche auf dem

Konzil von Trient auch ein neuer Frühling der theologischen
Wissenschaft erwachen. Höchst charakteristisch für die Wendung,
welche die Kirche damals durchmachte, ist das berühmte
Gemälde, welches Rafael genau nach den Anweisungen des genialen

Papstes Julius II. in der Stanza della Segnatura schuf. Seine

Disputa sollte die Wissenschaft der Theologie abbilden: erlöste
seine Aufgabe, indem er den Triumph, welchen der Glaube an

die. hl. Eucharistie über die Philosophie des wiedererstandenen
Heidentums feierte, in Zügen und Farben von unvergänglicher
Schönheit malte.

Auf der oberen Hälfte des Gemäldes schildert der Maler

die triumphierende Kirche durch die visio beatifica der

allerheiligsten Trinität und den Anblick des verklärten Erlösers.

Im goldenen Strahlenmeere erblicken wir den ewigen Vater:

unter ihm thront Christus als König der Herrlichkeit im
Engelkreise. Aus den Wolken, welche die Füfse des Erlösers bedecken,

steigt der heilige Geist als Taube in sichtbarer Sendung zur

streitenden Kirche herab, die noch gegen den Irrtum auf Erden

disputiert. Wie aber die triumphierende Kirche den Erlöser


	Des Areopagiten Lehre vom Übel beleuchtet vom Aquinaten

