Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 15 (1901)

Artikel: Des Areopagiten Lehre vom Ubel beleuchtet vom Aquinaten
Autor: Leonissa, Josephus a
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761718

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Des Areopagiten Lehre vom Ubel beleuchtet vom Aquinaten. 147

DES AREOPAGITEN LEHRE VOM UBEL
BELEUCHTET VOM AQUINATEN.
Von P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

Der Apostelschiiler Dionysius Areopagita handelt im vierten
Kapitel seiner Schrift von den gottlichen Namen (vgl. dieses
Jahrb. XIV. 8. 427 ff.), vom Guten und von dem, was zur Be-
trachtung des Guten gehdort. Die Gegensitze nun unterliegen
em und derselben wissenschaftlichen Betrachtung. Deshalb wird
hier ganz naturgemils auch vom Ubel, dem Gegensatze des
Guten, gehandelt. Mittels des Gegenstandes wird die entspre-
chende Thétigkeit erkannt. Das Gute aber ist der eigentliche
Gegenstand der ILiebe. Deshalb kommt ebenfalls ndher zur
Sprache die Liebe, die Ekstase als Wirkung der Liebe und der
Eifer als deren erhohter Grad. Weil auch wesentlich begehrens-
wert kommt hier noch mit dem Guten zur Behandlung das Licht
und das Schone. St. Thomas sagt dariiber in seinem Kommentar
(cap. 4, lect. 1): ,Quidquid a Deo in creaturas procedit, hoc
creaturae suae propter suam bonitatem communicat. Et ideo
primo agit in hoc 4 cap. de bono, et etiam de his quae ad con-
siderationem pertinent. ... Ad sciendam vero continentiam huius
4 cap., considerandum est, quod opposita eiusdem sunt conside-
rationis, Malum autem opponitur bono: unde in cap. de bono
determinat etiam de malo. Rursus, quia actus per obiectum
cognoscitur, ad eandem considerationem reducitur actus et ob-
lectum. Bonum autem est proprium obiectum amoris: unde in
hoc cap. boni agit etiam de amore, et de extasi, quae est effectus
amoris, ut patebit; et de zelo qui quamdam amoris intentionem
Signat. Item cum bonum sit quod omnia appetunt, quaecumque
de se important appetibilis rationem, ad rationem boni pertinere
Videntur: hujusmodi autem sunt lumen et pulchrum, de quibus
®ham in hoc cap. agit. Et hanc intentionem capituli exprimit
U;Sllluis, qui talis est: ,De bono, lumine, pulchro, amore, extasi
et zelo, ¢

Zundchst ist Rede, wie das Gute in Gott ist. Durch die
A‘rt und Weise, wie ihm das Gute zukommt, unterscheidet sich
Gott von allem andern, weil Gottes Wesen die Giite selbst ist
und seine Giite auf alles aufser ihm ausdehnt. ,,Primum quod
®8t proprium divinae bonitatis est quod ipsa bonitas est essentia
le];}a; secundum proprium eius est quod extendit bonitatem ad
Olmia, quae per participationem dicuntur derivari ab eo quod

10*



148  Des Areopagiten Lehre vom Ubel beleuchtet vom Aquinaten.

per essentiam dicitur” (l. ¢.). Dies veranschaulicht Dionysius
durch das Beispiel der Sonne, von der sich jedoch Gott unter
scheidet wie ,das Urmodell von einer abgeblalsten Kopie.

Sodann wird gezeigt, wie sich die von Gott ausgegossene
Giite in den Geschopfen findet: in den Engeln, in den sinnlich-
verniinftigen Wesen, in den anderen vergénglichen Geschopfen,
im Urstoffe, in den Himmelskorpern.

Bei Behandlung des Lichtes kommt zuerst das dulsere, dann
das geistige Licht zur Sprache. ,,Postquam prosecutus est ea
quae pertinent ad nomen boni, hic prosequitur ea quae pertinent
ad nomen luminis: et primo ostendit quomodo nomen luminis
solaris metaphorice Deo attribuitur; secundo quomodo attribuitur
ei intelligibile lumen“ (L. c. lect. 3). Beim Schonen zeigt Dio-
nysius, dals und wie der Name des Schonen Gott zukommt
,Lostquam Dionysius tractavit de lumine, nunc agit de pulchro,
ad cuius intellectum praeexigitur lumen: et circa hoc duo facii.
Primo praemittit quod pulechrum attribuitur Deo; secundo ostendit
modum quo ei attribuitur® (L c. lect. 5). Wie nun das geschopt
liche Licht ein Ausfluls des gottlichen Lichtes ist, so ist das
geschopfliche Schone eine Teilnahme an der gottlichen Schonbheit.
,,Pulchritudo creaturae nihil est alind quam similitudo divinae
pulchritudinis in rebus participata® (l. c.). Das Schone nun ist
verursachende Kraft in Bezug auf das Sein, die Einheit, die Ord-
nung, die Ruhe und die Bewegung. ,,Prosequitur per singuls
de his quorum pulchrum est causa: et primo quantum ad ipsud
ens; secundo quantum ad ordinem; quarto quantum ad quieten
et motum® (I. c. lect. 6).

Das Gute und Schone regen zur Liebe an, welche die Gruud:
neigung der Seele und die tiefste Wurzel aller Thitigkeit ish
yPostquam Dionysius determinavit de pulchro et bono, quae I
citant ad amandum, hic determinat de ipso amore: et primo P!
verba propria; secundo per verba Hierothei. ... Est autem amo’
prima et communis radix omnium appetitivarum operationum® (I ¢
lect. 9).

Nach Behandlung des Guten und dessen, was mit dem Gute?
zusammenhingt, kommt ganz richtig der Gegensatz des Guien
das Ubel, zur Sprache. Das Gute und Schéne wird von alle®
geliebt, verlangt, erstrebt: und selbst der Urstoff verlangt U%Gh
dem Guten. Alles wirklich Gute aber kommt von Gots. Unwil
kiirlich fragt sich da jeder, woher denn das Ubel kommt. Dabe'
kommen denn auch jetzt im Texte des Areopagiten die von b
aufgestellten Fragen keineswegs unvermittelt.



Des Areopagiten Lehre vom Ubel beleuchtet vom Aquinaten. 149

Zuerst stellt er vier Fragen betreffs des Ubels der Di-
monen: 1. Wie verlangt die Menge der Didmonen nicht nach
dem Schonen und Guten, da doch alles nach demselben ver-
langt? Gegen ihre Natur verlangen sie ja nach stofflichen
Dingen, anstatt, wie die Engel, nach dem hochsten Gute zu ver-
langen. Dadurch aber sind sie die Ursache aller Ubel geworden.
2. Wie ist die Menge der Damouen Gott ihrem Schipfer nicht
dhnlich, wie die Wirkung der Ursache? 3. Wie konnte das von
Natur Gute anders werden? 4. Was hat sie schlecht gemacht?
»Movet autem circa malum daemonum quatuor quaestiones: qua-
rum prima est: Cum omnia bonum desiderent, ut dictum est;
,quomodo multitudo daemonum non desiderat pulchrum et bonum ?¢
sed inclinatur ad desiderandum res materiales, sicut honores ab
hominibus exhibitos, et nidores sacrificiorum; et alia huiusmodi
materialia; et per hoc quod ipsi lapsi sunt ab uniformitate desi-
derii quod Angeli habent circa summum bonum, efficiuntur ,causa
omnium malorum‘, non solum sibi ipsis, sed ,aliis, quaecunque
mala fieri dicuntur' quantum ad homines, quia ,invidia diaboli
mors introivit in orbem terrarum, ut dicitur Sap. 2, 24. Secunda
quaestio est: Quomodo multitudo daemonum, cum sit producta a
bono Deo, non est conformis ei in bonitate cnm unumquodque
natum sit similia facere? Kt quia posset aliquis dicere quod
daemones facti sunt boni, sed versi sunt in malitiam: facit ter-
tiam quaestionem: Quomodo illud quod fuit naturaliter bonum,
utpote ex bono causatum, potuit variari? KEa enim quae sunt
naturalia, semper manent. Et quia owne quod fit, fit ab aliquo,
movet quartam quaestionem: Quid fuit illud quod fecit daemonem
malum?“ (1. ¢. lect. 13).
~ Sodann fragt er nach dem Ubel im allgemeinen. Auch
hle_l‘ sind vier Fragen gestellt: Was ist das Ubel? Von welchem
Pi:llncip 1st es ausgegangen? In welchen Dingen findet es sich?
Wie konnte etwas nach dem Ubel verlangen und das Begehren
des. Guten unterlassen? Die zweite Frage lost sich auf in ver-
schiedene andere.- Denn entweder ist Gott selbst oder etwas
anderes die Ursache des Ubels. Darnach wird gefragt: Wie
wollte Gott, der doch wesentlich gut ist, das Ubel hervorbringen?
Uud wenn er wollte, wie konnte er es? Oder: Ist etwas an-
dere§ die Ursache des Ubels? Das scheint unméglich. Denn
® gibt nur eine hichste Ursache des Seins, d.i. Gott. Zudem
h?‘*t es auch den Anschein, dafs Gottes Vorsechung das Ubel
hindern oder gleich nach seinem Entstehen zerstéren mulste.
,,Movep dubitationes in communi de malo: et movet quatuor
quaestiones: quorum prima est: Quid est malum universaliter?



150  Des Areopagiten Lehre vom Ubel beleuchtet vom Aquinaten.

Secunda quaestio est: Ex quo principio processit malum? Et
apparet ordo quaestionum. Prius enim quaerendum est quid est
malum, et postea unde malum ortum sit, ut Augustinus dicit. Tertia
quaestio est: In quo existentium invenitur malum? His autem
tribus quaestionibus propositis, secundam multiplicat dupliciter.
Primo quid sit: quia aut causa mali est ipse Deus, vel aliquid
aliud. Si detur quod ipse Deus, duae dubitationes consurgunt:
quarum prima est: Quomodo Deus, cum sit bonus, voluit pro-
ducere malum? Non enim boni est quod velit malum facere.
Secunda quaestio est: Si voluit malum facere, quomodo potuit?
Non enim calidum potest infrigidare, et similiter nec bonum po-
test malum facere. Si vero malum sit ex alia causa quam ex
Deo, hoc videtur impossibile: quia nulla est alia causa essendi
nisi summum bonum, quod est Deus. Secunda deductio est, quod
cum providentiae sit malum impedire vel excludere dubium vi-
detur, cum Deus habeat de omnibus providentiam, quomodo maluw
potuit fieri in mundo, aut factum non statim destruitur. Quarta
quaestio est: Quomodo aliquid potuit desiderare malum praeter-
misso desiderio boni?* (l. c.).

Die Antwort auf die gestellten Fragen erfolgt in umge-
kehrter Ordnung. Zuerst werden ndmlich die Fragen iber das
Ubel im allgemeinen beantwortet, dann die iiber das Ubel der
Démonen. Beim Ubel im allgemeinen werden die drei Haupt-
fragen gelost: was ist das Ubel? woher kommt es? worin findet
es sich? Daran reihen sich einige Nebenfragen zur besseren
Erklirung der Frage iiber die Ursache des Ubels: Wird das
Ubel verursacht vom Guten oder von irgend einer anderen Ur
sache? Wie duldet die Vorsehung das Ubel? Wie verlangt
etwas nach dem Ubel? Bei der dritten Hauptfrage und der
letzten Nebenfrage ist zugleich die Losung der Frage nach dem
Ubel der Didmonen gegeben. ,Praemissis quaestionibus de malo,
hic incipit solvere: et primo quaestiones quae pertinent ad malum
simpliciter; secundo quaestiones quae pertinent ad malum, secul-
dum quod in daemonibus invenitur. Prima autem pars dividitur
in duas. In prima solvit tres principales quaestiones, quas fecerat
de malo in communi; in secunda procedit ad solvendum alias
secundarias quaestiones, quae positae sunt ad magis explicandum
quaestionem de causa mali. Prima pars adhuc dividitur in tre
In prima solvit primam quaestionem, qua quacrebatur, quid est
malum; in secunda solvit secundam, qua quaerebatur, ex qU0
principio malum consistit; . . . in tertia solvit tertiam quaestionet
qua quaerebatur, in quo existentium esset malum (l. c. lect. 14).
. . . Pertractatis principalibus quaestionibus, quas supra moverat



Des Areopagiten Lehre vom Ubel beleuchtet vom Aquinaten. 151

de malo: scilicet an malum sit aliquid et unde sit malum et
quibus sit malum; hic prosequitur alias quaestiones adiunctas: et
primo illam qua quaerebatur, utrum malum causaretur ex bono,
aut ex aliqua alia causa; secundo qua quaerebatur quomodo pro-
videntia compatitur malum; ... tertio quaestionem qua quaerebatur
quomodo aliquid existentium desiderat malum® (L. c. lect. 22).
Soviel zur Ubersicht des vierten Kapitels, insbesondere der Lehre
vom Ubel.

Bevor wir nun auf die einzelnen Punkte néher eingehen,
heben wir eigens des Areopagiten Erklarung des Urstoffes
hervor als durchschlagenden Beweis fiir die Echtheit seiner
Schriften. Wie der Aquinate (I c. lect. 2) betont, berichtigte
Plato den Irrtum der alten Naturphilosophen, welche nicht unter-
schieden zwischen dem Stoffe und der Wesensform, vielmehr
meinten, der Stoff sei ein schon thatséichlich bestehender Korper,
wie Feuer, Luft u. s. w. Plato falste zuerst dies auf, dafs des
Stoffes Wesen darin bestehe, fiir sich und aus sich heraus keine
Form und deshalb kein thatséchliches Sein zu haben. Demgemals
spricht Dionysius vom Ungeformten und insofern Nichtseienden,
welches jedoch die Moglichkeit zum wirklichen Sein einschliefst.
Plato falst den Urstoff . (materia prima), d. i. den Stoff .seiner
Natur, seinem Wesen nach als Mangel an Sein. Aristoteles fafst
ihn als potentia, als positive Moglichkeit fiir das Sein, zu welcher
der Mangel an wirklichem Sein zukommt. Somit verbindet der
Areopagite beide Auffassungen; er ist platonisch-aristotelisch,
indem er dem Stoffe kraft der Abhingigkeit vom ersten Grunde
eln ,Begehren‘ zuschreibt, aber den Mangel an Sein vom Stoffe
selber aus betrachtet. ,,Plato correxit errorem antiquorum natu-
ralium, qui non distinxerunt inter materiam et formam in rebus
generabilibus et corruptibilibus, ponentes primam materiam esse
aliquod corpus in actu, ut ignem, aut aérem, aut aliquod huius-
modi. Intellexit enim Plato formae corporali subesse materiam,
quae in sui essentia non habet aliquam speciem; sed tamen ma-
terlam privatione non distinxit, ut Aristoteles dicit in 1 Physi-
torum. Unde tam ipse quam sul sectatores materiam appellabant
10n ens propter privationem adiunctam. Et hoc modo loquendi
tliam Dionysius utitur; quamvis secundum Aristotelem necessarium
It materiam a privatione distinguere: quia materia quandoque
venitur sub forma, quandoque sub privatione: unde privatio
adiungitur ei per accidens.*

Wo nun blofs ein Moglichsein fiir wirkliches Sein .da ist,
fann nur die hochste Seinsursache in Betracht kommen; denn
Jede andere, beschrinkte Ursache kann sich nur auf ein bestimmtes



152  Des Areopagiten Lehre vom Ubel beleuchtet vom Aquinaten.

wirkliches Sein richten. ,Item considerandum est, secundum
Platonicos, quod quando aliqua causa est altior, tanto ad plura
se extendit eius causalitas. Unde oportet quod id quod est
primum subiectum in effectibus, idest materia prima, sit effectus
solius primae causae, quae est bonum; causalitate secundarum
causarum usque ad hoc non pertingente. Omne autem causatum
convertitur in suam causam per desiderium: unde materia prima
desiderat bonum, secundum quod desiderium nihil aliud esse vi-
detur quam privatio, et ordo ipsius ad actum® (. c.).

Der Urstoff wird formlos genannt wegen des Mangels aller
Wesensform. Die erste Ursache dagegen heilst so auf Grund
des iberfliefsenden Seins. Somit besteht da eine Ahnlichkeit
zwischen dem Urstoffe und dem erstwirkenden Vollgrunde. ,,Rursus
considerandum est, quod sicut materia prima dicitur informis per
defectum formae, sic informitas attribuitur ipsi primo hono, non
per defectum, sed per excessum; et sic secundum quamdam re-
motam assimilationem similitudo causae primae invenitur in ma-
teria prima“ (L c.)

,Auch das Nichtexistierende (ra o¥x ovra) hat teil am
Guten und Schonen‘, wie Dionysius sagt. Darunter ist nun nicht
das einfache Nichts zu verstehen, sondern nach der Erklarung
des Aquinaten (L. c. lect. 5) der Urstoff. Derselbe hat eine ge-
wisse Ahnlichkeit mit Gott. Gott kann ni#mlich nur dadurch
gelobt werden, dals von seiner Substanz alle geschgpflichen
Formen und Schonheiten ausgeschlossen werden. Allerdings ge-
schieht dies bei Gott infolge seiner iiberwesentlichen Seinsfiille.
Der Urstoff jedoch entbehrt jeder Form und jedes bestimmten
Seins auf Grund seiner Schwiiche und Ohnmacht. ,,Quia tot
modis pulchrum est causa omnium, icde est quod bonum et
pulchrum sunt idem: quia omnia desiderant pulchrum et bonum,
sicut causam, omnibus modis. Et quia nihil est quod non part-
cipet pulchro et bono, cum unumquodque sit pulchrum et bonum
secundum propriam formam; et ulterius etiam audacter hoc d{-
cere poterimus, quod, ,non existens’ idest materia prima, ,part
cipat pulchro et bono‘; cum ens primum non existens habeat
quamdam similitudinem cum pulchro et bono divino: gquonial
pulchrum et bonum laudatur in Deo per omnium ablationem; sed
in materia prima consideratur ablatio per defectum, in Deo autem
per excessum, inquantum supersubstantialiter existit.

Gott allein bethitigt das Vermogen des Urstoffes, wirkliches
Sein zu empfangen, durch Einpriigung verschiedener Wesens”
formen. Dadurch ist er die Ursache aller und jeder Wirklichkeit
sowohl dem positiven Vermogen nach, Sein zu empfangen, als



Des Areopagiten Lehre vom Ubel beleuchtet vom Aquinaten. 153

auch dem thatsédchlichen Sein geméfs. ,,Non solum ea quae sunt,
desiderant bonum, sed etiam id ,quod non est, scilicet materia
prima, sicut supra dictum est, desiderat bonum, et suo modo
certat ad hoc quod sit in bono, inquantum scilicet habet incli-
nationem ad ipsum, secundum quod est in potentia ad illud: et
bonum quod format ea quae non sont formata, et quod dicitur
non existens, dicitur de summo bono, et est etiam in eo, non
quidem per defectum, sicut dicitur de materia prima et de pura
negatione vel privatione, sed supersubstantialiter. Deus etiam
dicitur non existens, non quia deficiat ab existendo, sed quia est
super omnia existentia® (1. ¢ lect. 13).

Die Auffassung des Areopagiten von der materia prima
zeigt unzweifelhaft, dals zur damaligen Zeit noch keine Spur von
Neuplatonismus die grolsen Ideen Platos und deren Vollendung
durch Aristoteles vergiftet hatte. Der Neuplatonismus hat die
Tiefe der Idee des Urstoffes ganz verloren. St. Augustin seufzt
Ja nach dem wahren Verstindnisse dieser materia prima, sendet
die innigsten Gebete deshalb zum Himmel und jubelt laut auf,
dals er endlich diese Idee der materia informis und damit den
Schliissel zu aller Philosophie erfafst hat. In seinen Bekennt-
vissen (XII, 3 ff) schreibt er unter anderem: ,Nonne tu Do-
mine docuisti me, quod priusquam istam informem materiam for-
mares atque distingueres, non erat aliquid, non color, non figura,
non corpus, non spiritus? Non tamen omnino nihil; erat quae-
dam informitas, sine ulla specie. ... Ego vero Domine, si totum
coofiteor tibi ore meo, et calamo meo, quidquid de ista materia
@ocuisti me: cuius antea nomen audiens et non intelligens narran-
tibus mihi eis, qui non intelligerent, eam cum speciebus innu-
ieris et variis cogitabam. . . . Verum autem illud, quod cogi-
tabam, non privatione omnis formae, sed comparatione formosiorum
erat informe, et suadebat vera ratio, ut omnis formae quales-
cunque reliquias omnino detraherem, si vellem prorsus informe
cogitare, et non poteram. Citius enim non esse censebam, quod
omul forma privaretur, quam cogitabam quiddam inter formam
¢ nihil, nec formatum, nec nihil, informe prope nihil. ... Et si
to_tllm tibl confiteatur vox et stylus meus, quidquid de ista quae-
stione enodasti mihi, quis legentium capere durabit? Nec ideo
tamel} cessabit cor meum dare tibi honorem et canticulum laudis,
d_e' his, quae dictare non sufficit. Mutabilitas enim rerum muta-
ilinm capax ipsa est formarum omnium, in quas mutantur res
Mutabiles, Et haec quid est? Nunquid animus? Nunquid
c‘f’rPUS? Nunquid species animi vel corporis? Si dici posset,
bil aliquid est, et non est, hoc eam dicerem, et tamen iam



154  Des Areopapiten Lehre vom Ubel beleuchtet vom Aquinaten.

utrumque erat, ut specie caperet istas visibiles et compositas. . ..
Illud autem totum prope nihil erat, quoniam adhuc omnino in-
forme erat. lam tamen erat, quod formari poterat. Tu enim
Domine fecisti mundum de materia informi, quam fecisti de nulla
re pene nullam rem, unde faceres magna, quae miramur fili
hominum. . .. Terra autem ipsa, quam feceras, informis materies
erat, quia Iinvisibilis erat, et incomposita, et tenebrae super
abyssum. De qua terra invisibili et incomposita, de qua informi-
tate, de quo pene nihilo faceres haec omnia, quibus iste muta-
bilis mundus constat. ... O Veritas lumen cordis mei, non tene-
brae meae loquantur mihi. . . . Audivi vocem tuam post me, ut
redirem, et vix audivi propter tumultus peccatorum. Kt nunc
ecce redeo, aestuans et anhelans ad fontem tuum. Nemo me
prohibeat, hunc bibam, et tunc vivam. Nam non ego vita mea.
Si male vixi, ex me mors mihi fui, et in te revivisco. Tu me
alloquere, tu mihi sermocinare. Credidi libris tuis, et verba
eorum arcana valde.“

Dieser Urstoff tragt seiner Natur geméls keinerlei bestimmte
Seinsform, wohl aber ist er vermdgend, eine solche zu tragen.
Er ist grenzenloses Bediirfnis; er kann nur empfangen, nie
etwas geben; nur bestimmt werden, nie bestimmen. Aristoteles
sagt, er sei weder qualis noch quantus, noch quid, weder grols
noch klein, weder dick noch diinn. Fiir sich allein kann er
nicht existieren. Und eben darum nennt ihn St. Augustinus prope
nihil, pene nullam rem, aliquid nihil. Er hat nicht soviel Sein,
um selbstindig zu bestehen und hat doch soviel, um alles werden
zu konpen capax omnium formarum. Mit ebenso unvergleich-
licher Schirfe wie Kiirze driickt dies unser grolser Dionysius
aus. Durchaus stimmt er der Sache nach mit Augustinus iiberein.
Beide schopften eben aus demselben Borne ewiger, gottlicber
Weisheit.

Gerade das angefiithrte Beispiel zeigt uns auch so gans
deutlich, wie man heutzutage offenbar unrecht hat, dem Hinflusse
der philosophischen Systeme auf die christliche Offenbarung die
Fassung der Dogmeu zuzuschreiben. Diese Verbindung bestand
von jeher. Aber mochte man einer Philosophie sich zuneiges,
welcher auch immer, jeder wahrhaft vom christlichen Geiste er
fillte Denker reinigte mit dem Glauben das System bestimmter
Philosophen und legte mit Hilfe des Glaubens, erleuchtet vol
(Gottes Geiste, dar, was diese Philosophen wahr und falsch lehrten.
Keiner dieser echt christlichen Denker sah irgend ein philoso
phisches System als sichere Regel und untriiglichen Malsstab fiir
seine Lehre an, sondern nur den hl. Glauben, das unverfilschi®



Des Areopagiten Lehre vom Ubel beleuchtet vom Aquinaten, 155

Gotteswort. Die philosophischen Ausdriicke und Lehrsitze dienten
nur dazu, die angegriffenen Glaubenswahrheiten dem mensch-
lichen Verstande leichter zugénglich zu machen. In der Schule
der prima veritas lernte Dionysius die Auffassung Platos und
des Aristoteles vom Urstoff miteinander vereinen und so die volle
Wahrheit zum Ausdrucke bringen.

Die leitenden Ideen fiir die Héresieen im Apostolischen Jahr-
hunderte muflsten gerade solche Biicher hervorrufen, wie die des
Areopagiten. Auf Grund der hl. Schrift wurde da der bestimmte
Begriff des Ubels, die Natur und Einteilung der Engelwelt, das
Wesen (ottes als reinste Thatséchlichkeit (actus purus), der
Urstoff als reinste Moglichkeit (potentia pura) wissenschaftlich
festgestellt. Dionysius ist eben Gegner des Griinders der gno-
sischen Irrlehren, Simons des Magiers, welchen er auch aus-
driicklich in seinem hier behandelten Buche (cap. 6) erwédhnt.
Im Areopagiten fanden die spiteren Viter die Riistkammer im
Kampfe gegen die verschiedenen Gmostiker. Auf ihn beruft sich
beispielsweise der hl. Irendus, wenn er schreibt, ein anderer,
dessen Name nicht genannt werden soll, habe besser als
er die katholische Lehre gegen diese Irrlehren behandelt. Dio-
nysius selbst wollte nicht, dals seine Werke ein Gemeingut aller
werden, allen zugénglich sein sollten. Er stellte selber das
Gesetz des Stillschweigens auf, welches im 4. und 5. Jahrhun-
derte gar nicht mehr verstindlich gewesen wire. Nach seiner
Absicht sollten seine Schriften nur den Eingeweihten, den Hei-
ligen, den geistlichen Vorstehern mitgeteilt werden. Diese sollten
dann die Wahrheit, welche sie selbst in der Tiefe des Geistes
geschopft, in sich verarbeiten und je nach dem Standpunkte ihrer
Hiirer verallgemeinern. Sobald daher im 4. oder 5. Jahrhunderte
diese Werke offentlich genannt werden, geschieht dies immer in
emer Weise, als ob jeder wisse, der Areopagite sei einer der
Hauptverteidiger der kirchlichen Lehre und sein echtes Zeugnis
111}angreif'bar. Erst wer den Areopagiten eingehend vergleicht
mit dem eigentlichen Inhalte der Irrlehren im Apostolischen
Jahrhundert, erkennt die scharfen Waffen, welche der St. Paulus-
s'(Iﬁhiiler den Verteidigern der katholischen Lehre in die Hand
gibt, und wie er den Weg zeigt, auf welchem diese Lehre gegen
thre 80 zahlreichen Feinde durch methodisches Denken entwickelt,
dach und nach den weitesten Kreisen zugénglich gemacht werden

400. Die Erstlingskirche eben war kein wiistes Chaos, aus
Velchem erst allméhlich sich der Glanz der Wahrheit in be-
Simmter Gestalt entwickelt hiitte. Der christliche Glaube selber
“ar so fest, dafs ihm von allen Seiten her widersprochen werden



156 Die Beziehungen d. hl. Eucharistie zur Kirche u. ihrem Priestertum.

konnte; siegreich aber ging er aus diesem Widerspruche hervor.
Mitten unter allen Gegensétzen der verschiedenen Irrtiimer unter-
einander hielt der Glaube die goldene Mittelstrafse inne und
zeigte nach allen Seiten hin den Gottesglanz der iibernatiirlichen
Wahrheit.

DIE BEZIEHUNGEN DER HL. EUCHARISTIE
ZUR KIRCHE UND IHREM PRIESTERTUM.

Von Dr. E. COMMER.

Zu Anfang des 16. Jahrhunderts war die Renaissance der
griechisch-romischen Geistesbildung vollendet. Die neuheidnische
Gesinnung war wie ein zersetzendes Gift tief in den Kédrper -der
christlichen Kirche eingedrungen: Zweifel und Unglaube warfen
ihre diisteren Schatten bis auf den pépstlichen Thron. KErst unter
dem zweiten Nachfolger Alexander Borgias kam der christliche
Glaube wieder zum Siege: das Mittelalter war voriiber, und die
neue Zeit brach an. Die Errungenschaften der klassischen Bil
dung wurden jetzt der katholischen Wahrheit dienstbar gemacht,
und bald sollte mit der inneren Reformation der Kirche auf dem
Konzil von Trient auch ein neuer Friihling der theologischen
Wissenschaft erwachen. Hochst charakteristisch fiir die Wendung,
welche die Kirche damals durchmachte, ist das beriihmte Ge-
milde, welches Rafael genau nach den Anweisungen des genialen
Papstes Julius II. in der Stanza -della Segnatura schuf. Seine
Disputa sollte die Wissenschaft der Theologie abbilden: er losie
seine Aufgabe, indem er den Triumph, welchen der Glaube an
die.hl. Eucharistie iiber die Philosophic des wiedererstandenen
Heidentums feierte, in Ziigen und Farben von unvergioglicher
Schonheit malte. |

Auf der oberen Hilfte des Gemildes schildert der Maler
die triumphierende Kirche durch die visio beatifica der
allerheiligsten Trinitdt und den Anblick des verkldrten Erlosers
Im golderen Strahlenmeere erblicken wir den ewigen Vafer:
unter ihm thront Christus als Konig der Herrlichkeit im Engel
kreise. Aus den Wolken, welche die Fiifse des Erlosers bedecken.
steigt der heilige Geist als Taube in sichtbarer Sendung 2
streitenden Kirche herab, die noch gegen den Irrtum auf Erder
disputiert. Wie aber die triumphierende Kirche den Erloser



	Des Areopagiten Lehre vom Übel beleuchtet vom Aquinaten

