Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 14 (1900)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Litterarische Besprechungen, 479

die bei der gegenwirtigen empiristischen, positivistischen Rich-
tung als grofse Philosophen gepriesen werden, einen Bacon, Locke,
Hume. :

Wir tadeln an dieser neuesten Schrift v. Hartmanns nicht
die Methode selbst, an die Systeme einen bestimmten Malsstab
anzulegen; ohue einen solchen ist eine Kritik #iberhaupt nicht
moglich, wohl aber den Maflsstab selbst, der ein ganz indivi-
dueller und in jedem Falle ein hochst problematischer ist und
durchaus selbst eine Probe nicht bestander hat. Fiir uns steht
die Absurditit dieses Maflsstabes, d. h. der Philosophie des Un-
bewulsten mit ihrem Substanz- und Potenzbegriff fest. Dals trotz-
dem die Lektiire des Werkes eines so genialen Schriftstellers,
wie es v. Hartmann ist, fur den urteilsfihigen Leser vielfach
belehrend und anregend wirkt, wollen wir zum Schlusse bereit-
willigst zugestehen.

— e

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

o@o

1. Pierre Mandonnet, O. P.: Siger de Brabant et
I'Averroisme latin au XIIL. siécle. Etude critique et docu-
ments inédits. (Collectanea Friburgensia. Commentationes
academicae Universitatis Friburg. Helv. Fascic. VIIL.) Fri-
bourg (Suisse), librairie de I’Université, 1899.

Viele Theologen beschiftigen sich heute eifrig mit der Summa theo-
logica des hl. Thomas von Aquin. Allein mehr als einem bleibt sie ein
Buch mit sieben Siegeln. Der Grund ist meistens der Mangel griind-
licher Kenntnis der aristotelisch-scholastischen Philosophie. Freilich 14fst
sich diese Kenntnis durch Privatstudien nicht ersetzen, sondern nur er-
ginzen. Aber das eine ergibt sich wohl aus der angefiithrten bekannten
Thatsache, dafls alles, was uns den Philosophen Thomas niher verstehen
lehrt, zugleich auch das Verstindnis des Theologen Thomas fordert.

Was nun die historische Stellung der thomistischen Philosophie an-
belangt, so wird wohl jeder, der sich mit Mandonnets Buch beschiftigt,
mit dem Ref. sagen kénnen, dafs wir bisher eigentlich sozusagen nichts
gewufst haben. Denn all die lingst bekannten Beziehungen des Aqui-
naten zu Aristoteles, den Neuplatonikern und den Arabern werden erst
in das richtige Licht geriickt, wenn wir die Stellung Thomas’ zu dem
lateinischen Averroismus kennen lernen, einer geistigen Bewegung,
bei der Thomas eine hervorragende Rolle gespielt hat. Einige Artikel
Mandonnets in der Revue thomiste lifteten bereits ein Wenig den
Schleier, der @iber diesem lateinischen Averroismus und seinem Haupt-
vertreter, Siger von Brabant, bisher ruhte; aber erst durch die jetst
vorliegenden, bisher unpublizierten Abhandlungen Sigers wird die dunkelste
Partie der Philosophiegeschichte des 13. Jahrhunderts wie mit einem

32%




4380 Litterarische Besprechungen.

Schlage bell und klar. Ahnend, zégernd hat sich in der letzten Zeit die
Wissenschaft unserem Siger zu niihern versucht, und diesem dunklen
Vorgefiihle, dafs hier ein kostbarer Schatz vergraben sei, verdanken wir
vor allem eine treffliche Ausgabe der Impossibilia des beriihmten Averro-
isten; allein beziiglich der Auffassung dieses Werkes mulsten ganz eigen-
tiimliche Mifsverstindnisse bestehen bleiben, bis uns Mandonnet den rich-
tigen Pfad wies.

Auf sechs Seiten Vorwort lifst Mandonnet dreihundertzwanzig Seiten
Text in Grofsfolio folgen. (Schade, dafs die Druckerei diese ganze Partie
mit lateinischer Paginierung versehen hat; das macht sich beim Citieren
oder Nachschlagen sehr langweilig, so dals Mandonnet selbst im Index
arabische Ziffern anwendet.) Unter der Uberschrift Appendices er-
halten wir nebst zwei schon bekannten Stiicken des Agydius Romanus
und Alberts des Grofsen alles, was (aufser der Impossibilia) von Siger
aufzutreiben war, ndmlich funf hochwichtige Schriften, deren Titel hier
sofort folgen sollen:

1. Quaestiones logicales (S. 37—45).

2. Quaestio Utrum haec sit vera Homo est animal nullo homine
existenti? (8. 47—54.)

3. Quaestiones naturales (S. 55—67).

4. De aeternitate mundi (S. 69—83).

5. Quaestiones de anima intellectiva (8. 83—115).

Wenn man sich gegenwirtig hilt, dafs diese Schriften aus der
wissenschaftlichen und litterarischen Atmosphire der Universitit Paris
stammen, und dafs Thomas gleichzeitig in dieses Leben aufs nachdrick-
lichste mit eingegriffen hat, so mag man schon aus diesen Titeln (bes. 2,
4 und 5) schlielsen, welch neue und iberraschende Gesichtspunkte sich
fir das Verstindnis des Aquinaten aus Mandonnets Publikation ergeben.

Der Herausgeber hat selbst in — wie man sofort sieht — jahre-
langer Arbeit das von ihm zuginglich gemachte Material verarbeitet; die
meisten seiner Untersuchungen werden sich bestimmt als abschliefsend
erweisen.

Blittern wir das Buch rasch durch.

Das erste Kapitel De 'action d’Aristote sur le mouvement
intellectuel médiéval gibt auf Grund der deutschen und franzdsischen
Untersuchungen eine sehr gelungene Ubersicht; die Haltung der Kirche
gegeniiber Aristoteles im 13. Jahrhundert ist hier zum ersten Male richtig
dargestellt.

Das zweite Kapitel De 'action d’Aristote sur la formation
des courants doctrinaux du XIII siécle bot mir einen Genulfs;
besonders die Paragraphen l'ordre doctrinale des Fréres-Pré-
cheurs entre dans le mouvement philosophique et rectifie
Aristote, sowie die zwei folgenden: Albert le Grand le vulgarise
et Thomas d’Aquin Jinterpréte, und Nouvelle école theolo-
gique fondée par ces deux maitres (Th. et A.) sind wahre Kabinett-
stiicke historischer Darstellung; Zweck und Bedeutung des Dominikaner-
ordens in seiner Bliitezeit sind meines Wissens noch nie und nirgends in
ibrem innersten Wesen so geschichtlich genau erfalst und klargelegt
worden, als es hier, zum Teil auf Denifles Schultern, von berufenster
Seite geschieht. Was hier iiber Albert und Thomas weiter gesagt ist,
sollte wahrhaftig reizen, auf der gegebenen festen Grundlage Einzeluater-
suchungen anzustellen.

Kap. III lehnt einige auf Siger v. Brabant irrtimlich bezogene Nach-
richten ab; Wilhelm von Tocco ist dabei besonders gut charakterisiert.



Litterarische Besprechungen. 481

Kap. IV—VI und VIII behandeln Sigers lehramtliche und littera-
rische Thiitigkeit an der Pariser Universitiit, sowie die damit in Verbin-
dung stehenden Verwicklungen: einzelne Punkte aus dem Leben des heil.
Thomas erfahren hierbei eine definitive Richtigstellung.

Kap. VIII ist wohl mit seinen ganz neuen Resultaten die dogmen-
geschichtlich wichtigste Partie des ganzen Buches. Der extreme ,Augu-
stinismus“ der theologischen Fakultit auf der einen Seite, der Aristotelis-
mus der philosophischen Fakultit auf der anderen Seite (dabei Siger als
intransigenter Averroist, Thomas als gemilfsigter Aristoteliker die Mitte
haltend): das alles gibt uns ein hochinteressantes Bild. Der lateinische
Aristotelismus ist hier zum erstenmal niher untersucht; dabei reicht der
sicher blickende Historiker dem kalt distinguierenden Metaphysiker stets die
Hand, so dafs Ref. die Ansichten des Verfassers — z. B. iiber die Frage,
ob Ibn Roschd oder Thomas den Aristoteles in den hier erdrterten psy-
chologischen Problemen besser verstanden — durchgehends teilen mufs.

Das schliefsliche Resultat des erwihnten Gegensatzes der theologi-
schen Richtungen, welcher die philosophische Fakultit mit ihrer neuen
Methode auf seiten Thomas’ zeigt, wird packend im hochwichtigen 1X. Ka-
pitel Condamnation du Péripatétisme, 1277 geschildert. Nach M.
ist kein Zweifel mehr, dafs der Bischof von Paris, von der theologischen
Fakultit moralisch gehalten, in der bekannten Verurteilung des Aristole-
lismus vom 7, Mirz 1277 (just des Todestages Th.s’!) sowohl Thomas
als Siger mit einem Schlage treffen wollte; dafir hat die Geschichte
iiber ihn und seine Geistesverwandten lingst den Stab gebrochen. Immer-
hin ist der Blick hinter die Coulissen, den uns M. auf Grund des gegen-
wirtigen Standes der Wissenschaft eréffnet, sehr lohnend und lehrreich.

Wiahrend aber der Dominikanerorden sich seines grofsen Meisters
energisch annahm, erging es (Kap. X und XI) dem armen Siger recht
schlecht; wibrend er heutzutage mit einem laudabiliter se subiecit davon-
gekommen wire, wurde er damals, trotz seiner offenbar treukirchlichen
Gesinnung, als Hiretiker verurteilt und scheint im Kerker jimmerlich
verkommen zu sein. Dafiir hat Dante ihn unsterblich gemacht, indem er
ihn (dariiber Kap. XII) als Vertreter der christlichen Philosophie des drei-
zehnten Jahrhunderts ohne weiteres dem hl. Thomas, als dem Theologen,
an die Seite stellte.

Diese wenigen Andeutungen mogen geniigen, um zu zeigen, wie in-
haltreich das Werk M.s ist. Ich zogere nicht, zu behaupten, dafs kiinftig
niemand, der iiber Thomas schreibt, wissenschaftlich ernst genommen
werden wird, wenn er M.s Siger de Brabant nicht von Anfang bis zu
Ende durchstudiert hat. Dem Verfasser sagt die Wissenschaft herzlichen
Dank fiir diese reife Frucht seiner Forschung: vivat sequens!

P. Wehofer, O. P.

2. C. M. Kaufmann: Die Jenseitshoffnungen der Griechen
und Romer nach den Sepulcralinschriften. Ein Beitrag

zur monumentalen Eschatologie. Freiburg i. Br. 1897. 85 S.

Ein guter Titel an einem Buche ist stets ein Reizmittel, sich den
Inhalt des Buches nither anzusehen. Allein der Titel mag noch so schon
sein und noch so viel verheifsen — wenn der Inhalt ihm nicht ent_sprlcht,
so verfehlt er nicht nur seinen Zweck, sondern er schadet vielmehr.
Fast mochte ich das letztere auch auf die vorliegende Schrift anwenden.
Die Frage, wie sich die Griechen und Romer des Altertums das Jenseits
gedacht haben, hat fir das Christentum grofse Bedeutung. Wenn wir fir
den Ursprung aller Religionen den Monotheismus in Anspruch nehmen —



482 Litterarische Besprechungen.

und das miissen wir vom christlichen Standpunkt aus, weil die religio als
solche nicht factititia, kein blofses Menschenwerk sein kann — so miissen
auch die Jenseitsgedanken der Griechen und Roémer, je #lter sie sind,
auch desto reiner und monotheistischer sein. Die Resultate des Verfassers,
wie sie besonders S. 76—81 zusammengestellt werden, weisen freilich
diesen eben angegebenen Entwicklungsgang auch in den Sepulcralins-
schriften nach, aber leider zu unbestimmt, in allzu unklarer Umgrenzung.
Das liegt m. Er. besonders daran, dafs der Verfasser sich nur an den
dufseren Text jener Iuschriften hélt, es dagegen nicht geniigend versucht
hat, ihren inneren Sinn durch Vergleich mit der gleichzeitigen philosophi-
schen und religiésen Entwicklungsstufe der Griechen und Romer aufzu-
hellen. So wiren Wendungen wie z. B. wvyy ¥oxsrar el Foefog oder
Hepospovys Eyxeie Jalouov (S. 22) aus der Mysterienlehre der Griechen
heraus nidher zu erliutern. Ferner miifste man die Seelenwanderungs-
lehre des Thales, die Lehre des danklen Heraklit, der Dionysos mit Hades
identifiziert, der da sagt, dals das Leben der Tod sei u. s. w., zum Ver-
gleich heranziehen. Auch kann man in der Anrede, welche der Tote selbst
an den Wanderer richtet, noch mehr sehen, als den blofsen Ausdruck der
Trauer (8. 11); sie deutet entschieden schon einen gewifsen Glauben an
das Jenseits an. Nicht genau umgrenzt ist endlich auch der KEinflufs,
welchen das Christentum in der letzten Kpoche des Heidentums auf die
Abfassung der Sepulcralinschriften ausgeiibt hat. — So kann die vor-
liegende Schrift wohl als ein Versuch nur bezeichnet werden, der hoffent-
lich in vollkommener Weise wiederholt wird.

3. K. Andresen: Die Lehre von der Wiedergeburt aunf
theistischer Grundlage. Ein Beitrag zur Erneuerung der
christlichen Religion. 2. Aufl. Hamburg 1399. 198 8.

Es ist eine schone Kinrichtung in der Welt, dafs Leute, die nicht
viel studiert haben, iber alles reden und schreiben kdnnen. Ob der Ver-
fasser des vorliegenden Buches nicht viel studiert hat, weils ich nicht so
ganz genau; aber viel reden kann er, nur schade, dals nicht alles so
verniinftig ist. Sein Zweck ist natiirlich, die christliche Religion zu ver-
bessern! Wer versucht das heutzutage nicht! — Kr weils ganz genau,
dafs die Religionen aus dem Gefiihl hervorgegangen sind, dals Natur-
religion. — in der vulgirsten Auffassung dieses Begriffes! — ibre Grund-
lage gewesen ist (S. 1,8 u.a.). Trotzdem mufste der Intellekt zum Ge-
fihl noch erst hinzutreten, damit Religion entstinde (8. 2). Gleich darauf
heifst es sehr schon: ,Der menschliche Intellekt und das religiose (!) Ge-
fihl treten in der Religion (!) in Wechselwirkung zu einander.“ Dann
ist Religion wieder eigentlich Philosophie, oder: ,allen geschichtlichen
Religionen liegt eine aus dem Gefiihl hervorgegangene, aber mit Hilfe
von Philosophie aufgebaute und mehr oder weniger vervollstindigte Weit-
anschauung zu Gruunde“ (S. 2. 3). Logik ist auch fir den Verfasser das
wichtigste Postulat jeder Wissenschaftlichkeit (S. 5); wie er sie aber
praktisch mifsbraucht, mogen nur wenige Proben beweisen! S. 15 heilst
es: ,Daraus, dafs alle Vorgiinge, wenn sie geschehen und von dem Mo-
ment an, wo sie erscheinen, der Welt der Krscheinungen angehdren, folgt
nicht, dals mit den Erscheinungen der Welt das die relative Bedingtheit
derselben bedingende Unbedingte erklirt sein wiirde“ (!). Ferner S. 18:
,Die Gesetze im Weltall sind losgeidst und liegen aulserhalb der be-
stimmenden Gottheit, insofern sie bestimmte, d. b, nicht mehr bestimm¢
werdende, nach ihrer Bestimmung unverindert bestehende sind; Gesetz
bezeichnet ein Miissen des Geschehens® (1), Endlich noch 8. 29: ,Nichts



Litterarische Besprechungen. 433

ist durch Gott gemacht, sondern alles ist nach der gottlichen Vorsehung
und den gottlichen Gesetzen unter den Miteinfliissen der Zufilligkeiten
des Weltprozesses entstanden. Wire der Mensch durch Gott gemacht,
so wiirde er und die Erde iiberhaupt in Nullzeit gemacht worden sein.“ —
Das ganze Buch ist eine Zusammenstellung von tecils unverstandenen
Brocken, welche der Verfasser aus den Werken von Paulsen und Bahnsen,
von Schopenhauer und Ed. von Hartmann, von Nietzsche und #hnlichen
»Geistesheroen® der Neuzeit gesammelt hat, teils aus grofsartigen Phan-
tasieschliissen, deren Bedeutung selbst dem Verfasser unklar geblieben
sein dirften. Die eigentliche ,Lehre“, welche er sehr selbstbewulst auf-
stellt, betont, dals der Geist und die Seele des Menschen wiedergeboren
werde. Was die Seele eigentlich ist, das weils der Verfasser nicht, wie
seine Ausfithrungen auf S, 42 ff, beweisen. Der Zweck dieser Wieder-
geburt besteht darin, dafs die Individualseele allmihlich zu immer héherer
Vollendung gelange. Wie wir wiedergeboren werden, das wagt der Ver-
fasser selbst nicht geniigend zu beantworten; er glanbt aber behaupten
zu konnen, dals die Seele nicht sich den Leib bildet, sondern sich einen
von den Eltern schon gebildeten Leib als Mietswohnung aussucht. KEr
vergifst dabei anzugeben, welchen Kontrakt die ,alte Seele“ abschliefst,
und ebenso, mit wem sie den Mietskontrakt abschliefst. Der Zeitpunkt
far den Umzug scheint ihm dagegen wieder relativ klar zu sein: ,Viel-
leicht findet die Wiedereinkorperung etwa um die Mitte der Zeit der
Schwangerschaft statt“ (S. 76) !! — Ob ein Deutscher als Japaner oder
umgekehrt wiedergeboren werde, das will der Verfasser auch nicht ge-
rade entscheiden; aber Anfragen dieser Art sind schon an ihn gestellt
worden (8. 80. 81)! Ich mochte den Wunsch aussprechen, dafs sich, wenn
auch nur eine mitleidige Seele finde, die an den Verfasser die Hunderte
und Tausende von Fragen stellen wiirde, welche ich ihm gerne iiber sein
»Buch® vorlegen méchte. Denn ,Anfragen iiber Punkte, welche weiterer
Aufklirung oder Begriindung bediirftig erscheinen sollten, bin ich gern
bereit, zu beantworten,“ so heifst es in einer dem Werke beigelegten ge-
druckten Selbstempfehlung! Die Adresse des neuen Orakels lautet: Karl
Andresen in Blankenese!

4. Fr. Maax Miiller: Das Pferdebiirla. Berlin 1899.

267 S.

Ein ,Pferdebiirla“ ist ein Bube, der die Pferde auf die Weide fihrt
und hiitet. Ein Pferdebiirla aus dem schlesischen Gebirge glaubt aber
auch die grofsen Geheimnisse der Welt, die Weltritsel, wie man heutzu-
tage zu sagen pflegt, mit seinem Pferdebubenverstande léosen zu konnen.
Eine Menge ,Pferdebiirla® aus allen Teilen der Welt, obgleich sonst in
anderer socialer Stellung, stimmen ihm im Grunde genommen zu, und
kein Geringerer als Max Miller fingt erst an, so gut oder so schlecht
er kann, jenes erste Pferdebiirla zu widerlegen, um ihm nachher, von der
Zustimmung so vieler anderer Pferdebiirla eingeschiichtert, Zugestind-
nisse aller Art zu machen. Das ist kurz der Inhalt des vorliegenden
Buches, dem eine Inbaltsangabe fehlt, und dessen einzelne Teile ich daher
in Kiirze zusammenstellen will: ein Artikel M. Miillers iiber den Sermo
verus des Celsus (S. 6—52); ein Fragebrief des schlesischen ,Pferde-
biirla® dariiber (S. 56—64); eine erste Antwort M. Miillers an letzteren
(S. 64—86); ein ,Offenes Schreiben an Hr. Prof. F. M. Miller® von
irgend einem anderen ,Pferdebiirla®, welches sich Ignotus Agnosticus )
nennt (S. 95—108); eine zweite Antwort M. Millers, (_]1e eigentlich noch
an die Adresse des ersten ,Pferdebiirla“ gerichtet ist (S. 103—131);



484 Litterarische Besprechungen.

endlich zwei kiirzere Abhandlungen M. Miillers iiber , Sprache und Geist“
(S. 182—190) und tber ,Die Verniinftigkeit der Religionen“ (S. 191—267).
— Wer in dem ersten Christentum mehr ein neues Leben als einen
neuen Glauben sieht (8. 17) — als ob das christliche Leben ohne den
christlichen Glauben moéglich wiare! —, der kann mit M, Miiller &ulser-
lich Hochkirchler und innerlich Pantheist sein. Wer Goethe und seinen
Dr. Faust als erklirungswiirdige Speaker iiber die Aoyog-Lehre ansieht,
der kann mit M. Miller den Abderitensatz vortragen: ,Krst mifsverstand
man den Logos, das Wort, den Sohn Gottes, und dann griff man zur
Mythologie, um das mifsverstandene Dogma begreiflich zu machen“! Wer
niemals verniinftig und objektiv einen Kirchenvater gelesen hat, der mag
rubig mit M. Miiller denken und aussprechen, dafs ,Justin, Tatian, Theo-
philus, Athenagoras, Apollonius und Clemens“ gerade jenen Aoyog-Glauben
gehabt haben, welchen M. Miiller 8. 40 ff. und in der letzten Abhandlung
S. 232 ff. aufstellt, und sich dabei mit M. Miller auf die fiir die richtige
Kenntnis der Kirchenviter wahrscheinlich allein glaubwiirdige deutsche
Rundschau stiitzen (ebd.). Wer sich in seiner ‘Erhabenheit weniger um
die historische Wahrheit, als um seine eigenen Phantasieen kiimmert, der
kann mit M. Miller rubig unter dem Gelichter aller Wahrheitsliebenden
verkiinden, dafs die romische Kirche die Vergottlichung der Mutter und
der Grofsmutter Christi proklamiert habe (S. 46). Wer fiir Linguistik
der vedischen Sprache Talent besitzt, der mag in seinem Unverstande
mit M. Miiller zwischen Christus und Buddha Parallelen ziehen, die ledig-
lich zu Ungunsten Christi ausfallen (S. 19. 20 u. s. w.), der mag noch
mehr vielleicht als M. Miiller seine giinzliche Unkenntnis der christ-
lichen Lehre nachweisen (vergl. S. 23. 24. 81. 385. 36. 46. 97. 98. 201.
203. 215 u. s. w.), der mag mit M. Miller iiberhaupt jede Religion im
menschlichen Hirn entstanden sein lassen (8. 97), der mag mit M. Miller
Gut und Bose vom ,hdchsten“ Standpunkte aus eins sein lassen (3. 98)
u. 8. w. Man wird ihn doch stets nur als denjenigen betrachten, der er
ist: als einen Schuster, der nicht beim Leisten geblieben ist, oder viel-
mehr als ein — Pferdebiirla! 3
5. Johannes Jorgensen: Das Reisebuch. Licht und
Dunkel in Natur und Geist. Aus dem Dénischen von Hen-
riette Grifin Holstein-Ledreborg. Mainz, Kirchheim, 1898.

299 8. 2,80 M.

Man kann Gegner sein und doch sich bestreben, der Meinung des
Gegners gerecbt zu werden; man kann Protestant sein und doch nicht
von vornherein den Katholicismus verurteilen; man kann schon vor der
schweren Entscheidung stehen, katholisch zu werden oder nicht, und
doch diese Entscheidung auf Grund kleinlicher aber kiinstlich zu Prin-
cipien erhobenen Nebenfragen aufschieben. Das ist die Quintessenz des
vorliegenden Buches. — Wenn man — wie es bei dem Rec. der Fall ist —
sowohl den Verfasser, wie auch seine Heimat kennt, so versteht man,
wie die Gedanken des letzteren immer und immer von neuem von den
wechselnden Bildern der Reise sehnsuchtsvoll und liebend zu den wun-
derbar schénen und anmutigen Buchenhainen des diénischen Reiches zu-
riickschweifen, mag auch das mittelalterliche Niirnberg oder die sanfte
Anmut der schwiibischen Lande, die starre Erbabenheit der Schweiz oder
die sonnigen Abhiinge der Apenninen die Siune des Verfassers fiir kurze
Zeit fesseln. Man versteht auch, wie er erinnerungsfroh den Stiirmen
lauscht, welche die umbrischen Burgen und Kloster und Stddtchen um-
brausen, um des frostigen und doch so trauten nordischen Sturmes zu



Litterarische Besprechungen. 485

gedenken; wie sein Blick an den grauen, eilenden Wolken bingt, um
mit ihnen auf den thriinenfeuchten Fligeln des Heimwehs dem Norden
wieder zuzueilen, den er verliefs, um seinen innersten Trieb nach Wahr-
heit, nach Klarheit, nach Sieg im seelischen Ringen zu befriedigen. So
kommt er nach Niirnberg und sieht dort im Portal von S. Lorenz das
Bild des Sosiosch, das Bild seines Erretters, des Erlosers aller Men-
schen. Die Phasen der Errettung von der Geburt an bis zum Tode am
Kreuze sind zwar durch einen Kiinstler dargestellt, aber nicht durch einen
Kiinstler moderner Art, sondern durch einen solchen mit kindlichem Ge-
miit, wie nur das kindliche Mittelalter ihn hervorbringen konnte. Das
zieht den Verfasser an, das begeistert ihn sogar zu einem tiefchristlichen
apologetischen Gedanken — aber er merkt noch nicht, dals ihn gerade
durch diesen Gedanken sein Sosiosch ruft! — Er eilt weiter nach Siiden,
nach Beuron: vieles entziickt ihn, manches stofst ihn zuriick; vieles im-
poniert ihm — allein, der Geist der Welt treibt ihn ruhelos fort aus
dem Kloster, wo geistige Ruhe, der Frieden in Gott herrscht, treibt ihn
zurfick in die Natur, um dort die ersehnte Ruhe zu finden. Auch hierbei
lenkt ihn der Retter: er lifst ihn picht in die verdorbene Natur zuriick-
kehren, deren giftige Friichte ihn etwa auf der Amalie- oder Bredgade,
oder im Tivoli der Grofsstadt Kjobenhavn anekelten, sondern in die wahre
Gottesnatur der freien Berge. Es ist ein zweiter Ruf des Erretters:
zuriick zu dem, was du warst, bevor die Siinde dich verdarb! — Er
kommt nach Luzern und beugt zum erstenmale fast widerwillig das Knie
vor dem unsichtbaren Erretter in Brotsgestalt; er besprengt sich — nur
unwillkiirlich dem Beispiel der anderen folgend — mit geweihtem Wasser:
er hat jetzt seinen Retter gesehen und dessen Kraft gefihlt! Aber die
eisige Hiille des Herzens, in vielen verlorenen Jahren gefestigt, schmilzt
noch immer nicht; das alte Princip des eigenen Wollens und Denkens
hilt ihn in Banden, bis in der umbrischen Kinsamkeit ein letzter grolser
Kampf beginnt. Anscheinend siegt die alte, verdorbene Natur: die Be-
geisterung fiir das Katholische macht erst einer ehrbaren Bewunderung
Platz, zieht sich dann auf eine niichterne und theoretische Beachtung
zuriick und droht pldtzlich ganz zu entfliehen, als kleine persdnliche Un-
bequemlichkeiten und Unleidlichkeiten das menschliche Ego anzutasten
wagen. Und doch, das Fundament der Begeisterung war zu stark, die
Rufe des Retters zu eindringlich und wahr gewesen: alles dringt zur
siegreichen Liosung dieses schwersten Konfliktes. Der Schlufs des Buches
bringt uns zwar nicht diese Losung, aber er lifst sie so vorausahnen,
wie sie wirklich kurz darauf gekommen ist: der Verfasser trat zum ka-
tholischen Glauben tber. — Erfrischend an dem Buche ist das tiefe Ver-
stindnis der menschlichen Psyche; sie ist natiirlich und wahr, weil sie
der Selbsterkenntnis des Verfassers entspringt. Auch die Ubersetzung
hat nur wenige Mingel, abgesehen freilich von der manchmal mifsgliickten
Ubertragung dénischer Poesie in deutsche Verse. Aber weder dieses,
noch kleinere Unrichtigkeiten auf den Gehieten der christlichen Philosophie
und Theologie (so namentlich S. 203. 204. 205) sind im stande, den Ge-
nufls zu zerstoren, welchen die Lesung des ,Reisebuches“ allen objektiv
Denkenden zu bieten vermag. : ) .
Breslau. Prof. Dr. Fr. von Tessen-Wesierski.

6. Zur Kirchengeschichte des XIX. Jahrhunderts. Von

Dr. Aug. Jos. Niirnberger, a. o. Professor an der
Universitit Breslau. I. Papsttum und Kirchenstaat. 1. Bd.
Vom Tode Pius VI. bis zum Regierungsantritt Pius IX.



486 Litterarische Besprechungen.

X u 259 S. 2. Bd. Reform, Revolution und Restauration

unter Pius IX. XI u. 416 S. Mainz, Kirchheim 1897—98.

gr. 89,

" Das apologetische Interesse an diesem Buche liegt in der innigen
Verbindung, die zwischen der monarchischen Verfassungsform der Kirche
und ihrer unbehinderten freien Entfaltung besteht. Wie die kirchliche
Monarchie auf gottlicher Kinsetzung beruht, so hat auch die gottliche
Vorsehung in den wechselnden Schicksalen des Kirchenstaates sich offen-
bar gezeigt. Die Erhabenheit des iibernatiirlichen Zweckes, welchen
die Kirche in der Welt zu realisieren hat, verlangt die volle und freie
Ausitbung der monarchischen Regierung, deren Unabhingigkeit auch ein
dominium temporale, das mit dem dominium spirituale verbunden ist,
gebietrisch und notwendig erfordert, wie der hl. Thomas sagt: Propter
quod mirabiliter ex divina providentia factum est, ut in Romana urbe,
quam Deus praeviderat christiani populi principalem sedem futuram, hic
mos paulatim inolesceret, ut civitatum rectores sacerdotibus subiacerent
(De regimine principum lib. 1. ¢. 14.). Die Geschichte des Kirchenstaates
bietet daher der Apologetik die wichtigsten Momente einer christlichen,
auf die iibernatiirlichen Fiigungen der Vorsehung gegriindeten Geschichts-
philosophie dar. In dem mit Meisterhand ausgefithrten Werke des Verf.,
der in der Form hochst ansprechender akademischer Vortriige die Re-
sultate der historischen Forschung zusammenfalst, gruppiert und die
besonders interessanten Einzelheiten ausfdhrt, erblicken wir den Kampf
der civitas Dei mit ihren mannigfachen Feinden im 19. Jahrhundert.
So gestaltet sich das Buch des schon durch seine vieljihrigen Bonifatius-
forschungen rithmlichst bekannten Breslauer Forschers, der hier rein
historisch in objektiver Darstellung referiert, ganz ohne Absicht zu einer
wertvollen apologetischen Gabe. Wir diirfen den Abschlufs der Arbeit
mit Spannung erwarten, Ernst Commer.

7. V. Cathrein, S. J.: Moralphilosophie. Eine wissenschaft-
liche Darlegung der sittlichen, einschliefslich der rechtlichen
Ordnung. 3. verbesserle und vermehrte Auflage. 2 Bde.
Freiburg i. Br.,, Herder, 1898.

Das Werk, dessen dritte Auflage wir besprechen, hat nicht nur
katholischerseits sich der hochsten Anerkennung erfreut, sondern wurde
auch von Nichtkatholiken mit Lob erwidhnt. Kine dritte Auflage in acht
Jahren ist bei einem Werke von solchem Umfange schon an sich ein be-
redtes Zeugnis fiir die Brauchbarkeit und Gediegenheit der Arbeit des
auf socialem Gebiete rithmlichst bekannten Verfassers. Wirklich ruft eine
nihere Kenntnisnahme dieser Moralphilosophie den Eindruck hervor, dafs
der Lobspruch Dr. Pruners, der sie ein ,monumentales Werk“ nannte,
nicht ibertrieben ist.. Nicht blofs fir Katholiken bildet sie ein wahres
Arsenal zur Beurteilung und Lésung der ethischen Fragen von einst und
jetzt; Nichtkatholiken wird darin zugleich in Hiille und Fille Gelegen-
heit geboten, ihre Vorurteile gegen katholische Moral und katholische
Wissenschaft iiberhaupt abzulegen und die Haltlosigkeit der sogenannten
modernen und akatholischen Kthik einzusehen. .

Mit Recht wurde der systematische Aufbau des Werkes selbst von
akatholischen Blittern rtihmend anerkannt. Dazu gesellt sich eine grofse
Klarheit der Sprache, ja eine oftmals ergreifende Schonheit der Darstellung,
namentlich wo der Verfasser die trostreichen ethischen Wahrheiten des
»alten Glaubens“ gegenitber den hohlen Phrasen und sogenannten Be-



Litterarische Besprechungen. 487

weisen des modernen Materialismus und Unglaubens entwickelt. In dieser
Hinsicht heben wir aus dem ersten Bande die Abhandlungen hervor: ,Kein
geschaffenes Gut vermag den Menschen vollkommen zu be-
glicken® (8. 92). — ,Gott, ...der notwendige Gegenstand der
menschlichen Glickseligkeit® (S. 97); besonders auch: ,Die Art
und Weise der Vorbereitunyg auf das Jenseits® (S. 115) und:
»Das Gesetz des Todes*“ (8. 120). Ein ausfithrlicher ,Anhang*
iiber die sittlichen Anschauungen der wichtigsten Kultur- und Naturvolker
schlielst den ersten Band auf wiirdige Weise (S. 508—613). — Im zweiten
Bande ist besonders bemerkenswert die Abhandlung iiber den Socialismus
(S. 121—247), welche anerkanntermafsen unter den besten und vollstén-
digsten Arbeiten {iber diesen Gegenstand eine hervorragende Stelle ein-
nimmt; ferner die Erérterungen iiber die Natur und den Umfang der
Staatsgewalt (S. 529), tber die Frauenfrage (8. 418), iber die Pflichten
des Staates beziiglich der Losung der socialen Frage (S. 583), iiber die
verschiedenen Staatsverfassungen und der Exkurs iiber den Libera-
lismus (8. 609)..

P. Cathrein entwickelt die Kraft seiner Logik besonders da, wo er
gegen Andersgliubige und Ungliubige das depositum rationis, wie es
uns von den klassischen Autoren der katholischen Kirche und namentlich
vom hl. Thomas in Anschlufs an Aristoteles iiberliefert ist, verteidigt und
die moralischen Irrtiimer des UJnglaubens und der Héresie bekampft, ganz
entsprechend dem Geiste seines Ordens, der mit so vollem Rechte der
malleus haereticorum (et incredulorum) genannt wird,. Was die
Kontroverspunkte inter domesticos fidei anbetrifft, enthilt das Werk
auch viel Vorziigliches. Wir verweisen nur auf die gediegene Behandlung
des Tus gentium (Bd. I S. 479), die Erdrterungen iiber das Verhéltnis
zwischen Staat und Schule (Bd. Il S. 558), iiber das Recht des Staates
in matrimonia infidelium (8. 412). Notwendigerweise wird jedoch
eine Moralphilosophie in dieser Beziehung mehr Gelegenheit zu Bemer-
kungen geben: wir werden uus auf einige Hauptpunkte beschrinken.

Wo der Vf. die Unverdnderlichkeit des Naturgesetzes bespricht
(Bd. I S. 870), scheint er unbedingt die Mdglichkeit einer dispensatio
proprie dicta in einem Naturgesetze zu verwerfen und alle in dieser
Hinsicht denkbaren Fille als mutatio materiae zu erkliren.! Uns
scheint eine Unterscheidung hier notwendig zu sein. Ist die Rede vom
Naturgesetze im allgemeinen, ohne die-besonderen Gegenstinde des
Gesetzes zu betrachten, so geben wir zu, dals eine dispensatio pro-
prie dicta absolut und immer unméglich ist; und wenn wir sofort be-
haupten werden, dafs in dem einen oder anderen Punkte des Naturgesetzes
eine solche dispensatio stattfinden kann, so wird sich diese Méglich-
keit wiederum auf das Naturgesetz, im allgemeinen genommen, stiitzen.
Die Frage ist jedoch diese: Ist eine dispensatio proprie dicta auch
unméglich, wo es besondere Punkte des Naturgesetzes betrifft? Und auf
diese Frage muls unseres Erachtens geantwortet werden, dals es Fille
gibt, wo eine eigentliche dispensatio eintritt, und weder collisio
legum, noch materiae mutatio als Erklirung des Falles geniigt. Wir

1 Mit dispensatio proprie dicta ist gemeint eine ,solutio obli-
gationis legis per solam voluntatem legislatoris, in casu particulari,
ipsa lege permanente“. Der Gegenstand einer dispensatio proprie
dicta kann also nicht ein Gut sein, welches dem Menschen einfachhin
notwendig ist. = Hort kraft einer solchen Notwendigkeit die Ver-
pflichtung eines Gesetzes auf, so hat man eine legum collisio,



488 Litterarische Besprechungen.

geben von vornherein zu, dals dergleichen Fille nicht diejenigen sind,
wo es sich um die Verfiigung tber das Leben, die Freiheit oder die Giiter
eines Menschen handelt; solche Fille erkliren sich hinreichend mit
mutatio materiae. ks gibt jedoch einige Fille merae honestatis,
in welchen solche Erklirung durchauns ungeniigend erscheint, und wo der
Begriff einer dispensatio proprie dicta anwendbar ist. Zur Losung
der Frage muls man bemerken, dafs es zur Entstehung eines Naturgesetzes
geniigt, dals sein Gegenstand ex se ipso der menschlichen Natur not-
wendig ist. Die Notwendigkeit kann jedoch eine absolute sein, oder
eine nicht absolute. Absolut notwendig ist blofs dasjenige, dessen
Nichtbeobachtung entweder gegen Gottes Eigenschaften oder das Wesen
selbst des Menschen verstofst; nicht absolut notwendig ist das-
jenige, was eben kraft seiner Natur wegen seiner inneren Notwen-
digkeit zum Naturgesetze gehort, dessen Nichtbeobachtung jedoch das
Wesen des Menschen oder Gottes Kigenschaften unberiihrt lifst. (Dazu
gehort zum Beispiel: die Einheit und Unaufléslichkeit der Ehe?); und
in diesen Fillen ist eine dispensatio proprie dicta moglich, quasi
miraculose, wie der hl. Thomas an der arzufiihrenden Stelle sich aus-
driickt; weil bei Gott in jeder Sphire all dasjenige moglich ist, was
nicht absolut dem goéttlichen oder menschlichen Wesen widerspricht,
wie dies der Fall wire z. B. bei der Liige, beim Neid und dergleichen.
Dico ergo, — so der hl. Thomas in I. Sent. Dist. 47 qu. 1 a. 4 —, quod
quaedam peccata nominant deordinationem unius rei ad rem aliam . . .
Unde si talia bonitatem illam retinere possent, quae est ex ordine ad
finem ultimum, procul dubio bona essent et in ea voluntas ferri posset.
Sed hoc non posset esse nisi virtute divina, per quam ordo in rebus in-
stitutus est. Sicut enim non potest fieri nisi per miraculorum operationem
virtutis divinae, ut quod recipit esse a primo agente mediante aliqua
causa secunda, habeat esse destructa vel substracta causa secunda, ut
hoc, quod accidens sit sine subiecto, sicut in sacramento Altaris; ita
etiam non potest fieri nisi per miraculum virtutis divinae, ut id, quod
natum est recipere bonitatem ex ordine ad finem unltimum mediante ordine
ad rem illam, habeat bonitatem substracto ordine, qui erat ad rem illam,
. . . Unde in talibus nullus dispensare potest nisi Deus quasi miracu-
lose. . . . Quaedam autem peccata sunt, quornm actus inordinatus est
immediate circa finem, ut peccata quae sunt in Deum, ut odire ipsum et
desperare de eo et huiusmodi: et cum actus ex obiecto speciem trahat,
constat huinusmodi actus etiam secundum speciem in genere naturae malos
esse; unde ab eis talis deordinatio auferri non potest.? — Auf die von
uns angefithrten Beispiele beziiglich der Kinheit und Unaufléslichkeit der
Ehe antwortet P. Cathrein mit der Bemerkung, dals die genannten Natur-
gesetze eigentlich so lauten: ,Polygamie und Ehescheidung sind ver-
boten, insofern Gott sie nicht gestattet. — Aus dieser Antwort

! Wir behaupten nicht, dafs die den Juden gestattete Polygamie
und Ehescheidung wirklich kraft dispensatio proprie dicta erlaubt
war; der Grund der Erlaubtheit kann ja thatsiichlich auch eine collisio
legum gewesen sein. Wir behaupten blofs, dafs eine solche dispensatio
moglich sei, und dafs in den angegebenen Fillen keine mutatio ma-
teriae als Erklirung geniigen kann.

2 Die vom hl. Thomas angefiihrten Beispiele haben wir iibergangen,
weil sie uns nicht zutreffend schienen; es ist uns blofs um seine theo-
retische Losung zu thun. Die Stellen aus der Summa theol. (I. IL qu. 100
a. 8) scheinen uns nicht entscheidend.



Litterarische Besprechungen. 489

mufs jedoch unseres Erachtens folgen, dafs Polygamie und Ehescheidung
nicht aus sich, nicht ex obiecto, also nicht intrinsece mala seien,
sondern blofs vi voluntatis divinae. Damit wiirden aber Einheit und
Unaufloslichkeit der Ehe aufhoren, Naturgesetze zu sein, denn was
zum Naturgesetze gehort, gehort dazu nicht kraft des gottlichen Willens,
sondern seinem Wesen nach.

Im ersten Bande begegnen wir noch einem anderen Punkt, dem wir
unsere Aufmerksamkeit schenken. Es ist die Beweisfiihrung iber den
Probabilismus. Erwartet man in dieser ,vollig umgearbeiteten® Ab-
handlung der dritten Ausgabe die Losung oder selbst die Besprechung
jener Schwierigkeiten, welche in neuester Zeit gegen den Probabilismus
erhoben wurden, erwartet man eine wirkliche Beachtnng der Fortschritte
dieser Kontroverse, resp. des jetzigen Standpunktes der Frage, so wird
man sich getduscht finden. Als Quellen far das Studium der betreffenden
Frage citiert der Vf. u. a. den Artikel ,Moralsysteme“ von P. Noldin
8. J. im Kirchenlexikon; die Artikel in der Zeitschrift fir katho-
lische Theologie (Jahrg. 1896) und die des Dr. Huppert im Mainzer
,Katholik® (Jahrg, 1893). Es ist jedoch zu bemerken, dafs diese Ar-
tikel aequiprobabilistischerseits schon sowohl in dieser Zeitschrift (Jahrg. X
u. XI), als im citierten ,Katholik“ (1894) ihre Kntgegnung und Wider-
legung gefunden haben. Daraus, dafs dem Verfasser die These De Caignys:
Probabilitas proprie dicta exigit motivum relative gravius
»logisch unhaltbar® scheint (S. 402), mdchte man mit Recht schlielsen,
dafs er den richtigen Standpunkt der Frage und den davon abhiingigen
Sinn des Wortes probabilitas nicht getroffen hat. Mit probabilitas
proprie dicta wird hier von De Caigny offenbar nicht die Probabilitét
in jedwedem Sinne gemeint, sondern diejenige, welche, obgleich an sich
nicht verbindend, dennoch an und fiir sich ein Anrecht besitzt, der
weniger probablen vorgezogen zu werden bei der Wahl einer Hand-
lungsnorm: damit wird behauptet, dafs einfachhin probabel, d. h.
einfachhin annehmbar prae alia opposita sententia qualicunque
blofs jene Meinung ist, welche sich dem die Wahrheit suchenden Ver-
stande eher als der nach persénlichem Ermessen vermeintlichen Wahrheit
dhplich (= verisimile, = probabile) als von dieser Wahrheit ab-
weichend darthut. Und so aufgefafst ist die Behauptung De Caignys
nicht nur sehr logisch, sondern widerstrebt auch nicht der von P, Cathrein
zum sovielten Male wiederholten These, dafs eine der wahrscheinlicheren
Ansicht entgegengesetzte Meinung — d. h.: an und fir sich betrachtet
-oder als blofs verglichen, nicht aber als kontradiktorisch oppo-
niert, wie es das System erfordert — wahrscheinlich bleiben kann;
freilich hat diese letzte These mit dem Systeme eigentlich wenig zu
schaffen! Sie entscheidet blofs iiber den Stoff des Systems, wie schon
mehrere Male betont wurde.! — Noch mehr mag es befremden, dals in

1 Damit ist auch das Urteil gefillt iiber die Bemerkungen des Vf.s
auf S. 399 Note 1. Liest man den Kontext dieses Citates des hl. Al-
phonsus, so erhellt daraus, dafs der Heilige a. a. O. nicht redet iiber
die Probabilitit, welche eine Meinung an und fiir sich hat oder haben
kann, sondern iiber ihre Probabilitit, insofern sie einer anderen
probableren Meinung kontradiktorisch ist. — Vergl. unsere
Schrift: La question Liguorienne. — Réponse au R. P. X-M. Le
‘Bachelet S. J. Galoppe. (Holland.) M. Alberts et Fils. 1899, S_. 3 Note 3.
Dort (S. 12) wurde von uns auch der Beweis erhracht,_da[’s der hl, Alfons
unter dub. strictum das dub. ex aequalitate motivorum versteht.



490 Litterarische Besprechungen.

einem Werke von so groflser Bedeutung, wie diese Moralphilosophie, an-
gesichts der Entwicklung der Kontroverse in den letzten Jahren, der
V. zu Gunsten seines Probabilismus genug gethan zu haben meint mit
der Wiederholung des allzu veralteten Argumentes: , Ein Gesetz verpflichtet
nicht, wenn es nicht geniigend promulgiert ist. Nun aber ist ein Gesetz
nicht geniigend promulgiert, solange die Ansicht unzweifelhaft wahrschein-
lich ist, dasselbe habe nie existiert und existiere nicht mehr. Also ver-
pflichtet das Gesetz in diesem Falle nicht.* (A. a. O. S. 400.) — Dieses
Argument, dessen Ober- und Untersatz der hochw. Verfasser kurz be-
Jeuchtet, wird — wie schon bemerkt — als endgiltige Demonstration des
Probabilismus aufgefithrt. P. Cathrein fiigt ja (a. a. O. S. 402 n. 2) un-
mittelbar hinzu: ,,Das ist das ganze Geheimnis des soviel verschrieenen
Probabilismus.** Ein bedenklicheres testimonium paupertatis konnte
dem Probabilismus nicht ausgestellt werden., Denn erstens konnen die
Aequiprobabilisten das ganze Argument annehmen, ohpe ein Jota von
ihrem Systeme preiszugeben; wird ja in diesem Beweise die Unterschei-
dung zwischen direkter und indirekter Verpflichtung, welche eben
den Kernpunkt der Kontroverse bildet, villig ignoriert. Fir den Ver-
fasser beweist das Argument also zuviel, und das objektiv Richtige, das
darin liegt, kommt auch dem Aequiprobabilismus zu gute! Ferner wird
der hochw. Vf. gewifs nicht in Abrede stellen, dals die honestas immer
soviel als moglich nach direktem Malsstabe definiert werden mufs. Wir
sagen: soviel als méglich! — und dieses wurde, bisher wenigstens,
noch von keinem Probabilisten verneint oder angezweifelt. Bleibt man
jedoch — so fragen wir — diesem ,soviel als moglich nach direktem
Malsstabe“ wirklich treu, wenn man sagt: ,Im Falle, dafs beim Suchen
einer sicheren Gewissensnorm nach direktem Mafsstabe sich
zwar keine sichere honestas directa konstatieren lilst, der Suchende
aber nach Priifung der inneren und #ufseren Griinde personlich @tberzeugt
ist von der grofseren Wahrscheinlichkeit der inhonestas directa, — darf
er in diesem Falle diese ihm certo probabilior inhonestas directa
unberiicksichtigt lassen?“ — Oder wire das nicht ein offener Widerspruch
mit dem Satze: ,soviel als moglich soll die honestas nach direktem
Mafsstabe definiert werden“? Tritt hier das hohere reflexe Princip nicht
gebietend ein: Du sollst bei der Wahl einer sittlichen Hand-
lungsnorm nicht mit Wissen und Willen demjenigen den Vorzug
geben, was du als der directa honestas eher widersprechend als
mit ihr ibereinstimmend betrachtest, was du in moralischer Sphére
nach sittlichem Malsstabe eher fiir falsch als fiir wahr hiltst?! — Und
dafs der Probabilismus diese wichtigen Fragen vollig ignoriert, davon ist
der hochw. Verfasser selbst Zeuge, wenn er schreibt: ,Das ist das
ganze Geheimnis des soviel verschrieenen Probabilismus.“
Mit Recht wurde in der letzten Zeit besonders dieser Punkt: ho-
nestas directa quantum fieri potest sectanda — von den Aequi-
probabilisten scharf betont. Mit Recht, denn von allen Philosophen und
Theologen wird ja das Objekt als erste Quelle der honestas aner-
kannt. Vor allem mufls also das Objekt beriicksichtigt bleiben; wenn
also nicht strictum dubium (im Sinne des hl. Thomas IIl Sent. D. 23
qu. 2 a. 2 sol.: Quando homo non habet rationem ad alteram partem magis
quam ad alteram, . . . tunc nullo modo assentit . . . nihil habet de
assensu) beziiglich der inhonestas obiecti vorhanden ist, sondern das

1 Nebeubei sei bemerkt, dals dieser Gedanke scine volle Anwendung
findet auf die stricte dubia cessatio legis certo promulgatae.



Litterarische Besprechungen. 491

Objekt sich dem Suchenden als certo probabilius inhonestum zeigt,
so mufs dieses direkte Ubergewicht zu Gunsten der lex vetans bei
der Wahl einr Handlungsnorm die Entscheidung geben.?

Nach P. Cathrein hat es ferner den Anschein, als hitten die Aequi-
probabilisten zu ihrem Gunsten nichts anderes zu sagen als dieses: So-
bald eine Ansicht sicher walrscheinlicher ist, hort die gegenseitige An-
sicht auf, sicher wahrscheinlich zu sein (a. a. O. 8, 401). Er unterléifst
es jedoch, dabei zu bemerken, dafs der Aequiprobabilismus dieses blo[s
behauptet in dem oben von uns angedeuteten Sinne, ndmlich insofern
die weniger probable Meinung als der probableren kontradik-
torisch opponiert betrachtet wird; dieses letzte erfordert aber ein
Moralsystem gebietend. — Und was den hl. Alfons anbetrifft, geniigt
es nach dem oben Bemerkten nicht, vereinzelte oder abgerissene Sitze
des Heiligen anzufiihren (wie z. B. 8. 401 n. 8, S. 899 n. 1); weder hier-
mit, noch mit der Bemerkung, dafls der hl. Lehrer die minus proba-
bilis noch als probabel betrachtete, noch mit der Anfithrung des an sich
sehr wahren Satzes: Omnes ad asserendum conveniunt, quod lex, ut ob-
liget, debet esse certa ac manifesta u. s. w. (8. 400), wird der Beweis
gebracht, dals der hl. Alfons noch 1762 nicht Aequiprobabilist gewesen
sei. Um zu beweisen, dals er es wirklich war, geniigt es, das Argument,
dessen sich der Heilige in der achten (1779) Auflage seiner Moraltheo-
logie einzig bedient, anzufiithren. Si opinio, quae stat pro lege,
videatur certe probabilior, ipsam omnino scctari tenemur, nec
possumus tunc oppositam, quae stat pro libertate amplecti.
Ratio, quia ad licite operandum debemus inrebus dubiis veri-
tatem inquirere et sequi; at ubiveritas clareinveniri nequit,
tenemur complecti saltem opinionem illam, quae propius ad
veritatem accedit, qualis est opinio probabilior.? Man bemerke

1 Richtig schrieb neulich P. L. M. Wouters C. SS. R. in der hollin-
dischen Monatsschrift: ,De Katholiek“ (Jahrg. 1899. S. 247): ,Von
diesem Principe hdngt alles ab; darin liegt die grofse Kraft des Aequi-
probabilismus; mit diesem Principe steht oder fillt das von uns verteidigte
Moralsystem; um dieses Princip mufs unseres Erachtens der Kampf sich
bewegen. Das ist der Grundstein, der losgerissen, das ist der Schild, der
durchbohrt und gegen den die Pfeile unserer Gegner gerichtet werden
sollen, und, wie wir von Herzen wiinschen, auch gerichtet sein werden.“
Vergl. die Abhandlung desselben Verfassers im Divus Thomas. 1899.
vol. VI 8. 661.

2 Hier ist hervorzuheben, dafs P. Lehmkuhl S. J. in der neunten
Auflage seiner Theologia moralis (8. 77 n.1) fast wortlich diesen Passus —

als den Vindiciae Alphonsianae entnommen — citiert, doch ohne
den hl. Alfons zu nennen, und mit der Bemerkung: es sei dieses eine
obiectio, quae est propria Probabilioristarum!! — Besser

konnte ein Brueh zwischen dem heiligen Kirchenlehrer und dem Pro-
babilismus nicht cingestanden werden! Besser konnte auch nicht be-
wiesen werden, dals mehrere Probabilisten den eigentlichen Grund der
Frage nicht treffen. — Die Weise, wie P. Lehmkuhl das Argument des
hl. Kirchenlehrers zu entkréften sucht, hat wieder die herkémmliche
Liickenhaftigkeit und Zweideutigkeit der probabilistischen Beweisftihrung.
Die ganze Antwort resumiert sich in der Behauptung: Si veritatem Inve-
nire non possumus, non debemus eam sequi. — Das ist an sich richtig:
nimlich in diesem Sinne: Si veritatem nullo modo invenire possumus, etc.
Es existiert jedoch eine certa veritas, ein reflexes Princip, infolge



492 Litterarische Besprechungen.

hierbei, dafs der hl. Alfons von dieser Ausgabe schrieb: ,Diese Ausgabe
allein kann ich als ein fertiges, vervollkommnetes ... Werk bezeichnen“,!
und: ,Diese letzte Ausgabe [lafst] mich zufrieden sterben; gleichwie ich
im Gegenteil mit Kummer gestorben wire, wenn ich hiitte sterben miissen,
ohne diese Auflage zu sehen.“? Diese Zeugnisse gelten sozusagen nur
von dem Moralsystem, nicht so sehr vom ganzen Moralwerke des Hei-
ligen, insofern dieses die Summe aller in specieller Hinsicht bespro-
chenen Fragen und gegebenen Entscheidungen ist, welche eigentlich nur
die Materie oder das Objekt des Moralsystems bilden, und welche, mit
Ausnahme der in den Quaestiones reformatae bezeichneten Ande-
rungen, dieselbe geblieben ist und trotz der Anderung des theoretischen
Systems logisch bleiben konnte, wie er sie vertffentlicht hat, als er noch
als System den gewdhnlichen Probabilismus lehrte.®? Soweit iiber den
Probabilismus.

Was die Theorie des Privateigentums anbetrifft (Bd. 11 S. 290 ff.),
halten wir zwar die von P. Oberhammer S. J. auf die KErorterung des
Vf.s ausgeiibte Kritik¢ fiir nicht berechtigt, meinen aber doch, dals die
Beweisfahrung P. Cathreins nicht vollstindig ist und sich mit der des
hl, Thomas nicht deckt. Der Vf. scheint mit Recht auf Privatbesitz nur

dessen man sicher verpflichtet ist opinionem certae veritati directae
propinquiorem (si bhabetur) als Handlungsnorm zu wihlen. KEs sei
uns noch gestattet, hier die Thatsache zu konstatieren, dafs P. Lehmkuhl
einen von uns in diesem.Jahrbuche (XI 8. 461) gegen den Probabilismus
erhobenen Einwurf einer Erwihnung gewiirdigt hat. A. a. O, schreilt
er: ,Aliter dicunt: Quod minus probabile esse censeo, id censeo
potius falsum esse quam verum. Atq. Id nihilominus praeeligere
est contra rationem; ergo illicitum. Nam haec electio determinari nequit
a bono rationis, quod est verum, non falsum.* — Die Antwort hierauf
ist bei P. L. sehr kurz: ,Negari debet maior, ac proin tota argumen-
tatio superstructa. — Diese Art von Widerlegung in einem so wichtigen
Punkte scheint uns allzu wohlfeil. Der Vf. fiigt aher doch hinzu: Neque
determinor a falsitate; sed a probabili veritate, quum certam veritatem
assequi nequeam, sino me inclinari, determinor voluntate, — Der
Leser wird bei dieser Bemerkung P. Lehmkuhls nicht vergessen, dafs,
was an sich oder blofs verglichen mit der entgegengesetzten Meinung
probabilis veritas genannt werden kann, — kraft des Moral-
systems hier als der anderen Meinung kontradiktoriseh opponiert be-
trachtet werden mafs; und so betrachtet ist die opinio eerto minus pro-
babilis eher veritati dissimilis als veritati similis, eher abweichend
von der Wahrheit, als ihr anndhernd und folglich einfachhin: probabilis
falsitas.

! Specielle Korrespondenz n. 318.

2 A, a. 0. n. 327. Ebenso n. 328.

3 Diese Unterscheidung zwischen dem Moralsysteme eines Autors
und seiner Abschitzung der einzelnen Meinuugen in Bezug auf grofsere
oder geringere Probabilitit erklart auch, wie der hl. Alfons auctores
elapsi saeculi (XVII) fir auctores solidae doctrinae (nimlich was die
Abschitzung der Meicungen anbetrifft) halten und dennoch ibre Lehre
beziiglich des Befolgens der certo minus probabilis als 1ax bezeichnen
konnte (Homo Apostol. tr. I n, 81). Damit fillt auch die Ausfihrung
Lehmkuhls in seiner Theol. moralis edit. IX 8. 71: Quodsi per-
pendo etc.

4 Zeitschrift fiir katholische Theologie 1899 S. 249.



Litterarische Besprechungen. 493

aus dessen Notwendigkeit abzuleiten, Das scheint uns zu wenig; wiirde
daraus nicht folgen, dafs, streng genommen, einem jeden nur soviel Privat-
besitz gestattet sei, als ihm selbst oder zur Aufrechthaltung der 6ffentlichen
Ordnung notwendig ist? Der Begriff der Notwendigkeit des Privat-
besitzes beweist nur, dafs in der menschlichen Gesellschaft Privateigentum
existieren soll. Allerdings ist das Recht darin schon eingeschlossen,
jedoch geht das Recht viel weiter als die Pflicht und stiitzt sich denn auch
notwendigerweise auf einen anderen Grund. Bei ciner ,Darlegung der
richtigen KEigentumstheorie“ sollen also zwei Fragen unterschieden
werden; man soll erst beweisen, dafs jedem das Recht zustehe, privat
zu besitzen; zweilens dafs durchschnittlich von diesem Rechte auch Ge-
brauch gemacht werden soll. Der eigentliche Grund des einfachen
Rechtes auf Privateigentum ist jedoch die Natur der kérperlichen
Giiter selbst, welche alle geeignet sind, dem Menschen als Mittel zu
dienen zu seiner Erhaltung und Vervollkommnung in jeder Hinsicht;
daraus folgt fiir den Menschen das Recht, seine individuelle physische
Aktivitit (man nehme dieses Wort im weitesten Sinne, auch als blofse
Ergreifung) anhaltend und unbehelligt (also mit Ausschlielsung von
anderen) darauf auszuiiben, solange kein hoheres Gesetz entgegensteht. —
Dann kommt die zweite Frage, und die bejahende Antwort wird von
P. Cathrein bewiesen. — Der von uns dargelegte Gedankengang ist eben
der des hl. Thomas (8. theol. II. II. qu. 66). Die Antwort auf die Frage:
Utrum naturalis sit homini possessio exteriorum rerum (art.1)
begriindet er mit der Bemerkung: Homo habet naturale dominium ex-
teriorum rerum, quia per rationem et voluntatem potest uti rebus exterio-
ribus ad suam utilitatem, quasi propter se factis; semper enim imperfec-
tiora sunt propter perfectiora. Diese Begriindung wendet er im folgenden
Artikel an aunf die Frage: Utrum liceat alicui rem aliquam quasi pro-
priam possidere? — Respondeo dicendum quod circa rem exteriorem duo
competunt homini; quorum unum est potestas procurandi et dispensandi,
et quantum ad hoc licitum est, quod homo propria possideat. Dann fiigt
er aber hinzu: Est etiam necessarium ad humanam vitam propter tria.t

Wichtig sind die Erérterungen P. Cathreins iiber das Kntstehen der
Staatsgewalt in einem determinierten Subjekte (Bd. II S. 466 ff.), und
gerne folgen wir ihm, wo er gegen die Verteidiger der collatio mediata
Stellung nimmt. Unseres Erachtens ist jedoch die These des Verfassers
besser als seine Beweisfithrung. Er will die collatio mediata bekimpfen,
indem er den Beweis zu erbringen sucht, es kénne jemand durch Not-
wendigkeit und Umstinde als Triager der hochsten politischen Gewalt so
designiert sein, dafs er sie ipso facto besitze, ohne dals selbst ein still-
schweigendes pactum vorangehe (S. 480, 481). Dieser Beweis (die Ent-
wicklung eines Staates aus der patriarchalen Familie) scheint uns
jedoch nicht zwingend zu sein. Die Bemerkungen beweisen wohl das
dulserst Angemessene, das in der Anerkennung des Patriarchen als Haupt
des sich bildenden Staates liegt, so dals es seitens der Sohne und Enkel
ein Verstols gegen Pietit und Klugheit sein kann, ihn nicht als solchen
anzuerkennen, resp. stillschweigend zu wihlen; damit ist jedoch keines-
wegs der Beweis erbracht, dafs dem Patriarchen die hochste politische
Gewalt ipso facto zukomme, ebensowenig als die schwere Verpflichtung
des Reichen, dem Armen zu helfen, ein wirkliches Anrecht des Armen

1 Die Beweise, welche der Vf. zur Begriindung eines natirlichen
Urheberrechtes (S. 319 f) anfiihrt, sind nicht im stande, das Urheber-
recht als ein ius strictum (ex iustitia commut_a.tlva) erscheinen zu lassen.

Jahrbuch fiir Philosophie etc. X1V. 33



494 Litterarische Besprechungen.

auf die Giiter des Reichen beweist. P. Cathrein nennt zwar unsere Be-
hauptung ,willkiirlich® (8. 481); sie gehe von der Voraussetzung aus, ,nur
durch Wahl habe jemand die Staatsgewalt erlangen konnen“ (a. a. O).
Willkiirlich scheint uns jedenfalls unsere Behauptung nicht; denn sie
ist eine Folgerung aus der sicheren Wahrheit, dafs der Staat eine von
der Familie specifisch verschiedene Gesellschaft ist, und also der Grund
des Entstehens der damit verbundenen Autoritit nicht im Familienver-
hiltnis, sondern im politischen Verhiltnisse gesucht werden soll.. In
politischer Hinsicht sind jedoch Vater, Sohne und Enkel gleich; folg-
lich kann keinem der Besitz der politischen Gewalt ipso facto zustehen;
nur durch eine wenjgstens stillschweigende, wenn auch aus anderen Griin-
den verpflichtende Ubereinkunft kann also diese Gewalt von einem
erworben werden. Es ist jedoch zu bemerken, dafls es auch dieses Be-
weises gar nicht bedarf, um die Unrichtigkeit der theoria collationis
mediatae und die Richtigkeit der collatio immediata darzuthun.
Man braucht nur den Beweis der Vertreter der ersten Ansicht zu analy-
sieren, um seine Unstichhaltigkeit einzusehen. Sie argumentieren so:
Jedes Volk hat von der Natur (= von Gott) das Recht auf eine hochste
politische Gewalt. Nun wird aber weder A noch B als Triger dieser
Gewalt von der Natur bezeichnet. Also sind alle zusammen (=das
ganze Volk) von der Natur als Triger der héchsten Gewalt
designiert. Ks ist in dieser Beweisfiihrung ein doppelter Fehler. Kr-
stens ist der Ausdruck im Obersatze: Recht auf die hochste poli-
tische Gewalt zweideutig; er kann den Sinn haben: das Recht, zu
herrschen (ius ad auctoritatem in sensu activo) und das Recht, be-
herrscht zu werden (ius ad autoritatem in sensu passivo). Nun gibt
der Beweis des Obersatzes (néimlich: Notwendigkeit einer konkreten Au-
toritdt zur Aufrechthaltung der Ordnung) als Resultat, dafs in diesem
Obersatze nur von Recht auf Autoritit in passivem Sinne die Rede sein
kann; denn zur Aufrechthaltung der Ordnung ist es nicht notwendig, dals
das Volk selbst herrsche, sondern dafs es heherrscht werde. Folglich
ist auch der Untersatz nicht vollstindig; dieser soll so lauten: Nun wird
aber weder A, noch B, noch viele, noch alle zusammen (= das ganze
Volk) von der Natur als Triger des Rechtes, um zu herrschen (ius
ad auctoritatem in sensu activo), bezeichnet. Findet sich also doch dieses
Recht thatsichlich in einem Triger, so kann er es von niemand als
von Gott, der dem Staate Wesen und Attribute schenkt, empfangen haben,
und folglich auch unmittelbar von Gott, wenn auch die Designation
des Triigers durch menschliche Thatsachen geschieht. Das ist die Theorie
der collatio immediata.t

1 Mit Recht hat P. Cathrein gegeniiber den Scholastikern sich der
Bemerkung enthalten, als schliefse ihre Theorie einen circulus vitiosus
ein, wie dieses von einigen Vertretern der collatio immediata behauptet
wird. Diese sagen nimlich: Zum Wesen eines Volkes (= Staates)
gei eine existierende Autoritiit erfordert; wenn also vom Volk behauptet
wird, dafs es die Autoritit einem Triger tibermittle, so wiirde das Volk
schon handelnd auftreten, bevor es existiere. — Diese Bemerkung 1st
nicht richtig. Denn die Autoritit, die zum Wesen eines Volkes erfordert
ist, ist nicht diejenige, welche sich in einem (physisch oder moralisch)
individuellen menschlichen Triiger befindet; — sonst wiirde ja beim Tode
des Regenten, falls keine Malsregeln fiir die Thronfolge getroffen wiren,
das Volk ipso facto aufhoren, ein Volk zu sein —; sondern diese zum
Wesen des Volkes erforderte Autoritit (als causa formae sive



Litterarische Besprechungen. 495

Wo der Vf. die Straftheorieen (Bd. II S. 632 ff.) bespricht, er-
klart er sich fiir die Notwendigkeitstheorie, weil diese nach seiner
Meinung das Berechtigte der anderen Theorieen zusammenfafst. Aus-
dricklich erklirt er jedoch die Wiederherstellungs- oder Sihne-
theorie, welche als Grund der Strafgewalt die Wiederherstellung
der verletzten Ordnung anzieht, nicht zu verwerfen. Wo er jedoch seine
Meinung beweist, bleibt fiir diese letzte Auffassung, insofern sie den Staat
betrifft, sehr wenig {brig. Dieser Mangel an Konsequenz scheint uns
daraus zu entstehen, dals der hochw. Verfasser die Strafgewalt im
allgemeinen mit dem Rechte, die Art und das Mafs der Strafe
zu determinieren, verwirrt. Fir Art und Mafls der Strafe tritt haupt-
sdchlich die Notwendigkeitstheorie auf; und darauf bezieht sich auch
der vom Verf. citierte Text des hl. Thomas C. Gent. III c. 146 (S. 639
Note) und, was die Todesstrafe insbesondere anbetrifft, die auf S. 645
in der Note citierten Texte. Wo jedoch von der staatlichen Straf-
gewaltim allgemeinen die Rede ist, lehrt der hl, Thomas ausdriicklich,
dals, abgesehen von jedem Niitzlichkeitsgrunde, in jeder, auch in
der politischen Ordnung, die Strafe postuliert wird und vom prin-
ceps ordinis auferlegt werden soll, um die verletzte Ordnung wieder
herzustellen; durch die Strafe wird nimlich dem Verbrecher gegeben, was
er implicite gewihlt bat; durch die Strafe wird also auf ihn das an-
gewendet, was mit seiner freien bdsen That iibereinstimmt — und
das gehort zur Vollkommenheit der Ordoung, wie der hl. Thomas S. th,
I. II. qu. 87 a. 1 mit ausdriicklicher Erwahnung der politischen Ordoung
bemerkt. Quaecumque continentur sub aliquo ordine, sunt quodammodo
unum in ordine ad principium ordinis, unde quidquid contra ordinem aliquem
insurgit, consequens est, ut ab eo ordine et principe ordinis deprimatur
...quae quidem depressio poena est. Unde secundum tres ordines
quibus subditur humana voluntas triplici poena potest homo puniri: primo
quidem enim subditur humana natura ordini propriae rationis; secundo
ordini exterioris hominis gubernantis, vel spiritualiter vel temporaliter,
politice seu oeconomice; tertio subditur universali ordini divini regiminis.
Quilibet autem horum ordinum per peccatum pervertitur, dum ille,
qui peccat, agit et contra rationem et contra legem humanam et contra
legem divinam. Unde triplicem poenam incurrit: unam quidem a se-
ipso, quae est conscientiae remorsus, aliam vero ab homine, tertiam vero
a Deo. — Mit Unrecht meint der Verf., es konne diese Theorie, insofern
sie auf die politische Ordnung angewendet wird, mit dem Begnadigungs-
rechte schwer vereinigt werden (S. 638). Mit Unrecht: denn in jeder
Strafe muls ein zweifaches Element unterschieden werden; das formelle,
nimlich der Urteilsspruch des Richters, wodurch die Strafe auf-
erlegt wird, zugleich mit der Annahme der Strafe von seiten des
Verbrechers; und dieser Teil mufls notwendig vorhanden sein, wenn die
Ordnung, wie sie sein soll, hergestellt werden soll; zweitens aber das
materielle Element, welches in der Vollziehung der Strafe, im that-
sichlichen Leiden der Strafe besteht: und dieser Teil kann, salvo
ordine, aus hoheren Griinden unterbleiben. Der Verf. sagt: Der
Staat kann die Pflicht nicht haben, die Siinde zu strafen, insofern sie
eine Beleidigung Gottes ist; sonst milfste er fiir jede schwere Siinde die
Todesstrafe verhingen; — sehr richtig —; auch nicht, so fahrt er fort,

ordinis societatis civilis) ist, absolut genommen, blofs die gottliche Autoritt,
das ewige Gesetz, kraft dessen die societas civilis existiert. — Kin
circulus vitiosus liegt also in diesem Beweise der Gegner nicht.

g%



496 Litterarische Besprechungen.

insofern die Siinde den einzelnen Menschen verletzt; — wiederum sehr
richtig. Hier wird jedoch vom Verf. ein dritter Grund aufser acht
gelassen: der Staat (die Staatsgewalt) hat némlich die Pflicht, die Stinde
zu strafen, insofern sie die politische Ordnung des Staates
verletzt, insofern sie ein Verstofs ist gegen die biirgerlichen Gesetze, —
auch im Falle, dafs die Nichtbestrafung gar keine dem Staate nachteiligen
Folgen haben konnte. Das Princip ,Abwehr von nachteiligen Folgen“
kommt jedoch, wie schon gesagt, mit in Rechnung, wo es sich um die
Art und das Mafs der Strafe handelt.! Dieses letzte Princip be-
leuchtet unseres Erachtens sehr treffend die Verschiedenheit der
Strafpraxis in verschiedenen Zeiten und Léndern; das erste Princip
zeigt jedoch auch, dafs in den absoluten Theorieen (von Kant und
Hegel) ein guter Kern liegt; P. Cathrein scheint uns diese absoluten
Theorieen zu unbedingt zu verwerfen.

Wir schliefsen diese Besprechung mit der Bemerkung, dafs der
Wunsch des gelehrten Verfassers: ,Moége es uns gelungen sein, durch
unsere Bemiihungen . . . etwas zum Siege der Wahrheit auf sittlichem
Gebiete beizutragen“ (S. XII), wohl allzu bescheiden ist; denn ohne
Zweifel wird das schone Werk nicht nur ,etwas“, sondern sehr viel Gutes
stiften.

Wittem (Holland). J. L. Jansen, C. SS. R.

1. Die Wissenschaft des Heils dem christlichen Herzen als

Nahrung vorgelegt von D». €. M. Schneider. Regens-
burg, Coppenrath, 1898. 120 8. XXVI, 808.

Da unser Jahrbuch vor allem die Lehre des hl. Thomas von Aquin
verbreiten und erkliren will, diirfen wir es nicht unterlassen, die werten
Leser aufmerksam zu machen auf ein ganz im Geiste des Aquinaten ge-
haltenes Werk unseres so iiberaus riihrigen Mitarbeiters. So schlicht
und einfach das dufsere Gewand, die prunklose Betrachtungsform, so reich
und tief ist der Inhalt gleicherweise geeignet, den Geist zu erleuchten
und das Herz zu erwirmen. Gott und seine Vollkommenheiten, sowie
das hochheilige Geheimnis der Dreieinigkeit werden behandelt. Der Stoff
der 55 Betrachtungen ist derselbe, wie der der ersten 43 Quistionen des
ersten Teiles der Summa Theologica des hl. Thomas. Gott, der Dreieine,
ist der letzte Zweck, der Endzweck der Seele: ihr einziges, beseligendes
Gut, ihre Rube in Zeit und Ewigkeit. Die heilige Wissenschaft nun
beschiiftigt sich ausschliefslich mit Gott; und zwar nicht allein, wie Gott
in sich selbst ist, in seinen unendlich kostbaren Vollkommenheiten und
in den drei gottlichen Personen, sondern auch wie Gott die leitende Richt-
schnur und die letzte Vollendung aller Dinge ist. Jede Wissenschaft hat
ja einen malsgebenden Gesichtspunkt, unter welchem sie alles betrachtet.
Die Wissenschaft des Heils steht am hochsten. Sie legt an alles den
Malsstab Gottes selber und des Heils der menschlichen Seele, das eben
nur Gott ist. Wie fiihren die Dinge zu Gott? Wie kommen sie von
Gott? Wie stehen sie in ihrer Thitigkeit unter Gott? Auf diese Fragen
antwortet die heilige Wissenschaft. Alles zieht sie in ihren Kreis, was
da im stande ist, ,die enge Pforte und den schmalen Weg zu zeigen®,
welcher zu Gott hinfithrt. In Gott gewinnt die Seele wahre Schonheit;
in Gott wird sie der gottlichen Liebe wert.

1 So hat zum Beispiel der Vf. richtig nur diesen Grund angefiihrt,
wo er speciell iiber die Todesstr afe spricht.



Litterarische Besprechungen. 497

Der Zweck dieses Buches ist, der christlichen Seele die heilige
Wissenschaft nahe zu bringen, um das Herz zu speisen und anzueifern,
nach Gott zu begehren und alles andere in Gott und um Gottes willen
zu lieben. Gott spricht in der Wissenschaft des Heils zu uns. Er allein
kann wahre Schonheit verleihen. KEs gibt eine Schonheit, welche die
heilige Schrift triigerisch nennt und leer und eitel. Vom Begehren nach
solcher Schonheit zieht die Wissenschaft des Heils ab, damit wir nicht
schliefslich betrogen wiren. Die Wissenschaft des Heils weist uns da-
gegen auf jene Schénheit, welche so grofsen Glanz hat, dafls sie der Ewige
selber begehrt. Auf jene Schonheit weist sie hin, welche nimmer ver-
geht, wenn sie auch_ hier auf Erden von den Augen des Fleisches nicht
gesehen wird. 1hr Aufseres hier auf Erden kann verichtlich scheinen,
aber umsomehr strahlt sie in hehrem Glanze im Innern zum Wohlgefallen
Gottes. Wahre Wissenschaft des Heiles, nicht das Ergebnis eigener For-
schung, wird geboten, geschopft aus den reinen Quellen der gottlichen
Offenbarung gemils der untriiglichen Auslegung der hl. Kirche. Die
Schriftstellen bilden in den Betrachtungen gleichsam das Mark. Die ein-
zelnen Erwigungen werden stets auf klare und deutliche Stellen aus dem
Worte Gottes zuriickgefiihrt und aus denselben abgeleitet, im innigsten
Anschlufs an die heil. Viter. Nach dem Beispiele des Aquinaten werden
sehr hiufig die iiberaus tiefen und herrlichen Gedanken des Apostolischen
Vaters, des grofsen hl. Dionysius, des Areopagiten, angefiihrt; gewils als
beste Widerlegung der neueren Erfindung, nach welcher der Verfasser der
Areopagitischen Schriften Schiiller heidnischer, neuplatonischer Lehrer ist
und tief unter diesen steht (vgl. dies. Jahrb. XII. 8. 485 ff,, XIII, 8. 82 ff.).
Anhingern letzterer Ansicht diirften wohl die Dionysius-Lektionen (9. Okt.)
im Romischen Brevier ebenso reformbediirftig erscheinen, wie den Galli-
kanern unter Papst Urban VIII. Damals fanden unter Teilnahme der
grofsten Gelehrten lange und tiefe Verhandlungen statt behufs Anderung
der genannten Lektionen. Von gallikanischer Seite wurden die Verhand-
lungen mit dufserster Anstrengung gefithrt, um die Anderung zu bewirken,
Aber das Ende war: der Text blieb. Denselben Erfolg hatten spiter ge-
fihrte Unterhandlungen. Ebenso blieb der Text im Dominikanerbrevier,
welcher noch den Zusatz hat, dafs die Schriften des Areopagiten zur
Zeit Ludwigs des Frommen und Hilduins viele Wunder gewirkt hitten.
Der Protestant Claudius Sarravius (Senator zu Paris) schrieb im Jahre
1644 dem Protestanten Saumaise iiber Launoy (Gegner der Echtheit dieser
Schriften): , Er ist sehr geschickt, die ausgezeichnetsten Monumente des
Aberglaubens zu zerstéren, indem er der Frommigkeit der Gléubigen ihre
verehrtesten Stiitzen entreifst.“

Die Betrachtungen sind dem Heile der Seelen gewidmet. Die mensch-
liche Seele hungert nach Seligkeit. Einzig bei Gott ist diese zu suchen;
denn nur Gott kann ,lebendiges Wasser zu trinken geben“. Die Betrach-
tungen sollen dazu beitragen, das Herz und den Verstand von allem dem
zu befreien, was der Anniherung des Heilsquelles und seinem freien Walten
im Herzen hinderlich ist. Sie verdienen als gesunde Geistes- und Herzens-
nabrung weiteste Verbreitung.

2. P. Zanecchia O. P.: Divina Inspiratio Sacrarum Scrip-
turarum ad mentem 8. Thomae Aquinatis. 89, pag. VIII, 248.

Romae, Pustet, 1899,

Mancherlei biblische Fragen werden in unseren Tagen behandelt;
aber die Grundfrage ist die von der gottlichen Inspiration der heiligen
Schriften. Diese Frage nun wird verschieden besprochen zwischen Katho-



498 Litterarische Besprechungen.

liken und Andersgliubigen und Rationalisten, sowie von den Katholiken
untereinander. Zwischen den ersteren handelt es sich hauptsichlich um
die Natur und Existenz der biblischen Inspiration; bei den letzteren um
die Natur und Ausdehnung derselben, weil ihre Existenz in der gottlichen
Offenbarung enthalten und von der hl. Kirche definiert ist. Den Vitern und
Scholastikern war es mehr um die Lehre der heiligen Biicher zu thun.
Zweifel tiber deren gottlichen Ursprung gab es damals noch nicht. Darum
findet sich auch beim Aquinaten diese Frage nicht ausdriicklich behandelt.
Er hat jedoch in seinen Werken die Principien hinterlegt, welche wenig-
stens den richtigen Weg zeigen zur rechten Losung. Auf Grund dieser
Principien behandelt der gelehrte Verfasser, frither Regens an der Mi-
nerva zu Rom, eingehend die Existenz, Natur und Ausdehnung der gott-
lichen Inspiration betreffs der Originalhandschriften der biblischen Ver-
fasser. Von den spiteren Ausgaben und Ubersetzungen ist keine Rede.
Die einschligigen gegnerischen Meinungen werden am betreffenden Orte
genau beriicksichtigt und griindlich widerlegt. Die entsprechende rich-
tige Ansicht wird dadurch in um so helleres Licht gesetzt. Nach den
weiter entwickelten thomistischen Principien wird die biblische Inspiration
definiert: ,est influxus divinus physicus et supernaturalis elevans et mo-
vens facultates hominis, ut scripto consignentur Ecclesiae, propter bonum
et utilitatem eius, ea quae Deus vult, et modo quo vult“; oder kiirzer:
»e8t supernaturalis elevatio ac motio facultatum hominis, quibus scripto
consignantur Ecclesiae ea quae Deus vult, et modo quo vult“, Mit den
Ordenscensoren lifst sich das Urteil tiber das treffliche Buch kurz dahin
zusammenfassen: ,Nihil contra Fidem continere iudicamus: putamus vero
auctorem, principiis Divi Thomae innixum, disputare sapienter pro recte
intelligenda ac propugnanda, circa inspirationem sacrarum Scripturarum,
catholica veritate, quae tradita iam fuerat a Conciliis Florentino, Triden-
tino et Vaticano, quaeque demum confirmata et explanata est a Summo
Pontifice Leone XIII per suam encyclicam Litteram Providentissimus
Deus.“

3. Dionysius the Areopagite and the Alexandrine School.
By Rev. John Parker, M. A. London and Oxford, James

Parker and Co., 1899.

Der Verfasser der Areopagitischen Schriften soll zu Ende des 5. Jahr-
hunderts gelebt haben als Schiiler und Abschreiber des Neuplatonikers
Proklus. So will es die moderne Kritik (vgl. dieses Jahrb. XI1I. S 483 ff.;
XIII. S. 82 ff.). Eine Behauptung ohne Beweis, vielmehr voll von Wider-
spriichen. Demgegeniiber bringt der eifrige englische Verteidiger der
Echtheit dieser Schriften den Nachweis, dafs dieselben Jahrhunderte vor
Proklus in Alexandrien schon bekannt waren, sowohl bei den Hauptern
der Katechetenschule, wie bei der neuplatonischen Philosophenschule.
Pantinus, Titus Flavius Clemens, Origines einerseits, Ammonius Sakkas,
Plotinus andererseits kennen dieselben. Parker zeigt dies an deren
Schriften. Vorliegende Abhandlung bildet die Vorrede zur 2. Auflage der
,Himmlischen und Kirchlichen Hierarchie“, tbersetzt von Parker. Die
1. Auflage erschien 1894. Die erhabenen Schriften des grofsen Dionysius
des Areopagiten finden in England gliubige Aufnahme.

4. Etudes Franciscaines. Paris, Oeuvre de St. Francois

d’Assise, 5, Rue de la Santé, 1899,
Der erste Jahrgang ist in zwei Binden (je 680 Seiten) vollendet.
Die Expedition wurde inzwischen -verlegt. Der Zeitschrift Zweck und



Litterarische Besprechungen. 499

Anlage sind uns schon bekannt (dies. Jahrb. XIV. Bd. 8. 240 f.). Die
verschiedenen Artikel sind durchweg sorgfiltig ausgearbeitet und recht
zeitgemiifs. Der Kreis der Mitarbeiter hat sich betrichtlich erweitert.
Aufser den bereits erwidhnten drei Kapuzinerprovinzen leisten auch die
von Savoyen, Korsika, Belgien und der Schweiz tiichtige Mitarbeiterschaft.
Ein iiberaus treffliches Urteil fillt itber die Etudes der hochwiirdigste
Erzbischof von Chambéry, Msg. Hautin. Er schreibt (1. Dez. 1899) unter
anderem an die Direktion: ,Je lis avec le plus grand intérét depuis leur
apparition les Etudes Franciscaines, et je constate avec joie qu’elles sont
en progrés d’'un mois a l'autre. . . . Votre Revue est jeune, elle compte
a peine douze mois d’existence, mais elle a choisi un patron, que six
siécles réverent, Paimable saint d’Assise, dont elle porte le nom, et dont
elle a recu l'esprit. Quant & ses écrivains, ce qui les caractérise en
général, c’est, pour le fond, l'originalité de la pensée, la nouveauté des
apercus, l'indépendance, et, si j'ose le dire, la liberté apostolique des
jugements; pour la forme, I'horreur du banal et du convenu, une bonho-
mie de finesse, enfin une saveur toute franciscaine.“ Als neue (vgl a. 0.)
Artikel erwéhnen wir noch folgende: , Wohin fihrt der Determinismus?“ —
,Briefwechsel iiber die Religion (Notwendigkeit). — ,Der Atheismus
und die Gesellschaft. — ,Bemerkungen iiber Apologetik.“ — ,Studien
iiber den hl. Bonaventura.“

Mit vollem Rechte schreibt der Verfasser des letztgenannten Ar-
tikels: ,Saint Bonaventure est un de ces Docteurs qu'on loue toujours
beaucoup et qu'on étudie le moins possible. Je ne crains pas de le dire:
peu d’écrivains scolastiques ont été aussi négligés et, chose plus grave
encore, plus mal compris et interprétés que lui. OQOuvrez un manuel de
philosophie ou de théologie; bien petite, la part qui lui est faite, et trop
souvent, hélas! des opinions lui sont attribuées qui ne lui appartiennent
nullement.“ Freudig ist deshalb der Zweck dieser Arbeit zu begriifsen,
welcher mit folgenden Worten ausgedriickt ist: ,Nous allons essayer,
dans les pages qui vont suivre, de reproduire la physionomie véritable
de ce grand homme, de donner une idée exacte de sa maniére; de le
venger, de le délivrer une fois pour toutes, si c'est possible, des & peu
prés, des préjugés, des fausses accusations dont il a été I'objet
ou pour mieux  dire, la victime.“ Zu dem Zwecke nun vergleicht der
Verf. zunichst den hl. Bonaventura mit dem hl. Thomas und hebt die
Hauptunterschiede in der beiderseitigen Lehre hervor. Wie uns scheinen
will, werden diese Unterschiede zu scharf betont, so dals es den Eindruck
machen konnte, als handle es sich um wirkliche, sachliche, wesentliche
Gegensiitze, als wiren Thomas und Bonaventura, diese innigsten und
treuesten Freunde, wissenschaftlich geradezu Gegner. Diese Absicht je-
doch liegt dem Verf,, wie wir sicher glauben, durchaus fern. Schreibt er
doch anderswo (,Sanctus Bonaventura Scholae Franciscanae Ma-
gister praecellens“, auctore R. P. Evangelista a 8. Beato 0. M. Cap.,
Leipzig 1888, L. A. Kittler, pg. 68): ,Certum est . . ,, Bonaventuram et
Thomam in substantialibus doctrinae mire concordare. Qui hoc in dubium
vocaret, doctrinarum profecto utriusque Doctoris ignarum se ostenderet.
Dignus est qui consulatur de hac re cl. Sanseverino, qui magno eruditionis
apparatu, ambos Doctores in principalibus doctrinae capitibus convenire
invicte demonstrat. Ast prac ceteris interrogandi sunt Patres nostri Ca-
pucini, qui hanc convenientiam doctrinalem Angelici et Seraphici immor-
talibus voluminibus suis patefecerunt“ (vgl. dazu dess. Verf.s ,De neces-
saria temporaneitate Creaturae ad mentem S. Bonav.“, ebendas., Caput
VII). Wir sprechen deshalb unserem lieben Mitbruder den Wunsch aus,



500 Litterarische Besprechungen.

bei der Fortsetzung der Arbeit diese wesentliche Ubereinstimmung ins
hellste Licht zu setzen. — Tief dogmatisch und doch zugleich hochst prak-
tisch, weil sehr niitzlich zur besseren Erkenntnis Christi, ist die F'rage nach
dem Beweggrunde der Menschwerdung und dem Vorrange (Primauté) des
Gottmenschen. Sie bildet den Gegenstand der vor allen ausgedehntesten
und eingehendsten Arbeit und wird auch im zweiten Jahrgang noch fort-
gesetzt. Die drei verschiedenen theologischen Meinungen iiber diesen
Punkt werden ausfithrlichst besprochen. Um weniger beengt und unab-
hingiger zu sein, vermeidet der Verfasser die sonst iibliche Benennung
der diesbeziiglichen thomistischen und scotistischen Meinung. Er unter-
scheidet die bejahende, verneinende und mittlere Meinung: ,J’appellerai
donc affirmative 1'opinion suivant laquelle I'Incarnation aurait eu lieu
en toute hypothése; — négative celle qui soutient que le Verbe ne se
fat point incarné sans la chute d’Adam; et moyenne, ou intermedi-
aire, ou conciliatrice, celle dont I'objet est d’accorder les deux autres
et de les fondre ensemble.“ Er beginnt mit der Besprechung der nega-
tiven, der mehr allgemeinen. Bei der bejahenden Meinung lernen
wir zuniichst deren Anhéinger kennen und unter ihnen sehr namhafte, z. B.
Alexander von Hales, Albertus Magnus, Scotus, Dionysius den Kartéuser,
Bernardin von Siena, Franz von Sales. In der neueren Zeit verbreitet
sich diese Meinung mehr, besonders unter den mystischen Schriftstellern.
Bei der Fortsetzung beabsichtigt der Verf, die Begrindung des bl. Franz
von Sales eigens zu bringen. Schon was das Ansehen der Vertreter be-
trifft, verdient diese Meinung alle Beachtung. Ein abfilliges Urteil iber
dieselbe wire gewils unrecht. Bei Besprechung von Kontroverspunkten
gilt es vor allem, ohne Voreingenommenheit zu Werke zu gehen, rein
sachlich zu bleiben, Griinde gegen Griinde ernstlich abzuwiigen, ganz nach
dem Motto unseres Jahrbuches: ,Studio et verecundia®. Dem Verf. der
Arbeit kann das Zeugnis ausgestellt werden, dafs er bisher durchweg in
solchem Sinne die Sache behandelt hat, so wie er es auch von vornherein
beabsichtigte: ,Cherchant la vérité, j'essaie de la saisir la ou je crois
la rencontrer, sans prétendre qu’elle ne soit pas ailleurs.“ In der That
sind diese beiden Meinungen nicht derart entgegengesetzt, dals nur eine
wahr sein konnte und die andere falsch. Sie konnen vielmehr beide zu-
gleich wahr sein nach verschiedener Hinsicht. Der Verf. bekundet eine
grofse Kenntns der einschligigen iilteren und neueren Litteratur. Wir
wiinschen ibm herzlich gliickliche Vollendung der griindlichen Arbeit zum
Lobe und zum Ruhme des menschgewordenen Gottessohnes.
P. Josephus Leonissa O. M, Cap.

Dr. Joseph Regler, Pfarrer: Die sieben Gaben des
hl. Geistes in ihrer Bedeutung fiir das christliche Leben
unter Zugrundelegucg der Lehre des hl. Thomas v. Aquin.

Regensburg, Pustet, 1899. 8% IV, 399 8.

In unserer naturalistischen, vorwiegend nur mit materiellen Kriften
rechnenden Zeit ist die Lehre von den sieben Gaben des gottlichen heil.
Geistes ein Thema von aktuellster Bedeutung. Der Herr Verfaser hat
diesen ewig schénen Gegenstand mit dem aus der Begeisterung quellenden
Feifse erfafst und behandelt. Leitstern war ihm die Doktrin des Engels
der Schule, der selbst mit dem Vollmals der Gaben des Geistes Gottes
ausgestattet, hiertiber schon und tief geschrieben hat.

In vier Teilen stellt Dr. Regler seinen Gegenstand iibersichtlich und
erschopfend dar. Im ersten Teile (S. 9—144) gibt der Verf. die Bestim-
mung der Gaben des hl. Geistes im allgemeinen und einzelnen. Wir



Litterarische Besprechungen. 901

werden unterrichtet iiber das Wesen und die Wirksamkeit der Gaben, iiber
ihre Fortdauer in der Seligkeit .des Himmels, iiber ihre Gegensiitzlichkeit
zu den sieben Hauptsiinden, wir werden bekannt gemacht mit dem inneren
organischen Konnex dieser hl. Gaben. Im letzten Artikel des ersten
Teiles wird das Verhiltnis der Lehre von den Gaben des hl. Geistes zur
Glaubensregel beleuchtet und deren dogmatischer Charakter erwiesen,
wobei unter Beiziehung eines reichen exegetischen Materials auch ihre
Siebenzahl begriindet wird. Im zweiten Teile (144—210) werden die
Gaben des hl. Geistes in ihrer Bedeutung fiir das christliche Leben, so-
wohl fiir die vita activa, wie auch fiir die vita contemplativa erdrtert, und
es kommt ihre Heilsnotwendigkeit zur Sprache.

Im dritten und vierten Teile wird die Stellung der Gaben des heil.
Geistes im System der dem Menschen gewordenen iibernatiirlichen Krifte
gekennzeichnet. Es erscheinen die dona Spiritus sancti in ihrer Beziehung
zu den theologischen und sittlichen Tugenden, es wird der von der Scho-
lastik mit einer gewissen Vorliebe behandelte, vielfach komplizierte Konnex
zwischen den Gaben des hl, Geistes, den acht Seligkeiten, den zwolf
Friichten des hl, Geistes und den sieben Bitten des Vaterunsers mit Klar-
heit und Wirme dargethan. Dies ist der Inhalt der vorliegenden Schrift,
Dr. Regler hat in allen Teilen seines Buches das bei St. Thomas nieder-
gelegte Material herangezogen und dasselbe durch Citate aus der Pa-
tristik, den anderen grofsen Scholastikern und aus Hauptreprésentanten
der Spitscholastik erginzt und noch beweiskriftiger gemacht. Mit Recht
und Nutzen lifst der Verf. in der Erklarung des hl. Thomas sich von
dem grofsen portugiesischen Thomisten Joannes a Sto Thoma leiten, der
in der Lehre von den dona Spiritus sancti den englischen Lehrer am
tiefsten verstanden hat. Von den grofsen Scholastikern des Mittelalters
ist recht aunsgiebig auch der hl. Bonaventura benutzt, dessen Sentenzen-
kommentar als Typus der damaligen, dem hl. Thomas vorliegenden
doctrina communis ja hochst beachtenswert ist. H. Dr. Regler fihrt
auch hiufig eine Schrift des hl. Bonaventura ,de septem donis Spiritus
sancti“ an. Unseres Wissens gehen zwei hieriiber handelnde Monogra-
phieen unter dem Namen des seraphischen Lehrers. Die eine (8 ser-
mones de donis Spiritus sancti) hat der bekannte Bonaventuraforscher
des vorigen Jahrhunderts P. Benedikt Bonelli von Cavalese in seinem
Supplementum t. III col. 419—494 ediert; die andere ist das in der ed.
Vaticana t. VI pag. 237 abgedruckte opusculum de donis Spiritus Sancti,
das aber nicht dem hl. Bonaventura, sondern wahrscheinlicher dem Fr.
Rodulphus de Libraco O. Min. zuzuweisen ist.

Auch von Dionysius Carthusianus hat Dr. Regler eine Schrift de
donis Spiritus sancti benutzt. Aber mit ungleich mehr Nutzen hatte der
Verf. das dritte Buch des grofsen Sentenzenkommentars des Doctor ecsta-
ticus herangezogen, weil er dortselbst eine wortliche Gegeniiberstellung
und kritische Vergleichung der einschligigen Texte der ilteren Schola-
stiker: Wilhelm v. Auxerre, Alexander v. Hales, St. Bonaventura, Al-
bertus M., St. Thomas, Petrus v. Tarentasia, Richard v, Mediavilla u. s. w.
gefunden hiitte. Von besonderem Interesse ist ja die Beziehung des heil.
Thomas zu seinen unmittelbaren Vorgéngern: Wilhelm v. Auxerre, Prii-
positivus, Alex. v. Hales, Albert d. Gr. u. s. w., weil hieraus der von
Thomas gemachte sachliche und methodische Fortschritt am ehesten er-
mefsbar und bestimmbar ist. -

Aufser Joannes a S. Thoma haben in der Thomistenschule noch
Javellus, der Schiiler Cajetans, in seiner Philosophia christiana, Vallgor-
nera in seiner Theologica mystica, und Vincentius Contenson in seiner



502 Litterarische Besprechungen.

Theologia. mentis et cordis u. a. diber die Gaben des hl. Geistes griindlich
gehandelt. Von den neueren Autoren haben aufser den von Dr. Regler
aufgefithrten Namen noch Barré in seinem Tractatus de virtutibus necnon
de donis Spiritus sancti (Parisiis 1886) und Meynard in beiden Teilen
seines vortrefflichen Traité de la vie intérieure eingehender iiber die dona
Spiritus sancti sich verbreitet. Der Verf. hat nun die von ihm heran-
gezogenen Quellen, in erster Linie die klaren Texte des hl. Thomas, sach-
und sinngemifs ausgewertet und dadurch seinem Buche eine reiche In-
haltlichkeit gesichert.

Wir sind mit den Darlegungen Dr. Reglers recht wohl einverstanden,
nur in den nachfolgenden Stiicken glauben wir anderer Ansicht sein zu
koénnen und zu miissen.

Auf 8.18 Anm. 2 polemisiert H, Dr. Regler gegen Dr. Karl Weils:
wEs ist unerfindlich, wie Karl Weils (de VII donis Spir. S.) behaupten
kann 8. 38: Homo magis passive se habet in motione divina, quae est
per dona Spiritus sancti, quam in infusis virtutibus, da nach Thomas die
Gaben geradezu bis zur hdchsten Entwicklung der menschlichen Kriifte
befihigen. Oder ist die heroische Tugend eine Art von Passivitit? Ge-
wils und sicher das Gegenteil daven.“

Diese Polemik diirfte denn doch nicht ganz zutreffend und berech-
tigt sein. Dr. Regler scheint diese von Dr. K. Weils hier vertretene
Passivitit in einem zu ausschlielslichen Sinne aufzufassen. Es ist hier
unter dieser Passivitit keineswegs eine quietistische Unthitigkeit zu ver-
stehen. Auch ist dieselbe keinesfalls in dem vom Concil. Trid. sess. VI
c. 5 u. can. 4 verurteilten Sinne, als verhalte sich der Mensch gegen die
Gnadeneinstrémungen Gottes wie ein animal quoddam inanime ohne selbst-
eigene Vitalitit, auszulegen. Zwischen ,mere passive se habere“ und
»magis passive se habere“ ist doch ein grofser Unterschied. Dr. K. Weils
will an der angegriffenen Stelle nur sagen, dals bei der Wirksamkeit der
Gaben des hl. Geistes der menschliche Koéfficient als solcher hinter der
motio divina mehr zuriicktritt, als dies bei den Akten der eingegossenen
Tugenden der Fall ist.  Die Passivitit wird ja durch ein von aufsen ein-
wirkendes Princip bedingt und abgestuft, und dieses Einwirken von aufsen
durch das gottliche Princip ist doch bei den Gaben des hl, Geistes un-
gleich intensiver als bei den eingegossenen theologischen und sittlichen
Tugenden. Dr. K. Weils hezeichnet deshalb mit Recht diese bei den
Gaben des hl. Geistes statthabende Einwirkung des hl, Geistes als eine
specialis motio Spiritus sancti und nimmt dieselbe in die Definition des
donum Spiritus sancti auf (S. 85). Zur Wiirdigung der Auffassung des
hl. Thomas von der Passivitit im allgemeinen verweisen wir auch auf
seine Lehre von dem passiven Verhalten des menschlichen Intellektes
beim Erkennen: S, Th. I q.50 a. 2 ad 2, S. Th. I q. 75 a. 2, in II Sent.
dist. 3 q. 1 a. 1 ad 83m u, s. w.

Wir erinnern noch daran, dals manche Thatsachen der hoheren
Mystik, die ja in so inniger Relation zu den Gaben des hl. Geistes stehen,
in der mystischen Sprache mit dem Ausdruck ,divina pati“ charak-
terisiert werden. Vallgornera bemerkt deshalb: ,Certum est animam in
exercitio theologiae mysticae pati, quia recipit dona supernaturalia et
virtutes supernaturales et illuminationes supernaturales et recipere est
quoddam pati in doctrina D. Thomae opuse. 9 q. 88.“

Wenn auch beim Empfange iibernatiirlicher Einwirkung mittels
der Gaben des hl. Geistes der gerechtfertigte Mensch sich in hdherem
Malse passiv verhilt, so ist damit keineswegs ausgeschlossen, dafs
durch den Empfang solch iibernatiirlicher gottlicher Bewegung und



- Litterarische Besprechungen. 5C3

nach dem Empfang derselben in der so iibernatiirlich angeregten Seele
eine hohere iibernatiirliche Aktivitit und Lebensenergie sich geltend macht
als die fruchtbare Queile heroischer Tugendakte.

Ein weiterer Punkt, den wir bei Dr. Regler beanstanden zu missen
glauben, ist die S. 236 gegebene Ubersetzung der Stelle Hebr. 11, 1.
Dr. Regler verdeutscht das paulinische: sperandarum substantia rerum
[éAmilouévor vmooracis moayudrwv) mit: Der Glanbe ist die Zuversicht
der zu erhoffenden Dinge u.s. w. Es ist dies die Ubersetzung des Eras-
mus und mancher protestantischer Exegeten.

Wir verweisen auf das richtige Verstindnis und auf die tiefe Auf-
fassung dieser Schriftstelle bei St. Thomas: S. Th. 2 II q. 4 a. 1 und
die hochinteressanten Darlegungen in Quaest. disp. de Verit. q. 14 a. 2,
Mit dem hl. Thomas stehen in Kinklang Joannes Damase.: lib. IV de fide
orthodoxa c¢. 10;.Alex. Hal.: S. p. IIl q. 68 m. 5 a. 2; S. Bonaventura
in III Sent. dist. 23 a.1 q.5 ad 1m; B, Albertus M. in III Sent. dist. 23
a. 18. Vgl. auch Dr. Kirschkamp, Gnade und Glorie in ihrem inneren
Zusammenhang, Wiirzburg 1879, S 88—89; Derselbe, Der Geist des Ka-
tholicismus, Paderborn 1895, S. 38 ff. Allioli iibersetzt im Text ,sub-
stantia® mit ,fester Grund“, in einer Anmerkung aber noch genauer mit
ywesentliches Vorhandensein®.

Einen Punkt hatten wir in der sonst so reichhaltigen Schrift
Dr. Reglers gerne behandelt gesehen. Wir meinen eine eingehende Be-
sprechung des Verhiltnisses der Gaben des hl. Geistes, speciell der Gaben
der Weisheit und des Verstandes zum griindlichen Studium der theologi-
schen Wissenschaft. Ks ist dies ein recht beherzigenswerter Gegenstand
zumal in einer Zeit, wo der moderne Naturalismus und Kriticismus da
und dort auch in das Heiligtum der theologischen Wissenschaft seine
Schatten zu streuen droht. Dr. Matthias Scheeben hat in seinen ,My-
sterien des Christentums® 8, 750—753 iiber die Gaben des hl. Geistes als
Foment der theologischen Erkenntnis treffliche Andeutungen gegeben.

Wir glaubten im Interesse der Wahrheit diese Punkte anfihren zu
miissen, wodarch ja dem Werte und der Bedeutung des trefflichen Buches
kein Kintrag geschieht.

Auch in mehr formeller Hinsicht méchten wir noch ein paar Ver-
sehen bezw. Druckfehler notieren.

S. 66 Anm. 1 ist aufgefihrt Vignier, instit. c¢. XII p. 413. Dieser
Theologe heifst Viguier oder Viguerius, er war Dominikaner und Ver-
fasser der Institutiones ad christianam theologiam (Antverpii 1558, Ve-
netiis 1586).

S. 132 ist ein Kommentator des hl. Thomas, Boria, citiert. Vielleicht
ist dies ein Druckfehler statt Lorca.

S. 169 findet sich folgendes Citat aus dem Corpus iuris canonici:
»E. de. ren. ¢. Nisi cum pridem“. Die damit gemeinte Stelle ist aus den
Dekretalen, 1. Buch, 9. Titel, Kap. 10 entnommen. Die von Dr. Regler
mit E. gemachte Abkiirzung des bei St. Thomas fiir die Dekretalen ge-
brauchten Extra (sc. decretum) ist doch etwas ungewohnlich und konnte
den Leser eher auf die Extravagantes irrtimlicherweise hinweisen. Die
iibliche Citationsweise der angezogenen Stelle wire: ¢. 10, X. I, 9.

S. 190 ist ein Theologe Baynerius erwihnt. Es wird damit der
Dominikaner Raynerius a Pisis gemeint sein, der Verfasser der mehrfach
aufgelegten Pantheologia.

Als weitere Druckfehler sind noch zu bezeichnen und zu verbessern:
Im ersten Teile des Buches findet sich sehr hiufig die nachfolgende
Thomascitation: S. Th. I q. 43 a, 3 ad 2m (8, 14). Das Komma ist auch



504 Litterarische Besprechungen.

falsch angebracht in Citaten auf S. 50, 57, 63, 69, 82, 84, 107 u. a. In
den anderen Teilen findet sich dieser Druckfehler nicht mehr.

S. 54 steht authorem statt autorem; S. 45 Anm. 1 steht tu illices
statt tu illic es; S. 81 Anm. 3 stebt sine ad mixtione statt sine ad-
mixtione. 8. 187 steht propt. statt prop. Bei den Citaten aus neueren
Autoren fehlen mehrmals die Anfiihrungs- und Schlufszeichen, so dafls
der Umfang des Citates manchmal nicht leicht erkennbar ist. S. 161
Anm, 1 ist citiert ,Philippus a sss. 5 Trinit.%, ein Druckfehler fiir Philipp.
a Ss. Trinitate.

Wir schliefsen unsere kritischen Bemerkungen mit dem Wunsche,
dafs der hochw. H. Verfasser auch fernerhin den einen und anderen Lehr-
punkt des englischen Lehrers zum Gegenstande griindlicher Forschung
und gediegener wissenschaftlicher Darstellung machen mége, und wir
figen den anderen Wunsch an, dafls vorliegende schone Schrift beitragen
moge zu immer grofserer Erkenntnis und Liebe des goéttlichen hl. Geistes,
von dem der englische Lehrer schreibt: ,Spiritus sanctus est amor nos
in coelestia rapiens“ (S. Th. IIl. q. 57 a. 1 ad 3m),

Neumarkt (Bayern). Martin Grabmann.

1. Surbdled: Le réve. Paris, ancienne maison Ch. Douniol.
Deuxiéme édition. 1898.

In allgemein verstindlicher Form und in grofsen Ziigen bespricht S.
die Psychologie des Traumes. Die wesentlichsten Hauptpunkte seiner
Auseinandersetzungen sind etwa folgende: Der Traum dauert nicht etwa
den ganzen Schlaf hindurch, sondern entsteht nur im Stadium der Som-
nolenz. Die Dauer der Triume ist eine kurze und oft, trotz scheinbar
langer und komplizierter Handlung, eine blitzartig schoelle. Der Ur-
sprung der Triume liegt im Gedichtnis und in der Phantasie; die Sinnes-
empfindung modifiziert sie hochstens, ruft sie aber nicht hervor. Nur in
der Schlaftrunkenheit, die S. scharf vom Schlafe trennt, sind Sinnes-
eindriicke fiir Traumbilder malflsgebend. Beziiglich der Physiologie des
Traumes greift S. die ihm plausibelste Hypothese des Schlafes heraus,
nimlich die Entstehung des Schlafes durch Andmie der Hirnrinde bei
wahrscheinlich gleichzeitiger erhohter Blutzufuhr zu den centralen Hirn-
teilen. Der Ubergang zu diesen verdnderten Cirkulationsverhiltnissen
stellt demnach auch den Ubergang vom Wachen in den Schlaf dar; er
ist das Stadium der Somnolenz und so nach 8. die Zeit der Triume. In-
wieweit diese scheinbar plausible Hypothese den Thatsachen zu entsprechen
geeiguet ist, lilst Ref. dahingestellt sein; die anatomischen und physio-
logischen Grundlagen derselben sind, nach Ansicht des Ref., zum Teil
wohl nicht so erwiesen, wie S. anzunehmen geneigt ist.

2. Surbled: Cerebrologia iuxta recentiorum inventa et
hypotheses. Placentiae. Typis ,,Divus Thomas®. 1898.

Wie der Titel sagt, gibt S. einen kurzen Uberblick iiber das, was
die Physiologie von den Funktionen des Gehirns und seiner Teile uns
zur Zeit lehrt. Er bespricht die motorischen und sensorischen Centren,
streift die Neuronenlehre (die er wiederum ,roman du peurone“ nennt)
u.s. w. Wer die von uns bisher besprochenen Schriften des Verf.s kennt,
wird nach dieser Richtung hin hier wenig Neues finden. Als einer der
Hauptmomente der vorliegenden Abhandlung mufs jedoch hervorgehoben
werden die kritische Besprechung und Zuriickweisung jener Hypothese,



Neue Biicher und deren Besprechungen. 505

welche die vier psychischen Funktionen im Gehirn zu lokalisieren sucht
und sie der sog. latenten Zone (d. h. jenen Hirnteilen, welche keinen der
sonstigen erkennbaren nervoésen Funktionen vorzustehen scheinen) zuzu-
weisen- geneigt ist (Flechsig).

3. Surbled: La psycho-physiologie, son passé et son pré-
sent. Paris, Au siége de la société. 5. Rue S. Simon,
1899.

, Der Inhalt dieser Broschiire ist dem der vorstehenden #hnlich. KEs
wird hier aber noch fir das Studium einer ,vraie psycho-physiologie®
das gemeinsame Arbeiten der Physiologie mit der Philosophie
als wichtiges Erfordernis hervorgehoben.

Diese Aufgabe hat sich S. gestellt. In unseren bisherigen Be-
sprechungen seiner Arbeiten sahen wir, dafs er bemiiht war, den Philo-
sophen iiber die wichtigsten Thatsachen der Physiologie des Nerven-
systems zu orientieren. In einzelnen Hypothesen vertrat er einen von
dem geldufigen abweichenden Standpunkt; auch stellte er neue Hypothesen
auf. All diese Punkte versuchten wir zu beleuchten, heben jedoch noch-
mals hervor, dals es sich um Hypothesen, nicht um Theorieen
oder voll erwiesene Thatsachen handelte. Ob es nun S. gelingen
wird, die sich gestellte Aufgabe zu losen, wagen wir nicht zu entscheiden;
immerhin sind, auch vom medizinischen Standpunkte aus, seine Bestre-
bungen beachtenswert: némlich die Lehren der Physiologie des
Centralnervensystems mit den Grundsétzen einer gut fun-
dierten christlichen Philosophie zu verbinden und so die
materialistischen Anschauungen zuriickzudréingen,

Breslau. Dr. med. A. Most.

NEUE BUCHER UND DEREN BESPRECHUNGEN.

Angelini: Ausonio Franchi. — Philos. Jahrb. 12 Schmitt. ;

Arnim: Leben und Werke des Dio von Prusa. — Allg. Litt. 8 Will-
mann,

Bachelet: De 1'apologétique traditionelle et de 'apologétique moderne. —
Litt, Rundsch. 256 Weber.

Barth: Die Philosophie der Geschichte als Sociologie, I. Teil. — Z. f.
Philos. w. ph. Kr. 114 Vorldinder. _
Basch : Essai critique sur esthétique de Kant. — Kantstudien 4 Spitzer.
Biedermann: Zeit- und Lebensfragen aus dem Gebiete der Moral. —

Philos, Jahrb. 12 Stolzle.
Le Bon: Psychologie du socialisme. — Revue Thom. 7 S. )
Braig: Vom Sein. Abrifs der Ontologie. — Vom Erkennen. Abrils der
Noetik. — Litt. Rundsch. 25 Baur. g
Braunschweig: Die Lehre von der Aufmerksamkeit in der Psychologie
des 18. Jahrh. — Philos. Jahrb. 12 Geyser. )
Bromse: Das metaphysische Kausalproblem bei Leibnitz. — Rev. Néo-
Sco. 6 De Munnynck. ' ) )
Chollet: La morale stoicienne en face de la morale chretienne. — L.
Rundsch. 25 Koch.



	Litterarische Besprechungen

