
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 14 (1900)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Litterarische Besprechungen. 479

die bei der gegenwärtigen empiristischen, positivistischen Richtung

als grolse Philosophen gepriesen werden, einen Bacon, Locke,
Hume.

Wir tadeln an dieser neuesten Schrift v. Hartmanns nicht
die Methode selbst, an die Systeme einen bestimmten Mafsstab
anzulegen; ohne einen solchen ist eine Kritik überhaupt nicht
möglich, wohl aber den Mafsstab selbst, der ein ganz
individueller und in jedem Falle ein höchst problematischer ist und
durchaus selbst eine Probe nicht bestanden hat. Für uns steht
die Absurdität dieses Mafsstabes, d. h. der Philosophie des Un-
bewufsten mit ihrem Substanz- und Potenzbegriff fest. Dafs trotzdem

die Lektüre des Werkes eines so genialen Schriftstellers,
wie es v. Hartmann ist, für den urteilsfähigen Leser vielfach
belehrend und anregend wirkt, wollen wir zum Schlüsse
bereitwilligst zugestehen.

£5>-<

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.
®<§>o

1. Pierre Mandonnet, 0. P. : Siger de Brabant et
l'Averroïsme latin au XIII. siècle. Etude critique et
documents inédits. (Collectanea Friburgensia. Commentationes
academicae Universitatis Friburg. Helv. Fascic. VIII.) Fri-
bourg (Suisse), librairie de l'Université, 1899.
Viele Theologen beschäftigen sich heute eifrig mit der Summa theo-

logica des hl. Thomas von Aquin. Allein mehr als einem bleibt sie ein
Buch mit sieben Siegeln. Der Grund ist meistens der Mangel gründlicher

Kenntnis der aristotelisch-scholastischen Philosophie. Freilich läfst
sich diese Kenntnis durch Privatstudien nicht ersetzen, sondern nur
ergänzen. Aber das eine ergibt sich wohl aus der angeführten bekannten
Thatsache, dafs alles, was uns den Philosophen Thomas näher verstehen
lehrt, zugleich auch das Verständnis des Theologen Thomas fördert.

Was nun die historische Stellung der thomistischen Philosophie
anbelangt, so wird wohl jeder, der sich mit Mandonnets Buch beschäftigt,
mit dem Ref. sagen können, dafs wir bisher eigentlich sozusagen nichts
gewufst haben. Denn all die längst bekannten Beziehungen des Aqui-
naten zu Aristoteles, den Neuplatonikern und den Arabern werden erst
in das richtige Licht gerückt, wenn wir die Stellung Thomas' zu dem

lateinischen Averroismus kennen lernen, einer geistigen Bewegung,
bei der Thomas eine hervorragende Rolle gespielt hat. Einige Artikel
Mandonnets in der Revue thomiste lüfteten bereits ein wenig den

Schleier, der über diesem lateinischen Averroismus und seinem tlaupt-
vertreter, Siger von Brabant, bisher ruhte; aber erst durch die jetzt
vorliegenden, bisher unpublizierten Abhandlungen Sigers wird die dunkelste
Partie der Philosophiegeschichte des 13. Jahrhunderts wie mit einem

32*



480 Litterarische Besprechungen.

Schlage hell und klar. Ahnend, zögernd hat sich in der letzten Zeit die
Wissenschaft unserem Siger zu nähern versucht, und diesem dunklen
Vorgefühle, dafs hier ein kostbarer Schatz vergraben sei, verdanken wir
vor allem eine treffliche Ausgabe der Impossihilia des berühmten Averro-
isten; allein bezüglich der Auffassung dieses Werkes mufsten ganz
eigentümliche Mißverständnisse bestehen bleiben, bis uns Mandonnet den
richtigen Pfad wies.

Auf sechs Seiten Vorwort läfst Mandonnet dreihundertzwanzig Seiten
Text in Grofsfolio folgen. (Schade, dafs die Druckerei diese ganze Partie
mit lateinischer Paginierung versehen hat; das macht sich beim Citieren
oder Nachschlagen sehr langweilig, so dafs Mandonnet selbst im Index
arabische Ziffern anwendet.) Unter der Überschrift Appendices
erhalten wir nebst zwei schon bekannten Stücken des Ägydius Romanus
und Alberts des Grofsen alles, was (aufser der Impossibilia) von Siger
aufzutreiben war, nämlich fünf hochwichtige Schriften, deren Titel liier
sofort folgen sollen:

1. Quaestiones logicales (S. 37—45).
2. Quaestio Utrum haec sit vera Homo est animal nullo homine

existenti? (S. 47—54.)
3. Quaestiones naturales (S. 55—67).
4. De aeternitate mundi (S. 69—83).
5. Quaestiones de anima intellectiva (S. 83—115).
Wenn man sich gegenwärtig hält, dafs diese Schriften aus der

wissenschaftlichen und litterarischen Atmosphäre der Universität Paris
stammen, und dafs Thomas gleichzeitig in dieses Leben aufs nachdrücklichste

mit eingegriffen hat, so mag man schon aus diesen Titeln (bes. 2,
4 und 5) schliefsen, welch neue und überraschende Gesichtspunkte sich
für das Verständnis des Aquinaten aus Mandonnets Publikation ergeben.

Der Herausgeber hat selbst in — wie man sofort sieht — jahrelanger

Arbeit das von ihm zugänglich gemachte Material verarbeitet; die
meisten seiner Untersuchungen werden sich bestimmt als abschließend
erweisen.

Blättern wir das Buch rasch durch.
Das erste Kapitel De l'action d'Aristote sur le mouvement

intellectuel médiéval gibt auf Grund der deutschen und französischen
Untersuchungen eine sehr gelungene Übersicht; die Haltung der Kirche
gegenüber Aristoteles im 13. Jahrhundert ist hier zum ersten Male richtig
dargestellt.

Das zweite Kapitel De l'action d'Aristote sur la formation
des courants doctrinaux du XIII. siècle bot mir einen Genufs;
besonders die Paragraphen l'ordre doctrinale des Frères-Prêcheurs

entre dans le mouvement philosophique et rectifie
Aristote, sowie die zwei folgenden: Albert le Grand le vulgarise
et Thomas d'Aquin l'interprète, und Nouvelle école theolo-
gique fondée par ces deux maîtres (Th. et A.) sind wahre Kabinettstücke

historischer Darstellung; Zweck und Bedeutung des Dominikanerordens

in seiner Blütezeit sind meines Wissens noch nie und nirgends in
ihrem innersten Wesen so geschichtlich genau erfafst und klargelegt
worden, als es hier, zum Teil auf Denifles Schultern, von berufenster
Seite geschieht. Was hier über Albert und Thomas weiter gesagt ist,
sollte wahrhaftig reizen, auf der gegebenen festen Grundlage Einzeluntersuchungen

anzustellen.
Kap. III lehnt einige auf Siger v. Brabant irrtümlich bezogene

Nachrichten ab; Wilhelm von Tocco ist dabei besonders gut charakterisiert.



Litterarische Besprechungen. 481

Kap. IV—VI und VIII behandeln Sigers lehramtliche und litterarische

Thätigkeit an der Pariser Universität, sowie die damit in Verbindung

stehenden Verwicklungen: einzelne Punkte aus dem Leben des heil.
Thomas erfahren hierbei eine definitive Richtigstellung.

Kap. VIII ist wohl mit seinen ganz neuen Resultaten die
dogmengeschichtlich wichtigste Partie des ganzen Buches. Der extreme „Augu-
stinismus" der theologischen Fakultät auf der einen Seite, der Aristotelis-
mus der philosophischen Fakultät auf der anderen Seite (dabei Siger als
intransigenter Averroist, Thomas als gemäfsigter Aristoteliker die Mitte
haltend): das alles gibt uns ein hochinteressantes Bild. Der lateinische
Aristotelismus ist hier zum erstenmal näher untersucht; dabei reicht der
sicher blickende Historiker dem kalt distinguierenden Metaphysiker stets die
Hand, so dafs Ref. die Ansichten des Verfassers — z. B. über die Frage,
ob Ibn Roschd oder Thomas den Aristoteles in den hier erörterten
psychologischen Problemen besser verstanden — durcbgehends teilen mufs.

Das schliefsliche Resultat des erwähnten Gegensatzes der theologischen

Richtungen, welcher die philosophische Fakultät mit ihrer neuen
Methode auf Seiten Thomas' zeigt, wird packend im hochwichtigen IX.
Kapitel Condamnation du Péripatétisme, 1277 geschildert. Nach M.
ist kein Zweifel mehr, dafs der Bischof von Paris, von der theologischen
Fakultät moralisch gehalten, in der bekannten Verurteilung des Aristole-
lismus vom 7. März 1277 (just des Todestages Th.s'l) sowohl Thomas
als Siger mit einem Schlage treffen wollte; dafür hat die Geschichte
über ihn und seine Geistesverwandten längst den Stab gebrochen. Immerhin

ist der Blick hinter die Coulissen, den uns M. auf Grund des
gegenwärtigen Standes der Wissenschaft eröffnet, sehr lohnend und lehrreich.

Während aber der Dominikanerorden sich seines grofsen Meisters
energisch amiahm, erging es (Kap. X und XI) dem armen Siger recht
schlecht; während er heutzutage mit einem laudabiliter se subiecit
davongekommen wäre, wurde er damals, trotz seiner offenbar treukirchlichen
Gesinnung, als Häretiker verurteilt und scheint im Kerker jämmerlich
verkommen zu sein. Dafür hat Dante ihn unsterblich gemacht, indem er
ihn (darüber Kap. XII) als Vertreter der christlichen Philosophie des
dreizehnten Jahrhunderts ohne weiteres dem hl. Thomas, als dem Theologen,
an die Seite stellte.

Diese wenigen Andeutungen mögen genügen, um zu zeigen, wie
inhaltreich das Werk M.s ist. Ich zögere nicht, zu behaupten, dafs künftig
niemand, der über Thomas schreibt, wissenschaftlich ernst genommen
werden wird, wenn er M.s Siger de Brabant nicht von Anfang bis zu
Ende durchstudiert hat. Dem Verfasser sagt die Wissenschaft herzlichen
Dank für diese reife Frucht seiner Forschung: vivat sequens!

P. Wehofer, 0. P.

2. C. M. Kaufmann: Die Jenseitslioffnungeu der Griechen
und Römer nach den Sepulcraliuschriften. Ein Beitrag
zur monumentalen Eschatologie. Freiburg i. Br. 1897. 85 S.
Ein guter Titel an einem Buche ist stets ein Reizmittel, sich den

Inhalt des Buches näher anzusehen. Allein der Titel mag noch so schön
sein und noch so viel verheifsen — wenn der Inhalt ihm nicht entspricht,
so verfehlt er nicht nur seinen Zweck, sondern er schadet vielmehr.
Fast möchte ich das letztere auch auf die vorliegende Schrift anwenden.
Die Frage, wie sich die Griechen und Römer des Altertums das Jenseits
gedacht haben, hat für das Christentum grofse Bedeutung. Wenn wir für
den Ursprung aller Religionen den Monotheismus in x\nspruch nehmen —



482 Litterarische Besprechungen.

und das müssen wir vom christlichen Standpunkt aus, weil die religio als
solche nicht factititia, kein blofses Menschenwerk sein kann — so müssen
auch die Jenseitsgedanken der Griechen und Römer, je älter sie sind,
auch desto reiner und monotheistischer sein. Die Resultate des Verfassers,
wie sie besonders S. 76—81 zusammengestellt werden, weisen freilich
diesen eben angegebenen Entwicklungsgang auch in den Sepulcralins-
schriften nach, aber leider zu unbestimmt, in allzu unklarer Umgrenzung.
Das liegt m. Er. besonders daran, dafs der Verfasser sich nur an den
äufseren Text jener Inschriften hält, es dagegen nicht genügend versucht
hat, ihren inneren Sinn durch Vergleich mit der gleichzeitigen philosophischen

und religiösen Entwicklungsstufe der Griechen und Römer
aufzuhellen. So wären Wendungen wie z. B. ipv/r/ sp/srai slg epsßoq oder
Ileposfpôvtjç &ù).a[iov (S. 22) aus der Mysterienlehre der Griechen
heraus näher zu erläutern. Ferner müfste man die Seelenwanderungslehre

des Thaies, die Lehre des dunklen Ileraklit, der Dionysos mit Hades
identifiziert, der da sagt, dafs das Leben der Tod sei u. s. w., zum
Vergleich heranziehen. Auch kann man in der Anrede, welche der Tote selbst
an den Wanderer richtet, noch mehr sehen, als den blofsen Ausdruck der
Trauer (S. 11); sie deutet entschieden schon einen gewifsen Glauben an
das Jenseits an. Nicht genau umgrenzt ist endlich auch der Einflufs,
welchen das Christentum in der letzten Epoche des Heidentums auf die
Abfassung der Sepulcralinschriften ausgeübt hat. — So kann die
vorliegende Schrift wohl als ein Versuch nur bezeichnet werden, der hoffentlich

in vollkommener Weise wiederholt wird.
3. K. Andresen : Die Lehre von der Wiedergeburt auf

theistischer Grundlage. Ein Beitrag zur Erneuerung der
christliehen Religion. 2. Aufl. Hamburg 1899. 198 S.
Es ist eine schöne Einrichtung in der Welt, dafs Leute, die nicht

viel studiert haben, über alles reden und schreiben können. Ob der
Verfasser des vorliegenden Buches nicht viel studiert hat, weifs ich nicht so

ganz genau; aber viel reden kann er, nur schade, dafs nicht alles so
vernünftig ist. Sein Zweck ist natürlich, die christliche Religion zu
verbessern! Wer versucht das heutzutage nicht! — Er weifs ganz genau,
dafs die Religionen aus dem Gefühl hervorgegangen sind, dafs
Naturreligion—in der vulgärsten Auffassung dieses Begriffes I — ihre Grundlage

gewesen ist (S. 1, 8 u. a.). Trotzdem mufste der Intellekt zum
Gefühl noch erst hinzutreten, damit Religion entstände (S. 2). Gleich darauf
heifst es sehr schön: „Der menschliche Intellekt und das religiöse
Gefühl treten in der Religion in Wechselwirkung zu einander." Dann
ist Religion wieder eigentlich Philosophie, oder: „allen geschichtlichen
Religionen liegt eine aus dem Gefühl hervorgegangene, aber mit Hilfe
von Philosophie aufgebaute und mehr oder weniger vervollständigte
Weitanschauung zu Gruude" (S. 2. 3). Logik ist auch für den Verfasser das
wichtigste Postulat jeder Wissenschaftlichkeit (S. 5); wie er sie aber
praktisch mifsbraucht, mögen nur wenige Proben beweisen S. 15 heifst
es: „Daraus, dafs alle Vorgänge, wenn sie geschehen und von dem
Momentan, wo sie erscheinen, der Welt der Erscheinungen angehören, folgt
nicht, dafs mit den Erscheinungen der Welt das die relative Bedingtheit
derselben bedingende Unbedingte erklärt sein würde" Ferner S. 18:
„Die Gesetze im Weltall sind losgelöst und liegen ausserhalb der
bestimmenden Gottheit, insofern sie bestimmte, d. b. nicht mehr bestimmt
werdende, nach ihrer Bestimmung unverändert bestehende sind; Gesetz
bezeichnet ein Müssen des Geschehens" (1). Endlich noch S. 29: „Nichts



Litterarische Besprechungen. 483

ist durch Gott gemacht, sondern alles ist nach der göttlichen Vorsehung
und den göttlichen Gesetzen unter den Miteinflüssen der Zufälligkeiten
des Weltprozesses entstanden. Wäre der Mensch durch Gott gemacht,
so würde er und die Erde überhaupt in Nullzeit gemacht worden sein." —
Das ganze Buch ist eine Zusammenstellung von teils unverstandenen
Brocken, welche der Verfasser aus den Werken von Paulsen und Bahnsen,
von Schopenhauer und Ed. von Hartmann, von Nietzsche und ähnlichen
„Geistesheroen" der Neuzeit gesammelt hat, teils aus grofsartigen
Phantasieschlüssen, deren Bedeutung selbst dem Verfasser unklar geblieben
sein dürften. Die eigentliche „Lehre", welche er sehr selbstbewufst
aufstellt, betont, dafs der Geist und die Seele des Menschen wiedergeboren
werde. Was die Seele eigentlich ist, das weifs der Verfasser nicht, wie
seine Ausführungen auf S. 42 ff. beweisen. Der Zweck dieser Wiedergeburt

besteht darin, dafs die Individualseele allmählich zu immer höherer
Vollendung gelange. Wie wir wiedergeboren werden, das wagt der
Verfasser selbst nicht genügend zu beantworten; er glaubt aber behaupten
zu können, dafs die Seele nicht sich den Leib bildet, sondern sich einen
von den Eltern schon gebildeten Leib als Mietswohnung aussucht. Er
vergifst dabei anzugeben, welchen Kontrakt die „alte Seele" abschliefst,
und ebenso, mit wem sie den Mietskontrakt abschliefst. Der Zeitpunkt
für den Umzug scheint ihm dagegen wieder relativ klar zu sein: „Vielleicht

findet die Wiedereinkörperung etwa um die Mitte der Zeit der
Schwangerschaft statt" (S. 76) 1 — Ob ein Deutscher als Japaner oder
umgekehrt wiedergeboren werde, das will der Verfasser auch nicht
gerade entscheiden; aber Anfragen dieser Art sind schon an ihn gestellt
worden (S. 80. 81)1 Ich möchte den Wunsch aussprechen, dafs sich, wenn
auch nur eine mitleidige Seele fände, die an den Verfasser die Hunderte
und Tausende von Fragen stellen würde, welche ich ihm gerne über sein
„Buch" vorlegen möchte. Denn „Anfragen über Punkte, welche weiterer
Aufklärung oder Begründung bedürftig erscheinen sollten, bin ich gern
bereit, zu beantworten," so heifst es in einer dem Werke beigelegten
gedruckten Selbstempfehlung! Die Adresse des neuen Orakels lautet: Karl
Andreseu in Blankenese!

4. Fr. Max Müller: Das Pferdebürla. Berlin 1899.
267 S.
Ein „Pferdebürla" ist ein Bube, der die Pferde auf die Weide führt

und hütet. Ein Pferdebürla aus dem schlesischen Gebirge glaubt aber
auch die grofsen Geheimnisse der Welt, die Welträtsel, wie man heutzutage

zu sagen pflegt, mit seinem Pferdebubenverstande lösen zu können.
Eine Menge „Pferdebürla" aus allen Teilen der Welt, obgleich sonst in
anderer socialer Stellung, stimmen ihm im Grunde genommen zu, und
kein Geringerer als Max Müller fängt erst an, so gut oder so schlecht
er kann, jenes erste Pferdebürla zu widerlegen, um ihm nachher, von der
Zustimmung so vieler anderer Pferdebürla eingeschüchtert, Zugeständnisse

aller Art zu machen. Das ist kurz der Inhalt des vorliegenden
Buches, dem eine Inhaltsangabe fehlt, und dessen einzelne Teile ich daher
in Kürze zusammenstellen will: ein Artikel M. Müllers über den Sermo

verus des Celsus (S. 6—52); ein Fragebrief des schlesischen „Pferdebürla"

darüber (S. 56—64); eine erste Antwort M. Müllers an letzteren
(S. 64—86); ein „Offeues Schreiben an Hr. Prof. F. M. Müller" von
irgend einem anderen „Pferdebürla", welches sich Ignotus Agnosticus
nennt (S. 95—103); eine zweite Antwort M. Müllers, die eigentlich noch
an die Adresse des ersten „Pferdebürla" gerichtet ist (S. 103 — 131);



484 Litterarische Besprechungen.

endlich zwei kürzere Abhandlungen M. Müllers über „Sprache und Geist"
(S. 132—190) und über „Die Vernüuftigkeit der Religionen" (S. 191—267).
— Wer in dem ersten Christentum mehr ein neues Leben als einen
neuen Glauben sieht (S. 17) — als ob das christliche Leben ohne den
christlichen Glauben möglich wäre! —, der kann mit M. Müller äufser-
lich Hochkirchler und innerlich Pantheist sein. Wer Goethe und seinen
Dr. Faust als erklärungswürdige Speaker über die Xoyog-Lehre ansieht,
der kann mit M. Müller den Abderitensatz vortragen: „Erst mifsverstand;
man den Logos, das Wort, den Sohn Gottes, und dann griff man zur
Mythologie, um das mifsverstandene Dogma begreiflich zu machen" Wer
niemals vernünftig und objektiv einen Kirchenvater gelesen hat, der mag
ruhig mit M. Müller denken und aussprechen, dafs „Justin, Tatian, Theo-
philus, Athenagoras, Apollonius und Clemens" gerade jenen Aôyoç-Glauben
gehabt haben, welchen M. Müller S. 40 ff. und in der letzten Abhandlung
S. 232 ff. aufstellt, und sich dabei mit M. Müller auf die für die richtige
Kenntnis der Kirchenväter wahrscheinlich allein glaubwürdige deutsche
Rundschau stützen (ebd.). Wer sich in seiner Erhabenheit weniger um
die historische Wahrheit, als um seine eigenen Phantasmen kümmert, der
kann mit M. Müller ruhig unter dem Gelächter aller Wahrheitsliehenden
verkünden, dafs die römische Kirche die Vergöttlichung der Mutter und
der Grofsmutter Christi proklamiert habe (S. 46). Wer für Linguistik
der vedischen Sprache Talent besitzt, der mag in seinem Unverstände
mit M. Müller zwischen Christus und Buddha Parallelen ziehen, die lediglich

zu Ungunsten Christi ausfallen (S. 19. 20 u. s. w.), der mag noch
mehr vielleicht als M. Müller seine gänzliche Unkenntnis der christlichen

Lehre nachweisen (vergl. S. 23. 24. 31. 35. 36. 46. 97. 98. 201.
203. 215 u. s. w.), der mag mit M. Müller überhaupt jede Religion im
menschlichen Hirn entstanden sein lassen (S. 97), der mag mit M. Müller
Gut und Böse vom „höchsten" Standpunkte aus eins sein lassen (S. 98}
u. s. w. Man wird ihn doch stets nur als denjenigen betrachten, der er
ist: als einen Schuster, der nicht beim Leisten geblieben ist, oder
vielmehr als ein — Pferdebürla!

5. Johannes Jörgensen: Das lieisebucli. Licht und
Dunkel in Natur und Geist. Aus dem Dänischen von
Henriette Gräfin Holstein-Ledreborg. Mainz, Kirchheim, 1898.
299 S. 2,80 M.
Man kann Gegner sein und doch sich bestreben, der Meinung des

Gegners gerecht zu werden ; man kann Protestant sein und doch nicht
von vornherein den Katholicismus verurteilen; man kann schon vor der
schweren Entscheidung stehen, katholisch zu werden oder nicht, und
doch diese Entscheidung auf Grund kleinlicher aber künstlich zu Prin-
cipien erhobenen Nebenfragen aufschieben. Das ist die Quintessenz des
vorliegenden Buches. — Wenn man — wie es bei dem Ree. der Fall ist —
sowohl den Verfasser, wie auch seine Heimat kennt, so versteht man,
wie die Gedanken des letzteren immer und immer von neuem von den
wechselnden Bildern der Reise sehnsuchtsvoll und liebend zu den
wunderbar schönen und anmutigen Buchenhainen des dänischen Reiches
zurückschweifen, mag auch das mittelalterliche Nürnberg oder die sanfte
Anmut der schwäbischen Lande, die starre Erhabenheit der Schweiz oder
die sonnigen Abhänge der Apenninen die Sinne des Verfassers für kurze
Zeit fesseln. Man versteht auch, wie er erinnerungsfroh den Stürmen
lauscht, welche die umbrischen Burgen und Klöster und Städtchen um-
brausen, um des frostigen und doch so trauten nordischen Sturmes zu



Litterarische Besprechungen. 485

gedenken; wie sein Blick an den grauen, eilenden Wolken hängt, um
mit ihnen auf den thränenfeuchten Flügeln des Heimwehs dem Norden
wieder zuzueilen, den er verliefs, um seinen innersten Trieb nach Wahrheit,

nach Klarheit, nach Sieg im seelischen Ringen zu befriedigen. So
kommt er nach Nürnberg und sieht dort im Portal von S. Lorenz das
Bild des Sosiosch, das Bild seines Erretters, des Erlösers aller
Menschen. Die Phasen der Errettung von der Geburt an bis zum Tode am
Kreuze sind zwar durch einen Künstler dargestellt, aber nicht durch einen
Künstler moderner Art, sondern durch einen solchen mit kindlichem
Gemüt, wie nur das kindliche Mittelalter ihn hervorbringen konnte. Das
zieht den Verfasser an, das begeistert ihn sogar zu einem tiefchristlichen
apologetischen Gedanken — aber er merkt noch nicht, dafs ihn gerade
durch diesen Gedanken sein Sosiosch ruft — Er eilt weiter nach Süden,
nach Beuron: vieles entzückt ihn, manches stöfst ihn zurück; vieles
imponiert ihm — allein, der Geist der Welt treibt ihn ruhelos fort aus
dem Kloster, wo geistige Ruhe, der Frieden in Gott herrscht, treibt ihn
zurück in die Natur, um dort die ersehnte Ruhe zu finden. Auch hierbei
lenkt ihn der Retter: er läfst ihn nicht in die verdorbene Natur zurückkehren

deren giftige Früchte ihn etwa auf der Amalie- oder Bredgade,
oder im Tivoli der Grofsstadt Kjöbenhavn anekelten, sondern in die wahre
Gottesnatur der freien Berge. Es ist ein zweiter Ruf des Erretters:
zurück zu dem, was du warst, bevor die Sünde dich verdarb! — Er
kommt nach Luzern und beugt zum erstenmale fast widerwillig das Knie
vor dem unsichtbaren Erretter in Brotsgestalt; er besprengt sich — nur
unwillkürlich dem Beispiel der anderen folgend — mit geweihtem Wasser:
er hat jetzt seinen Retter gesehen und dessen Kraft gefühlt! Aber die
eisige Hülle des Herzens, in vielen verlorenen Jahren gefestigt, schmilzt
noch immer nicht; das alte Princip des eigenen Wollens und Denkens
hält ihn in Banden, bis in der umbrischen Einsamkeit ein letzter grofser
Kampf beginnt. Anscheinend siegt die alte, verdorbene Natur: die
Begeisterung für das Katholische macht erst einer ehrbaren Bewunderung
Platz, zieht sich dann auf eine nüchterne und theoretische Beachtung
zurück und droht plötzlich ganz zu entfliehen, als kleine persönliche
Unbequemlichkeiten und Unleidlichkeiten das menschliche Ego anzutasten
wagen. Und doch, das Fundament der Begeisterung war zu stark, die
Rufe des Retters zu eindringlich und wahr gewesen: alles drängt zur
siegreichen Lösung dieses schwersten Konfliktes. Der Schlufs des Buches
bringt uns zwar nicht diese Lösung, aber er läfst sie so vorausahnen,
wie sie wirklich kurz darauf gekommen ist: der Verfasser trat zum
katholischen Glauben über. — Erfrischend an dem Buche ist das tiefe
Verständnis der menschlichen Psyche; sie ist natürlich und wahr, weil sie
der Selbsterkenntnis des Verfassers entspringt. Auch die Übersetzung
hat nur wenige Mängel, abgesehen freilich von der manchmal mifsgliickten
Übertragung dänischer Poesie in deutsche Verse. Aber weder dieses,
noch kleinere Unrichtigkeiten auf den Gebieten der christlichen Philosophie
und Theologie (so namentlich S. 203. 204. 205) sind im stände, den Ge-
nufs zu zerstören, welchen die Lesung des „Reisebuches" allen objektiv
Denkenden zu bieten vermag.

Breslau. Prof. Dr. Fr. von Tessen-Wçsierski.
6. Zur Kirchcngeschichte des XIX. Jahrhunderts. Von

Dr. Aug. Jos. Nürnberger, a. o. Professor an der

Universität Breslau. I. Papsttum und Kirchenstaat. 1. Bd.

Vom Tode Pius VI. bis zum Regierungsantritt Pius IX.



486 Litterarische Besprechungen.

X u. 259 S. 2. Bd. Reform, Revolution und Restauration
unter Pius IX. XI u. 416 S. Mainz, Kirchheim 1897—98.
gr. 8°.
Das apologetische Interesse an diesem Buche liegt in der innigen

Verbindung, die zwischen der monarchischen Verfassungsform der Kirche
und ihrer unbehinderten freien Entfaltung besteht. Wie die kirchliche
Monarchie auf göttlicher Einsetzung beruht, so hat auch die göttliche
Vorsehung in den wechselnden Schicksalen des Kirchenstaates sich offenbar

gezeigt. Die Erhabenheit des übernatürlichen Zweckes, welchen
die Kirche in der Welt zu realisieren hat, verlangt die volle und freie
Ausübung der monarchischen Regierung, deren Unabhängigkeit auch ein
dominium temporale, das mit dem dominium spirituale verbunden ist,
gehietrisch und notwendig erfordert, wie der hl. Thomas sagt: Propter
quod mirabiliter ex divina Providentia factum est, ut in Romaua urbe,
quam Deus praeviderat christiani populi principalem sedem futurum, hic
mos paulatim inolesceret, ut civitatum rectores sacerdotibus subiacerent
(De regimine priucipum lib. 1. c. 14.). Die Geschichte des Kirchenstaates
bietet daher der Apologetik die wichtigsten Momente einer christlichen,
auf die übernatürlichen Fügungen der Vorsehung gegründeten Geschichtsphilosophie

dar. In dem mit Meisterhand ausgeführten Werke des Verf.,
der in der Form höchst ansprechender akademischer Vorträge die
Resultate der historischen Forschung zusammenfafst, gruppiert und die
besonders interessanten Einzelheiten ausführt, erblicken wir den Kampf
der civitas Dei mit ihren mannigfachen Feinden im 19. Jahrhundert.
So gestaltet sich das Buch des schon durch seine vieljährigen
Bonifatiusforschungen rühmlichst bekannten Breslauer Forschers, der hier rein
historisch in objektiver Darstellung referiert, ganz ohne Absicht zu einer
wertvollen apologetischen Gabe. Wir dürfen den Ahschlufs der Arbeit
mit Spannung erwarten. Ernst Commer.

7. V. Cathrein, S. J.: Moralphilosophie. Eine wissenschaftliche

Darlegung1 der sittlichen, einschliefslich der rechtlichen
Ordnung. 3. verbesserte und vermehrte Auflage. 2 Bde.

Freiburg i. Br., Herder, 1898.
Das Werk, dessen dritte Auflage wir besprechen, hat nicht nur

katholischerseits sich der höchsten Anerkennung erfreut, sondern wurde
auch vou Nichtkatholiken mit Lob erwähnt. Eine dritte Auflage in acht
Jahren ist bei einem Werke von solchem Umfange schon an sich ein
beredtes Zeugnis für die Brauchbarkeit und Gediegenheit der Arbeit des
auf socialem Gebiete rühmlichst bekannten Verfassers. Wirklich ruft eine
nähere Kenntnisnahme dieser Moralphilosophie den Eindruck hervor, dafs
der Lobspruch Dr. Pruners, der sie ein „monumentales Werk" nannte,
nicht übertrieben ist. Nicht blofs für Katholiken bildet sie ein wahres
Arsenal zur Beurteilung und Lösung der ethischen Fragen von einst und
jetzt; Nichtkatholiken wird darin zugleich in Hülle und Fülle Gelegenheit

geboten, ihre Vorurteile gegen katholische Moral und katholische
Wissenschaft überhaupt abzulegen und die Haltlosigkeit der sogenannten
modernen und akatholischen Ethik einzusehen.

Mit Recht wurde der systematische Aufbau des Werkes selbst von
akatholischen Blättern rühmend anerkannt. Dazu gesellt sich eine grofse
Klarheit der Sprache, ja eine oftmals ergreifende Schönheit der Darstellung,
namentlich wo der Verfasser die trostreichen ethischen Wahrheiten des

„alten Glaubens" gegenüber den hohlen Phrasen und sogenannten Be-



Litterarische Besprechungen. 487

weisen des modernen Materialismus und Unglaubens entwickelt. In dieser
Hinsicht heben wir aus dem ersten Bande die Abhandlungen hervor: „Kein
geschaffenes Gut vermag den Menschen vollkommen zu
beglücken" (S. 92). — „Gott, ...der notwendige Gegenstand der
menschlichen Glückseligkeit" (S. 97); besonders auch: „Die Art
und Weise der Vorbereitung auf das Jenseits" (S. 115) und:
„Das Gesetz des Todes" (S. 120). Ein ausführlicher „Anhang"
über die sittlichen Anschauungen der wichtigsten Kultur- und Naturvölker
schliefst den ersten Band auf würdige Weise (S. 508—613). — Im zweiten
Bande ist besonders bemerkenswert die Abhandlung über den Socialismus
<S. 121—247), welche anerkanntermafsen unter den besten und vollständigsten

Arbeiten über diesen Gegenstand eine hervorragende Stelle
einnimmt; ferner die Erörterungen über die Natur und den Umfang der
Staatsgewalt (S. 529), über die Frauenfrage (S. 418), über die Pflichten
des Staates bezüglich der Lösung der socialen Frage (S. 583), über die
verschiedenen Staatsverfassungen und der Exkurs über den Liberalismus

(S. 609).,
P. Cathrein entwickelt die Kraft seiner Logik besonders da, wo er

gegen Andersgläubige und Ungläubige das depositum rationis, wie es
uns von den klassischen Autoren der katholischen Kirche und namentlich
vom hl. Thomas in Anschlufs an Aristoteles überliefert ist, verteidigt und
die moralischen Irrtümer des Unglaubens und der Häresie bekämpft, ganz
entsprechend dem Geiste seines Ordens, der mit so vollem Hechte der
malleus haereticorum (et incredulorum) genannt wird. Was die
Kontroverspunkte inter domesticos fidei anbetrifft, euthält das Werk
auch viel Vorzügliches. Wir verweisen nur auf die gediegene Behandlung
des lus gentium (Bd. I S. 479), die Erörterungen über das Verhältnis
zwischen Staat und Schule (Bd. II S. 558), über das Recht des Staatos
in matrimonia infidelium (S. 412). Notwendigerweise wird jedoch
eine Moralphilosophie in dieser Beziehung mehr Gelegenheit zu
Bemerkungen geben: wir werden uns auf einige Hauptpunkte beschränken.

Wo der Vf. die Unveränderlichkeit des Naturgesetzes bespricht
(Bd. I S. 370), scheint er unbedingt die Möglichkeit einer dispensatio
proprie dicta in einem Naturgesetze zu verwerfen und alle in dieser
Hinsicht denkbaren Fälle als mutatio materiae zu erklären.1 Uns
scheint eine Unterscheidung hier notwendig zu sein. Ist die Rede vom
Naturgesetze im allgemeinen, ohne die besonderen Gegenstände des
Gesetzes zu betrachten, so geben wir zu, dafs eine dispensatio proprie

dicta absolut und immer unmöglich ist; und wenn wir sofort
behaupten werden, dafs in dem einen oder anderen Punkte des Naturgesetzes
eine solche dispensatio stattfinden kann, so wird sich diese Möglichkeit

wiederum auf das Naturgesetz, im allgemeinen genommen, stützen.
Die Frage ist jedoch diese: Ist eine dispensatio proprie dicta auch
unmöglich, wo es besondere Punkte des Naturgesetzes betrifft? Und auf
diese Frage mufs unseres Erachtens geantwortet werden, dafs es Fälle
gibt, wo eine eigentliche dispensatio eintritt, und weder collisio
legum, noch materiae mutatio als Erklärung des Falles genügt. Wir

1 Mit dispensatio proprie dicta ist gemeint eine „solutio
obligations legis per solam voluntatern legislators, in casu particular^,
ipsa lege permanente". Der Gegenstand einer dispensatio proprie
dicta kann also nicht ein Gut sein, welches dem Menschen einfachhin

notwendig ist. Hört kraft einer solchen Notwendigkeit die
Verpflichtung eiues Gesetzes auf, so hat man eine legum collisio.



488 Litterarische Besprechungen.

gehen von vornherein zu, dafs dergleichen Fälle nicht diejenigen sind,
wo es sich um die Verfügung über das Leben, die Freiheit oder die Güter
eines Menschen handelt; solche Fälle erklären sich hinreichend mit
mutatio materiae. Es gibt jedoch einige Fälle merae honestatis,
in welchen solche Erklärung durchaus ungenügend erscheint, und wo der
Begriff einer dispensatio proprie dicta anwendbar ist. Zur Lösung
der Frage mufs man bemerken, dafs es zur Entstehung eines Naturgesetzes
genügt, dafs sein Gegenstand ex se ipso der menschlichen Natur
notwendig ist. Die Notwendigkeit kann jedoch eine absolute sein, oder
eine nicht absolute. Absolut notwendig ist hlofs dasjenige, dessen
Nichtbeobachtung entweder gegen Gottes Eigenschaften oder das Wesen
selbst des Menschen verstöfst; nicht absolut notwendig ist
dasjenige, was eben kraft seiner Natur wegen seiner inneren Notwendigkeit

zum Naturgesetze gehört, dessen Nichtbeobachtung jedoch das
Wesen des Menschen oder Gottes Eigenschaften unberührt läfst. (Dazu
gehört zum Beispiel: die Einheit und Unauflöslichkeit der Ehe1); «nd
in diesen Fällen ist eine dispensatio proprie dicta möglich, quasi
miraculose, wie der hl. Thomas an der anzuführenden Stelle sich
ausdrückt; weil bei Gott in jeder Sphäre all dasjenige möglich ist, was
nicht absolut dem göttlichen oder menschlichen Wesen widerspricht,
wie dies der Fall wäre z. B. bei der Lüge, beim Neid und dergleichen.
Dico ergo, — so der hl. Thomas in I. Sent. Dist. 47 qu. 1 a. 4 —, quod
quaedam peccata nominant deordinationem unius rei ad rem aliam
Unde si talia bonitatem illam retinere possent, quae est ex ordine ad
fiuem ultimum, procul dubio bona essent et in ea voluntas ferri posset.
Sed hoc non posset esse nisi virtute divina, per quam ordo in rebus in-
stitutus est. Sicut euim non potest fieri nisi per miraculorum operationem
virtutis divinae, ut quod recipit esse a primo agente mediante aliqna
causa secunda, habeat esse destructa vel substracta causa secunda, ut
hoc, quod accidens sit sine subiecto, sicut in sacramento Altaris; ita
etiam non potest fieri nisi per miraculum virtutis divinae, ut id, quod
natum est recipere bonitatem ex ordine ad finem ultimum mediante ordine
ad rem illam, habeat bonitatem substracto ordine, qui erat ad rem illam.

Unde in talibus nullus dispensare potest nisi Deus quasi miraculose.

Quaedam autem peccata sunt, quorum actus inordinatus est
immediate circa finem, ut peccata quae sunt in Deum, ut odire ipsum et
desperare de eo et huiusmodi: et cum actus ex obiecto speciem trahat,
constat huiusmodi actus etiam secundum speciem in genere naturae malos
esse; unde ab eis talis deordinatio auferri non potest.4 — Auf die von
uns angeführten Beispiele bezüglich der Einheit und Unauflöslichkeit der
Ehe antwortet P. Cathrein mit der Bemerkung, dafs die genannten
Naturgesetze eigentlich so lauten: „Polygamie und Ehescheidung sind
verboten, insofern Gott sie nicht gestattet." — Aus dieser Antwort

1 Wir behaupten nicht, dafs die den Juden gestattete Polygamie
und Ehescheidung wirklich kraft dispensatio proprie dicta erlaubt
war; der Grund der Erlaubtheit kann ja thatsächlich auch eine collisio
legum gewesen sein. Wir behaupten blofs, dafs eine solche dispensatio
möglich sei, und dafs in den angegebenen Fällen keine mutatio
materiae als Erklärung genügen kann.

2 Die vom hl. Thomas angeführten Boispiele haben wir übergangen,
weil sie uns nicht zutreffend schienen; es ist uns blofs um seine
theoretische Lösung zu thun. Die Stellen aus der Summa theol. (I. II. qu. 100
a. 8) scheinen uns nicht entscheidend.



Litterarische Besprechungen. 489

mufs jedoch unseres Erachtens folgen, dafs Polygamie und Ehescheidung
nicht aus sich, nicht ex obiecto, also nicht intrinsece mala seien,
sondern blofs vi voluntatis divinae. Damit würden aber Einheit und
Unauflöslichkeit der Ehe aufhören, Naturgesetze zu sein, denn was
zum Naturgesetze gehört, gehört dazu nicht kraft des göttlichen Willens,
sondern seinem Wesen nach.

Im ersten Bande begegnen wir noch einem anderen Punkt, dem wir
unsere Aufmerksamkeit schenken. Es ist die Beweisführung über den
Probabilismns. Erwartet man in dieser „völlig umgearbeiteten"
Abhandlung der dritten Ausgabe die Lösung oder selbst die Besprechung
jener Schwierigkeiten, welche in neuester Zeit gegen den Probabilismus
erhoben wurden, erwartet mau eine wirkliche Beachtung der Fortschritte
dieser Kontroverse, resp. des jetzigen Standpunktes der Frage, so wird
mau sich getäuscht finden. Als Quellen für das Studium der betreffenden
Frage citiert der Vf. u. a. den Artikel „Moralsysteme" von P. Noldin
S. J. im Kircheulexikon; die Artikel in der Zeitschrift für katholische

Theologie (Jahrg. 1896) und die des Dr. Huppert im Mainzer
„Katholik" (Jahrg. 1893). Es ist jedoch zu bemerken, dafs diese
Artikel aequiprobabilistischerseits schon sowohl in dieser Zeitschrift (Jahrg. X
u. XI), als im citierten „Katholik" (1894) ihre Entgegnung und Widerlegung

gefunden haben. Daraus, dafs dem Verfasser die These De Caignys:
Probabilitas proprie dicta exigit motivum relative gravius
„logisch unhaltbar" scheint (S. 402), möchte man mit Becht schliefsen,
dafs er den richtigen Standpunkt der Frage und den davon abhängigen
Sinn des Wortes probabilitas nicht getroffen hat. Mit probabilitas
proprie dicta wird hier von De Caigny offenbar nicht die Probabilität
in jedwedem Sinne gemeint, sondern diejenige, welche, obgleich an sich
nicht verbindend, dennoch an und für sich ein Anrecht besitzt, der
weniger probablen vorgezogen zu werden bei der Wahl einer
Handlungsnorm: damit wird behauptet, dafs einfachhin probabel, d. h.
einfachhin annehmbar prae alia opposita sententia qualicunque
blofs jene Meinung ist, welche sich dem die Wahrheit suchenden
Verstände eher als der nach persönlichem Ermessen vermeintlichen Wahrheit
ähnlich verisimile, probabile) als von dieser Wahrheit
abweichend darthut. Und so aufgefafst ist die Behauptung De Caignys
nicht nur sehr logisch, sondern widerstrebt auch nicht der von P. Cathrein
zum sovielten Male wiederholten These, dafs eine der wahrscheinlicheren
Ansicht entgegengesetzte Meinung — d. h.: an und für sich betrachtet
oder als blofs verglichen, nicht aber als kontradiktorisch
opponiert, wie es das System erfordert — wahrscheinlich bleiben kann;
freilich hat diese letzte These mit dem Systeme eigentlich wenig zu
schaffen 1 Sie entscheidet blofs über den Stoff des Systems, wie schon
mehrere Male betont wurde.1 — Noch mehr mag es befremden, dafs in

1 Damit ist auch das Urteil gefällt über die Bemerkungen des Vf.s
auf S. 399 Note 1. Liest man den Kontext dieses Citâtes des hl. Al-
phonsus, so erhellt daraus, dafs der Heilige a. a. 0. nicht redet über
die Probabilität, welche eine Meinung an und für sich hat oder haben

kann, sondern über ihre Probabilität, insofern sie einer anderen
probableren Meinung kontradiktorisch ist. — Vergl. unsere
Schrift: La question Liguorienne. — Réponse au R. P. X-M. Le
Bachelet S. J. Galoppe. (Holland.) M. Alberts et Fils. 1899. S. 3 Note 3.

Dort (S. 12) wurde von uns auch der Beweis erbracht, dafs der hl. Alfons
unter dub. strictum das dub. ex aequalitate motivorum versteht.



490 Litterarische Besprechungen.

einem Werke von so grofser Bedeutung, wie diese Moralphilosophie,
angesichts der Entwicklung der Kontroverse in den letzten Jahren, der
Vf. zu Gunsten seines Probabilismus genug gethan zu haben nieint mit
der Wiederholung des allzu veralteten Argumentes: „Ein Gesetz verpflichtet
nicht, wenn es nicht genügend promulgiert ist. Nun aber ist ein Gesetz
nicht genügend promulgiert, solange die Ansicht unzweifelhaft wahrscheinlich

ist, dasselbe habe nie existiert und existiere nicht mehr. Also
verpflichtet das Gesetz in diesem Falle nicht." (A. a. 0. S. 400.) — Dieses
Argument, dessen Ober- und Untersatz der hochw. Verfasser kurz
beleuchtet, wird — wie schon bemerkt — als endgültige Demonstration des
Probabilismus aufgeführt. P. Cathrein fügt ja (a. a. 0. S. 402 n. 2)
unmittelbar hinzu: „Das ist das ganze Geheimnis des soviel verschrieenen
Probabilismus." Ein bedenklicheres testimonium paupertatis konnte
dem Probabilismus nicht ausgestellt werden. Denn erstens können die
Aequiprobabilisten das ganze Argument annehmen, ohne ein Jota von
ihrem Systeme preiszugeben; wird ja in diesem Beweise die Unterscheidung

zwischen direkter und indirekter Verpflichtung, welche eben
den Kernpunkt der Kontroverse bildet, völlig ignoriert. Für den
Verfasser beweist das Argument also zuviel, und das objektiv Richtige, das
darin liegt, kommt auch dem Aequiprobabilismus zu gute! Ferner wird
der hochw. Vf. gewifs nicht in Abrede stellen, dafs die honestas immer
soviel als möglich nach direktem Mafsstabe definiert werden mufs. Wir
sagen: soviel als möglich! — und dieses wurde, bisher wenigstens,
noch von keinem Probabilisten verneint oder angezweifelt. Bleibt man
jedoch — so fragen wir — diesem „soviel als möglich nach direktem
Mafsstabe" wirklich treu, wenn man sagt : „Im Falle, dafs beim Suchen
einer sicheren Gewissensnorm nach direktem Mafsstabe sich
zwar keine sichere honestas directa konstatieren läfst, der Suchende
aber nach Prüfung der inneren und äufseren Gründe persönlich überzeugt
ist von der gröfseren Wahrscheinlichkeit der in honestas directa, — darf
er in diesem Falle diese ihm certo probabilior inhonestas directa
unberücksichtigt lassen?" — Oder wäre das nicht ein offenerWiderspruch
mit dem Satze: „soviel als möglich soll die honestas nach direktem
Mafsstabe definiert werden"? Tritt hier das höhere reflexe Princip nicht
gebietend ein: Du sollst bei der Wahl einer sittlichen
Handlungsnorm nicht mit Wissen und Willen demjenigen den Vorzug
geben, was du als der directa honestas eher widersprechend als
mit ihr übereinstimmend betrachtest, was du in moralischer Sphäre
nach sittlichem Mafsstabe eher für falsch als für wahr hältst?» — Und
dafs der Probabilismus diese wichtigen Fragen völlig ignoriert, davon ist
der hochw. Verfasser selbst Zeuge, wenn er schreibt: „Das ist das
ganze Geheimnis des soviel verschrieenen Probabilismus."

Mit Recht wurde in der letzten Zeit besonders dieser Punkt:
honestas directa quantum fieri potest sectanda — von den
Aequiprobabilisten scharf betont. Mit Recht, denn von allen Philosophen und
Theologen wird ja das Objekt als erste Quelle der honestas
anerkannt. Vor allem mufs also das Objekt berücksichtigt bleiben; wenn
also nicht strictum dubium (im Sinne des hl. Thomas III Sent. D. 23

qu. 2 a. 2 sol.: Quando homo non habet rationem ad alteram partem magis
quam ad alteram, tunc nullo modo assentit nihil habet de

assensu) bezüglich der inhonestas obiecti vorhanden ist, sondern das

» Nebenbei sei bemerkt, dafs dieser Gedanke seine volle Anwendung
findet auf die stricte dubia cessatio legis certo promulgatae.



Litterarische Besprechungen. 491

Objekt sich dem Suchenden als certo probabilius inlionestum zeigt,,
so mufs dieses direkte Übergewicht zu Gunsten der lex vetans bei
der Wahl einr Handlungsnorm die Entscheidung geben.1

Nach P. Cathrein hat es ferner den Anschein, als hätten die Aequi-
probabilisten zu ihrem Gunsten nichts anderes zu sagen als dieses :

Sobald eine Ansicht sicher wahrscheinlicher ist, hört die gegenseitige
Ansicht auf, sicher wahrscheinlich zu sein (a. a. 0. S. 401). Er unterläfst
es jedoch, dabei zu bemerken, dafs der Aequiprobabilismus dieses blofs
behauptet in dem oben von uns angedeuteten Sinne, nämlich insofern
die weniger probable Meinung als der probableren kontradiktorisch

opponiert betrachtet wird; dieses letzte erfordert aber ein
Moralsystem gebietend. — Und was den hl. Alfons anbetrifft, genügt
es nach dem oben Bemerkten nicht, vereinzelte oder abgerissene Sätze
des Heiligen anzuführen (wie z.B. S. 401 n. 3, S. 399 n. 1); weder hiermit,

noch mit der Bemerkung, dafs der hl. Lehrer die minus proba-
bilis noch als probabel betrachtete, noch mit der Anführung des an sich
sehr wahren Satzes : Omnes ad asserendum conveniunt, quod lex, ut ob-
liget, debet esse certa ac manifesta u. s. w. (S. 400), wird der Beweis
gebracht, dafs der hl. Alfons noch 1762 nicht Aequiprobabilist gewesen
sei. Um zu beweisen, dafs er es wirklich war, genügt es, das Argument,
dessen sich der Heilige in der achten (1779) Auflage seiner Moraltheologie

einzig bedient, anzuführen. Si opinio, quae stat pro lege,
videatur certe probabilior, ipsam omnino sectari tenemur, nee
possumus tunc oppositam, quae stat pro libertate amplecti.
Ratio, quiaad licite operandum debemus in rebus dubiis veri-
tatem inquirere et sequi; at tibi Veritas clare inveuiri nequit,
tenemur complecti saltern opinionem illam, quae propius ad
veritatem accedit, qualis est opinio probabilior.2 Man bemerke

1 Richtig schrieb neulich P. L. M. Wouters C. SS. R. in der
holländischen Monatsschrift: „De Katholiek" (Jahrg. 1899. S. 247): „Von
diesem Principe hängt alles ab; darin liegt die grofse Kraft des
Aequiprobabilismus; mit diesem Principe steht oder fällt das von uns verteidigte
Moralsystem; um dieses Princip mufs unseres Erachtens der Kampf sich
bewegen. Das ist der Grundstein, der losgerissen, das ist der Schild, der
durchbohrt und gegen den die Pfeile unserer Gegner gerichtet werden
sollen, und, wie wir von Herzen wünschen, auch gerichtet sein werden."
Vergl. die Abhandlung desselben Verfassers im Divus Thomas. 1899.
vol. VI S. 661.

2 Hier ist hervorzuheben, dafs P. Lehmkuhl S. J. in der neunten
Auflage seiner Theologia moralis (S. 77 n. 1) fast wörtlich diesen Passus —
als den Vindiciae Alphonsianae entnommen — citiert, doch ohne
den hl. Alfons zu nennen, und mit der Bemerkung: es sei dieses eine
obiectio, quae est propria Probabilioristarum 11 — Besser
konnte ein Bruch zwischen dem heiligen Kirchenlehrer und dein Pro-
babilisinus nicht eingestanden werden! Besser könnte auch nicht
bewiesen werden, dafs mehrere Probabilisten den eigentlichen Grund der
Frage nicht treffen. — Die Weise, wie P. Lehmkuhl das Argument des
hl. Kirchenlehrers zu entkräften sucht, hat wieder die herkömmliche
Lückenhaftigkeit und Zweideutigkeit der probabilistischen Beweisführung.
Die ganze Antwort resümiert sich in der Behauptung: Si veritatem inye-
nire non possumus, non debemus eam sequi. — Das ist an sich richtig:
nämlich in diesem Sinne: Si veritatem nullo modo invenire possumus, etc.
Es existiert jedoch eine certa veritas, ein reflexes Princip, infolge



492 Litterarische Besprechungen.

hierbei, dafs der hl. Alfons von dieser Ausgabe schrieb: „Diese Aüsgabe
allein kann ich als ein fertiges, vervollkommnetes Werk bezeichnen",1
und: „Diese letzte Ausgabe [läfst] mich zufrieden sterben; gleichwie ich
im Gegenteil mit Kummer gestorben wäre, wenn ich hätte sterben müssen,
ohne diese Auflage zu sehen." 2 Diese Zeugnisse gelten sozusagen nur
von dem Moralsystem, nicht so sehr vom ganzen Moralwerke des
Heiligen, insofern dieses die Summe aller in specieller Hinsicht besprochenen

Fragen und gegebenen Entscheidungen ist, welche eigentlich nur
die Materie oder das Objekt des Moralsystems bilden, und welche, mit
Ausnahme der in den Quaestiones reformatae bezeichneten
Änderungen, dieselbe geblieben ist und trotz der Änderung des theoretischen
Systems logisch bleiben konnte, wie er sie veröffentlicht hat, als er noch
als System den gewöhnlichen Probabilismus lehrte." Soweit über den
Probabilismus.

Was die Theorie des Privateigentums anbetrifft (Bd. II S. 290 ff.),
halten wir zwar die von P. Oberhammer S. J. auf die Erörterung des
Vf.s ausgeübte Kritik4 für nicht berechtigt, meinen aber doch, dafs die
Beweisführung P. Cathreins nicht vollständig ist und sich mit der des
hl. Thomas nicht deckt. Der Vf. scheint mit Recht auf Privatbesitz nur

dessen man sicher verpflichtet ist opinionem certae veritati directae
propinquiorem (si habetur) als Handlungsuorm zu wählen. Es sei
uns noch gestattet, hier die Thatsache zu konstatieren, dafs P. Lehmkuhl
einen von uns in diesem. Jahrbuche (XI S. 461) gegen den Probabilismus
erhobenen Einwurf einer Erwähnung gewürdigt hat. A. a. 0. schreibt
er: „Aliter dicunt: Quod minus probabile esse censeo, id censeo
potius falsum esse quam verum. Atq. Id nihilominus praeeligere
est contra rationem; ergo illicitum. Nam haec electio determinari nequit
a bono rationis, quod est verum, non falsum." — Die Antwort hierauf
ist bei P. L. sehr kurz: „Negari debet maior, ac proiu tota argumen-
tatio superstructa." — Diese Art von Widerlegung in einem so wichtigen
Punkte scheint uns allzu wohlfeil. Der Vf. fügt aher doch hinzu: Neque
determinor a falsitate; sed a probabili veritate, quum certam veritatem
assequi nequeam, sino me inclinari, determinor voluntate. — Der
Leser wird bei dieser Bemerkung P. Lehmkuhls nicht vergessen, dafs,
was an sich oder blofs verglichen mit der entgegengesetzten Meinung
probabilis veritas genannt werden kann, — kraft des
Moralsystems hier als der anderen Meinung kontradiktorisch opponiert
betrachtet werden mufs; und so betrachtet ist die opinio certo minus
probabilis eher veritati dissimilis als veritati similis, eher abweichend
von der Wahrheit, als ihr annähernd und folglich einfachhin: probabilis
faisitas.

1 Specielle Korrespondenz n. 318.
2 A. a. 0. n. 327. Ebenso n. 328.
3 Diese Unterscheidung zwischen dem Moralsysteme eines Autors

und seiner Abschätzung der einzelnen Meinuugen in Bezug auf gröfsere
oder geringere Prohabilitât erklärt auch, wie der hl. Alfons auctores
elapsi saeculi (XVII) für auctores solidae doctrinae (nämlich was die
Abschätzung der Meinungen anbetrifft) halten und dennoch ihre Lehre
bezüglich des Befolgens der certo minus probabilis als lax bezeichnen
konnte (Homo Apostol. tr. I n. 31). Damit fällt auch die Ausführung
Lehmkuhls in seiner Theo 1. moralis edit. IX S. 71: Quodsi per-
pendo etc.

4 Zeitschrift für katholische Theologie 1899 S. 249.



Litterarische Besprechungen. 493

aus dessen Notwendigkeit abzuleiten. Das scheint uns zu wenig; würde
daraus nicht folgen, dafs, streng genommen, einem jeden nur soviel Privatbesitz

gestattet sei, als ihm selbst oder zur Aufrechthaltung der öffentlichen
Ordnung notwendig ist? Der Begriff der Notwendigkeit des
Privatbesitzes beweist nur, dafs in der menschlichen Gesellschaft Privateigentum
existieren soll. Allerdings ist das Recht darin schon eingeschlossen,
jedoch geht das Recht viel weiter als die Pflicht und stützt sich denn auch
notwendigerweise auf einen anderen Grund. Bei einer „Darlegung der
richtigen Eigentumstheorie" sollen also zwei Fragen unterschieden
werden; man soll erst beweisen, dafs jedem das Recht zustehe, privat
zu besitzen; zweitens dafs durchschnittlich von diesem Rechte auch
Gebrauch gemacht werden soll. Der eigentliche Grund des einfachen
Rechtes auf Privateigentum ist jedoch die Natur der körperlichen
Güter selbst, welche alle geeignet sind, dem Menschen als Mittel zu
dienen zu seiner Erhaltung und Vervollkommnung in jeder Hinsicht;
daraus folgt für den Menschen das Recht, seine individuelle physische
Aktivität (man nehme dieses Wort im weitesten Sinne, auch als blofse
Ergreifung) anhaltend und unbehelligt (also mit Ausschliefsung von
anderen) darauf auszuüben, solange kein höheres Gesetz entgegensteht. —
Dann kommt die zweite Frage, und die bejahende Antwort wird von
P. Cathrein bewiesen. — Der von uns dargelegte Gedankengang ist eben
der des hl. Thomas (S. theol. II. II. qu. 66). Die Antwort auf die Frage:
Utrum naturalis sit homini possessio exteriorum rerum (art. 1)
begründet er mit der Bemerkung: Homo habet naturale dominium
exteriorum rerum, quia per rationem et voluntatem potest uti rebus exterio-
ribus ad suam utilitatem, quasi propter se factis; semper enim imperfec-
tiora sunt propter perfectiora. Diese Begründung wendet er im folgenden
Artikel an auf die Frage: Utrum liceat alicui rem aliquam quasi pro-
priam possidere? — Respondeo dicendum quod circa rem exteriorem duo
competunt homini; quorum unum est potestas procurandi et dispensandi,
et quantum ad hoc Jieitum est, quod homo propria possideat. Dann fügt
er aber hinzu: Est etiam necessariuin ad humanam vitam propter tria.1

Wichtig sind die Erörterungen P. Cathreins über das Entstehen der
Staatsgewalt in einem determinierten Subjekte (Bd. II S. 466 ff.), und
gerne folgen wir ihm, wo er gegen die Verteidiger der collatio mediata
Stellung nimmt. Unseres Erachtens ist jedoch die These des Verfassers
besser als seine Beweisführung. Er will die collatio mediata bekämpfen,
indem er den Beweis zu erbringen sucht, es könne jemand durch
Notwendigkeit und Umstände als Träger der höchsten politischen Gewalt so
designiert sein, dafs er sie ipso facto besitze, ohne dafs selbst ein
stillschweigendes pactum vorangehe (S. 480, 481). Dieser Beweis (die
Entwicklung eines Staates aus der patriarchalen Familie) scheint uns
jedoch nicht zwingend zu sein. Die Bemerkungen beweisen wohl das
äufserst Angemessene, das in der Anerkennung des Patriarchen als Haupt
des sich bildenden Staates liegt, so dafs es seitens der Söhne und Enkel
ein Verstofs gegen Pietät und Klugheit sein kann, ihn nicht als solchen
anzuerkennen, resp. stillschweigend zu wählen ; damit ist jedoch keineswegs

der Beweis erbracht, dafs dem Patriarchen die höchste politische
Gewalt ipso facto zukomme, ebensowenig als die schwere Verpflichtung
des Reichen, dem Armen zu helfen, ein wirkliches Anrecht des Armen

1 Die Beweise, welche der Vf. zur Begründung eines natürlichen
Urheberrechtes (S. 319 ff.) anführt, sind nicht im stände, das Urheberrecht

als ein ius strictum (ex iustitia commutativa) erscheinen zu lassen.

Jahrbuch für Philosophie etc. XIV.



494 Litterarische Besprechungen.

auf die Güter des Reichen beweist. P. Cathrein nennt zwar unsere
Behauptung „willkürlich" (S. 481); sie gehe von der Voraussetzung aus, „nur
durch Wahl habe jemand die Staatsgewalt erlangen können" (a. a. 0).
Willkürlich scheint uns jedenfalls unsere Behauptung nicht; denn sie
ist eine Folgerung aus der sicheren Wahrheit, dafs der Staat eine von
der Familie speciüsch verschiedene Gesellschaft ist, und also der Grund
des Entstehens der damit verbundenen Autorität nicht im Familienverhältnis,

sondern im politischen Verhältnisse gesucht werden soll. In
politischer Hinsicht sind jedoch Vater, Söhne und Enkel gleich; folglich

kann keinem der Besitz der politischen Gewalt ipso facto zustehen;
nur durch eine wenigstens stillschweigende, wenn auch aus anderen Gründen

verpflichtende Übereinkunft kann also diese Gewalt von einem
erworben werden. Es ist jedoch zu bemerken, dafs es auch dieses
Beweises gar nicht bedarf, um die Unrichtigkeit der theoria collationis
mediatae und die Richtigkeit der collatio immediata darzuthun.
Man braucht nur den Beweis der Vertreter der ersten Ansicht zu
analysieren, um seine UnStichhaltigkeit einzusehen. Sie argumentieren so:
Jedes Volk hat von der Natur von Gott) das Recht auf eine höchste
politische Gewalt. Nun wird aber weder A noch B als Träger dieser
Gewalt von der Natur bezeichnet. Also sind alle zusammen (=das
ganze Volk) von der Natur als Träger der höchsten Gewalt
designiert. Es ist in dieser Beweisführung ein doppelter Fehler.
Erstens ist der Ausdruck im Obersatze: Recht auf die höchste
politische Gewalt zweideutig; er kann den Sinn haben: das Recht, zu
herrschen (ius ad auctoritatem in sensu activo) und das Recht,
beherrscht zu werden (ius ad autoritatem in sensu passivo). Nun gibt
der Beweis des Obersatzes (nämlich : Notwendigkeit einer konkreten
Autorität zur Aufrechthaltung der Ordnung) als Resultat, dafs in diesem
Obersatze nur von Recht auf Autorität in passivem Sinne die Rede sein
kann; denn zur Aufrechthaltung der Ordnung ist es nicht notwendig, dafs
das Volk selbst herrsche, sondern dafs es beherrscht werde. Folglich
ist auch der Untersatz nicht vollständig; dieser soll so lauten: Nun wird
aber weder A, noch B, noch viele, noch alle zusammen das ganze
Volk) von der Natur als Träger des Rechtes, um zu herrschen (ius
ad auctoritatem in sensu activo), bezeichnet. Findet sich also doch dieses
Be cht thatsächlich in einem Träger, so kann er es von niemand als
von Gott, der dem Staate Wesen und Attribute schenkt, empfangen haben,
und folglich auch unmittelbar von Gott, wenn auch die Designation
des Trägers durch menschliche Thatsachen geschieht. Das ist die Theorie
der collatio immediata.1

1 Mit Recht hat P. Cathrein gegenüber den Scholastikern sich der
Bemerkung enthalten, als schliefse ihre Theorie einen circulus vitiosus
ein, wie dieses von einigen Vertretern der collatio immediata behauptet
wird. Diese sagen nämlich: Zum Wesen eines Volkes Staates)
sei eine existierende Autorität erfordert; wenn also vom Volk behauptet
wird, dafs es die Autorität einem Träger übermittle, so würde das Volk
schon handelnd auftreten, bevor es existiere. — Diese Bemerkung ist
nicht richtig. Denn die Autorität, die zum Wesen eines Volkes erfordert
ist, ist nicht diejenige, welche sich in einem (physisch oder moralisch)
individuellen menschlichen Träger befindet; — sonst würde ja beim Tode
des Regenten, falls keine Mafsregeln für die Thronfolge getroffen wären,
das Volk ipso facto aufhören, ein Volk zu sein —; sondern diese zum
Wesen des Volkes erforderte Autorität (als causa formae sive



Litterarische Besprechungen. 495

Wo der Vf. die Straftheorieen (Bd. II S. 632 ff.) bespricht,
erklärt er sich für die Notwendigkeitstheorie, weil diese nach seiner
Meinung das Berechtigte der anderen Theorieen zusammenfafst.
Ausdrücklich erklärt er jedoch die Wiederherstellungs- oder
Sühnetheorie, welche als Grund der Strafgewalt die Wiederherstellung
der verletzten Ordnung anzieht, nicht zu verwerfen. Wo er jedoch seine
Meinung beweist, bleibt für diese letzte Auffassung, insofern sie den Staat
betrifft, sehr wenig übrig. Dieser Mangel an Konsequenz scheint uns
daraus zu entstehen, dafs der hochw. Verfasser die Strafgewalt im
allgemeinen mit dem Rechte, die Art und das Mafs der Strafe
zu determinieren, verwirrt. Für Art und Mafs der Strafe tritt
hauptsächlich die Notwendigkeitstheorie auf; und darauf bezieht sich auch
der vom Verf. citierte Text des hl. Thomas C. Gent. III c. 146 (S. 639
Note) und, was die Todesstrafe insbesondere anbetrifft, die auf S. 645
in der Note citierten Texte. Wo jedoch von der staatlichen
Strafgewalt im allgemeinen die Rede ist, lehrt der hl.Thomas ausdrücklich,
dafs, abgesehen von jedem Nützlichkeitsgrunde, in jeder, auch in
der politischen Ordnung, die Strafe postuliert wird und vom priu-
ceps ordinis auferlegt werden soll, um die verletzte Ordnung wieder
herzustellen; durch die Strafe wird nämlich dem Verbrecher gegeben, was
er implicite gewählt hat; durch die Strafe wird also auf ihn das
augewendet, was mit seiner freien bösen That übereinstimmt — und
das gehört zur Vollkommenheit der Ordnung, wie der hl. Thomas S. th.
I. II. qu. 87 a. 1 mit ausdrücklicher Erwähnung der politischen Ordnung
bemerkt. Quaecumque continentur sub aliquo ordine, sunt quodammodo
unum in ordine ad principium ordinis, unde quidquid contra ordinem aliquem
insurgit, consequens est, ut ab eo ordine et principe ordinis deprimatur
...quae quidem depressio poena est. Unde secundum très ordines
quibus subditur humana voluntas triplici poena potest homo puniri: primo
quidem enim subditur humana natura ordini propriae rationis; secundo
ordini exterioris hominis gubernantis, vel spiritualiter vel temporaliter,
politice seu oeconomice; tertio subditur universali ordini divini regiminis.
Quilibet autem horum ordinum per peccatum pervertitur, dum ille,
qui peccat, agit et contra rationem et contra legem humanam et contra
legem divinam. Unde triplicem poenam incurrit: unam quidern a se-
ipso, quae est conscientiae remorsus, aliam vero ab homine, tertiam vero
a Deo. — Mit Unrecht meint der Verf., es könne diese Theorie, insofern
sie auf die politische Ordnung augewendet wird, mit dem Begnadigungsrechte

schwer vereinigt werden (S. 638). Mit Unrecht: denn in jeder
Strafe mufs ein zweifaches Element unterschieden werden; das formelle,
nämlich der Urteilsspruch des Richters, wodurch die Strafe
auferlegt wird, zugleich mit der Annahme der Strafe von Seiten des
Verbrechers; und dieser Teil mufs notwendig vorhanden sein, wenn die
Ordnung, wie sie sein soll, hergestellt werden soll; zweitens aber das

materielle Element, welches in der Vollziehung der Strafe, im that-
sächlichen Leiden der Strafe besteht: und dieser Teil kann, salvo
ordine, aus höheren Gründen unterbleiben. Der Verf. sagt: Der
Staat kann die Pflicht nicht haben, die Sünde zu strafen, insofern sie
eine Beleidigung Gottes ist; sonst müfste er für jede schwere Sünde die
Todesstrafe verhängen; — sehr richtig —; auch nicht, so fährt er fort,

ordinis societatis civilis) ist, absolut genommen, blofs die göttliche Autorität,
das ewige Gesetz, kraft dessen die societas civilis existiert. — Ein
circulus vitiosus liegt also in diesem Beweise der Gegner nicht.

33*



496 Litterarische Besprechungen.

insofern die Sünde den einzelnen Menschen verletzt; — wiederum sehr
richtig. Hier wird jedoch vom Verf. ein dritter Grund aufser acht
gelassen : der Staat (die Staatsgewalt) hat nämlich die Pflicht, die Sünde
zu strafen, insofern sie die politische Ordnung des Staates
verletzt, insofern sie ein Verstofs ist gegen die bürgerlichen Gesetze, —
auch im Falle, dafs die Nichtbestrafung gar keine dem Staate nachteiligen
Folgen haben könnte. Das Princip „Abwehr von nachteiligen Folgen"
kommt jedoch, wie schon gesagt, mit in Rechnung, wo es sich um die
Art und das Mafs der Strafe handelt.1 Dieses letzte Princip
beleuchtet unseres Erachtens sehr treffend die Verschiedenheit der
Strafpraxis in verschiedenen Zeiten und Ländern; das erste Princip
zeigt jedoch auch, dafs in den absoluten Theorieen (von Kant und
Hegel) ein guter Kern liegt; P. Cathrein scheint uns diese absoluten
Theorieen zu unbedingt zu verwerfen.

Wir schliefsen diese Besprechung mit der Bemerkung, dafs der
Wunsch des gelehrten Verfassers: „Möge es uns gelungen sein, durch
unsere Bemühungen etwas zum Siege der Wahrheit auf sittlichem
Gebiete beizutragen" (S. XII), wohl allzu bescheiden ist; denn ohne
Zweifel wird das schöne Werk nicht nur „etwas", sondern sehr viel Gutes
stiften.

Wittern (Holland). J. L. Jansen, C. SS. R.

1. Die Wissenschaft des Heils dem christlichen Herzen als

Nahrung vorgelegt von Dr. C. M. Schneider. Regensburg,

Coppenrath, 1898. 12°. 8. XXVI, 808.
Da unser Jahrbuch vor allem die Lehre des hl. Thomas von Aquin

verbreiten und erklären will, dürfen wir es nicht unterlassen, die werten
Leser aufmerksam zu machen auf ein ganz im Geiste des Aquinaten
gehaltenes Werk unseres so überaus rührigen Mitarbeiters. So schlicht
und einfach das äufsere Gewand, die prunklose Betrachtungsform, so reich
und tief ist der Inhalt gleicherweise geeignet, den Geist zu erleuchten
und das Herz zu erwärmen. Gott und seine Vollkommenheiten, sowie
das hochheilige Geheimnis der Dreieinigkeit werden behandelt. Der Stoff
der 55 Betrachtungen ist derselbe, wie der der ersten 43 Quästionen des
ersten Teiles der Summa Theologica des hl. Thomas. Gott, der Dreieine,
ist der letzte Zweck, der Endzweck der Seele: ihr einziges, beseligendes
Gut, ihre Ruhe in Zeit und Ewigkeit. Die heilige Wissenschaft nun
beschäftigt sich ausschliefslich mit Gott; und zwar nicht allein, wie Gott
in sich selbst ist, in seinen unendlich kostbaren Vollkommenheiten und
in den drei göttlichen Personen, sondern auch wie Gott die leitende
Richtschnur und die letzte Vollendung aller Dinge ist. Jede Wissenschaft hat
ja einen mafsgebenden Gesichtspunkt, unter welchem sie alles betrachtet.
Die Wissenschaft des Heils steht am höchsten. Sie legt an alles den
Mafsstab Gottes selber und des Heils der menschlichen Seele, das eben
nur Gott ist. Wie führen die Dinge zu Gott? Wie kommen sie von
Gott? Wie stehen sie in ihrer Thätigkeit unter Gott? Auf diese Fragen
antwortet die heilige Wissenschaft. Alles zieht sie in ihren Kreis, was
da im stände ist, „die enge Pforte und den schmalen Weg zu zeigen",
welcher zu Gott hinführt. In Gott gewinnt die Seele wahre Schönheit;
in Gott wird sie der göttlichen Liebe wert.

1 So hat zum Beispiel der Vf. richtig nur diesen Grund angeführt,
wo er speciell über die Todesstrafe spricht.



Litterarische Besprechungen. 497

Der Zweck dieses Buches ist, der christlichen Seele die heilige
Wissenschaft nahe zu bringen, um das Herz zu speisen und anzueifern,
nach Gott zu begehren und alles andere in Gott und um Gottes willen
zu liehen. Gott spricht in der Wissenschaft des Heils zu uns. Er allein
kann wahre Schönheit verleihen. Es gibt eine Schönheit, welche die
heilige Schrift trügerisch nennt und leer und eitel. Vom Begehren nach
solcher Schönheit zieht die Wissenschaft des Heils ab, damit wir nicht
schliefslich betrogen wären. Die Wissenschaft des Heils weist uns
dagegen auf jene Schönheit, welche so grofsen Glanz hat, dafs sie der Ewige
selber hegehrt. Auf jene Schönheit weist sie hin, welche nimmer
vergeht, wenn sie auch hier .auf Erden von den Augen des Fleisches nicht
gesehen wird. Ihr Äufseres hier auf Erden kann verächtlich scheinen,
aber umsomehr strahlt sie in hehrem Glänze im Innern zum Wohlgefallen
Gottes. Wahre Wissenschaft des Heiles, nicht das Ergebnis eigener
Forschung, wird geboten, geschöpft aus den reinen Quellen der göttlichen
Offenbarung gemäfs der untrüglichen Auslegung der hl. Kirche. Die
Schriftstellen bilden in den Betrachtungen gleichsam das Mark. Die
einzelnen Erwägungen werden stets auf klare und deutliche Stellen aus dem
Worte Gottes zurückgeführt und aus denselben abgeleitet, im innigsten
Anschlufs an die heil. Väter. Nach dem Beispiele des Aquinaten werden
sehr häufig die überaus tiefen und herrlichen Gedanken des Apostolischen
Vaters, des grofsen hl. Dionysius, des Areopagiten, angeführt; gewifs als
beste Widerlegung der neueren Erfindung, nach welcher der Verfasser der
Areopagitischen Schriften Schüler heidnischer, neuplatonischer Lehrer ist
und tief unter diesen steht (vgl. dies. Jahrb. XH. S. 485 ff., XIII. S. 82 ff.).
Anhängern letzterer Ansicht dürften wohl die Dionysius-Lektionen (9. Okt.)'
im Römischen Brevier ebenso reformbedürftig erscheinen, wie den Galli-
kanern unter Papst Urban VIII. Damals fanden unter Teilnahme der
gröfsten Gelehrten lange und tiefe Verhandlungen statt behufs Änderung
der genannten Lektionen. Von gallikanischer Seite, wurden die Verhandlungen

mit äufserster Anstrengung geführt, um die Änderung zu bewirken.
Aber das Ende war: der Text blieb. Denselben Erfolg hatten später
geführte Unterhandlungen. Ebenso blieb der Text im Dominikanerbrevier,
welcher noch den Zusatz hat, dafs die Schriften des Areopagiten zur
Zeit Ludwigs des Frommen und Hilduins viele Wunder gewirkt hätten.
Der Protestant Claudius Sarravius (Senator zu Paris) schrieb im Jahre
1644 dem Protestanten Saumaise über Launoy (Gegner der Echtheit dieser
Schriften): „ Er ist sehr geschickt, die ausgezeichnetsten Monumente des
Aberglaubens zu zerstören, indem er der Frömmigkeit der Gläubigen ihre
verehrtesten Stützen entreifst."

Die Betrachtungen sind dem Heile der Seelen gewidmet. Die menschliche

Seele hungert nach Seligkeit. Einzig bei Gott ist diese zu suchen;
denn nur Gott kann „lebendiges Wasser zu trinken geben". Die Betrachtungen

sollen dazu beitragen, das Herz und den Verstand von allem dem
zu befreien, was der Annäherung des Heilsquelles und seinem freien Walten
im Herzen hinderlich ist. Sie verdienen als gesunde Geistes- und Herzens-
nabrung weiteste Verbreitung.

2. P. Zanecchia 0. P.: Divina Inspiratio Sacrarum Scrip-
turarum ad mentem S. Thomae Aquinatis. 8°, pag. VIII, 248.
Romae, Pustet, 1899.
Mancherlei biblische Fragen werden in unseren Tagen behandelt;

aber die Grundfrage ist die von der göttlichen Inspiration der heiligen
Schriften. Diese Frage nun wird verschieden besprochen zwischen Katho-



498 Litterarische Besprechungen.

liken und Andersgläubigen und Rationalisten, sowie von den Katholiken
untereinander. Zwischen den ersteren handelt es sich hauptsächlich um
die Natur und Existenz der biblischen Inspiration; bei den letzteren um
die Natur und Ausdehnung derselben, weil ihre Existenz in der göttlichen
Offenbarung enthalten und von der hl. Kirche definiert ist. Den Vätern und
Scholastikern war es mehr um die Lehre der heiligen Bücher zu thun.
Zweifel über deren göttlichen Ursprung gab es damals noch nicht. Darum
findet sich auch beim Aquinaten diese Frage nicht ausdrücklich behandelt.
Er hat jedoch in seinen Werken die Principien hinterlegt, welche wenigstens

den richtigen Weg zeigen zur rechten Lösung. Auf Grund dieser
Principien behandelt der gelehrte Verfasser, früher Regens an der
Minerva zu Rom, eingehend die Existenz, Natur und Ausdehnung der
göttlichen Inspiration betreffs der Originalhandschriften der biblischen
Verfasser. Von den späteren Ausgaben und Übersetzungen ist keine Rede.
Die einschlägigen gegnerischen Meinungen werden am betreffenden Orte
genau berücksichtigt und gründlich widerlegt. Die entsprechende richtige

Ansicht wird dadurch in um so helleres Licht gesetzt. Nach den
weiter entwickelten thomistischen Principien wird die biblische Inspiration
definiert: „est influxus diviuus physicus et supernaturalis elevans et mo-
vens facilitates hominis, ut scripto consignentur Ecclesiae, propter bonum
et utilitatem eius, ea quae Deus vult, et modo quo vult"; oder kürzer:
„est supernaturalis elevatio ac motio facultatum hominis, quibus scripto
consignantur Ecclesiae ea quae Deus vult, et modo quo vult". Mit den
Ordenscensoren läfst sich das Urteil über das treffliche Buch kurz dahin
zusammenfassen: „Nihil contra Fidem continere iudicamus: putamus vero
auctorem, principiis Divi Thomae innixum, disputare sapienter pro recte
intelligenda ac propugnanda, circa inspirationem sacrarum Scripturarum,
catholica veritate, quae tradita iam fuerat a Conciliis Florentino, Triden-
tino et Vaticano, quaeque demum confirmata et explanata est a Summo
Pontifice Leone XIII per suam encyclicam Litteram Providentissimus
Deus."

3. Dionysius the Areopagite and the Alexandrine School.

By Bev. John Parker, M. A. London and Oxford, Jaines
Parker and Co., 1899.
Der Verfasser der Areopagitischen Schriften soll zu Ende des 5.

Jahrhunderts gelebt haben als Schüler und Abschreiber des Neuplatonikers
Proklus. So will es die moderne Kritik (vgl. dieses Jahrb. XII. S 483 ff.;
XIII. S. 82 ff.). Eine Behauptung ohne Beweis, vielmehr voll von
Widersprüchen. Demgegenüber bringt der eifrige englische Verteidiger der
Echtheit dieser Schriften den Nachweis, dafs dieselben Jahrhunderte vor
Proklus in Alexandrien schon bekannt waren, sowohl bei den Häuptern
der Katechetenschnle, wie bei der neuplatonischen Philosophenschule.
Pantänus, Titus Flavius Clemens, Origines einerseits, Ammonius Sakkas,
Plotinus andererseits kennen dieselben. Parker zeigt dies an deren
Schriften. Vorliegende Abhandlung bildet die Vorrede zur 2. Auflage der
„Himmlischen und Kirchlichen Hierarchie", übersetzt von Parker. Die
1. Auflage erschien 1894. Die erhabenen Schriften des grofsen Dionysius
des Areopagiten finden in England gläubige Aufnahme.

4. Etudes Franciscaines. Paris, Oeuvre de St. François
d'Assise, 5, Rue de la Santé, 1899.
Der erste Jahrgang ist in zwei Bänden (je 680 Seiten) vollendet.

Die Expedition wurde inzwischen verlegt. Der Zeitschrift Zweck und



Litterarische Besprechungen. 499

Anlage sind uns schon bekannt (dies. Jahrb. XIV. Bd. S. 240 f.). Die
verschiedenen Artikel sind durchweg sorgfältig ausgearbeitet und recht
zeitgemäfs. Der Kreis der Mitarbeiter hat sich beträchtlich erweitert.
Aufser den bereits erwähnten drei Kapuzinerprovinzen leisten auch die
von Savoyen, Korsika, Belgien und der Schweiz tüchtige Mitarbeiterschaft.
Ein überaus treffliches Urteil fällt über die Etudes der hochwürdigste
Erzbischof von Chambéry, Msg. Hautin. Er schreibt (1. Dez. 1899) unter
anderem an die Direktion : „Je lis avec le plus grand intérêt depuis leur
apparition les Etudes Franciscaines, et je constate avec joie qu'elles sont
en progrès d'un mois à l'autre. Votre Revue est jeune, elle compte
à peine douze mois d'existence, mais elle a choisi un patron, que six
siècles révèrent, l'aimable saint d'Assise, dont elle porte le nom, et dont
elle a reçu l'esprit. Quant à ses écrivains, ce qui les caractérise en
général, c'est, pour le fond, l'originalité de la pensée, la nouveauté des

aperçus, l'indépendance, et, si j'ose le dire, la liberté apostolique des

jugements; pour la forme, l'horreur du banal et du convenu, une bonhomie

de finesse, enfin une saveur toute franciscaine." Als neue (vgl. a. 0.)
Artikel erwähnen wir noch folgende: „Wohin führt der Determinismus?" —
„Briefwechsel über die Religion (Notwendigkeit)." — „Der Atheismus
und die Gesellschaft." — „Bemerkungen über Apologetik." — „Studien
über den hl. Bonaventura."

Mit vollem Rechte schreibt der Verfasser des letztgenannten
Artikels: „Saint Bonaventure est un de ces Docteurs qu'on loue toujours
beaucoup et qu'on étudie le moins possible. Je ne crains pas de le dire:
peu d'écrivains scolastiques ont été aussi négligés et, chose plus grave
encore, plus mal compris et interprétés que lui. Ouvrez un manuel de
philosophie ou de théologie; bien petite, la part qui lui est faite, et trop
souvent, hélas! des opinions lui sont attribuées qui ne lui appartiennent
nullement." Freudig ist deshalb der Zweck dieser Arbeit zu begrüfsen,
welcher mit folgenden Worten ausgedrückt ist: „Nous allons essayer,
dans les pages qui vont suivre, de reproduire la physionomie véritable
de ce grand homme, de donner une idée exacte de sa manièrede le
veuger, de le délivrer une fois pour toutes, si c'est possible, des à peu
près, des préjugés, des fausses accusations dont il a été l'objet
ou pour mieux dire, la victime." Zu dem Zwecke nun vergleicht der
Verf. zunächst den hl. Bonaventura mit dem hl. Thomas und hebt die
Hauptunterschiede in der beiderseitigen Lehre hervor. Wie uns scheinen
will, werden diese Unterschiede zu scharf betont, so dafs es deu Eindruck
machen könnte, als handle es sich um wirkliche, sachliche, wesentliche
Gegensätze, als wären Thomas und Bonaventura, diese innigsten und
treuesten Freunde, wissenschaftlich geradezu Gegner. Diese Absicht
jedoch liegt dem Verf., wie wir sicher glauben, durchaus fern. Schreibt er
doch anderswo („Sanctus Bonaventura Scholae Franciscanae
Magister praecellens", auctore R. P. Evangelista a S. Beato 0. M. Cap.,
Leipzig 1888, L. A. Kittler, pg. 68): „Certum est Bonaventuram et
Thomam in substantialibus doctrinae mire concordare. Qui hoc in dubium
vocaret, doctrinarum profecto utriusque Doctoris ignarum se ostenderet.
Dignus est qui consulatur de hac re cl. Sanseverino, qui magno eruditionis
apparatu, ambos Doctores in principalibus doctrinae capitibus convenire
invicte demonstrat. Ast prae ceteris interrogandi sunt Patres nostri Ca-
pucini, qui hanc convenientiam doctrinalem Angelici et Seraphici immor-
talibus voluminibus suis patefecerunt" (vgl. dazu dess. Verf.s „De neces-
saria temporaneitate Creaturae ad mentem S. Bonav.", ebendas., Caput
VII). Wir sprechen deshalb unserem lieben Mitbruder den Wunsch aus,



500 Litterarische Besprechungen.

bei der Fortsetzung der Arbeit diese wesentliche Übereinstimmung ins
hellste Licht zu setzen. — Tief dogmatisch und doch zugleich höchst
praktisch, weil sehr nützlich zur besseren Erkenntnis Christi, ist die Krage nach
dem Beweggründe der Menschwerdung und dem Vorrange (Primauté) des
Gottmenschen. Sie bildet den Gegenstand der vor allen ausgedehntesten
und eingehendsten Arbeit und wird auch im zweiten Jahrgang noch
fortgesetzt. Die drei verschiedenen theologischen Meinungen über diesen
Punkt werden ausführlichst besprochen. Um weniger beengt und
unabhängiger zu sein, vermeidet der Verfasser die sonst übliche Benennung
der diesbezüglichen thomistischen und scotistischen Meinung. Er
unterscheidet die bejahende, verneinende und mittlere Meinung: „J'appellerai
donc affirmative l'opinion suivant laquelle l'Incarnation aurait eu lieu
en toute hypothèse; — négative celle qui soutient que le Verbe ne se
fût point incarné sans la chute d'Adam; et moyenne, ou intermédiaire,

ou conciliatrice, celle dont l'objet est d'accorder les deux autres
et de les fondre ensemble." Er beginnt mit der Besprechung der
negativen, der mehr allgemeinen. Bei der bejahenden Meinung lernen
wir zunächst deren Anhänger kennen und unter ihnen sehr namhafte, z. B.
Alexander von Haies, Albertus Magnus, Scotus, Dionysius den Kartäuser,
Bernardin von Siena, Franz von Sales. In der neueren Zeit verbreitet
sich diese Meinung mehr, besonders unter den mystischen Schriftstellern.
Bei der Fortsetzung beabsichtigt der Verf. die Begründung des hl. Franz
von Sales eigens zu bringen. Schon was das Ansehen der Vertreter
betrifft, verdient diese Meinung alle Beachtung. Ein abfälliges Urteil über
dieselbe wäre gewifs unrecht. Bei Besprechung von Kontroverspunkten
gilt es vor allem, ohne Voreingenommenheit zu Werke zu gehen, rein
sachlich zu bleiben, Gründe gegen Gründe ernstlich abzuwägen, ganz nach
dem Motto unseres Jahrbuches : „Studio et verecundia". Dem Verf. der
Arbeit kann das Zeugnis ausgestellt werden, dafs er bisher durchweg in
solchem Sinne die Sache behandelt hat, so wie er es auch von vornherein
beabsichtigte: „Cherchant la vérité, j'essaie de la saisir là où je crois
la rencontrer, sans prétendre qu'elle ne soit pas ailleurs." In der That
sind diese beiden Meinungen nicht derart entgegengesetzt, dafs nur eine
wahr sein könnte und die andere falsch. Sie können vielmehr beide
zugleich wahr sein nach verschiedener Hinsicht. Der Verf. bekundet eine
grofse Kenntns der einschlägigen älteren und neueren Litteratur. Wir
wünschen ihm herzlich glückliche Vollendung der gründlichen Arbeit zum
Lobe und zum Ruhme des menschgewordeneu Gottessohnes.

P. Josephus Leonissa 0. M. Cap.

Dr. Joseph Regler, Pfarrer; Die sieben Gaben des
hl. Geistes in ihrer Bedeutung für das christliche Leben
unter Zugrundelegung der Lehre des hl. Thomas v. Aquin.
Regensburg, Pustet, 1899. 8°. IV, 399 S.
In unserer naturalistischen, vorwiegend nur mit materiellen Kräften

rechnenden Zeit ist die Lehre von den sieben Gaben des göttlichen heil.
Geistes ein Thema von aktuellster Bedeutung. Der Herr Verfaser hat
diesen ewig schönen Gegenstand mit dem aus der Begeisterung quellenden
Feifse erfafst und behandelt. Leitstern war ihm die Doktrin des Engels
der Schule, der selbst mit dem Vollmafs der Gaben des Geistes Gottes
ausgestattet, hierüber schön und tief geschrieben hat.

In vier Teilen stellt Dr. Regler seinen Gegenstand übersichtlich und
erschöpfend dar. Im ersten Teile (S. 9—144) gibt der Verf. die Bestimmung

der Gaben des hl. Geistes im allgemeinen und einzelnen. Wir



Litterarische Besprechungen. 501

werden unterrichtet über das Wesen und die Wirksamkeit der Gaben, über
ihre Fortdauer in der Seligkeit des Himmels, über ihre Gegensätzlichkeit
zu den sieben Hauptsünden, wir werden bekannt gemacht mit dem inneren
organischen Konnex dieser hl. Gaben. Im letzten Artikel des ersten
Teiles wird das Verhältnis der Lehre von den Gaben des hl. Geistes zur
Glaubensregel beleuchtet und deren dogmatischer Charakter erwiesen,
wobei unter Beiziehung eines reichen exegetischen Materials auch ihre
Siebenzahl begründet wird. Im zweiten Teile (144—210) werden die
Gaben des hl. Geistes in ihrer Bedeutung für das christliche Leben,
sowohl für die vita activa, wie auch für die vita contemplativa erörtert, und
es kommt ihre Heilsnotwendigkeit zur Sprache.

Im dritten und vierten Teile wird die Stellung der Gaben des heil.
Geistes im System der dem Menschen gewordenen übernatürlichen Kräfte
gekennzeichnet. Es erscheinen die dona Spiritus sancti in ihrer Beziehung
zu den theologischen und sittlichen Tugenden, es wird der von der
Scholastik mit einer gewissen Vorliebe behandelte, vielfach komplizierte Konnex
zwischen den Gaben des hl. Geistes, den acht Seligkeiten, den zwölf
Früchten des hl. Geistes und den sieben Bitten des Vaterunsers mit Klarheit

und Wärme dargethan. Dies ist der Inhalt der vorliegenden Schrift.
Dr. Regler hat in allen Teilen seines Buches das bei St. Thomas
niedergelegte Material herangezogen und dasselbe durch Citate aus der Pa-
tristik, den anderen grofsen Scholastikern und aus Hauptrepräsentanten
der Spätscholastik ergänzt und noch beweiskräftiger gemacht. Mit Recht
und Nutzen läfst der Verf. in der Erklärung des hl. Thomas sich von
dem grofsen portugiesischen Thomisten Joannes a Sto Thoma leiten, der
in der Lehre von den dona Spiritus sancti den englischen Lehrer am
tiefsten verstanden hat. Von den grofsen Scholastikern des Mittelalters
ist recht ausgiebig auch der hl. Bonaventura benutzt, dessen
Sentenzenkommentar als Typus der damaligen, dem hl. Thomas vorliegenden
doctrina communis ja höchst beachtenswert ist. H. Dr. Regler führt
auch häufig eine Schrift des hl. Bonaventura „de septem donis Spiritus
sancti" an. Unseres Wissens gehen zwei hierüber handelnde Monogra-
phieen unter dem Namen des seraphischen Lehrers. Die eine (8 ser-
mones de donis Spiritus sancti) hat der bekannte Bonaventuraforscher
des vorigen Jahrhunderts P. Benedikt Bonelli von Cavalese in seinem
Supplementum t. III col. 419—494 ediert; die andere ist das in der ed.
Vaticana t. VI pag. 237 abgedruckte opusculum de donis Spiritus Sancti,
das aber nicht dem hl. Bonaventura, sondern wahrscheinlicher dem Fr.
Rodulphus de Libraco 0. Min. zuzuweisen ist.

Auch von Dionysius Carthusianus hat Dr. Regler eine Schrift de
donis Spiritus sancti benutzt. Aber mit ungleich mehr Nutzen hätte der
Verf. das dritte Buch des grofsen Sentenzenkommentars des Doctor ecsta-
ticus herangezogen, weil er dortselbst eine wörtliche Gegenüberstellung
und kritische Vergleichung der einschlägigen Texte der älteren Scholastiker;

Wilhelm v. Auxerre, Alexander v. Haies, St. Bonaventura,
Albertus M., St. Thomas, Petrus v. Tarentasia, Richard v. Mediavilla u. s. w.
gefunden hätte. Von besonderem Interesse ist ja die Beziehung des heil.
Thomas zu seinen unmittelbaren Vorgängern: Wilhelm v. Auxerre, Prä-
positivus, Alex. v. Haies, Albert d. Gr. u. s. w., weil hieraus der von
Thomas gemachte sachliche und methodische Fortschritt am ehesten er-
mefsbar und bestimmbar ist.

Aufser Joannes a S. Thoma haben in der Thomistenschule noch
Javellus, der Schüler Cajetans, in seiner Philosophia Christiana, Vallgor-
nera in seiner Theologica mystica, und Vincentius Contenson in seiner



502 Litterarische Besprechungen.

Theologia. mentis et cordis u. a. über die Gaben des hl. Geistes gründlich
gehandelt. Von den neueren Autoren haben aufser den von Dr. Regler
aufgeführten Namen noch Barré in seinem Tractatus de virtutibus necnon
de donis Spiritus sancti (Parisiis 1886) und Meynard in beiden Teilen
seines vortrefflichen Traité de la vie intérieure eingehender über die dona
Spiritus sancti sich verbreitet. Der Verf. hat nun die von ihm
herangezogenen Quellen, in erster Linie die klaren Texte des hl. Thomas, sach-
und sinngemäfs ausgewertet und dadurch seinem Buche eine reiche
Inhaltlichkeit gesichert.

Wir sind mit den Darlegungen Dr. Reglers recht wohl einverstanden,
nur in den nachfolgenden Stücken glauben wir anderer Ansicht sein zu
können und zu müssen.

Auf S. 18 Anm. 2 polemisiert H. Dr. Regler gegen Dr. Karl Weifs:
„Es ist unerfindlich, wie Karl Weifs (de VII donis Spir. S.) behaupten
kann S. 38: Homo magis passive se habet in motione divina, quae est
per dona Spiritus sancti, quam in infusis virtutibus, da nach Thomas die
Gaben geradezu bis zur höchsten Entwicklung der menschlichen Kräfte
befähigen. Oder ist die heroische Tugend eine Art von Passivität? Ge-
wifs und sicher das Gegenteil davon."

Diese Polemik dürfte denn doch nicht ganz zutreffend und berechtigt
sein. Dr. Regler scheint diese von Dr. K. Weifs hier vertretene

Passivität in einem zu ausschliefslichen Sinne aufzufassen. Es ist hier
unter dieser Passivität keineswegs eine quietistische Unthätigkeit zu
verstehen. Auch ist dieselbe keinesfalls in dem vom Concil. Trid. sess. VI
c. 5 u. can. 4 verurteilten Sinne, als verhalte sich der Mensch gegen die
Gnadeneinströmungen Gottes wie ein animal quoddam inanimé ohne selbsteigene

Vitalität, auszulegen. Zwischen „mere passive se habere" und
„magis passive se habere" ist doch ein grofser Unterschied. Dr. K. Weifs
will an der angegriffenen Stelle nur sagen, dafs bei der Wirksamkeit der
Gaben des hl. Geistes der menschliche Koëfficient als solcher hinter der
motio divina mehr zurücktritt, als dies bei den Akten der eingegossenen
Tugenden der Fall ist. Die Passivität wird ja durch ein von aufsen
einwirkendes Princip bedingt und abgestuft, und dieses Einwirken von aufsen
durch das göttliche Princip ist doch bei den Gaben des hl. Geistes
ungleich intensiver als bei den eingegossenen theologischen und sittlichen
Tugenden. Dr. K. Weifs bezeichnet deshalb mit Recht diese bei den
Gaben des hl. Geistes statthabende Einwirkung des hl. Geistes als eine
specialis motio Spiritus sancti und nimmt dieselbe in die Definition des
douum Spiritus sancti auf (S. 35). Zur Würdigung der Auffassung des
hl. Thomas von der Passivität im allgemeinen verweisen wir auch auf
seine Lehre von dem passiven Verhalten des menschlichen Intellektes
beim Erkennen : S. Th. I q. 50 a. 2 ad 2, S. Th. I q. 75 a. 2, in II Sent,
dist. 3 q. 1 a. 1 ad 3«» u. s. w.

Wir erinnern noch daran, dafs manche Thatsachen der höheren
Mystik, die ja in so inniger Relation zu den Gaben des hl. Geistes stehen,
in der mystischen Sprache mit dem Ausdruck „divina pati"
charakterisiert werden. Vallgornera bemerkt deshalb: „Certum est animam in
exercitio theologiae mysticae pati, quia recipit dona supernaturalia et
virtutes supernaturales et illuminationes supernaturales et recipere est
quoddam pati in doctrina D. Thomae opusc. 9 q. 38."

Wenn auch beim Empfange übernatürlicher Einwirkung mittels
der Gaben des hl. Geistes der gerechtfertigte Mensch sich in höherem
Mafse passiv verhält, so ist damit keineswegs ausgeschlossen, dafs
durch den Empfang solch übernatürlicher göttlicher Bewegung und



Litterarische Besprechungen. 5C3

nach dem Empfang derselben in der so übernatürlich angeregten Seele
eine höhere übernatürliche Aktivität und Lebensenergie sich geltend macht
als die fruchtbare Quelle heroischer Tugendakte.

Ein weiterer Punkt, den wir bei Dr. Regler beanstanden zu müssen
glauben, ist die S. 236 gegebene Übersetzung der Stelle Hebr. 11, 1.
Dr. Regler verdeutscht das paulinische: sperandarum substantia rerum
[èXniÇofiévcov vtzootccoiç 7t(tayfiâr(ov\ mit : Der Glaube ist die Zuversicht
der zu erhoffenden Dinge u. s. w. Es ist dies die Übersetzung des Erasmus

und mancher protestantischer Exegeten.
Wir verweisen auf das richtige Verständnis und auf die tiefe

Auffassung dieser Schriftstelle bei St. Thomas : S. Th. 2 II q. 4 a. 1 und
die hochinteressanten Darlegungen in Quaest. disp. de Verit. q. 14 a. 2.
Mit dem hl. Thomas stehen in Einklang Joannes Damasc.: lib. IV de fide
orthodoxa c. 10; Alex. Hal.: S. p. III q. 68 m. 5 a. 2; S. Bonaventura
in HI Sent. dist. 23 a. 1 q. 5 ad l"i; B. Albertus M. in III Sent. dist. 23
a. 18. Vgl. auch Dr. Kirschkarap, Gnade und Glorie in ihrem inneren
Zusammenhang, Würzburg 1879, S 88—89; Derselbe, Der Geist des Ka-
tholicismus, Paderborn 1895, S. 38 ff. Allioli übersetzt im Text
„substantia" mit „fester Grund", in einer Anmerkung aber noch genauer mit
„wesentliches Vorhandensein".

Einen Punkt hätten wir in der sonst so reichhaltigen Sehrift
Dr. Reglers gerne behandelt gesehen. Wir meinen eine eingehende
Besprechung des Verhältnisses der Gaben des hl. Geistes, speciell der Gaben
der Weisheit und des Verstandes zum gründlichen Studium der theologischen

Wissenschaft. Es ist dies ein recht beherzigenswerter Gegenstand
zumal in einer Zeit, wo der moderne Naturalismus und Kriticismus da
und dort auch in das Heiligtum der theologischen Wissenschaft seine
Schatten zu streuen droht. Dr. Matthias Scheeben hat in seinen
„Mysterien des Christentums" S. 750—753 über die Gaben des hl. Geistes als
Foment der theologischen Erkenntnis treffliche Andeutungen gegeben.

Wir glaubten im Interesse der Wahrheit diese Punkte anführen zu
müssen, wodurch ja dem Werte und der Bedeutung des trefflichen Buches
kein Eintrag geschieht.

Auch in mehr formeller Hinsicht möchten wir noch ein paar
Versehen bezw. Druckfehler notieren.

S. 66 Anm. 1 ist aufgeführt Vignier, instit. c. XII p. 413. Dieser
Theologe heifst Viguier oder Viguerius, er war Dominikaner und
Verfasser der Institutiones ad christianam theologiam (Antverpii 1558, Ve-
netiis 1586).

S. 132 ist ein Kommentator des hl. Thomas, Boria, citiert. Vielleicht
ist dies ein Druckfehler statt Lorca.

S. 169 findet sich folgendes Citat aus dem Corpus iuris canonici :

„E. de. ren. c. Nisi cum pridem". Die damit gemeinte Stelle ist aus den
Dekretalen, 1. Buch, 9. Titel, Kap. 10 entnommen. Die von Dr. Regler
mit E. gemachte Abkürzung des bei St. Thomas für die Dekretalen
gebrauchten Extra (sc. decretum) ist doch etwas ungewöhnlich und könnte
den Leser eher auf die Extravagantes irrtümlicherweise hinweisen. Die
übliche Citationsweise der angezogenen Stelle wäre; c. 10. X. I, 9.

S. 190 ist ein Theologe Baynerius erwähnt. Es wird damit der
Dominikaner Raynerius a Pisis gemeint seiu, der Verfasser der mehrfach
aufgelegten Pantheologia.

Als weitere Druckfehler sind noch zu bezeichnen und zu verbessern:
Im ersten Teile des Buches findet sich sehr häufig die nachfolgende
Thomascitation : S. Th. I q. 43 a, 3 ad 2 m (S. 14). Das Komma ist auch



504 Litterarische Besprechungen.

falsch angebracht in Citaten auf S. 50, 57, 63, 69, 82, 84, 107 u. a. In
den anderen Teilen findet sich dieser Druckfehler nicht mehr.

S. 54 steht authorem statt autorem; S. 45 Anm. 1 steht tu illices
statt tu illic es; S. 81 Anm. 3 steht sine ad mixtione statt sine ad-
mixtione. S. 187 steht propt. statt prop. Bei den Citaten aus neueren
Autoren fehlen mehrmals die Anführungs- und Schlufszeichen, so dafs
der Umfang des Citâtes manchmal nicht leicht erkennbar ist. S. 161
Anm. 1 ist citiert „Philippus a sss. 5 Trinit.", ein Druckfehler für Philipp,
a Ss. Trinitate.

Wir schliefsen unsere kritischen Bemerkungen mit dem Wunsche,
dafs der hochw. H. Verfasser auch fernerhin den einen und anderen
Lehrpunkt des englischen Lehrers zum Gegenstände gründlicher Forschung
und gediegener wissenschaftlicher Darstellung machen möge, und wir
fügen den anderen Wunsch an, dafs vorliegende schöne. Schrift beitragen
möge zu immer gröfserer Erkenntnis und Liebe des göttlichen hl. Geistes,
von dem der englische Lehrer schreibt: „Spiritus sanctus est amor nos
in coelestia rapiens" (S. Th. III. q. 57 a. 1 ad 3m).

Neumarkt (Bayern). Martin Grabmann.

1. Surbled: Le rêve. Paris, ancienne maison Ch. Douniol.
Deuxième édition. 1898.

In allgemein verständlicher Form und in grofsen Zügen bespricht S.
die Psychologie des Traumes. Die wesentlichsten Hauptpunkte seiner
Auseinandersetzungen sind etwa folgende: Der Traum dauert nicht etwa
den ganzen Schlaf hindurch, sondern entsteht nur im Stadium der Som-
nolenz. Die Dauer der Träume ist eine kurze und oft, trotz scheinbar
langer und komplizierter Handlung, eine blitzartig schnelle. Der
Ursprung der Träume liegt im Gedächtnis und in der Phantasie; die
Sinnesempfindung modifiziert sie höchstens, ruft sie aber nicht hervor. Nur in
der Schlaftrunkenheit, die S. scharf vom Schlafe trennt, sind
Sinneseindrücke für Traumbilder mafsgebend. Bezüglich der Physiologie des
Traumes greift S. die ihm plausibelste Hypothese des Schlafes heraus,
nämlich die Entstehung des Schlafes durch Anämie der Hirnrinde bei
wahrscheinlich gleichzeitiger erhöhter Blutzufuhr zu den centralen
Hirnteilen. Der Übergang zu diesen veränderten Cirkulationsverhältnissen
stellt demnach auch den Übergang vom Wachen in den Schlaf dar; er
ist das Stadium der Somnolenz und so nach S. die Zeit der Träume.
Inwieweit diese scheinbar plausible Hypothese den Thatsachen zu entsprechen
geeignet ist, läfst Ref. dahingestellt sein; die anatomischen und
physiologischen Grundlagen derselben sind, nach Ansicht des Ref., zum Teil
wohl nicht so erwiesen, wie S. anzunehmen geneigt ist.

2. Surbled: Cerebrologia iuxta recenliormn inventa et
hypotheses. Placentiae. Typis „Divus Thomas". 1898.

Wie der Titel sagt, gibt S. einen kurzen Überblick über das, was
die Physiologie von den Funktionen des Gehirns und seiner Teile uns
zur Zeit lehrt. Er bespricht die motorischen und sensorischen Centren,
streift die Neuronenlehre (die er wiederum „roman du neurone" nennt)
u. s. w. Wer die von uns bisher besprochenen Schriften des Verf.s kennt,
wird nach dieser Richtung hin hier wenig Neues finden. Als einer der
Hauptmomente der vorliegenden Abhandlung mufs jedoch hervorgehoben
werden die kritische Besprechung und Zurückweisung jener Hypothese,



Neue Bücher und deren Besprechungen. 505

welche die vier psychischen Funktionen im Gehirn zu lokalisieren sucht
und sie der sog. latenten Zone (d. h. jenen Hirnteilen, welche keinen der
sonstigen erkennbaren nervösen Funktionen vorzustehen scheinen)
zuzuweisen geneigt ist (Flechsig).

'S. Surbled: La psycho-pliysiologie, son passé et son
présent. Paris, Au siège de la société. 5. Rue S. Simon,
1899.
Der Inhalt dieser Broschüre ist dem der vorstehenden ähnlich. Es

wird hier aber noch für das Studium einer „vraie psycho-physiologie"
das gemeinsame Arbeiten der Physiologie mit der Philosophie
als wichtiges Erfordernis hervorgehoben.

Diese Aufgabe hat sich S. gestellt. In unseren bisherigen
Besprechungen seiner Arbeiten sahen wir, dafs er bemüht war, den
Philosophen über die wichtigsten Thatsachen der Physiologie des Nervensystems

zu orientieren. In einzelnen Hypothesen vertrat er einen von
dem geläufigen abweichenden Standpunkt; auch stellte er neue Hypothesen
auf. All diese Punkte versuchten wir zu beleuchten, heben jedoch nochmals

hervor, dafs es sich um Hypothesen, nicht um Theorieen
oder voll erwiesene Thatsachen handelte. Ob es nun S. gelingen
wird, die sich gestellte Aufgabe zu lösen, wagen wir nicht zu entscheiden;
immerhin sind, auch vom medizinischen Standpunkte aus, seine Bestrebungen

beachtenswert: nämlich die Lehren der Physiologie des
Centrainervensystems mit den Grundsätzen einer gut
fundierten christlichen Philosophie zu verbinden und so die
materialistischen Anschauungen zurückzudrängen.

Breslau. Dr. med. A. Most.

NEUE BÜCHER UND DEREN BESPRECHUNGEN.

Angelini: Ausonio Franchi. — Philos. Jahrb. 12 Schmitt.
Arnim: Leben und Werke des Dio von Prusa. — Ällg. Litt. 8 Will¬

mann.
Bachelet : De l'apologétique traditionelle et de l'apologétique moderne. —

Litt. Bundsch. 25 Weber.
Barth: Die Philosophie der Geschichte als Sociologie. I. Teil. — Z. f.

Philos, w. ph. Kr. 114 Vorländer.
Bäsch : Essai critique sur l'esthétique de Kant. — Kantstudien 4 Spitzer.
Biedermann: Zeit- und Lebensfragen aus dem Gebiete der Moral. —

Philos. Jahrb. 12 Stölzle.
Le Bon: Psychologie du socialisme. — Berne Thom. 7 S.

Braig: Vom Sein. Abrifs der Ontologie. —Vom Erkennen. Abrifs der
Noetik. — Litt. Bundsch. 25 Baur.

Braunsclnveig: Die Lehre von der Aufmerksamkeit in der Psychologie
des 18. Jahrh. — Philos. Jahrb. 12 Geyser.

Brömse : Das metaphysische Kausalproblem bei Leibnitz. — Bev. Néo-
Sco. 6 De Munnynck.

Cliollet: La morale stoïcienne en face de la morale chrétienne. — Litt.
Bundsch. 25 Koch.


	Litterarische Besprechungen

