Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 14 (1900)

Artikel: Zur neuesten philosophischen Litteratur [Fortsetzung]
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761993

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761993
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

442 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

scheiden zwischen natiirlichem und iibernatiirlichem Wissen.
St. Thomas weils dies; und eben darum ist er im stande, echte,
wahre Kritik zu iiben. Er kennt den Proclus und fiihrt auf ihn
das Buch de causis zuriick. Was Wahres in demselben ist, er-
kennt er unumwunden an und citiert dasselbe auch bei Behand-
lung rein natiirlicher Wahrheiten. Der Verfasser der Areopagiti-
schen Schriften aber gilt ihm als Apostelschiiler, als Apostolischer
Vater, so recht eigentlich als KEckstein der wissenschaftlichen,
ccht kirchlichen Uberlieferung. ‘

Der Neuplatonismus ist der schroffste Gegensatz zum Christen-
tum. Grundsitzlich stellt er sich dem Ubernatiirlichen entgegen
und beschrinkt sich ausschliefslich auf das angeblich rein Natiir-
liche und Menschliche. Daher ist derselbe aber auch dem mo-
dernen Rationalismus und Naturalismus, ob bewulst oder unbe-
wufst, so sehr sympathisch. Das Christentum steht der Denkweise
des rein irdischen Menschen so fremd gegeniiber, dafs dieser
selbst nach der Offenbarung durch den Sohn Gottes nicht fafst,
was vom Geiste Gottes stammt. Um die Glaubenswahrheiten in
ihrer Tiefe, ihrer Tragweite und ihrem wunderbaren Zusammen-
hange zu verstehen, d. h. um iibernatiirlich denken zu lernen,
braucht der Menschengeist selber erst die Gaben der Einsicht
und des Wissens; um sie aber zu durchdringen, sie zum leben-
digen Eigentum zu machen, die hdchste aller Gaben des heil.
Geistes, die heilige Weisheit. Der grofse heilige Dionysius weist
uns den Weg zu diesem erhabenen Ziele. Es ist derselbe, wel-
chen uns der hl. Apostel Jakobus zeigt (I, 5 ff.) mit den Worten:
.51 quis autem vestrum indiget sapientia, postulet a Deo, qui
dat omnibus affluenter, et non improperat: et dabitur eis. Po-
stulet autem in fide nihil haesitans: qui enim haesitat, similis
est fluctui maris, qui a vento movetur et circumfertur; non ergo
aestimet homo ille quod accipiat aliquid a Domino.“

ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN LITTERATUR.
Von Dr. M. GLOSSNER.

1. Uberweg-Heinze, Grundrils der Geschichte der Philosophie.
II. Teil: Die mittlere oder die patristische und scholastische Zeit. 8. Aufl.
Berlin 1898. 2. N. Kaufmann, Elemente der aristotelischen Ontologie.
Luzern 1897. 3. P. Jos. Gredt, Elementa Philosophiae Aristotelico-
Thomisticae. V. I. Romae 1899. 4. Dr. R, Eisler, Worterbuch der phi-
losophischen Begriffe. Berlin 1899. Lf. 1—4. 5. 0. Keutel, Uber die



(1) Uberweg-Heinze, Grundrifs. II. T. 443

Zweckmilsigkeit in der Natur bei Schopenhauer. Wiss. Beil, des Jahresber.
der 2. stidt. Realschule Leipzig 1896—1897. 6. Beda Adlhoch, Prae-
fationes ad Artis scholast. inter occident. fata. Brunae 1898. 7. Dr. Ehren-
fels, System der Werttheorie. 1. 1I. Leipzig 1897. 8. KEd. v. Hart-
mann, Geschichte der Metaphysik. I Bd. bis Kant. Leipzig 1899.
9. W. Windelband, Geschichte der neueren Philosophie. I. u. II. B.
2, Aufl. Leipzig 1899. 10. P. N. Colsmann, Klemente der empirischen
Teleologie. Stuttgart 1899. 11. W. Deutschthimler, Uber Schopen-
hauer zu Kant. Wien 1889. 12. K. Markus, Die exakte Aufdeckung
des Fundaments der Sittlichkeit und Religion und die Konstruktion der
Welt aus den Elementen des Kant, Leipzig 1899.

Der in achter Auflage erscheinende zweite, die mittlere
(patristische und scholastische) Zeit behandelnde Teil des (1) Uber-
weg-Heinzerchen Grundrisses weist dieselbe mit Beifall zu
begriilsende Neuerung auf, die wir an der Bearbeitung des
zweiten Teiles der Neuzeit hervorgehoben haben, ndmlich die
Mitbethatigung specieller Kenner der betreffenden Abschnitte.
Mag darunter auch die Einheit der Grundanschauung leiden, so
tritt dieser (zesichtspunkt in einem vorzugsweise geschichtlichen
Werke gegen den Vorteil der grolseren Treue und Vollstdndig-
keit zuriick. Vor allem aber ist fiir den vorliegenden Band der
Gewinn an Objektivitdt und tieferem Verstdndnis in Aunschlag zu
bringen, Eigenschaften, welche Darstellungen des Stiefkindes der
modernen Philosophiegeschichtschreibung, wie es die Scholastik
leider noch immer ist, vielfach vermissen lassen. Das Vorwort
bemerkt hieriiber: ,,Herr Dr. Baumgartner hat die §§ 19—29 —
die. Anfinge der Scholastik — und Herr Dr. Th. M. Wehofer
O. Praed., Professor an der Minerva in Rom, hat die §§ 30—37
— die volle Ausbildung und Verbreitung der Scholastik — durch-
gesehen und ergénzt.* Um jedoch den Anteil des an zweiter
Stelle genannten Gelehrten an dem betreffenden Abschuitte richtig
zu beurteilen, wird der Leser die Bemerkungen desselben im
13. Bande des Jahrbuches S. 504 ff. beriicksichtigen miissen.

Da eine Geschichte der Philosophie nicht umhin kann, selbst
ein Stiick Philosophie zu reprisentieren, d. h. einen bestimmten
Standpunkt in Einteilung, Verkniipfung und Beurteilung der ge-
schichtlich vorliegenden Anschauungen und Systeme zu vertreten,
so wird dies von vornherein ungeachtet der vorwiegend ge-
schichtlichen Tendenz des Grundrisses auch in unserem Falle
als zutreffend anzunehmen sein. Dies trifft umsomehr zu, als es
sich um eine Epoche handelt, die den grofsten Wendepunkt des
menschlichen Geisteslebens in sich schliefst, den Ursprung des
Christentums.

Die patristische Periode wird als die Zeit der Genesis der
christlichen Lehre bezeichnet. ,,Sie lélst sich von der apostolischen



444 Zur neuesten philosophischen Litteratur,

Zeit bis auf die Zeit Karls des Grolsen herabfiihren und in zwei
Abschoitte zerlegen, welche sich durch das Konzil von Nicéda
gegeneinander abgrenzen, namlich die Zeit der Genesis der Fun-
damentaldogmen, in welcher die philosophische Spekulation mit
der theologischen in untrennbarer Verflechtung steht, und die
Zeit der Fortbildung der kirchlichen Lehre auf Grund der fest-
stehenden Fundamentaldogmen, in welcher die Philosophie als
ein die bereits fixierten Fundamentaldogmen rechtfertigender
und bei der ferneren Dogmenbildung mitwirkender Faktor sich
von der dogmatischen Lehre selbst abzuzweigen beginnt“ (S. 4).
Diese ,untrennbare Verflechtung, deren Annahme auch das
Verhéltnis zwischen Patristik und Scholastik in ein falsches Licht
stellt, bedarf der Einschrinkung und der Korrektur; denn wenn
die Viter der ,Philosophie“ den Glaubensinhalt als die wahre,
alle Wahrheit umfassende Weisheit gegeniiberstellen, so waren
sie sich doch des Unterschiedes patiirlicher Wahrheiten und ge-
offenbarter deutlich genug bewulst, umsomehr da schon der heil.
Paulus das den Weisen der Welt verschlossene ,,Geheimnis* (der
Menschwerdung, Erlosung, Gnade, Auserwéhlung) von der aus
der Betrachtung der Schopfung zu gewinnenden Gotteserkenntnis
bestimmt unterschied. Als Beispiel diene Tertullian, der auf das
unwillkiirliche Zeugnis der (in diesem Betracht) von Natur christ-
lichen Seele, das sie von der Existenz des einen wahren Gottes
ablegt, so entschiedenes Gewicht legt, wiahrend er andererseits
die Uberverniinfiigkeit der specifisch christlichen Lehren in
einer dem Ausdruck nach iibertriebenen Weise hervorhebt. Ohne
Grund geschieht es, wenn man in dieser Beziehung zwischen
Vitern und Scholastikern einen Gegensatz statuieren und be-
haupten mochte, dafs jene nur eine fides quaerens intellectum
gekannt und zwischen religiosen Wahrheiten, die der Philosophie
und Theologie gemeinsam seien, und solchen, die dem Glauben
und der Theologie ausschliefslich angehorten, einen Unterschied
nicht gemacht hatten.

Zu den Fiktionen des Grundrisses gehort die Unterscheidung
einer urchristlichen und einer ,altkatholischen* Kirche, welch
letztere im Gegensatz zur paulinischen Richtung zur Neben-
einanderstellung von Sittengesetz und theoretisch verstandenem,
auch seinerseits gesetzlich normiertem Glauben geschritten sei,
wahrend sich ,die aus den paulinischen Anschauungen hervor-
gehende Dialektik“ immer wieder in neuer Form im Augusti-
nismus, in der Reformation, dann auch in der theologischen und
philosophischen Ethik der neueren Zeit bekundet habe (8. 12).



(1) Uberweg-Heinze, Grundrifs. IL. T. 445

Beziiglich des Ursprunges unserer Evangelien zeigt der
Grundrifs eine gewisse wohlthuende Reserve; so soll das vierte
Evangelium ,,vielleicht“ bis in die letzten Jahrzehnte des ersten
oder spdtestens bis in das erste Jahrzehnt des zweiten Jahr-
hunderts hinaufzuriicken und, wenn nicht Johannes selbst, so
doch ein unmittelbarer Schiiler des Johannes als Verfasser anzu-
nehmen sein (S. 16 Anm.). Warum aber in diesem Falle nicht
weiter gehen und mit der Tradition und in Riicksicht auf die
im Evangelium selbst enthaltenen Andeutungen beziiglich des
Vi.s den Lieblingsjiinger des Herrn als solchen anerkennen?

Uber die angebliche Entwicklung der , altkatholischen“
Kirche aus dem Heidenchristentum (8. 19) brauchen wir uns
nach dem eben Gesagten nicht weiter auszusprechen. Zufolge
der Darstellung des Grundrisses sind die apostolischen Viter
bereits ,,Altkatholiken”, indem sie ,unter fortschreitender Aus-
scheidung der beiderseitigen Extreme (des Judentums und Heiden-
tums) auf Grund der Zusammenfassung der Autoritat aller Apostel
mit Einschlufs des Paulus, aber meist ohne tieferes Verstindnis
des eigentlichen Paulinismus (! das erst Augustin und den Re-
formatoren aufgegangen sein soll) und ohne Unterscheidung der
verschiedenen apostolischen Lehren die theoretischen und prak-
tischen Grundlehren ausbildeten (S. 22). Wir fragen: wenn schon
die unmittelbaren Schiiler der Apostel von einem Gegensatze
neutestamentlicher , Lehrbegriffe nichts wufsten, erscheint es
dann nicht als Willkiir, wenn die moderne Kritik einen solchen
in die Schriften der Apostel hineintragt?

Treffend wird beziiglich der Apologeten bemerkt, daraus,
dafs bei ihnen das specifisch Christliche hiufig zuriicktrete, sei
nicht der Schlufs auf mangelnde Tiefe derselben zu ziehen, da
sie sich nach jenen richteten, fiir die ihre Schriften bestimmt
waren (S. 47). Der apologetische Standpunkt ist eben vom
theologischen verschieden. Hierzu kam den Heiden gegeniiber
noch die Arkandisciplin, die selbst noch gegeniiber den Katechu-
menen geiibt wurde.

Dals Justin ,,Dualist® bleibe, ist durch nichts zu erweisen;
denn die gestaltlose Materie, aus der er die Welt gebildet sein
lafst, mulste er vielmehr als Christ als eine von Gott geschaffene
ansehen. Wenn daher die Cohortatio eine Schopfung der Ma-
terie lehrt, so kann dieses wenigstens kein Grund sein gegen
ihre Abfassung durch Justin (8. 53).

Das Urteil iiber Tertullians theoretische Weltansicht, sie sei
krasser Realismus, ja Materialismus, kann unmoglich gebilligt
werden (S. 74). Bei Tertullian muls man den Rhetor mit in

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIV, 30



446 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Berechnung ziehen. Wenn er den Geist als einen Korper sui
generis erklart, so liegt darin wohl nur eine dem platonisierenden
Idealismus gegeniiber iibertreibende Betonung der Substantialitét
des Geistes in einer allerdings ungeeigneten und tadelnswerten
Ausdrucksweise.

Wie beziiglich der Evangelien befleilsigt sich der Grundrifs
einer lobenswerten Reserve in Bezug auf den Einflufs der pla-
tonischen Philosophie (8. 86). ,Die gelehrte Beschiftigung ein-
zelner Kirchenvdter mit den platonischen Schriften, die sicher
anzunehmen ist, hat auf den Entwicklungsgang des christlichen
Dogmas und der christlichen Philosophie wohl nur einen sekun-
diren Einfluls geiibt, welcher oft iiberschatzt worden ist*. Aber
auch der vom Grundrifs angenommene ,mittelbare Einfluls des
Platonismus ,,in jiidisch-alexandrinischer Umbildung* auf Paulus
und das vierte Evangelium kann nur in einem sehr beschriankten
Sinne zugegeben werden. Speciell sind die Quellen der Logos-
idee ausschliefslich in gottlicher Offenbarung, im Messiasbewufst-
sein Christi und — vorbereitend — in den Weisheitsbiichern des
Alten Testamentes zu suchen.

- In der Lehre Gregors von Nyssa von der ,schliefslichen
Wiedervereinigung* wird der ,,wenigstens anscheinende* Wider-
spruch hervorgehoben, der in seiner Freiheitslehre, die jede No-
tigung des Wiilens zum Guten ausschlielse, mit der Annahme
der Notwendigkeit der Riickkehr einer jeden Seele zum Guten
liege (S. 112). — Das strenge Urteil iiber des hl. Ambrosius’
Schrift de officiis, sie enthalte mehr eine stoische als christliche
Ethik (8. 117), kann nicht gebilligt werden. Man vergleiche
Hasler, Uber das Verh. der heidn. und christl. Ethik u. s. w.
Miinchen 1866. S. 20 ff.

Dafs der hl Augustin den strengen Schopfungsbegriff (é§
0Vx OvTov, nicht &x w3 ovrov) festgehalten habe, erleidet nicht
den mmdesten Zweifel, es ist daher ohne Grund, wenn S. 127
gesagt wird, bei Augustin scheine (!) doch bisweilen das Nichts
als eine , Macht“ angenommen zu werden, die sich mit der
operatio divina verbinde, um die verdnderliche Welt entstehen
zu lassen. Gleich unzutreffend ist die Behauptung, dafs Augustin
zwar polemisch gegen die Manichder die Dichotomie verteidigt,
,wissenschaftlich“ aber der Dreiteilung in Leib, Seele, Geist
gehuldigt habe, falls hiermit ein substanzieller Trichotomismus
gemeint sein soll.

Zu den dunklen und kaum noch befriedigend gelosten Fragen
gehort die des sog. Pseudodionysius (S. 140). Thatséchlich haben
die beziiglichen Schriften eine doppelte Auslegung gefunden und



(1) Uberweg-Heinze, Grundrifs. II. T. 447

in ganz entgegengesetztem Sinne auf die mittelalterlichen Denker
eingewirkt. Im neuplatonischen Sinne verstanden sie Scotus
Erigena (Eriugena), Eckart u. a. Dagegen erklart sie der eng-
lische Lehrer im orthodoxen Sinne und gibt vor allem die den
neuplatonischen Grundirrtum der Vermischung des logischen Seins
mit dem gottlichen in der Wurzel zerstérende Losung, dals das
gottliche Sein als esse subsistens zugleich das einfachste und
reichste sei, das jede Bestimmbarkeit und Potenzialitit aus-
schlielse, folglich auch vom logischen Sein, ,,dem Abstraktesten,
das den grolsten Umfang, aber beschrinktesten Inhalt hat“
(a. a. O.), und das formell betrachtet ein blofses Gebilde des
denkenden Geistes ist, toto coelo sich unterscheide.

Uberschiitat ist die Bedeutung des Johannes Eriugena (S. 151),
wenn von seinem Systeme behauptet wird, dals es sowohl die
Keime des mittelalterlichen Mysticismus wie des dialektischen
Scholasticismus enthalte. Auf die grofsen Scholastiker scheint
Johannes Scotus nicht den geringsten Einfluls ausgeiibt zu haben.
Nicht einmal mit seiner Hypostasierung der tabula logica (S. 159)
scheint die verwandte scotistische Theorie des formalen Unter-
schiedes der gradus metaphysici in einem geschichtlichen Zu-
sammenhange zu stehen.

Was 8. 185 von der Anselmschen Genugthuungstheorie
gesagt ist, darf nicht ohne eine Bemerkung passieren. Es heilst
den Geist der katholischen Lehre vollig verkennen, wenn be-
hauptet wird, dafls infolge der zur Herrschaft gelangten Auf-
fassung des hl. Anselm von der stellvertretenden Genugthuung
,der Akt der Verséhnung aulserhalb des Bewulstseins und der
Gesinnung der zu erlosenden Menschen vollzogen werde“. Nach
katholischer Lehre ist die Versohnung, die Erlésung durch die
Opferthat Christi fiir den Einzelnen noch nicht aktuell, sondern
nur virtuell vollzogen, ist durch sie nur grundgelegt. Die
aktuelle Erlosung erfolgt durch Applikation mittels des Sakra-
mentes — objektiv, und die Aneignung durch Glauben wund
Liebe — subjektiv. Die weiteren Behauptungen, dafs die sub-
jektiven Bedingungen der Aneignung des Heils unerortert bleiben,
und eine gleichmilsige Rettung aller Menschen in der Konse-
quenz liege, weshalb die Beschrinkung der Frucht des Ver-
dienstes Christi auf den gldubig die Gnade annehmenden Teil
der Menschheit als eine willkiirliche erscheine und kirchlicher-
seits diese Aneignung auch an andere Bedingungen gekniipft
werden konne (Ablafs?), was eine reformatorische Bewegung
hervorrufen mulste, die sich zundchst gegen die dulserste Kon-
sequenz (Ablafs?) richtete: diese Behauptungen beweisen eine

30*



448 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

vollige Verschiebung des Verhaltnisses der katholischen zur refor-
matorischen Lehre; denn wéhrend die erstere eine virtuelle
Erlosung am Kreuze lehrt, die zur aktualen nur durch die Kraft
des Sakramentes und werkthadtige Aneignung wird, nimmt die
reformatorische Lehre eine aktuale Erlosung am Kreuze an,
infolge deren der Einzelne der fiir ihn am Kreuze geleisteten
Genugthuung im Instrumentalglauben nur bewulst zu werden
sich bemiiht, ohne dafs diese Aneignung durch Sakrament und
freie sittliche Thitigkeit oder das Leben aus dem (Glauben in
Liebe und guten Werken wesentlich bedingt ist. Ihren liturgi-
schen Ausdruck erhdlt diese reformatorische Auffassung in der
protestantischen Feier des Karfreitags.

In der Abhaundlung ,de generibus et speciebus® ist nicht,
wie der Grundrifs meint, jene Auffassung vertreten, die man
gewohnlich als ,gemifsigten Realismus“ bezeichnet, sondern jene
Form des Nominalismus, die den Allgemeinbegriff als Kollektiv-
begriff betrachtet, also z. B. die menschliche Natur mit dem
Menschengeschlechte oder den Menschen ,samt und sonders® zu-
sammenwirft (S. 197).

Die Philosophie bei den Arabern wird richtig als ein mehr
oder minder mit neuplatonischen Anschauungen versetzter Ari-
stotelismus gekennzeichnet (8. 219). Dies ist fiir die Beurteilung
des Verhéltnisses des hl. Thomas zu beiden von Bedeutung. Unter
den Litteraturangaben fiir die Kabbala vermissen wir die Aus-
gabe des Buches Jezira von Meyer, sowie Molitors auch fiir
die Kabbala so wichtiges Werk von der Tradition (8. 240 f).
S. 243 Z. 3 von unten wird statt nicht bedingt: mitbedingt zu
lesen sein.

Der vermeintliche Gegensatz zwischen Patristik und Scho-
lastik in Bezug auf die Behandlung des Dreieinigkeitsglaubens
wurde schon oben beriihrt. Auch den Vitern entging nicht das
wesentlich verschiedene Verhéltnis des Glaubens an Gottes Da-
sein und des Geheimnisses der Trinitdt zur menschlichen Ver-
nunft (S. 254). Diese Bemerkung diene zugleich als Erwiderung
auf die Behauptung, die bestimmte Abgrenzung der natiirlichen
Theologie gegen die christliche Offenbarungslehre sei erst durch
den Einflufs des Monotheismus des Aristoteles bedingt. Die Ab-
grenzung im allgemeinen sicher nicht, wenn sie auch mit jener
Schirfe, wie sie vom hl. Thomas ausgepridgt wurde, bei den
alteren Scholastikern und den Vétern noch nicht vollzogen ist.

Auf einem Milsverstindnis beruht es, wenn die Meinung
ausgesprochen ist (S. 282), in dem Argument, dafs die Reihe der
wirkenden Ursachen nicht bis ins Unendliche zuriickgehen kinne,



(1) Uberweg-Heinze, Grundrifs. II. T. 449

sei die Endlichkeit der Gliederzahl schon vorausgesetzt. Im
Gegenteil zielt der Beweis dahin, dafs unter der Annahme einer
unendlichen Gliederzahl lauter Mittelursachen, in der That also
eine kausale Begriindung nicht gegeben sei. Die Endlichkeit
der Anzahl ist also im Beweise so wenig vorausgesetzt, dals
vielmehr geschlossen wird, dafs auch, wenn diese Anzahl als
eine unendliche angenommen wurde, eine iiber der ganzen Kette
stehende, sie bedingende, insofern erste Ursache angenommen
werden miisse. Was ausgeschlossen wird, ist nicht eine per
accidens ins Unendliche vermehrte Ursachenrelhe sondern eine
solche per se. Nach der Aufserung S. 286 schiene Thomas einen
Optimismus gelehrt zu haben; es ist aber etwas anderes, dafs
Gott die beste Welt gewilhlt habe, und etwas anderes, dals er
die frei gewdhlte Welt aufs beste eingerichtet.

An die Stelle der Ausdriicke passiver und aktiver Intellekt
(S. 286) wire richtiger zu setzen: moglicher (potenzieller) und
wirkender Intellekt; denn aktiv verhédlt sich auch der int. pos-
sibilis; die Aktivitdit des int. agens aber ist ein Wirken auf das
Phantasiebild, das durch ihn aus einem potentia Intellegiblen zu
einem actu Intellegiblen wird.

Die Behauptung, Thomas sei Determinist (8. 296), ist durch
nichts zu begriinden. Weder der thomistische Freiheitsbegriff,
noch die Art, wie sich der englische Lehrer die Wirksamkeit
der Gnade denkt, gibt das Recht zu einer derartigen Annahme,
was hier nicht weiter ausgefiihrt werden kann.

Der von Dr. Lasson verfalste und in dieser Auf’lage durch-
gesehene Abschnitt iiber die deutsche Mystik leidet an einer Uber-
schiitzung des Begriinders der spekulativen Mystik, Meister
Eckarts.

Unrichtig ist, dafs E. vom thomistischen Realismus ausging.
E. verwechselt vielmehr das Universale im Sein mit dem Uni-
versalen im Verursachen und Vorbilden und falst demzufolge das
gottliche Wesen als das in allem Wesende und als Idee der
Ideen auf. Es ist der excessive Realismus des Scotus Eriugena,
dem E. verfiel, nicht der gemiifsigte Realismus des hl. Thomas.
Im iibrigen beweist das Beispiel des M. Eckart, wie fein die
Linie ist, die im spekulativen Gedanken die Wahrheit vom Irrtum
trennt. Hieraus erkldrt sich das vermeintliche Anstreifen des
hl. Thomas an die Lehren Eckarts, wovon der Grundrils redet
(S. 331). Das esse subsistens des Aquinaten wird bei Eckart
zum Esse commune, d. h., dem allgememen von allem pradicier-
baren Sein, Daraus ergab sich ein unreiner, theosophischer
Gottes- und Schopfungsbegriff, so dafs keine Rede_sein kann



450 Zur neuesten philosophischen Litteratur,

davon, dals sich die Lehre Eckarts wie ein vergeistigter Tho-
mismus verhdlt. Vielmehr ist es ein korrumpierter, in falsche,
pantheisierende Mystik umgestalteter Thomismus, wenn man nun
einmal vom Thomismus des Meisters sprechen will. Nicht ins
katholische System palst iiberdies jene Lehre, sondern vielmehr
ins reformatorische, wie der Einfluls beweist, den sie durch die
Vermittlung der ,,deutschen Theologie® auf Luther gewann.

Eine sehr dankenswerte Leistung sind die (2) Elemente
der aristotelischen Ontologie von Prof. Canon. N. Kauf-
mann. Der durch seine anderweitigen Arbeiten als tiichtiger
Kenner des Stagiriten bekannte Verfasser ist sich mit Recht be-
wulst, mit dieser Schrift einem vorhandenen Bediirfnis entgegen-
zukommen, indem er dem Studierenden die Moglichkeit bietet,
an der Hand der griechischen Texte sich selbst ein Urteil zu
bilden iiber die aristotelische Lehre, und die Sprache des Philo-
sophen kennen zu lernen zur Vorbereitung auf die selbstindige
Lektiire der aristotelischen Schriften. Die vorliegende Arbeit
darf denn auch mit Recht den bekannten Elementa Logices Ari-
stoteleae Trendelenburgs zur Seite gestellt werden, ja ein er-
hohter Wert kommt ihr durch die stetige Riicksichtnahme auf
den hl. Thomas zu, ,,dessen scharfsinnige, kongeniale Erkldrung
manchen dunklen Punkt der Doktrin des Stagiriten in helles
Licht gestellt und die Ontologie des Aristoteles in verschiedener
Beziehung vervollkommnet hat“. Aber auch die neuere und
neueste einschlidgige Litteratur ist gewissenhaft verwertet.

Die Schrift zerfdllt der natiirlichen Gliederung des Gegen-
standes gemals in drei Teile: die Lehre vom Sein im allgemeinen
(Begriff und hdochste Gesetze des Seins), den niheren Bestim-
mungen des Seins (1. die transcendentalen Bestimmungen, 2. die
besonderen Seinswesen nebst den obersten Gattungen des Seins
oder den Kategorieen) und den Ursachen desselben. Mit beson-
derer Sorgfalt ist der Begriff des Schonen nach dem Vorgang
des hl. Thomas entwickelt (S. 38). Vom realen Unterschiede
zwischen Dasein und Wesenheit wird richtig bemerkt, es spreche
entschieden dafiir der Zusammenhang der ganzen Metaphysik des
hl. Thomas (8. 56). Die Wichtigkeit des Begriffs der realen
Méglichkeit ist gebiihrend hervorgehoben (S. 60 ff.).

Die Erorterung der Begriffe Natur, Hypostase, Person, Acci-
dens nimmt auch auf den theologischen Gebrauch Riicksicht (8. 90.
97). Im Abschnitt von den Ursachen des Seienden erfihrt das
Princip der Kausalitdt eine eingehende Wiirdigung und Verteidi-
gung gegen die irrtiimlichen Auffassungen des Empirismus, Skep-
ticismus und Kriticismus.



(2) N. Kaufmann, Elemente der aristot. Ontologie. 451

Um indes auch unserer kritischen Pflicht zu geniigen, mogen
einige Punkte untergeordneter Natur beriithrt werden, in denen
wir von der Darstellung des Vf.s abweichen zu miissen glauben.
Zu der ,in den Lehrbiichern“ herkommlichen Einteilung der
Metaphysik wire zu bemerken, dafs dieselbe weder der Auf-
fassung des Aristoteles, noch sachlich entspricht. Nicht genau
erscheint die Darstellung des Verhéltnisses von Genus und Diffe-
renz, wenn gesagt wird, dafs dieses jenem ,#uflserlich sich an-
setze (S. 11 Anm. 1). Das princ. rationis suff. wird als ,,Seins-
gesetz“ hingestellt (S. 14) und das prine. causalitatis darauf
zuriickgefiihrt (8. 135); von Gott kénne man sagen, er sei prin-
cipium sui, nicht aber causa sui.

Dagegen, scheint uns, wire zu sagen, dals das princ. rat.
suff. vielmehr nur ein Grundsatz fiir das Erkennen bilde und
besage, kein Satz, der nicht unmittelbar einleuchte, diirfe ohne
Begriindung angenommen werden. Auf das Sein angewendet,
ist es unrichtig zu sagen, alles habe einen Grund seines Seins.
Das gottliche Sein hat wie keine Ursache, so auch keinen Grund
seines Seins, weder in sich, noch aufser sich. Wollte man einen
solchen in Gott annehmen, so miilste man fiir den Grund einen
weiteren ‘Grund statuieren und so fort in infinitum, Das erste
Sein ist einfach Sein schlechthin — esse subsistens, wie es der
hl. Thomas bestimmt. Will man gleichwohl darauf bestehen, dals
es seinen Grund in sich selbst habe und dabei die Bohme-
Schellingsche Lehre von einem gottlichen Urgrund vermeiden,
so konnte man ebenso gut sagen, Gott habe die Ursache seines
Seins in sich selbst, sei causa sui, was alsdann nichts weiter
bedeuten wiirde, als dafs das gottliche Sein gleichsam sich selbst
leiste, was dem hervorgebrachten Sein seine Ursache. Theo-
logisch betrachtet findet der Ausdruck principium zwar auf das
Verhiltnis der Personen untereinander, nicht aber auf das der
gottlichen Wesenheit zu sich selbst, Anwendung. Dafs der ari-
stotelische Gott keine Kenntnis von der Welt habe (8. 26),
diirfte nicht der Wahrheit entsprechen.

Diese Bemerkungen sollen nichts an unserem entschieden
beifilligen Urteil andern. Die Schrift, welche der Vf. als Frucht
25jahriger aristotelischer Studien bezeichuet, kann nicht eindring-
lich genug jedem angehenden Philosophen und Theologen em-
pfohlen werden. _

An die besten Traditionen des Benediktinerordens in wissen-
schaftlicher Hinsicht erinnern die (3) Elementa Philosophiae
Aristotelico-Thomisticae des P. Gredt, wovon der erste
Band, enthaltend Logik, Ontologie und Naturphilosophie, vorliegt.



452 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Der Geist der grofsen Salzburger Thomisten lebt in der frisch
aufbliihenden Pflanzschule auf dem Aventin, dem Anselmianum,
wieder auf. Was Methode, Disposition, Précision und Klarheit
der Darstellung betrifft, diirften diese ,,Elemente** mit den besten
Darstellungen der thomistischen Philosophie erfolgreich konkur-
rieren. Als ein gliicklicher Wurf in didaktischer Beziehung er-
scheint die Einteilung der Logik in logica minor und logica maior,
wobei die erstere zugleich die propédeutischen Begriffe erortert,
wihrend der letzteren die schwierigeren Fragen iiber das Wesen
der Philosophie, das Formalobjekt der Logik, das Universale
u. s. wW. vorbehalten werden. Der logica minor ist ein treffliches
Schema der Art und Weise beigefiigt, wie Schuldisputationen,
die trotz moderner Abneigung zur allgemeinen Einfiilhrung em-
pfohlen zu werden verdienen, anzustellen sind. Die aristotelisch-
thomistische Logik, deren unvergénglicher Wert heutzutage mehr
als je aufser Frage steht, ist mit einer Treue dargestellt, dafs
die Kritik kaum in irgend einem Punkte einzusetzen vermdchte,
es sei denn die Bemerkung iiber den kontradiktorischen Gegen-
satz, der nicht zwischen Begriffen, sondern, wie die stdndigen
Beispiele des Stagiriten zeigen, nur zwischen Urteilen — Bejahen,
Verneinen — stattfindet (p. 21). — Dasselbe gilt von der On-
tologie. In dieser konnte man etwa die Auffassung der ratio
sufficiens beanstanden. Einen Grund verlangen wir und nehmen
wir an, wo ein entfernterer Zusammenhang zwischen Erkenntnis-
elementen stattfindet, im Verhdltnis des Wesens zu den daraus
resultierenden, davon verschiedenen Attributen u. dgl.; daher findet
z. B. auf Gott der Begriff des Grundes wie der des Princips nicht
beziiglich des Wesens und der Attribute, sondern ausschlielslich in
Bezug auf das Verhiltnis der Personen zu einander Anwendung.

Als Beispiel fiir die ebenso lichtvolle als griindliche Be-
handlungsweise, welche selbst die schwierigsten Fragen in den
,,Elementen® finden, diene die Theorie vom Princip der Indi-
viduation (S. 240 ff ). Im Uberweg Heinzeschen Grundrifs ist
der Einwurf erneuert worden, in jener Theorie bleibe die indi-
viduelle Bestimmtheit des Quantums, welche die Bedingung der
individualisierenden Funktion der Materie bilden solle, selbst
unerklart (a. a. O. S. 280). P. Gredt entkriftet diesen Einwand,
indem er die Art der substantiellen Verdnderung oder des Ent-
stehens eines korperhchen Individuums néher auseinandersetzt
(S. 244).

In der Naturphilosophie anerkennt der Vf. die relative Be-
rechtigung des chemischen Atomismus und zeigt iiberhaupt das
Bestreben, den naturwissenschaftlichen Fortschritten gerecht zu



(3) Gredt, Elem. Ph. Ar.-Th. (4) Eisler,Wérterb. d. phil. Begriffe. L. 1—4. 4953

werden. Beziiglich des Gesetzes ,,der Erbaltung der Kraft*
scheint er uns sogar wenigstens im Ausdruck weiter zu gehen,
als das genaunte ,,Gesetz, genauer: das mechanische Aquivalent
der Wérme und die Gleichheit mechanischer Wirkung und Gegen-
wirkung es verlangt. Er bemerkt: Nulla apparet necessitas ad-
mittendi alterius ordinis vires: at necesse est principium virium
directivam (8. 277). Das vitale Princip ist nun allerdings nicht
Lebenskraft im Sinne der Vitalisten unter den Naturforschern,
gleichwohl ist es Grund von (freilich an den Stoff gebundenen)
Kriaften oder Vermdgen, deren ,leitende’ Funktion, z. B. in
der Verteilung der Nahrung doch sicherlich in einem gewissen
Sinne als Kraftbethdtigung zu bezeichnen ist. Eine weitere Aus-
fiilhrung dieses sehr zeitgemélsen Themas ist begreiflicher Weise
hier nicht am Orte.

Aus dem verhiltnismilsig geschlossenen Ideenkreise thomi-
stischer Wissenschaft mitten hinein in das Chaos moderner Be-
griffsverwirrung fiihrt uns (4) Dr. Eislers Worterbuch der
philosophischen Begriffe. Dem Vorwort zufolge macht sich
dieses Worterbuch, ,die Frucht mehrjihriger angestrengter Ar-
beit“, zur Aufgabe, die mannigfachen Begriffsbestimmungen, wie
sie uns im Gesamtgebiete der Philosophie begegnen, in ihren wich-
tigeren Modifikationen vom Altertum bis zur jingsten Gegenwart
in einer gewissen Ordnung auszufiihren (S. 1V f.). Vor allem
will es den Studierenden als Hand- und Hilfsbuch fiir die erste
Orientierung in der Entwicklung bestimmter Begriffe wie ins-
besondere fiir die Lektiire der Philosophen dienen (8. V). Ob
es.jene Aufgabe der ersten Orientierung erfiillt, bezweifeln wir;
denn in diesem Wirrwarr der Meinungen und Termini wird der
Studierende den im Labyrinthe leitenden Ariadnefaden vermissen.
Dem Fachmann aber mag, soviel die uns vorliegenden vier Hefte
von A bis Instinkt zu beurteilen gestatten, als Nachschlagemittel
und Gedéchtnishilfe fiir die in der modernen und allenfalls an-
tiken Philosophie vorkommenden philosophischen Begriffe und
Ausdriicke dienen. Die mittelalterliche Philosophie némlich er-
fihrt in den vorliegenden Heften eine ziemlich stiefmiitterliche
Behandluug; ist doch unter den ,dlteren Warterbiichern“ nicht
einmal das jiingst in zweiter, verbesserter und erweiterter Auf-
lage erschienene Schiitzsche Thomaslexikon erwéhnt (S. IVAnm. 1).
Als beispielsweiser Beleg diene der Artikel ,Analogie®, in wel-
chem der fiir die aristotelisch-scholastische Logik und Ontologie
so wichtige Unterschied der analogia attributionis und propor-
tionis keine Erwidhnung findet. Da der Vf. wit Recht das Haupt-
gewicht auf Metaphysik und Erkenntnislehre legt (S. V), so



454 Zur neuesten phllosophlschen Litteratur.

durfte eine Angabe dieses Unterschiedes und iiberhaupt eine
kurze Darstellung der Bedeutung der Analogie fiir die Ontologie
nicht fehlen.

Beziiglich der in ihren verschiedensten KErscheinungen be-
riicksichtigten neueren Philosophie scheint die Auswahl dieses
oder jenes Autors zuweilen eine mehr zufillige; wenigstens Jalst
sich ein bestimmtes leitendes Princip nicht erkennen. Von aus-
fiihrlicheren Artikeln, die ein mehr oder minder getrenntes Bild
der nach allen Seiten divergierenden Gedankenrichtungen wieder-
geben, heben wir hervor: Absolut, Abstraktion, Accidens, Ak-
tualitatspsychologie, Affekt, Allgemem, Angeboren, Anbchauung,
Apperception, Apriori, Aposteriori, Association, Asthetik (fehlt
Thomas von Aquin), Atom, Aufsenwelt, Begriff, Bewegnng, Be-
weis, Bewulstsein (,,die Scholastiker schreiben dem thitigen In-
tellekte die Bewulstmachung der Vorstellungen zu“, S. 105 17?),
Bose, Kausalitiat, Causa sui (,,dieser Begriff kommt in der scho-
lastischen Philosophie vor®, 8. 125. In welchem Sinne?), (,,Contra-
diktorisch sind Begriffe (?), deren einer die Verneinung des an-
deren ist”, S. 134), Definition, Denken, Denkgesetze (,sind in
letzter Linie der Ausdruck der Einheit des Selbstbewulstseins® (?),
S. 151), Determinismus (,,Thomas von Aquin gibt nur den psy-
chologischen Determinismus zu (?)“, das ungenaue Citat enthalt
einen lapsus — extrinseco statt intrinseco — und findet sich
q. 105 art. 4 ad 2), Dialektik, Ding, Diog an sich, Disposition,
Einbildungskraft, Einfachheit (ungeniigend), Element, Empfindung
(,,die Scholastiker verarbeiten die aristotelische Theorie zur Lehre
von den species sensibiles, nach welcher die Empfindungen durch
von den Korpern sich ablosende (!?) ,,Formen (species) in der
Seele erregt werden“), Empirismus (,,Im Mittelalter neigen dem
Empirismus zu Albertus Magnus . . .“ 8. 197. Nicht dem Em-
pirismus, wohl aber der Empme') hnelgxe Ens (mangelhaft),
Erfahrung, Erkenntnis (,,Albertus Magnus behauptet im Sinne
des Empedokles (?): simile simili cognoscimus, 8. 21)), Er-
kenntnistheorie (dem Aristoteles angeblich eins mit der Meta-
physik, S. 223), Erscheinung, Ethik, Evolution, Ewigkeit, Exi-
stenz (,,gilt den Scholastikern als ein Priddikat des Dinges
unter (?) anderen Priadikaten, S. 242), Form (,,die Seele wird —
von Thomas von Aquin — als ,forma corporeitatis‘ bezeichnet,
sofern (?) sie das Lebensprincip ist“ (S. 253)), Freiheit, Ge-
dachtnis, Gefiihl (,,die Scholastiker betrachten die Gefiihle als
Begehrungen des Guten und Verabscheuungen des Schlechten* (?)
S. 272); Geist, Gemeinsinn (,,nennt Aristoteles die vereinigte
Thatigkeit mehrerer Sinne in Bezug auf Wahrnehmung von



(5) Otto Keutel, Zweckmifsigkeit in der Natur. 455

Bewegung“ u. s. w. 8. dagegen Kappes, Aristoteleslexikon s. v.,
wo jedoch beziiglich der sensib. commun. ebenfalls eine Unklar-
heit herrscht. Der Gemeinsinn ist bei Aristoteles wie bei den
Scholastikern die gemeinsame Wurzel aller &ufseren Sinne, Ver-
mogen des vergleichenden und unterscheidenden sinnlichen Be-
wulstseins; zu den sensib. communia verhélt sich derselbe nicht
anders als zu den sensib. propria; jene werden wie diese, jedoch
nur sekundir, von den einzelnen Sinnen percipiert), Geschichts-
philosophie (fehlen Bossuet, Schlegel, Gorres), Glauben, Gott,
Grund (angeblich identifizieren die Scholastiker Grund und Ur-
sache, S. 311, thatséchlich unterscheiden sie ratio und cauea,
Erkeontnis- und Daseinsgrund oder Ursache), Satz vom Grund,
Gut, Ich (nach Augustin ist das Ich die Seele selbst . . . (?),
Idealismus, Idee, Identitat, Identitatsphilosophie, Identitdtsprincip,
Induktion, Innerer Sinn. Fiir die weiteren Hefte und fiir kiinf-
tige Auflagen wire eine grofsere Beriicksichtigung der scholasti-
schen und neuscholastischen Litteratur auch fiir die Kreise des
Verfassers, in welchen man endlich auch nolens volens von dem
neuen Erwachen katholischer Philosophie Notiz nehmen muls,
dringend erwiinscht. Die neueren und neuesten Erscheinungen
moderner Philosophie sind in einer Reichhaltigkeit vertreten,
dals das Werk als ein in diesem Betracht hochst niitzliches Re-
pertorium und Nachschlagebuch bezeichnet werden darf.

Auf den innigen Zusammenhang des Theismus, d. h. der
Anerkennung eines iiberweltlichen, personlichen Weltschopfers und
Weltbildners mit der Naturteleologie weist die als wissenschaft-
liche Beilage zum Jahresberichte der zweiten stddtischen Real-
schule zu Leipzig fiir das Schuljahr 1896/7 erschienene Studie
(5) von O. Keutel, ,,Uber die Zweckmifsigkeit in der
Natur bei Schopenhauner“. Dieselbe gereicht sowohl der
philosophischen Bildung als dem Gemiite des Vfs zur Ehre.
Ausgehend von dem richtigen Grundsatze, dals das teleologische
Problem als ein besonders geeigneter Priifstein fir die Haltbar-
keit und Wertschétzung eines philosophischen Systems betrachtet
werden darf, weist er die inneren Widerspriiche nach, in welche
sich das Schopenhauersche System durch die davon gegebene
Erklirung der teleologischen Erscheinungen in der Natur ver-
wickelt. Obgleich die Annahme seines Grundprincips vielmehr
erwarten liefse, dals Schopenhauer selbst jeder leisen Andeutung
eines zweckmilfsigen Wirkens in der Natur aus dem Wege gehe,
sieht er die Zweckmélsigkeit als diejenige Stiitze an, die ihm
ermoglicht, den blinden, aus ethischen (pessimistischen) Riick-
sichten als vollig erkenntnislos angenommenen Willen aus dem



456 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

lichten Reiche des Erkennens und Bewulstseins, in sein eigenstes
Element, in das diistere Reich des Unbewulsten, blind Strebenden
hinabzufiihren (8. 6). Im einzelnen zeigt dann der Vf. die innere
Unhaltbarkeit der Schopenhauerschen Auffassung an den ,In-
stinkt- und Kunsthandlungen‘‘ der Tiere.

Der Vorwurf, den Schopenbauer gegen Kants Verfahren, die
Vernunft (als Fundament der Moral), statt sie als Erkenntnis-
kraft des Menschen, was sie ist, zu nehmen, hypostasiert zu
haben, erhebt, treffe ihn selbst, indem er, um das Genus: ,blinder
Wille* zu bilden, unbefugt weglasse, was zur Natur des Willens
gehort, namlich das Geleitetsein von Erkenntnis, von Grund und
Zweck, von Vernunft (S. 26).

Ebenso steht die Teleologie in Widerspruch mit dem Schopen-
hauerschen Idealismus; denn ldfst man diesen als seine Grund-
ansicht gelten, so bleibt die innere Zweckmilsigkeit der Orga-
nismen unerklirt, weil diese nur aus der in der metaphysischen
Differenz der Ideen zu Tage tretenden transcendenten Vielheit
der Dinge (die eben der Idealismus leugnet) erklart werden
konnte (8. 30).

Aufser diesen Widerspriichen im Ganzen des Systems werden
solche zwischen Teleologie und den Teilen derselben: KEthik,
Asthetik und Lehre vom Intellekt nachgewiesen.

In einer Schlufsbetrachtung gesteht der Vf. zunichst der
theistischen Ansicht zu, dafls sie alle Probleme bis auf eines —
das Ubel in der Welt — zu losen vermoge und dadurch ein starkes
Prijudiz fiir sich besitze, gelangt aber mit Hilfe geschichtlicher,
asthetischer und ethischer Betrachtungen zu dem Endresultate,
dafs der Theismus mit seiner Auffassung des Daseins, in welcher
auch dem Ubel als Sollicitationsmittel die ihm zukommende Be-
deutung eingeriumt werde, eine absolut befriedigende Welt-
anschauung biete, in welcher Zweckmafsigkeit und Ubel als in-
tegrierende Bestandteile derselben, weit entfernt, einander zu
storen, sich vielmehr zu erginzen, weil in gleichem Sinne dem
einen hochsten Pole zusteuernd, bestimmt sind (8. 44).

Eine konsequente Weiterfilhrung der _geschichtlichen Be-
trachtungen unseres scharfsinnigen und gemiitvollen Verfassers
wird ihn sicher zu einer noch tieferen Einsicht in die Bedeutung
des Theismus fiihren, die er erst in seiner vollendeten Form,
dem Christentum, besitzt: denn Christus ist nicht nur einer der
sittlich-religiosen Heroen der Menschheit, denen der Autor mit
Recht eine bedeutsame Rolle in der gottlichen Leitung der
Menschheit zuerkennt, sondern der Sohn Gottes, das gottliche
Wort selbst, in dem alle Schwierigkeiten, insbesondere die des



(6) Dr. P. Adlhoch, Praefationes ad art. schol. fata. 457

Ubels und des Bosen erst ihre volle Losung finden. Solutio
omnis difficultatis Christus.

Unter dem bescheidenen Titel von (6) Praefationes ad
Artis scholasticae inter Occidentales fata bietet P. Adl-
hoch, Professor am Aunselmianum in Rom, reichliche Daten iiber
die Schicksale der Scholastik im Abendlande. Nach einigen ein-
leitenden Bemerkungen fiber Geschichte der Philosophie, Philo-
sophie der Geschichte und ,,philosophische Geschichte” geht der
V{. auf die scholastische Frage im allgemeinen ein. Als ver-
schiedene Einteilungsgriinde der Geschichte der Philosophie
gelten: Zeitliche Aufeinanderfolge, dufsere Form, Probleme, Me-
thode u. s. w. In letzterer Beziehung scheint der Satz: Plato
idealista potius, Aristoteles realista est, der Erklarung und Ein-
schrinkung zu bediirfen. Wenn die ,nichthebraische Philosophie*
von Abraham bis Moses S. 13 in eine cuschitische, semitische
und japhetidische, diese wieder in sinesische, indische, keltische,
slavische u. s. w. eingeteilt wird, so wissen wir nicht, was wir
dabei denken sollen.

Den Beginn der Scholastik datiert der Vf. vom Aufang des
6. Jahrhunderts [Boethius und Cassiodorus (S. 18)]. Als Ge-
sichtspunkte fiir die Einteilung der Geschichte der Scholastik
werden aufgestellt: litterarische Herrschaft, litterarische Hege-
monie, Vollkraft, Schwiche, Erschopfung (S. 24). Gerdil will Vf.
nicht aus der Reihe der Scholastiker gestrichen wissen (S. 25).
Mit demselben Rechte, mit welchem man die Schriftsteller der
Lyoner Philosophie aus dem scholastischen Lager aasschlielse,
konnte man so und soviele mittelalterliche Philosophen daraus
vertreiben (Ebds.) Ich frage: warum nicht? Etwa einen Scotus
Eriugena! Unser Autor freilich weifs den scholastischen Mantel
80 weit auszudehnen, dafs darunter auch ein Meister Eckart und
selbst die Cartesianer bequemen Raum finden. Beriihrungspunkte
gind ja nicht in Abrede zu stellen. Wir werden hierauf zuriick-
kommen.

Vom Scholastiker erhalten wir folgende Definition: est homo
doctus, qui ad normam atque exemplar inprimis Studiorum ge-
neralium, quae medio aevo instituta erant, literis artibusque chri-
stianis incumbit (S. 51). Zur Norm mittelalterlicher Studien
diirfen wir wohl die Autoritit des Aristoteles rechnen, die auch
der Vf. wenigstens als integrierendes Element der Scholastik an-
erkennt. Die ,,christlichen® Disciplinen aber schliefsen zweifellos
die normative Stellung des Dogmas und der Theologie in sich.
So verstanden diirfte jene Definition auf Descartes und seine
Anhinger keine Anwendung mehr finden, da die cartesianische



458 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Reform sowohl den Sturz der Herrschaft des Aristoteles in der
Schule, als anuch die Emancipation von der Leitung durch Dogma
und Theologie bedeutet. Wir glauben daher der Darstellung
S. 53 entschieden widersprechen zu miissen: Neque Cartesia-
norum separatio rem traditam de scholis penitus mutavit. Car-
tesius ipse olim erat scholastice institutus, eius asseclae res plures
ita moderabantur, ut eius schola universa (!) item ac scholae
Thomistarum, Scotistarum, Augustinianorum, Benedictinorum, Je-
suitarum, aliorum (?) ad idem vastum Scholasticae regnum per-
tinere iure merito dici possit. Wie weit dehnt der Vf. den Be-
griff der Schule des Descartes aus? Sollen vicht allein Fénélon,
Malebranche, Geulinex, sondern etwa sogar auch Spinoza und
Leibnitz als zur Schule des Descartes gehorig und folglich als
Scholastiker geltend gemacht werden?

Der Ubergang, der sich allmihlich von der ausschliefslichen
Pflege theologischer zu der nichttheologischer Studien vollzog,
beruht nach der geschichtsphilosophischen Auffassung des Ver-
fassers auf einem providentiellen ,,Gesetze*, das er lex rationali-
sationis vel naturalisationis nennen mochte. Gedanke und Aus-
druck scheinen uns nicht gliicklich (8. 59).

P. Adlhoch tritt fir das Anselmsche Argument ein, das
unter vielen anderen Autoren auch dem hl. Thomas gefallen
haben soll. Diese Meinung diirfte wohl aut einem Mifsverstindnis
der Unterscheidung des quoad se und quoad nos beruhen. Diese
besagt, dafs das Dasein Gottes zwar im Wesen Gottes ein-
gschlossen sei, dafs aber wir (Weise wie Unweise), weil wir
das Wesen Gottes nicht erkennen, das Dasein Gottes nur auf
dem Umwege des Schlusses aus den Geschopfen zu erkennen
vermogen.

Zu den charakteristischen Merkmalen der Scholastik werden
unter anderen gerechnet: quod in primis veritatibus indemonstra-
bilibus innitebatur, sowie quod evidentiam (obiectivam) appetebat.
Trifft beides wohl auf den Ausgangspunkt des Descartes zu?

Uberzeugend ist der Nachweis, dals das vom Vf. , juridisch*
genannte Princip: Philosophia est ancilla fidei, die legitime Freiheit
der Philosophie nicht behindere; dagegen bezweifeln wir, ob es
sich empfehle, von einer emancipatio speculationis philosophicae,
von einer ,lex‘ emancipationis der Scholastik eines Anselm, eines
Thomas (!) zu reden (8. 67). Gegen den allgemein gehaltenen
Vorwurf mangelnder Kritik wird die Scholastik erfolgreich ver-
teidigt. Dagegen werden wir iiber den Satz: neque a castris
nostris expulerim Cusanum, Montaigne, Charronem, Sanchezium,



(6) Dr. P. Adlhoch, Praefationes ad art. schol, fata, 459

Cartesium, Gassendium, alios similes, nach dem bereits Gesagten
mit Stillschweigen hinweggehen konnen.

Scholastik und Scholastiker sind nicht Genusbegriffe, deren
verschiedene Arten friedlich nebeneinander existieren, sondern
Typen, die ihre vollkommenste Verwirklichung in der klassi-
schen Scholastik des dreizehnten Jahrhunderts erhielten, und zu
denen sich spétere Gestaltungen als Abweichungen und Degene-
rationen verhalten, die im Laufe der Zeit durch die Kritik der
Geschichte eliminiert wurden, so dafls heutzutage nach Uberwin-
dung des scotistischen Formalismus und des Nominalismus nur
mehr Thomismus und (um uns dieses allerdings nicht vollkommen
bezeichnenden Ausdrucks zu bedienen) Molinismus gegeniiber-
stehen, jedoch in der Weise, dafs der Stern des letzteren mehr
und mehr im Erbleichen begriffen ist. Es ist das auch eine
Art von ,,Auslese’, jedoch nicht im mechanischen Sinne, sondern
im Sinne des Triumphes der Wahrheit iiber einseitige oder irr-
timliche Standpunkte.

Ob die Stellung, die wir heuntzutage zu Aristoteles einzu-
nehmen haben, vom Autor (8. 103) richtig gekennzeichnet ist,
bleibe dahingestellt. Nach unserer Uberzeugung ist — von den
veralteten naturwissenschaftlichen Anschauungen des Stagiriten
abgesehen — die Auffassung und Wiirdigung, die er durch den
hl. Thomas gefunden, im wesentlichen nicht erschiittert worden.

Demnach ist auch die These des Autors: Lex firma atque
inconcussa semper Scholasticis haec sit constituta oportet, ut
magoum honorem deferant Aristoteli, nicht geeignet, die Bedeu-
tung des Stagiriten in der Scholastik richtig zu wiirdigen. Von
einer lex emancipationis Aristotelicae (anderswo: Gesetz der ency-
klopadischen Freiheit S. 106) aber kann man nur reden, wenn
man geschichtsphilosophische ,,Gesetze“ um jeden Preis aufstellen
will. Aristoteles wird fiir Logik, Ontologie, Psychologie und die
allgemeinen Naturbegriffe stets das uniibertreffliche Vorbild und
der Meister der Wissenden bleiben (S. 105).

Uber Meister Eckart lesen wir: Idem -clarissimus auctor
(P. Denifle) Eck. magna ex parte excusavit a pantheismi crimine.
Utinam paulo plus in illa defensione ausus esset! Id enim recte
potuisse eum facere persuasum ego habui (p. 117 n. 1). Ob
P. Denifle wohl mit diesem Wunsche einverstanden sein wird?

Noch einmal kommt der Vf. auf Descartes,, Bacon, Gassendi
zu reden (S. 130). Aliqua ex parte gehoren sie ja noch zu
den Unsrigen; principiell aber stehen sie gegen uns, und daraunf
kommt es eben an.



460 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Die hergebrachte Definition der Philosophie als der Wissen-
schaft von den letzten Griinden, soweit sie durch die natiirliche
Vernunft erkannt werden konnen, glaubt der Vf. verbessern zu
miissen (S. 144). Es wiirde zu weit fiihren, auf diesen Punkt
naher einzugehen. Wir glauben aber die Bemerkung nicht unter-
driicken zu sollen, dals die Erklirungen des Vf.s der Gefahr des
Traditionalismus ausgesetzt sind, eines Systems, das so leicht
in Ontologismus und Rationalismus umschlagt, wie die Ge-
schichte desselben deutlich lehrt.

Den hl. Thomas verteidigt der Vf. speciell gegen den Vor-
wurf des iibermifsigen Gebrauchs des Syllogismus, hat aber
dabei nur den schulmifsig-formellen im Auge (8. 150). Es ist
dies von sehr untergeordneter Bedeutung. Wichtiger ist die
Thatsache, dals sich der englische Lehrer in reichlichem Malse
der Induktion und Analogie bedient.

Trotz der mannigfaltigen Einwendungen, die wir zu erheben
uns gezwungen fiihlten, hegen wir den Wunsch, dafs der Vf.
nach wiederholter reiflicher Priifung seine gelehrte und verdienst-
volle Arbeit einem grofseren Leserkreis (die Schrift ist ndmlich
als ,,Manuskript gedruckt”) zugénglich machen mage.

Von dem heutzutage in den Vordergrund der philosophischen
Bestrebungen sich dridngenden empiristisch-positivistischen Stand-
punkte behandelt psychologische und ethische Probleme (7) Dr.
Ch. v. Ehrenfels in seiner zwei Binde umfassenden Schrift
»System der Werttheorie®“., Der erste Band enthilt die all-
gemeine Werttheorie“ und die Psychologie des Begehrens. Cha-
rakteristisch fir den Standpunkt der Schrift ist die Aufserung
im Vorwort: ,,Was gegenwdrtig die Grundlagen menschlichen
Wertens und Begehrens zu erfassen sich bestrebt, fithlt sich
nicht als absteigendes, sondern als aufstrebendes Kulturelement.
Dieses Element ist sich seiner konkreten Wertungen in ihrer
individuellen (!) Mannigfaltigkeit viel zu deutlich bewulst, als
dafs es nach dem hdchsten Gute zu fragen sich gedrdngt oder
an dasselbe auch nur zu glauben sich berechtigt filhlen wiirde
(S. VI). Da indes die ,Kulturarbeit“ doch nicht ausschliefslich
auf individuelle und ephemere Motive sich stellen ldfst, ohne
Jeden Augenblick Gefahr zu laufen, in Barbarei unterzugehen, so
sieht sich dieses auf das hochste Gut verzichtende ,Kulturele-
ment“ genotigt, an den Strohhalm des Glaubens an die Fort-
dauer des organischen Lebens sich anzuklammern. Die Anwend-
barkeit des Darwinismus auf das Gebiet der Ethik, nachdem er
auf seinem eigenen Gebiete im Liquidieren begriffen ist und
seinen ,,Wert“ verloren hat, soll auf dem besten Wege sein,



(7) Dr. v. Ehrenfels, System der Werttheorie. 461

allgemeine Anerkennung zu gewinnen! (S. IX.) Wiéhrend die
wirtschaftliche Werttheorie sich auf der Hohe der Zeit stehend
bekunde, seien sich die Ethik und die Psychologie ihrer Aufgabe
kaum noch bewulst geworden, ja der Versuch eines umfassenden
,»Oystems” der Werttheorie beriihre fast wie ein philosophisches
novum. Die Ethik stecke noch tief in der Schule der alten
Griechen und setze sich die sogenannte Giiterlehre zum Ziel,
eine #dufserliche und oft willkiirliche Aufzihlung und Rangbe-
stimmung ethischer und sonstiger Werte (S. XII). Wie griind-
lich der Vf. mit der Giiterlehre aufrdumt, zeigt seine Auffassung
des Begehrens und sein Wertbegriff, demzufolge wir nicht be-
gehren, weil etwas Wert hat, sondern umgekehrt etwas nur
Wert hat, weil und soweit wir es begehren. Der wirtschaft-
liche Wert und das Niitzlichkeitsprincip bilden Ausgangs- und
Angelpunkt dieses filschlich sogenannten ,,Systems® der Wert-
theorie, das ganz und gar im Subjektivismus befangen ist, das
Niedere zur Norm und zum Wertmesser des Hoheren macht und
dem Widerspruch verfillt, ein relativ Begehrenswertes, d. h.
Gutes ohne ein absolut Gutes anzunehmen, obgleich ein relativ
Begehrenswertes oder Niitzliches ohne ein um seiner selbst willen
Begehrenswertes oder Gutes, dessen Giite sonach in der Sache
selbst liegt, und das an sich ,,Wert“ besitzt, schlechterdings
nicht gedacht werden kann.

Auf die bereits verdffentlichten zwei Bénde soll noch ein
dritter, die ethisch-okonomische und die rein konomische Wert-
lehre enthaltender Band folgen. Als Forderer seiner Arbeit
nennt der Vf. Franz Brentano und Meinong (S. XIV).

Der erste Band beginnt mit der Verwerfung der sprach-
iiblichen Auffassung vom Werte, d. h. des objektiven Wertes
und der Aufstellung des Grundsatzes: Wir sprechen den Dingen
Wert zu, weil wir sie begehren. Malsgebend fiir diese Begriffs-
bestimmung ist die dkonomische Thatsache, dals z. B. Wasser,
Metalle, im Uberflusse vorbhanden, keinen ,,Wert“ haben, da sie
nicht begehrt werden, als ob die ,iiberfliissigen” Metalle und
Gewisser nicht genau dieselben Eigenschaften hitten, um deren
willen sie iiberhaupt niitzlich, also begehrenswert sind, ndmlich
den Durst zu loschen, vom Schmutz zu reinigen, der Atmosphare
die notige Feuchtigkeit zuzufiihren, Miihlen zu treiben u. dgl.
Will uns der Vf. verbieten, wegen dieser ,objektiven® Kigen-
schaften dem Wasser Giite und objektiven Wert zuzuschreiben?
Es ist geradezu absurd, zu sagen, die Dinge seien gut, weil
wir sie begehren, da wir sie eben nur wegen ihnen anhaftender
Eigenschaften brauchen konnen, also auch begehren. Der Vf.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIV. 31



462 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

verwechselt zwei Bestimmungen; anstatt zu sagen: die Dinge
haben Wert oder sind gut, weil wir sie begehren, ist es aller-
dings richtig, zu sagen: sie sind gut und wertvoll mit Be-
ziehung auf das Begehren; denn der Begriff des Guten und
Wertvollen fiigt zu dem des objektiven Seins die Riicksicht
(ratio) auf das Begehren hinzu, wie der Begriff des Wahren eine
solche auf das Erkennen. Keineswegs aber ist das Begehren
Grund und Ursache der Giite und des Wertes, vielmehr findet
sich jene zuerst im Begehrten und nur in zweiter Linie im Be-
gehrenden, das durch den Besitz des Begehrten befriedigt oder
vervollkommnet wird. In hoherem Grade gilt dies auf dem gei-
stigen und sittlichen Gebiete: Wahrheit, Tugend, Gottihnlichkeit
sind an sich begehrenswerte Giiter und werden dies nicht erst
durch das Bediirfnis oder durch den Gliickszustand, die sie be-
friedigen oder befordern.

Obgleich der Niitzlichkeitsstandpunkt des Vf.s konsequent
zum ,absoluten psychologischen Egoismus® fiihrt, lehnt er doch
die Theorie ab, dafs der Mensch nur eigene Lust als letaten
Zweck begehren konne, und stellt den Satz auf: alle Akte des
Begehrens in ihren Zielen sowohl wie in ihrer Stirke werden
von der relativen Gliicksforderung bedingt, welche sie gemils
den Gefiihisdispositionen des betreffenden Individuums bei ihrem
Eintritte ins Bewulstsein und wahrend ihrer Dauer in demselben
mit sich bringen (8. 41). Die Stiarke des Strebens oder Wollens
ist gleich der Differenz der beiden Gliickszustinde, desjenigen,
den er bedingt, und desjenigen, der ohne das Streben oder
Wollen eintreten wiirde. Ob jedoch damit, dals die Theorie, in
allem Begehren werde eigene Lust als letzter Zweck begehrt,
zuriickgewiesen und iiberhaupt in Abrede gestellt wird, dafs
Richtung und Grofse des Begehrens durch ,aktuelle Gefiihle
bestimmt werden, der ,absolute Egoismus“ iiberwunden werde,
diirfte ernstlichen Zweifeln begegnen. Der subjektivistische Eu-
ddmonismus kann unmoglich dem absoluten Egoismus entgehen;
nur wenn das Gliick (die Gliickseligkeit) in einem objektiven
hochsten Gute, in dessen geistigem Besitze griindet, kann der-
selbe iiberwunden werden.

Das in jenen Sédtzen ausgesprochene Verhéltnis von Be-
gehren und Fiihlen deutet nach dem Vf. auf einen tiefer gelege-
nen, genetischen Zusammenhang zwischen beiden, beziiglich dessen
wir auf den die rein psychologische Untersuchung wieder auf-
nehmenden dritten Teil verwiesen werden. In diesem dritten
Teile versucht der Vf eine Analyse des Begehrens und gelangt
zu der Behauptung: ,,Ein besonderes psychisches Grund-



(7) Dr. v. Ehrenfels, System der Werttheorie. 463

element, Begehren (Wiinschen, Streben oder Wollen)
gibt es nicht. Was wir Begehren nennen, ist nichts
anderes als die eine relative Glicksforderung begriin-
dende Vorstellung von der Ein- oder Ausschaltung
irgend eines Objektes in das oder aus dem Kausal-
gewebe um das Centrum der gegenwéartigen konkreten
Ichvorstellung.” (8. 248 f)

Diese Zuriickfiihrung des Begehrens auf Vorstellen wider-
spricht ebenso sehr der Selbstbeobachtung als jenem Princip,
nach welchem allein mit Erfolg die Seelenvermogen unterschieden
werden konnen. Im Begehren und Wollen ndmlich verhélt sich
die Seele ganz anders zu ihrem Objekte als im Vorstellen. Dieses
geschieht durch Verdhnlichung mit dem Objekte, durch Aufnahme
desselben nach seiner Form und seinem Wesen, jenes dagegen
in einer Art Hinbewegung, einem gewissen Heraustreten der
Seele zum Objekt nach seinem Dasein, sei es als einem bereits
Wirklichen oder Zuverwirklichenden. Vorstellen und Begehren
sind demnach die, mit dem Vf. zu reden, psychischen ,,Grundele-
mente’, und zwar die einzigen, denn das Gefiihl — Lust und
Unlust — verhélt sich als ein abgeleitetes, aus dem Erfiillt- oder
Nichterfiilltsein des Begehrens sich ergebendes Element.

Zur Charakteristik der Schrift, sowie der durchaus nicht
lobenswerten, verwaschenen und allen Reliefs entbehrenden Dar-
stellungsweise des Verfassers mége hier die Definition stehen,
in welcher der Inhalt des IV. Kapitels des ersten Teiles sich
zusammengefalst findet: ,,Wert ist eine Beziehung zwischen einem
Objekte und einem Subjekte, welche ausdriickt, dafls das Subjekt
das Objekt entweder thatsichlich begehrt oder doch begehren
wiirde, falls es von dessen Existenz nicht iiberzeugt ware —
oder dafs durch die moglichst anschauliche, lebhafte und voll-
stindige Vorstellung von dem Sein des betreffenden Objektes bei
dem Subjekt ein auf der Gefiihlsskala Unlust — Lust hoher ge-
legener Zustand bedingt wird, als durch die ebenso beschaffene
Vorstellung von dem Thatbestand beim Nichtsein des Objrktes.
Die Grofse des Wertes ist proportional der Stirke des Begehrens,
sowie dem Abstande zwischen den beiden charakterisierten Ge-
fithlen* (L. S. 65). Man wird lange suchen miissen, um ein solches
logisches Monstrum, wie es dieser moderne Empirismus ausgeheckt,
bei der geschmihten Scholastik zu finden. Jene Definition moge
zugleich als Beispiel der ,pricisen Begriffssprache® dienen, die
der V{. seinen werttheoretischen Ausfihrungen glaubte zu Grunde
legen zu miissen. Auch einer ,précisen psychologischen Theorie®
riihmt er sich, obgleich er zum Schlusse des ersten Bandes

31*



464 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

erkldrt, dals seine allgemeine Werttheorie nebst allen Folgerungen,
denen sie das Dasein gibt (sic), nicht an die Voraussetzungen
einer speciellen psychologischen Schule appelliert,
sondern vom Standpunkt jeder Psychologie aus, welche
nur den breitesten empirischen Thatbestdnden Gerech-
tigkeit widerfahren ldfst, im wesentlichen Kern ihrer
einzelnen Thesen Anerkennung beanspruchen darf.
(8. 276.) :

Die Unmoglichkeit, von seinem empirischen Standpunkt ein
»,System der Werttheorie® auszugestalten, scheint der Vf. bei
Inangriffnahme der ethischen Werte selbst gefithlt zu haben,
da im zweiten Bande nur noch von ,,Grundziigen einer Kthik“
die Rede ist. Diese ,,Ethik“ kennt nur sittliche Thatsachen,
nicht sittliche Normen, und geht von dem aus, was sich im sitt-
lichen Bewulstsein findet und was thatsichlich gewollt wird,
nicht von dem, was gewollt werden soll, und hebt somit den
Begriff des Sittlichen, d. h. des nach einer Norm, zunéchst nach
dem Vernunftgebot zu Geschehenden selbst auf. Um vor unbe-
wiesenen Voraussetzungen bewahrt zu bleiben, lehnt der Vf.
,vorlaufig“ die ,absolut normative* sowohl, als auch die ,rela-
tivistisch-historische Ethik ab (um im weiteren Yerlaufe jene
definitiv zu eliminieren) und nimmt die Ethik als ,Psychologie
der ethisch oder sittlich genannten Wertthatsachen® in Angriff.
Gleichwohl glaubt er wenigstens ein Minimum metaphysischer
Voraussetzungen nicht entbehren zu konnen. Was die Methode
betrifft, so dient ihm zur Aufhellung der ,sprachiiblichen Be-
griffe“ der Weg der ,Realanalyse®, d. h. der Untersuchung der
sethisch® genannten Thatbestinde auf ein charakteristisches Merk-
mal hin. Ein solches soll in den ,,Begehrungsdispositionen*
liegen. Demgemils werden die in ,,unserem Kulturgebiet* positiv
und negativ gewerteten Gefiihls- resp. Begehrungsdispositionen
untersucht, und als derartige diejenigen Dispositionen festgestellt,
deren Vermehrung iiber den thatsidchlichen Bestand fiir das Wohl
der Gesamtheit forderlich, resp. demselben schiddlich wdren.
Demnach gilt als hochstes Moralprincip das ,,Wohl der Gesaumt-
heit“. Also besitzt das Gesamtwohl ethischen ,,Eigenwert®, ohne
dafs damit gesagt werden soll, dafs alle anderen Werte nur als
,», Wirkungswerte* gelten oder gelten sollen.

Mit der Stabilitdt des ethischen Begriffs ist die Verinderung
der ethischen Objekte vertriaglich. Es gibt iiberlebte, normale
und aufstrebende ethische Wertungen. Eine aufstrebende Wer-
tung ist die ,,Entwicklungsmoral®, d. h. die Eiofiilhrung des Dar-
winismus in die ethische Wissenschatft.



(8) Ed.v. Hartmann, Geschichte der Metaphysik. I.T. Bis Kant. 46D

Zur Charakteristik der Schrift scheint das Angefiihrte ge-
niigend. Von unserem Standpunkte bediirfen die darin ausge-
sprochenen Ansichten einer Widerlegung nicht. Sie stehen und
fallen mit dem Positivismus, dem sie ihr Entstehen verdanken
und der thatsdachlich nichts anderes als eine krankhafte, durch
die Verzweiflung an aller Philosophie bedingte Erscheinung ist.
Eine Ethik, die auf der Grundlage der Meinungen eines Bruch-
teils der Menschheit, ja auf der einer naturwissenschaftlichen,
bereits in Milskredit geratenen Hypothese rubt, den allgemeinen
Glauben der Menschheit aber an einen gottlichen Grund der
Moral ignoriert und die Begriffe von Pflicht und Freiheit elimi-
niert, verdient kaum ernst genommen zu werden. Zudem miifste
man, um dieselbe vollkommen kritisch zu wiirdigen, ndher auf
jene von Brentano ausgegangene Richtung eingehen, die den
aus England und Frankreich importierten Positivismus durch ein
Kornchen idealen Salzes dem deutschen Geschmacke annehm-
barer zu machen sucht: wozu an diesem Orte eine Gelegenheit
nicht geboten ist.

Auf das Gebiet der Geschichte der Philosophie fiihrt uns
zuriick die neueste Schrift jenes Philosophen, der von einigen
als die jiingste philosophische Inkarnation des ,,Weltgeistes“ oder
wenigstens als der einzige lebende und originelle Vertreter der
systematischen Philosophie gefeiert wird, ndmlich (8) Eduard
von Hartmanns , Geschichte der Metaphysik®, in der
uns die philosophische Grund- und Hauptwissenschaft, die erste
Philosophie von ihren ersten ,aus der Verquickung mit phantasie-
mafsig durchgebildeten religiosen Anschauungen gelosten Ver-
suchen bis Kant ausschliefslich geschichtlich und Kkritisch vor-
gefiihrt wird. Die Schrift charakterisiert sich als eine von allen
Belegstellen absehende, in ungehemmtem Redefluls sich fort-
bewegende Darstellung und kritische Wiirdigung der im Laufe
der Geschichte zu Tage getretenen metaphysischen Systeme
und Anschauungen, wobei unter Vernachldssigung der Gott be-
treffenden Lehren das Gewicht auf die ontologischen Grundbe-
griffe gelegt wird, so dafs die Schrift weniger eine Geschichte
der Metaphysik, als vielmehr eine historisch-kritische Kategorieen-
lehre ist, das Wort ,,Kategorie im modernen Sinne genommen,
in welchem das System der Kategorieen das Gesamtbereich der
iiber die Erfahrung hinaus liegenden Grundbegriffe alies mensch-
lichen Erkennens umfafst. Vor allem sind es die Begriffe von
Substanz, Akt und Potenz, Form und Stoff, aktives und passives
Vermogen, die zur Erorterung gelangen. Als Malsstab der Be-
urteilung aber dient das eigene System des Verfassers, und die



466 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

iiberall durchgreifende Tendenz geht dahin, die Grundbegriffe
der Philosophie des Unbewulsten als das logische Resultat einer
mehr als tausendjihrigen Denkarbeit des menschlichen Geistes
hinzustellen. In diesem Betracht stellt sich die Schrift den ver-
wandten Bemiihungen Hegels zur Seite, sein eigenes System als
die Frucht der objektiven, d. h. durch die Macht der Begriffe
selbst geiibte Dialektik des menschlichen Denkens aufzuweisen.
Damit ist auch uns die kritische Aufgabe vorgezeichnet. Unter
Verzicht, die Darstellung der Systeme auf ihre Treue und
Objektivitit zu priifen, werden wir zuzusehen haben, mit wel-
chem Recht oder Unrecht der Vf. vom Standpunkt seines eigenen
Systems iiber die innere Konsequenz, sowie iiber Wahrheit und
Haltbarkeit fremder Auffassungen urteilt. Dabei soll die Gelehr-
samkeit und der Scharfsinn, womit v. Hartmaon in fremde Ge-
dankenkreise und in den geschichtlichen Zusammenhang der Sy-
steme eingedrungen ist, bereitwillig anerkannt werden, wie nicht
minder die vielfach neuen Gesichtspunkte und — freilich nicht
immer begriindeten — Anuffassungen.

Um den Gang der v. Hartmannschen Geschichtsdialektik
an zwei der hervorragendsten ontologischen Begriffe zu zeigen,
wihlen wir die Begriffe von Substanz und Potenz. Die Dialektik
des ersteren soll dahin abzielen, dals sich derselbe fortschreitend
von dem der Essenz abloste und an die Stelle der vielen Sub-
stanzen die eine, wahrhaft selbstindige, d. h. die des Monismus
trat, ein Umschwung, der in Plotin, Bruno u. s. w. vorbereitet,
von Descartes und vollends von Spinoza vollzogen wurde. Die
Dialektik des Potenzbegriffs aber mulste zom Begriffe der aktiven
Potenz, d. h. der unendlichen Kraft fiihren, die, an sich eins, in
der Vielheit der Willensakte (Kraft = Wille) unter Differenzierung
der sich dem Willen eingebenden an sich ebenso potentiellen
Idee sich aktualisiert. Die Tendenz der Begriffe Form und Stoff
nidmlich soll notwendig zur Identifizierung von Stoff mit (blindem)
Willen und Form mit Idee gefiihrt haben. So wire demnach
die Philosophie des Unbewufsten in der That das Produkt der
gesamten Denkarbeit der Jahrhunderte. In diesem Resultat sei
auch der dem Monismus gemachte und durch die Hegelsche Dia-
lektik zugestandenr Widerspruch beseitigt: denn das Eine, Seiende
sei eins potentiell, als aktuelle Wirklichkeit aber trete es in
eine Vielheit der Akte auseinander. Dals der Vf mit diesem
Potenzbegriff dem Widerspruch nicht entgehe, erleidet fiir uns
keinen Zweifel. Nur der Schopfungsbegriff vermag den Ab-
grund zwischen unendlichem und endlichem Sein zu iiberbriicken.
Dieser aber gilt in der modernen Philosophie seit Fichte als die



{8) Ed.v. Hartmann, Geschichte der Metaphysik. I. T, Bis Kant. 467

Quelle aller falschen Metaphysik. Und doch ist er ,der Eck-
stein, den die Bauleute verwarfen®“, um fernerhin nur ephemere
Luftbauten aufzufiihren.

\ Nicht bei den Orientalen, erst bei den Griechen findet
sich eigentliche Metaphysik (S. 1). Die vorplatonischen System-
bildungsversuche nur in flichtiger Einleitung zu iiberblicken,
diirfte aus inneren (der Schwierigkeit, ihr ,stammelndes Lallen*
zu verstehen) und #ulseren Griinden (Mangel an wirklich glaub-
haften Berichten) ausreichen (8. 2).

Dieses Urteil beruht auf Unterschédtzung der aristotelischen
Berichte und widerspricht zudem dem Verfahren des Vf.s selbst,
der z. B. die Lehre des Diogenes von Apollonia gegeniiber dem
nindifferentistischen Monismus®“ seiner Vorgénger als ,hylozoisti-
schen Materialismus® charakterisiert (S. 4). Die Zehnzahl der
pythagoreischen (regensatzpaare soll schwerlich auf die vollstin-
dige Kategorieentafel des Aristoteles ohne Einfluls geblieben
sein (?). (8.7.) Xenophanes soll weder Theismus, noch Pantheis-
mus, sondern ,,Theopantheismus* gelehrt haben (8. Y). Treffend
ist von der Atomistik gesagt: ihre vielen Atome haben genau
dieselben Bestimmungen an sich, als ob sie die zerstreuten Bruch-
stiicke des eleatischen Einen wiren (S. 17). Nahe liegt der
Parallelismus: Spinoza-Leibnitz, Hegel-Herbart. Ebenso treffend
heifst es: Aristoteles hatte mit seinem Zuriickgreifen auf den
Begriff der qualitativen Verdnderung der Elemente dieser Ato-
mistik gegeniiber in der That das bessere Teil erwéhlt (S. 18).
Ubertrieben ist das Urteil, bei Anaxagoras erscheine der Nus
als eine recht iiberflissige und zwecklose Hypothese. Die
Sophistik wird teils aus socialen Zustdnden, teils aus der philo-
sophischen Entwicklung, die das Vertrauen in die sinnliche Er-
kenntnis untergraben hatte, erkldrt; in Sokrates aber das an-
thropologische Moment betont — er habe an die Stelle jedes
beliebigen den Menschen gesetzt. An Platons Ideenlehre wird
eine Kritik des gesamten ,bisherigen* Philosophierens gekniipft,
das immer nur zwischen einem mehr oder minder abstrakten
Idealismus und einem antiidealistischen Sensualismus geschwankt
habe: woran der Vater des Idealismus die Schuld trage, der
dem wahren, konkreten Idealismus (d. h. dem der Philosophie
des Unbewufsten) am meisten geschadet habe (8. 33). Auch
darin ist Platon durch die Philosophie des Unbewulsten berichtigt
worden, dafs diese den wahren Gegensatz gegen die Idee nicht
im Nichtseienden, sondern im , Willen des Unlogischen* erkannt
hat, dem die dem Logischen fehlende Kraft der Verwirklichung
zukommt (!) (S. 35). Dem platonischen Gott spricht v. H. sowohl



468 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Absolutheit als Personlichkeit ab, indem er den Geist der ideen-
reichen, systematisch jedoch unvollendeten Philosophie des grofsen
Platon verkennt.

Wenn bei Platon der Streit um Echtheit der Schriften noch
verwirrend auf das Gesamtbild des Denkers wirkt, so fallt bei
Aristoteles diese Schwierigkeit hinweg. ,,Aristoteles fiithrt zum
erstenmale ein vollstindiges System der Philosophie aus; er
steht im Altertum einzig da, ein bewunderungswiirdiges Muster
fir alle Zeiten“ (S. 44). Im einzelnen wird die Darstellung
dem Philosophen nicht immer gerecht. Ohne Beweis wird be-
hauptet, die aristotelische Form sei zeitlos ewige W esenheit: ein
Mifsverstindnis der Lehre, dafs die Form als solche nicht ent-
steht, sondern das zu Formende und Geformte (8. 45). Beziig-
lich der Zahl und Ableitung der Kategorieen ignoriert v. H. die
Nachweise Brentanos. Uberdies liegt darin ein Widerspruch, dals
irgend welche Grundsétze fiir die Wahl der Reihenfolge u. s. w.
nicht erkennbar seien, und doch die Riicksicht auf sachliche
Unterscheidungen eine ,,wesentliche* Rolle gespielt habe (8. 48 f.).
Auf die widerspruchsvolle Dialektik, die der v. Hartmannschen
Kritik des aristotelischen Begriffs des Moglichen zu Grunde liegt,
kann hier nicht ndber eingegangen werden.

Doch miissen wir dem Vf. das Zeugnis ausstellen, dals er
die eminente Wichtigkeit des Begriffs der passiven Potenz, dem
er den eigenen der aus sich thitigen Kraft entgegensetzt, besser
erkannt hat, als manche professionelle Verteidiger des Theismus
(S. 51 ff.). Ebensowenig wie fiir den aristotelischen Begriff des
Miglichen und der Materie hat v. H. das richtige Verstindnis
fir den gemélsigten Realismus des Stagiriten, d. h. fiir seinen
Begrifft der zweiten Substanz (S. 54 ff.). Der Annahme indi-
vidueller, korperlicher, verinderlicher Substanzen, die durch die
Form specifisch bestimmt, durch die Materie aber zeitrdumlich
individualisiert sind, setzt v. H. den modernen Substanzbegriff
Spinozas entgegen (S. 56 f.).

Statt auf die selbstgeniigsame und willkiirliche Art, wie
v. H. das aristotelische Begriffssystem (denn bei liebevollem
Eingehen in den inoneren Zusammenhang der vielfach zerstreuten
Aufserungen wird man ein solches finden) schulmeistert, einzu-
gehen, sei auf die von der Scholastik auf Grund der aristoteli-
schen Lehren ausgebildete Ontologie verwiesen, wie man sie
fast in jedem scholastischen oder neuscholastischen Kompendium
finden kann. -

Auf einer falschen Schétzung des Dynamismus beruht die
Kritik der aristotelischen Naturphilosophie. ,,Die aristotelische



(8) Ed.v. Hartmann, Geschichte der Metaphysik. I.T. Bis Kant. 469

Naturansicht sucht die Moglichkeit einer Wechselwirkung der
materiellen Teile offen zu halten und steht deshalb hoher als
die antike Atomistik, welche weder formwirkende Krafte, noch
elastische Riickwirkung der Atome kennt und darum ganz un-
fahig ist, irgend einen physikalischen Vorgang verstindlich zu
machen. Als die Atome in der neueren Philosophie zuniichst
mit Kréften ausgestattet und dann ihrer Stofflichkeit entkleidet
wurden (!), als mithin die Stetigkeit einer dynamischen Raum-
erfillung an die BStelle einer stofflichen trat, da verloren die
aristotelischen Einwinde gegen die Atomistik ihre Kraft, und die
atomistische Physik mufste iiber die aristotelische siegen* (8. 66).

In der Psychologie, speciell der Lehre vom Nus, findet
v. Hartmann alles unklar und zweifelhaft; seine Darstellung ist
hier so verworren und willkiirlich, dals sie sich nur aus der
volligen Unfahigkeit erkldrt, mit moderner Brille in das Ver-
stindnis des Stagiriten einzudringen. So soll der wirkende Ver-
stand ,,Gattungsform* sein, obgleich ihn Arist. ausdriicklich als
eine €§c der Individualseele bezeichnet.

Den Gipfel der Mifshandlung der aristotelischen Lehre er-
reicht die Darstellung und Kritik des Gottesbegriffs; der aristo-
telische Gott erscheint darin auf der Stufe des Fichteschen Ich,
das eines Anwnstofses, einer Schranke bedarf, um in die farbige
Fiille der dufseren und inneren Erscheinungswelt auszubrechen,
oder des Hegelschen reinen Seins, das durch den dialektischen
Prozels fortgesetzter Negation zu allem Wirklichen sich gestaltet.
Die Worte v. H.s lauten: ,Denn die auf sich selbst reflektierende
leere Form des Denkens, oder die inhaltlose Denkthétigkeit, die
iber sich als inhaltlose Thétigkeit denkt, um an sich erst den
ihr fehlenden Inhalt zu finden, ist doch das abstrakt Allge-
weinste, das sich denken lifst, und von konkreter Personlichkeit
so fern als moglich* (8.70). Dafs dieses ,,Denken des Denkens*
Gedanke der absoluten Wirklichkeit, des actus purus, d. h. des
allerrealsten und konkretesten Seins ist, kommt fiir den Philo-
sophen des Unbewulsten nicht in Betracht. Denn so wenig diese
modernen Systematiker eine potentia pura zu begreifen wissen,
so wenig verstehen sie den Sinn eines actus purus.

Die Darsteliung des Epikureismus und Stoicismus ldfst uns
einigermalsen wieder aufatmen. Doch ist nicht abzusehen, wie
darin ein Verdienst des ersteren liegen soll, dafs er die re-
ductio ad absurdum eines falschen Ausgangspunktes ihrer Voll-
endung niher geriickt hat (8. 78). An derartigen Verdiensten
ist die moderne Philosophie iiberreich, und die Philosophie von
Hartmanns selbst hat an der Ad-absurdum Fiihrung des ,,modernen



470 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Idealismus® reichlichen Anteil. Zu den Tduschungen jener Phi-
losophie gehort auch die S. 84 angedeutete Meinung, zur Uber-
windung des Skepticismus habe es der ,mathematischen Grund-
lage der Wahrscheinlichkeitsrechoung‘ (sic!) bedurft.

An die angebliche Unbegreiflichkeit einer Kausalitat zwischen
substantiell getrennten Dingen wird die Aufgabe gekniipft, einen
Begriff des Absoluten zu finden, ,,der im Gegensatz zum Relativen,
d. h. in der Relation zum Relativen sein Wesen hat“. Dabei ist
nur iibersehen, dals ein ,,Absolutes, dessen Wesen in der Re-
lation zum Relativen steht, selbst zum Relativen wird (S. 84).

Grofsere Ausbeute fiir seine dialektische Behandlung der
Geschichte der Metaphysik gewdhrt unserem Autor der Neu-
platonismus, der angeblich zuerst das religiése Problem in die
philosophische Forschung einbezogen hat. Aristoteles habe sich
am fernsten von der Religionsphilosophie gehalten, die er my-
thologisch nicht behandeln moge und wissenschaftlich nicht zu
behandeln wisse (S. 88). Thatsichlich legt die aristotelische
Metaphysik und die damit zusammenhicgende KEthik auf die
Ubereinstimmung mit den allgemeinen Uberzeugungen und die
Meinungen der Weisen grofses (Gewicht.

Dafs im Neuplatonismus die religiose Frage in den Mittel-
punkt der Forschung trat, ist richtig. Der Kampf des abster-
benden Heidentums gegen das mit jugendlicher Kraft aufstrebende
Christentum dringte in diese Richtung. Den Hohepunkt be-
zeichnet Plotin, nach v. Hartmann neben Aristoteles der grolste
Philosoph des Altertums, wie Aristot. an Scharfsinn, so an Tief-
sinn alle iiberragend. Anufser Plotin sind es Aristobulos, Philon,
Plutarch u. s. w., die hier zur Sprache kommen. Philon soll den
Geist, wie Aristoteles die Seele, fir einen Ausflufs des Athers (!)
gehalten haben (S. 94).

Plotin soll die ganze philosophische Entwicklung des Griechen-
tums wissend iiberschaut und mit ungeheurer spekulativer Kraft
spekulativ verarbeitet haben. Fr habe den Dnalismus monistisch
zu iiberwinden gesucht, was ihm jedoch nicht vollstindig ge-
linge, weil er sich nicht entschlielsen kdnne, das Nichtseiende
als reines Nichts aus der Erklidrung auszuschalten (S. 106 f.).
Sein ganzes Lebenswerk sei in metaphysischer Hinsicht das
Ringen nach dem Begriff der absoluten Substanz; am besten sei
die Metaphysik des Plotin in ihrem Zusammenhange zu durch-
dringen, wenn man sie ganz und gar wie die des Aristoteles
als Kategorieenlehre anffasse (S. 107 f.).

Dafs der Monismus Plotins geniigende Anhaltspunkte fiir
eine Dialektik biete, um den darin noch festgehaltenen Begriff



(8) Ed.v. Hartmann, Geschichte der Metaphysik. L T. Bis Kant. 471

der passiven Potenz in den modernen Potenzbegriff umzubilden,
und das System der Kategorieen als das die ,,Akte des Abso-
luten verbindende Netz von Beziehungen aufzufassen, ist unbe-
dingt zuzugeben. Andererseits aber muls anerkannt werden, dafs
Plotin selbst diesen Konsequenzen in Anbetracht der damit sich
verbindenden Absurdititen widerstrebte. Bemerkenswert ist in
dieser Beziehung die Entschiedenheit, womit er an dem aristo-
telischen Grundsatz festhélt, dals der Akt der Potenz voran-
gehen miisse, dals nichts Potentielles sich selbst in den Akt iiber-
zufithren vermége (S. 133). Er verwarf somit den modernen
,Unbegriff“ der sich selbst verwirklichenden Potenz. Wenn er
nun gleichwohl die passive Potenz, das relativ Nichtseiende in
dem einen absoluten Sein als die dulserste Grenze seiner Ema-
nationen bestehen ldfst, so liegt darin ein Widerspruch, der sich
aus seinem Bestreben erklirt, dem heidnischen Polytheismus,
gegeniiber dem reinen Theismus des Christentums, ein meta-
physisches, begriffliches Fundament zu geben, und das Heidentum
auf wissenschaftlichem Wege zu regenerieren,

Plotins Kategorieenlehre sucht v. H. in seinem Sinne ,,rich-
tig zu stellen und bemerkt dazu im Gefithle der Bedeutung
seines eigenen Systems, dals sie zu einer solchen Richtigstellung
Handhabe und Anlafs biete, sei ein geniigendes Zeichen datiir,
wie sehr sie den Gipfel der hellenischen Metaphysik darstelle,
und ip welchem Mafse sie alle vorhergehenden und nachfolgenden
Leistungen der griechischen Philosophie iiberfiiigle (S. 176).

Die Bemerkungen iiber die Trinititslehre (S. 187 ff.) leiden
an dem Fehler, dals sie den Anschein erwecken, als handle es
sich dabei um das Problem, fiir eine philosophische Trias ein
religioses Gegenstiick zu finden, und nicht vielmebr darum, die
durch Offenbarung gegebene Trinitdt auf einen begrifflichen Aus-
druck zu bringen. Hieraus erkldren sich schiefe Urteile wie
das iiber Augustins Deutung der Trinitat gefillte, dem zufolge
schon Plotin in seinen drei Hypostasen des Gottlichen einen der
christlichen Dreieinigkeit niherstehenden Trinititsbegriff besessen
haben soll als der grofste Theologe unter den Vétern der christ-
lichen Kirche (S. 198).

Die am Anselmschen Argument geiibte Kritik (8. 208) wieder-
holt nur, was schon kurz und besser der hl. Thomas dagegen
vorgebracht hat, némlich dafs der hypothetische Schlufs auf
die (notwendige) Realitéit eines hochsten Seienden unbestreitbar
sei, dagegen die Kxistenz desselben aus dem blofsen _Begrlﬂ'e
nicht bewiesen werden konne. (Vgl. die neueste Schrift Sant’
Anselmo Filosofo von Vigna, Milano 1899, S. 90 ff.)



472 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Der Vf. konstatiert die Thatsache, dals die islamitische
Kirchenlehre keine philosophischen Systeme geschaffen, wie die
christliche (8. 212), weils aber den wahren Grund fiir diese
Erscheinung, der in der inneren Vernunftwidrigkeit der islamiti-
schen Orthodoxie liegt, nicht anzugeben.

Dafs die Erscheinungen auf dem Gebiete der christlich-
mittelalterlichen Philosophie an dem Mafsstab der Beeinflussung
durch den dem Vf. wesensverwandten Neuplatonismus gemessen
und dementsprechend giinstig oder ungiinstig gewertet werden,
war zum voraus anzunehmen. Daher die Hochschiatzung des
spekulativen Talents eines Scotus Erigena, eines Meister Eckhart
u. s. w. Hieraus erklart sich das Urteil, das v. H. iiber die
Bedeutung des hl. Thomas als Metaphysiker ausspricht. Was
Albert den Grolsen betrifft, so soll er zuerst die Gebiete der
theologischen wund philosophischen Wahrheit ,getrennt“ haben
(8. 229). Bei einer friilheren Gelegenheit wurde bemerkt, dafls
diese ,, Trennung* bis auf den Apostel Paulus zuriickdatiert, der
das von Ewigkeit in Gott verschlossene Geheimnis (des mensch-
gewordenen Gottessohnes, der Erlosung und Gnade) aufs be-
stimmteste von der natiirlichen Gotteserkenntnis unterscheidet.

Die Trinitdtslehre des hl. Thomas wird in den Worten
wiedergegeben: , Gott erkennt sich im Sohne und will sich im
heiligen Geiste. Der Sohn ist also die Idee und der hl. Geist
der Wille Gottes (S. 236)“: eine Darstellung, die man einem
Nichttheologen wie v. H. giitig nachsehen mufs. Fiir den Theo-
logen bedarf sie keiner Richtigstellung. Noch grolsere Nachsicht
verdient der Vf., wenn er meint, der ,Determinismus® entspreche,
wenn auch nicht der Terminologie, doch dem thatsdchlichen In-
halt der thomistischen Lehre. Anerkennung aber verdient die
Aufserung, der hl. Thomas stiitze sich in der Annahme der Un-
beweisbarkeit eines Schopfungsanfangs ,auf die richtige Er-
wigung, dals die Schopfung aus nichts keineswegs zum Beweise
der Zeitlichkeit der Schopfung geniige® (S. 237).

Eine durchaus verfehlte Kritik wird an zwei der allerdings
am héaufigsten verkannten Philosophumenen des englischen Lehrers
geiibt, ndmlich dem realen Unterschiede von essentia und esse
und der Theorie der Individuation. Die Verwirrung, die der
Vf. in der ersteren Frage dem englischen Lehrer vorwirft, ist
vielmehr auf seiten des Kritikers, der zwischen Akt und Potenz
nicht zu unterscheiden und daher auch das Verhaltnis von Wesen-
heit und Dasein so wenig richtig zu bestimmen weils, als das
von Stoff und Form. Dem Monisten mufs allerdings die Annahme



(8) Ed.v. Hartmann, Geschichte der Metaphysik. L T. Bis Kant. 473

eines Seins, das ein Wesen ist, dem Dasein als davon real ver-
schiedene Aktualitdt zukommt, als der Gipfel der Verwirrung
erscheinen, da er nur ein Sein (Dasein), dem immanente Wesens-
beziehungen eignen, kennt.

Beziiglich des zweiten Problems, der Individuation der korper-
lichen Wesen, iibersieht der Kritiker, dals eben die korperliche
Individuation, die in dem Malse der Versenkung im Stoffe eine
unvollkommene 1st, erklart werden soll, was nur moglich ist,
wenn man die Wurzel, das Princip derselben in das bestimm-
bare Konstitutiv, d. h. in den Stoff, nicht in das bestimmende,
die Form, verlegt.

Das Schlufsurteil iiber den Aquinaten lautet: ,,Thomas ist ohne
Zweifel der bedeutendste Systematiker und vielseitigste Denker des
Mittelalters. In der Geschichte der Philosophie gebiihrt ihm des-
halb eine ausfiihrliche Darstellung nach seiner inneren Bedeutung
und keineswegs blofs deshalb, weil er durch das unfehlbare Papst-
tum zum Philosophen der katholischen Kirche kanonisiert (!)
worden ist.“ Dagegen seien seine Leistungen in der Metaphysik
nicht so hervorragend; sowohl Albert als. Duns Scotus seien be-
deutendere Talente, jener scheine ihm iiberlegen an Originalitdt,
dieser an spekulativem Tiefsinn und philosophischer Freiheit des
Denkens gegeniiber dem Dogma (8. 239). Wir begreifen, dals
letzteres Moment in der Wage des modernen Kritikers schwer
wiegt. Abgesehen davon aber werden wir uns kaum tduschen, wenn
wir dieses Urteil iiber den ,Fiirsten der Metaphysiker“ (man
vergleiche nur seine Gotteslehre) teils aus der ausschliefslichen
Bedeutung, die v. H. der Kategorieenlehre beimilst, teils aber
aus dem Umstand erkldren, dafls der hl. Thomas im Unterschiede
von Albert und Scotus an dem aristotelischen Begriff der realen
Potenz und dem gemifsigten Realismus des Stagiriten am ge-
treuesten festhilt und daher im moglichst schirfsten Gegensatz
zu den idealistischen Irrtiimern der Modernen steht.

Wider seinen eigenen Willen konstatiert v. H., dals Scotus
bereits den Niedergang von der durch Thomas erreichten Hohe
bezeichnet. ,In allen Punkten, in denen Duns von seinen Vor-
gingern abweicht, bahnt er bereits den Ubergang zu den An-
sichten des Nominalismus, so in der Abwendung vom thomisti-
schen Intellektualismus, in der Hoherstellung des Individuellen
gegeniiber dem Allgemeinen, in der Anerkennung der Form als
des individuierenden Princips und in der Verwerfung immaterieller
Geschopfe* (S. 249). Wir figen als weiteres Element des Ver-
falls hinzu den Keim eines excessiven Realismus des Allgemeinen
trotz der nominalistischen Elemente.



474 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Aus der Darstellung der Eckartschen mystischen Speku-
lation heben wir hervor: ,,Das Fiinklein ist, wie wir sagen wiir-
den, das absolute Subjekt als individuell eingeschrinktes, und
damit der Punkt, in welchem Gott und Mensch wesenseins ist“:
eine Ubersetzung ins Moderne, die nicht ganz getren und npicht
ganz falsch ist. , Auf seiten Gottes unterscheidet Eckhart Gott-
heit und Gott genau in demselben Sinne wie Plotin das Eine
und den Nus“ (8. 252 f.). Der neuplatonische Einfluls auf die
Eckhartsche Theosophie ist unlengbar und erkldren sich daraus
seine Abweichungen von Albert und Thomas.

Nicht mit Unrecht wird vom Moglichkeitsbegriff des Niko-
laus von Cues geurteilt: ,,Damit ist der Begriff der Materie
auf eine ganz neue Basis, ndmlich auf die der Kraft gestellt;
die hier aufgetauchte Umwilzung tritt freilich in der Metaphysik
zunachst wieder zuriick, wirkt aber in der Naturphilosophie?
doch weiter, bis sie von Leibnitz aufgegriffen und in ihrer grund-
stiirzenden metaphysischen Bedeutung erkannt wird*“ (8. 277).

Als Irrtum des Nikolaus ist angegeben, dals er die Gegen-
satzlichkeit der unbewufsten intellektuellen Anschauung gegen
die bewulste diskursive Reflexion zu einer Gegensatzlichkeit der
fir beide malsgebenden logischen Gesetze erweitere (S. 280 f.).
Sagen wir dies in der Sprache des Cusaners, so liegt sein an-
geblicher Irrtum darin, dals er nicht blofs die coincidentia des
Posse und Esse, sondern auch die der contradictoria im ersten
(und einzigen) Sein behauptet. Irrtum ist beides; die Konse-
quenz aber liegt auf seiten des Cusaners, und sein Kritiker ist
inkonsequent, wenn er seinen Kraftbegriff adoptiert, die Kon-
sequenz der monistischen Logik aber, ndmlich die Leugnung des
Widerspruchsprincips, ablehnen zu diirfen glaubt.

Nachdem Agrippa von Nettesheim und andere darin
vorangegangen, die Naturphilosophie zum Centrum der Philo-
sophie auszugestalten (S. 293), erreicht diese naturphilosophische
Richtung in Giordano Bruno ihren Hébepunkt. ,Er rihmt
den Averroes wegen seiner Lehre, dals die Materie alle Formen
aus sich hervorbringe, und den David von Dinant wegen seiner
Vergottlichung der materiellen Substanz, gibt darum jedoch die
Form nicht preis, weil er mit Nikolaus Cusanus die allgemeine
Materie und die allgemeine Form im Alleinen vereinigt und
gleichsetzt (8. 301). Wenn Bruno vor dem Tribunal sich als
Theisten bekannte (S. 310), so brauchen wir darin weder eine
Notliige, noch einen uniiberwundenen Rest dogmatischer Vor-

1 Besonders in Bruno.



(8) Ed.v. Hartmann, Geschichte der Metaphysik. I.T. Bis Kant. 475

urteile zu sehen, sondern vielmehr eine theosophische Velleitat,
die er mit dem Cusaner teilte, der wir anch bei Hegel begegnen,
und die der Vf. selbst in Spinoza zu finden glaubt.

Uber den Philosophen der in der Reformation steckenden
Pseudomystik, der einen Baader inspirierte, Jakob Bohme, ur-
teilt der Vf.: ,Seine Originalitit besteht in der Kiihnheit, mit
welcher er den Paracelsischen Naturprozels in das Wesen Gottes
hineintrégt, und in der Hypothese einer natiirlichen Wurzel des
Bosen in Gott“ (S. 332). Darin findet v. H. einen ungeheuren
Fortschritt, indem der Pantheismus der Mystiker nun von dem
Vorwurf entlastet sei, das Problem des Bosen vertuschen zu
wollen, und dadurch erst zu einer dem Theismus iiberlegenen (!)
Macht werde (8. 335). Den Bewunderern Bohmes fiihrt v. H.
zu Gemiit, dafs die Hineintragung von Wesen und Natur in
Gott eine archaistische (!) Barbarei des Denkens sei, deren sinn-
lich naive Roheit seine Bewunderer sich nur durch Umdeutungen
verhiillt haben (8. 341). Im System des Unbewulsten ist diese
Barbarei allerdings hochst geschickt verhiillt, indem die Natur,
die Materie in Gott sich zum dummen, durch die Idee zu iber-
listenden und in die urspriingliche Potentialitit zuriickzuschleu-
dernden Willen destilliert. Das ist wohl nicht archaistische,
sondern moderne Barbarei, aber wesentlich um nichts besser als
die Phantasieen des Philosophus Teutonicus. Die innere Ver-
wandtschaft desselben mit seinem Kritiker ist anerkannt in dem
Schlufsurteil, die philosophische Bedeutung Bohmes liege aus-
schliefslich darin, dals er ein nichtseinsollendes und zu iiberwin-
dendes Moment in Gott als Wurzel des kreatiirlichen Bosen an-
nahm (8. 346), nur sei dieses im Wollen als solchem zu suchen
(S. 347).

In der Verwerfung der forma substantialis, d. h. dem schroffen
Dualismus des Descartes sieht unser metaphysischer Geschicht-
schreiber der Metaphysik einen Fortschritt von unermefslicher
Bedeutung; in noch hoherem Grade sei es der andere, durch
den die Substanz zu etwas schlechthin Selbstindigem erhoben
wurde (8. 363). Wir begreifen dieses Lob. Jener Dualismus
fiihrte zur Phénomenalisierung des Korperlichen, der reine Sub-
stanzbegriff aber zum Monismus, also zu zweien der grolsten
»Brrungenschaften der ,spekulativen Philosophie.

Spinoza und Leibnitz werden nicht ohne Grund unter
den Rubriken: Monistische und Pluralistische Identititsphilosophie
abgehandelt. , Wie Malebranche eine Synthese von Descartes
und Thomas (warum nicht Augustin?) bietet, so Baruch Spinoza
eine solche von Descartes und Bruno* (8. 389). ,Eine einfache



476 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

(nicht doppelseitige) Substanz mit einem doppelseitigen Vermogen
und einer doppelseitigen, zeitlichen Bethitigung ist dasjenige, was
nach der immanenten (d. h. vom Standpunkt der Philosophie des
Unbewulsten) Kritik des spinozistischen Substanzbegriffs iibrig
bleibt.* Die wirklich ,immanente“ Kritik wiirde vielmehr zur
absoluten Starrheit des eleatischen Seins zuriickfiihren.

,,Spinoza verkennt ebenso wie Plotin, dafs das Ewige nur
das Potentielle oder Mogliche ist, alle Aktualitit aber eo ipso
der Zeit verfallen ist,“ d. h. Spinoza hat troz alledem noch an
der Prioritit des Aktualen mit Aristoteles festgehalten (3. 405).
v. Hartmann aber will nicht, dafs das Unendliche als ein voll-
endet Existierendes aufgefalst werde, es sei vielmehr eine Potenz
von unerschopflicher Kraft (S. 407). ,Endliche Modi kdnnen
ohne Widerspruch nur aus einem aktuell endlichen (wenn auch
potentiell unendlichen) Absoluten hervorgehen.“ Dagegen ist zu
erinnern, dafs z. B. Menschen nicht Modi sind, und dafs sie,
weil endlich und geschopflich, ohne Widerspruch aus dem ,Ab-
soluten®, das nicht Potenz, sondern nur Aktualitdt sein kann,
allein durch Schopfung aus nichts hervorgehen konnen (S. 408).

v. Hartmann begreift nicht, wie der Spinozismus in den
Ruf des Atheismus kommen konunte (8. 419). Er will nicht zu-
geben, dals der Gott des Pantheismus mit dem des Theismus
nur den Namen gemeinsam hat; lehrt er doch selbst einen er-
l1osungsbediirftigen Gott und glaubt damit der Religion eine neue
vollkommenere Basis zu geben.

In der Kritik des Leibnitzschen Systems tritt die Tendenz,
durch angebliche ,immanente” Dialekiik die eigenen Grundan-
schauungen des Kritikers zu rechtfertigen, sehr schroff hervor.
Eine Handhabe bietet der fiir die neuere Philosophie verhiéngnis-
voll gewordene Leibnitzeche Potenzbegriff. Der tiefere Grund,
warum sich aus Leibnitz’ Schriften weder ein einheitlich idea-
listisches, noch ein einheitlich realistisches System konstruieren
lafst, ist dem Kritiker verborgen geblieben, derselbe liegt in dem
dogmatischen Charakter des Leibnitzschen Idealismus, demzufolge
der allein unmittelbar erkannten subjektiven Ideenwelt (der Seele
als Spiegel des Universums) eine objektiv-reale gegeniibersteht.
Der Leibnitzsche Idealismus mufste deshalb durch die Phase
der Kantschen Kritik hindurchgehen, um in seiner vollen Bedeu-
tung -erkannt und von den realistischen Elementen gereinigt zu
werden.

An das bekannte Motto der Philosophie des Unbewufsten:
wopekulative Resultate nach induktiver Methode*“ erinnert die
Bemerkung (8. 459), der Grundsatz Wolffs, Philosophie sei eine



(8) Ed.v. Hartmann, Geschichte der Metaphysik. I.T. Bis Kant, 477

deduktive Wissenschaft a priori, habe fiir die deutschen Philo-
sophen des achtzehnten Jahrhunderts maflsgebende Bedeutung
gewonnen; ,er wird fiir Kant verderblich und greift durch ihn
in die Philosophie des neunzehnten Jahrhunderts bis Hegel
hiniiber, Sind denn die ,spekulativen Resultate“ v. Hartmanns
induktiv, d. h. auf Grundlage der Erfahrung, gewonnen ?

Die Synthese von Spinoza und Leibnitz hatte die wahre
Philosophie ergeben, falls vor Kant ein Philosoph erstanden
wire, der die Verwandtschaft der beiden Systeme durchschaute.
Ein solcher war wohl der eine Lessing; dieser aber war von
anderen Aufgaben in Anspruch genommen (8. 471). Eine solche
Synthese aber konnte nur eine Mischung monistischer und plura-
listischer Bestimmungen, in Wahrheit ein monstroses Gebilde,
wie es die Philosophie des Unbewulfsten thatsdchlich ist, er-
geben,
¢ Im Schlufskapitel werden die Vertreter der ,sensualistischen
Auflosung der Kategorieen*“ vorgefiihrt. Diese erfolgt in zwei
Phasen, dem empiristischen Sensualismus mit rationalistischer
Beimischung (Bacon, Locke) und dem phénomenalistischen Sen-
sualismus (Berkeley, Hume, Reid, Condillac u. a.).

Gegen die Charakteristik Bacons (S. 476) haben wir nichts
-einzuwenden. Sein wissenschaftlicher Wert ist seinem Charakter-
bilde ziemlich ebenbiirtig, und der Gegensatz, von dem Macaulay
spricht: of so much glory und so much shame ist wenig be-
griindet. Hoher steht Bacon als Schriftsteller, und dals er ,in
den wichtigsten Punkten in mittelalterlichen Anschauungen stecken
blieb“, mag ihm vielmehr noch als ein Verdienst zugerechnet
werden; nur hitte er, was er seinen Vorgéngern verdankte, an-
-erkennen sollen.

Nach 8. 479 soll Bacon der aristotelisch-scholastischen In-
duktion mit Recht vorgeworfen haben, dals sie als inductio per
simplicem enumerationem unmethodisch sel. v. Hartmann scheint
so wenig den wahren aristotelischen Begriff der Induktion zu
kennen, als Bacon ihn kannte. Bei Aristoteles hat dieselbe die
Aufgabe, den Mittelbegriff, d. h. die Ursache, fiir den Syllogis-
mus zu finden, und beruht keineswegs auf einfacher Aufzéhlung,
sondern auf der Zusammenfassung des Einzelnen unter einen ge-
meinsamen Begriff, in welchem der Gruad einer Erscheinung sich
offenbart. Dagegen ist die Baconsche Induktion, wie schon de
Maistre urteilte, ein schwerfilliges und unbeholfenes Instrument,
dessen kein Naturforscher sich je bediente. Die Aufnahme New-
tons unter die Metaphysiker ist wohl seinem ,,dynamischen Ato-
mismus“ zu verdanken, der dem reinen Dynamismus die Wege

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIV, 32



478 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

bereitet, d. h. jener Ansicht, welche die Atome in Kraftpunkte
und schliefslich in Willensakte auflost (8. 496 f.).

John Locke (der grofse Philosoph unserer pidagogischen
Herbartianer) ist ein ,,populdr-philosophischer Dilettant“ ohne
Kenntnis seiner philosophischen Vorgénger, ohne Konsequenz in
der Durchfiihrung seiner Gedankenginge und ohne spekulativen
Tiefsinn (S. 498). Die Untersuchung des Erkenntnisvermogens hat
er zuerst in den Mittelpunkt der Philosophie geriickt (3. 499).
Die Unterscheidung primarer und sekundérer Qualititen soll von
den Scholastikern auf ihn gekommen sein: was nur cum grano
salis genommen richtig ist. Die Scholastiker unterschieden sen-
sibilia propria und communia und betrachteten unter den letzteren
die Quantitdt als Grundlage der iibrigen sensiblen Accidentien
(S. 504). Entschieden aber ist der Lockesche Nominalismus von
der gleichnamigen scholastischen Abart auf ihn gekommen.

Der phinomenalistische Sensualismus (Colliers, Berke-
leys) steht im Dienste der Religion (8. 517); er verneint die
Substantialitit der Materie und lost die Realitdt der Sensationen
auf, um den Materialismus in der Wurzel zu treffen (trigt aber
damit die Materie in den Geist und in Gott ein und fordert so
den idealistischen Pantheismus, der selbst die Tendenz in sich
birgt, in Materialismus iiberzugehen, umsomehr, da Berkeley dem
Verstand sein eigentiimliches Objekt, das Allgemeine, Intellegible
entzieht und nur sinnlich Individuelles kennt!). Der Einfluls des
Leibnitz auf Berkeley ,erscheint auf dem Boden des englischen
Sensualismus wie ein exotisches Gewichs, das sich nicht zu
acclimatisieren vermag* (8. 529).

Sehr treffend heilst es von Hume: ,,Aus dem richtigen Grund-
satz, dals wir die Verkniipfung einer bestimmten Ursache mit
einer bestimmten Wirkung nur auf Grund der Erfahrung be-
haupten konnen, macht nun aber Hume durch Begriffsvertauschung
den falschen Grundsatz, dals wir den Kausalzusammenhang der
Dinge iiberhaupt nur aus der Erfahrung entnehmen“ (8. 544).

Gegen den Humeschen Agnosticismus erhob sich die Re-
aktion des gesunden Menschenverstandes, vertreten durch die
Schotten Reid u. s. w., wihrend andere mit dem Sensualismus
fortwirtschaften, obgleich ihn Hume bereits ad absurdum gefiihrt
(S. 564 ff.).

Den Schlufs bilden die Anhénger des ,,physiologischen Sen-
sualismus®, zu welchen unter anderen Condillac, Holbach, Cabanis
gerechnet werden.

Die Darstellung des englisch-franzosischen Sensualismus hat
das Verdienst, jene angeblichen Philosophen richtig zu taxieren,



Litterarische Besprechungen, 479

die bei der gegenwirtigen empiristischen, positivistischen Rich-
tung als grofse Philosophen gepriesen werden, einen Bacon, Locke,
Hume. :

Wir tadeln an dieser neuesten Schrift v. Hartmanns nicht
die Methode selbst, an die Systeme einen bestimmten Malsstab
anzulegen; ohue einen solchen ist eine Kritik #iberhaupt nicht
moglich, wohl aber den Maflsstab selbst, der ein ganz indivi-
dueller und in jedem Falle ein hochst problematischer ist und
durchaus selbst eine Probe nicht bestander hat. Fiir uns steht
die Absurditit dieses Maflsstabes, d. h. der Philosophie des Un-
bewulsten mit ihrem Substanz- und Potenzbegriff fest. Dals trotz-
dem die Lektiire des Werkes eines so genialen Schriftstellers,
wie es v. Hartmann ist, fur den urteilsfihigen Leser vielfach
belehrend und anregend wirkt, wollen wir zum Schlusse bereit-
willigst zugestehen.

— e

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

o@o

1. Pierre Mandonnet, O. P.: Siger de Brabant et
I'Averroisme latin au XIIL. siécle. Etude critique et docu-
ments inédits. (Collectanea Friburgensia. Commentationes
academicae Universitatis Friburg. Helv. Fascic. VIIL.) Fri-
bourg (Suisse), librairie de I’Université, 1899.

Viele Theologen beschiftigen sich heute eifrig mit der Summa theo-
logica des hl. Thomas von Aquin. Allein mehr als einem bleibt sie ein
Buch mit sieben Siegeln. Der Grund ist meistens der Mangel griind-
licher Kenntnis der aristotelisch-scholastischen Philosophie. Freilich 14fst
sich diese Kenntnis durch Privatstudien nicht ersetzen, sondern nur er-
ginzen. Aber das eine ergibt sich wohl aus der angefiithrten bekannten
Thatsache, dafls alles, was uns den Philosophen Thomas niher verstehen
lehrt, zugleich auch das Verstindnis des Theologen Thomas fordert.

Was nun die historische Stellung der thomistischen Philosophie an-
belangt, so wird wohl jeder, der sich mit Mandonnets Buch beschiftigt,
mit dem Ref. sagen kénnen, dafs wir bisher eigentlich sozusagen nichts
gewufst haben. Denn all die lingst bekannten Beziehungen des Aqui-
naten zu Aristoteles, den Neuplatonikern und den Arabern werden erst
in das richtige Licht geriickt, wenn wir die Stellung Thomas’ zu dem
lateinischen Averroismus kennen lernen, einer geistigen Bewegung,
bei der Thomas eine hervorragende Rolle gespielt hat. Einige Artikel
Mandonnets in der Revue thomiste lifteten bereits ein Wenig den
Schleier, der @iber diesem lateinischen Averroismus und seinem Haupt-
vertreter, Siger von Brabant, bisher ruhte; aber erst durch die jetst
vorliegenden, bisher unpublizierten Abhandlungen Sigers wird die dunkelste
Partie der Philosophiegeschichte des 13. Jahrhunderts wie mit einem

32%




	Zur neuesten philosophischen Litteratur [Fortsetzung]

