
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 14 (1900)

Artikel: Zur neuesten philosophischen Litteratur [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761993

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761993
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


442 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

scheiden zwischen natürlichem und übernatürlichem Wissen.
St. Thomas weifs dies; und eben darum ist er im stände, echte,
wahre Kritik zn üben. Er kennt den Proclus und führt auf ihn
das Buch de causis zurück. Was Wahres in demselben ist,
erkennt er unumwunden an und citiert dasselbe auch bei Behandlung

rein natürlicher Wahrheiten. Der Verfasser der Areopagiti-
schen Schriften aber gilt ihm als Apostelschüler, als Apostolischer
Vater, so recht eigentlich als Eckstein der wissenschaftlichen,
echt kirchlichen Überlieferung.

Der Neuplatonismus ist der schroffste Gegensatz zum Christentum.

Grundsätzlich stellt er sich dem Übernatürlichen entgegen
und beschränkt sich ausschliefslich auf das angeblich rein Natürliche

und Menschliche. Daher ist derselbe aber auch dem
modernen Rationalismus und Naturalismus, ob bewufst oder unbe-
wufst, so sehr sympathisch. Das Christentum steht der Denkweise
des rein irdischen Menschen so fremd gegenüber, dafs dieser
selbst nach der Offenbarung durch den Sohn Gottes nicht fafst,
was vom Geiste Gottes stammt. Um die Glaubenswahrheiten in
ihrer Tiefe, ihrer Tragweite und ihrem wunderbaren Zusammenhange

zu verstehen, d. h. um übernatürlich denken zu lernen,
braucht der Menschengeist selber erst die Gaben der Einsicht
und des Wissens; um sie aber zu durchdringen, sie zum lebendigen

Eigentum zu machen, die höchste aller Gaben des heil.
Geistes, die heilige Weisheit. Der grofse heilige Dionysius weist
uns den Weg zu diesem erhabenen Ziele. Es ist derselbe,
welchen uns der hl. Apostel Jakobus zeigt (I, 5 ff.) mit den Worten;
.,Si quis autem vestrum indiget sapientia, postulet a Deo, qui
dat omnibus affluenter, et non improperat: et dabitur eis.
Postulet autem in fide nihil haesitans: qui enim haesitat, similis
est fluetui maris, qui a vento movetur et circumfertur; non ergo
aestiraet homo ille quod aeeipiat aliquid a Domino."

—

ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN LITTERATUR.
Von Dr. M. GLOSSNER.

1. Überweg-Heinze, Grundrifs der Geschichte der Philosophie.
II. Teil: Die mittlere oder die patristische und scholastische Zeit. 8. Aufl.
Berlin 1898. 2. N. Kaufmann, Elemente der aristotelischen Ontologie.
Luzern 1897. 3. P. Jos. Gredt, Elementa Philosophiae Aristotelico-
Thomisticae. V. I. Romae 1899. 4. Dr. R. Eisler, Wörterbuch der
philosophischen Begriffe. Berlin 1899. Lf. 1—4. 5. 0. Keutel, Über die



(1) Überweg-Heinze, Grundrifs. II. T. 443

Zweckmäfsigkeit in der Natur bei Schopenhauer. Wiss. Beil. des Jahresber.
der 2. städt. Realschule Leipzig 1896—1897. 6. Beda Adlhoch, Prae-
fationes ad Artis scholast. inter occident, fata. Brunae 1898. 7. Dr. Ehrenfels,

System der Werttheorie. I. II. Leipzig 1897. 8. Ed. v.
Hartmann. Geschichte der Metaphysik. I. Bd. bis Kant. Leipzig 1899.
9. W. Win del band, Geschichte der neueren Philosophie. I. u. II. B.
2. Aufl. Leipzig 1899. 10. P. N. Cofsmann, Elemente der empirischen
Teleologie. Stuttgart 1899. 11. W. Deutschthiimler, Über Schopenhauer

zu Kant. Wien 1889. 12. E. Markus, Die exakte Aufdeckung
des Fundaments der Sittlichkeit und Religion und die Konstruktion der
Welt aus den Elementen des Kant. Leipzig 1899.

Der in achter Auflage erscheinende zweite, die mittlere
(patristische und scholastische) Zeit behandelnde Teil des (1)
Überweg-Heinz eschen Grundrisses weist dieselbe mit Beifall zu
begrüfsende Neuerung auf, die wir an der Bearbeitung des
zweiten Teiles der Neuzeit hervorgehoben haben, nämlich die
Mitbethätigung specieller Kenner der betreffenden Abschnitte.
Mag darunter auch die Einheit der Grundanschauung leiden, so
tritt dieser Gesichtspunkt in einem vorzugsweise geschichtlichen
Werke gegen den Vorteil der gröfseren Treue und Vollständigkeit

zurück. Vor allem aber ist für den vorliegenden Band der
Gewinn an Objektivität und tieferem Verständnis in Anschlag zu
bringen, Eigenschaften, welche Darstellungen des Stiefkindes der
modernen Philosophiegeschichtschreibung, wie es die Scholastik
leider noch immer ist, vielfach vermissen lassen. Das Vorwort
bemerkt hierüber: „Herr Dr. Baumgartner hat die §§ 19—29 —
die Anfänge der Scholastik — und Herr Dr. Th. .M. Wehofer
0. Praed., Professor an der Minerva in Rom, hat die §§ 30—37
— die volle Ausbildung und Verbreitung der Scholastik —
durchgesehen und ergänzt." Um jedoch den Anteil des an zweiter
Stelle genannten Gelehrten an dem betreffenden Abschnitte richtig
zu beurteilen, wird der Leser die Bemerkungen desselben im
13. Bande des Jahrbuches S. 504 ff. berücksichtigen müssen.

Da eine Geschichte der Philosophie nicht umhin kann, selbst
ein Stück Philosophie zu repräsentieren, d. h. einen bestimmten
Standpunkt in Einteilung, Verknüpfung und Beurteilung der
geschichtlich vorliegenden Anschauungen und Systeme zu vertreten,
so wird dies von vornherein ungeachtet der vorwiegend
geschichtlichen Tendenz des Grundrisses auch in unserem Falle
als zutreffend anzunehmen sein. Dies trifft umsomehr zu, als es

sieh um eine Epoche handelt, die den gröfsten Wendepunkt des

menschlichen Geisteslebens in sich schliefst, den Ursprung des
Christentums.

Die patristische Periode wird als die Zeit der Genesis der
christlichen Lehre bezeichnet. „Sie läfst sich von der apostolischen



444 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Zeit bis auf die Zeit Karls des Grofsen herabführen und in zwei
Abschnitte zerlegen, welche sich durch das Konzil von Nicäa
gegeneinander abgrenzen, nämlich die Zeit der Genesis der
Fundamentaldogmen, in welcher die philosophische Spekulation mit
der theologischen in untrennbarer Verflechtung steht, und die
Zeit der Fortbildung der kirchlichen Lehre auf Grund der
feststehenden Fundamentaldogmen, in welcher die Philosophie als
ein die bereits fixierten Fundamentaldogmen rechtfertigender
und bei der ferneren Dogmenbildung mitwirkender Faktor sich
von der dogmatischen Lehre selbst abzuzweigen beginnt" (S. 4).
Diese „untrennbare Verflechtung", deren Annahme auch das
Verhältnis zwischen Patristik und Scholastik in ein falsches Licht
stellt, bedarf der Einschränkung und der Korrektur; denn wenn
die Väter der „Philosophie" den Glaubensinhalt als die wahre,
alle Wahrheit umfassende Weisheit gegenüberstellen, so waren
sie sich doch des Unterschiedes natürlicher Wahrheiten und go-
oflenbarter deutlich genug bewufst, umsomehr da schon der heil.
Paulus das den Weisen der Welt verschlossene „Geheimnis" (der
Menschwerdung, Erlösung, Gnade, Auserwählung) von der aus
der Betrachtung der Schöpfung zu gewinnenden Gotteserkenntnis
bestimmt unterschied. Als Beispiel diene Tertullian, der auf das
unwillkürliche Zeugnis der (in diesem Betracht) von Natur christlichen

Seele, das sie von der Existenz des einen wahren Gottes
ablegt, so entschiedenes Gewicht legt, während er andererseits
die Ubervernünftigkeit der specifisch christliehen Lehren in
einer dem Ausdruck nach übertriebenen Weise hervorhebt. Ohne
Grund geschieht es, wenn man in dieser Beziehung zwischen
Vätern und Scholastikern einen Gegensatz statuieren und
behaupten möchte, dafs jene nur eine fides quaerens intellectum
gekannt und zwischen religiösen Wahrheiten, die der Philosophie
und Theologie gemeinsam seien, und solchen, die dem Glauben
und der Theologie ausschliefslich angehörten, einen Unterschied
nicht gemacht hätten.

Zu den Fiktionen des Grundrisses gehört die Unterscheidung
einer urchristlichen und einer „altkatholischen" Kirche, welch
letztere im Gegensatz zur paulinischen Richtung zur
Nebeneinanderstellung von Sittengesetz und theoretisch verstandenem,
auch seinerseits gesetzlich normiertem Glauben geschritten sei,
während sich „die aus den paulinischen Anschauungen
hervorgehende Dialektik" immer wieder in neuer Form im Augustinismus,

in der Reformation, dann auch in der theologischen und
philosophischen Ethik der neueren Zeit bekundet habe (S. 12).



(1) Überweg-Heinze, Grundrifs. II. T. 445

Bezüglich des Ursprunges unserer Evangelien zeigt der
Grundrifs eine gewisse wohlthuende Reserve; so soll das vierte
Evangelium „vielleicht" bis in die letzten Jahrzehnte des ersten
oder spätestens bis in das erste Jahrzehnt des zweiten Jahr-
hnnderts hinaufzurücken und, wenn nicht Johannes selbst, so
doch ein unmittelbarer Schüler des Johannes als Verfasser
anzunehmen seiu (S. 16 Anna.). Warum aber in diesem Falle nicht
weiter gehen und mit der Tradition und in Rücksicht auf die
im Evangelium selbst enthaltenen Andeutungen bezüglich des
Vf.s den Lieblingsjünger des Herrn als solchen anerkennen?

Über die angebliche Entwicklung der „altkatholischen"
Kirche aus dem Heidenchristentum (S. 19) brauchen wir uns
nach dem eben Gesagten nicht weiter auszusprechen. Zufolge
der Darstellung des Grundrisses sind die apostolischen Väter
bereits „Altkatholiken", indem sie „unter fortschreitender
Ausscheidung der beiderseitigen Extreme (des Judentums und Heidentums)

auf Grund der Zusammenfassung der Autorität aller Apostel
mit Einschlufs des Paulus, aber meist ohne tieferes Verständnis
des eigentlichen Paulinismus das erst Augustin und den
Reformatoren aufgegangen sein soll) und ohne Unterscheidung der
verschiedenen apostolischen Lehren die theoretischen und
praktischen Grundlehren ausbildeten (S. 22). Wir fragen: wenn schon
die unmittelbaren Schüler der Apostel von einem Gegensatze
neutestamentlicher „Lehrbegriffe" nichts wufsten, erscheint es
dann nicht als Willkür, wenn die moderne Kritik einen solchen
in die Schriften der Apostel hineinträgt?

Treffend wird bezüglich der Apologeten bemerkt, daraus,
dafs bei ihnen das specifisch Christliche häufig zurücktrete, sei

nicht der Sehlufs auf mangelnde Tiefe derselben zu ziehen, da
sie sich nach jenen richteten, für die ihre Schriften bestimmt
waren (S. 47). Der apologetische Standpunkt ist eben vom
theologischen verschieden. Hierzu kam den Heiden gegenüber
noch die Arkandisciplin, die selbst noch gegenüber den Katechu-
menen geübt wurde.

Dafs Justin „Dualist" bleibe, ist durch nichts zu erweisen;
denn die gestaltlose Materie, aus der er die Welt gebildet sein

läfst, mufste er vielmehr als Christ als eine von Gott geschaffene
ansehen. Wenn daher die Cohortatio eine Schöpfung der
Materie lehrt, so kann dieses wenigstens kein Grund sein gegen
ihre Abfassung durch Justin (S. 53).

Das Urteil über Tertullians theoretische Weltansicht, sie sei
krasser Realismus, ja Materialismus, kann unmöglich gebilligt
werden (S. 74). Bei Tertullian mufs man den Rhetor mit in

Jahrbuch für Philosophie etc. XIV. 30



446 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Berechnung ziehen. Wenn er den Geist als einen Körper sui
generis erklärt, so liegt darin wohl nur eine dem platonisierenden
Idealismus gegenüber übertreibende Betonung der Substantialität
des Geistes in einer allerdings ungeeigneten und tadelnswerten
Ausdrueksweise.

Wie bezüglich der Evangelien befleifsigt sich der Grundrifs
einer lobenswerten Reserve in Bezug auf den Einflufs der
platonischen Philosophie (S. 86). „Die gelehrte Beschäftigung
einzelner Kirchenväter mit den platonischen Schriften, die sicher
anzunehmen ist, hat auf den Entwicklungsgang des christlichen
Dogmas und der christlichen Philosophie wohl nur einen sekundären

Einflufs geübt, welcher oft überschätzt worden ist". Aber
auch der vom Grundrifs angenommene „mittelbare" Einflufs des
Piatonismus „in jüdisch-alexandrinischer Umbildung" auf Paulus
und das vierte Evangelium kann nur in einem sehr beschränkten
Sinne zugegeben werden. Speciell sind die Quellen der Logosidee

ausschliefslich in göttlicher Offenbarung, im Messiasbewufst-
sein Christi und — vorbereitend — in den Weisheitsbüchern des
Alten Testamentes zu suchen.

In der Lehre Gregors von Nyssa von der „schliefslichen
Wiedervereinigung" wird der „wenigstens anscheinende" Widerspruch

hervorgehoben, der in seiner Freiheitslehre, die jede
Nötigung des Willens zum Guten ausschliefse, mit der Annahme
der Notwendigkeit der Rückkehr einer jeden Seele zum Guten
liege (S. 112). — Das strenge Urteil über des hl. Ambrosius'
Schrift de officiis, sie enthalte mehr eine stoische als christliche
Ethik (S. 117), kann nicht gebilligt werden. Man vergleiche
Hasler, Über das Verh. der heidn. und christl. Ethik u. s. w.
München 1866. S. 20 ff.

Dafs der hl. Augustin den strengen Schöpfungsbegriff (eg

ovx ovxcov, nicht èx y.r\ ovxcov) festgehalten habe, erleidet nicht
den mindesten Zweifel, es ist daher ohne Grund, wenn S. 127
gesagt wird, bei Augustin scheine doch bisweilen das Nichts
als eine „Macht" angenommen zu werden, die sich mit der
operatio divina verbinde, um die veränderliche Welt entstehen
zu lassen. Gleich unzutreffend ist die Behauptung, dafs Augustin
zwar polemisch gegen die Manichäer die Dichotomie verteidigt,
„wissenschaftlich" aber der Dreiteilung in Leib, Seele, Geist
gehuldigt habe, falls hiermit ein substanzieller Trichotomismus
gemeint sein soll.

Zu den dunklen und kaum noch befriedigend gelösten Fragen
gehört die des sog. Pseudodionysius (S. 140). Thatsächlich haben
die bezüglichen Schriften eine doppelte Auslegung gefunden und



(1) Überweg-Heinze, Grundrifs. II. T. 447

in ganz entgegengesetztem Sinne auf die mittelalterlichen Denker
eingewirkt. Im neuplatonischen Sinne verstanden sie Scotus
Erigena (Eriugena), Eckart u. a. Dagegen erklärt sie der
englische Lehrer im orthodoxen Sinne und gibt vor allem die den
neuplatonischen Grundirrtum der Vermischung des logischen Seins
mit dem göttlichen in der Wurzel zerstörende Lösung, dafs das

göttliche Sein als esse subsistens zugleich das einfachste und
reichste sei, das jede Bestimmbarkeit und Potenzialität aus-
schliefse, folglich auch vom logischen Sein, „dem Abstraktesten,
das den gröfsten Umfaug, aber beschränktesten Inhalt hat"
(a. a. 0.), und das formell betrachtet ein blofses Gebilde des
denkenden Geistes ist, toto coelo sich unterscheide.

Uberschätzt ist die Bedeutung des Johannes Eriugena (S. 151),
wenn von seinem Systeme behauptet wird, dafs es sowohl die
Keime des mittelalterlichen Mysticismus wie des dialektischen
Scholasticismus enthalte. Auf die grofsen Scholastiker scheint
Johannes Scotus nicht den geringsten Einflufs ausgeübt zu haben.
Eicht einmal mit seiner Hypostasierung der tabula logica (S. 159)
scheint die verwandte scotistische Theorie des formalen
Unterschiedes der gradus metaphysici in einem geschichtlichen
Zusammenhange zu stehen.

Was S. 185 von der Anselmschen Genugthuungstheorie
gesagt ist, darf nicht ohne eine Bemerkung passieren. Es heifst
den Geist der katholischen Lehre völlig verkennen, wenn
behauptet wird, dafs infolge der zur Herrschaft gelangten
Auflassung des hl. Anselm von der stellvertretenden Genugthuung
„der Akt der Versöhnung aufserhalb des Bewufstseins und der
Gesinnung der zu erlösenden Menschen vollzogen werde". Each
katholischer Lehre ist die Versöhnung, die Erlösung durch die
Opferthat Christi für den Einzelnen noch nicht aktuell, sondern
nur virtuell vollzogen, ist durch sie nur grundgelegt. Die
aktuelle Erlösung erfolgt durch Applikation mittels des
Sakramentes — objektiv, und die Aneignung durch Glauben und
Liebe — subjektiv. Die weiteren Behauptungen, dafs die
subjektiven Bedingungen der Aneignung des Heils unerörtert bleiben,
und eine gleichmäfsige Bettung aller Menschen in der Konsequenz

liege, weshalb die Beschränkung der Frucht des
Verdienstes Christi auf den gläubig die Gnade annehmenden Teil
der Menschheit als eine willkürliche erscheine und kirchlicher-
seits diese Aneignung auch an andere Bedingungen geknüpft
werden könne (Ablafs?), was eine reformatorische Bewegung
hervorrufen mufste, die sich zunächst gegen die äufserste

Konsequenz (Ablafs?) richtete: diese Behauptungen beweisen eine

30*



'148

völlige Verschiebung des Verhältnisses der katholischen zur
reformatorischen Lehre; denn während die erstere eine virtuelle
Erlösung am Kreuze lehrt, die zur aktualen nur durch die Kraft
des Sakramentes und werkthätige Aneignung wird, nimmt die
reformatorische Lehre eine aktuale Erlösung am Kreuze an,
infolge deren der Einzelne der für ihn am Kreuze geleisteten
Genugthuung im Instrumentalglauben nur bewufst zu werden
sich bemüht, ohne dafs diese Aneignung durch Sakrament und
freie sittliche Thätigkeit oder das Leben aus dem Glauben in
Liebe und guten Werken wesentlich bedingt ist. Ihren liturgischen

Ausdruck erhält diese reformatorische Auffassung in der
protestantischen Feier des Karfreitags.

In der Abhandlung „de generibus et speciebus" ist nicht,
wie der Grundrifs meint, jene Auffassung vertreten, die man
gewöhnlich als „gemäfsigten Realismus" bezeichnet, sondern jene
Form des Nominalismus, die den Allgemeinbegriff als Kollektivbegriff

betrachtet, also z. B. die menschliche Natur mit dem
Menschengeschlechts oder den Menschen „samt und sonders"
zusammenwirft (8. 197).

Die Philosophie bei den Arabern wird richtig als ein mehr
oder minder mit neuplatonischen Anschauungen versetzter Ari-
8totelismu8 gekennzeichnet (S. 219). Dies ist für die Beurteilung
des Verhältnisses des hl. Thomas zu beiden von Bedeutung. Unter
den Litteraturangaben für die Kabbala vermissen wir die
Ausgabe des Buches Jezira von Meyer, sowie Molitors auch für
die Kabbala so wichtiges Werk von der Tradition (S. 240 f.).
S. 243 Z. 3 von unten wird statt nicht bedingt: mitbedingt zu
lesen sein.

Der vermeintliche Gegensatz zwischen Patristik und
Scholastik in Bezug auf die Behandlung des Dreieinigkeitsglaubens
wurde schon oben berührt. Auch den Vätern entging nicht das
wesentlich verschiedene Verhältnis des Glaubens an Gottes
Dasein und des Geheimnisses der Trinität zur menschlichen
Vernunft (S. 254). Diese Bemerkung diene zugleich als Erwiderung
auf die Behauptung, die bestimmte Abgrenzung der natürlichen
Theologie gegen die christliche Offenbarungslehre' sei erst durch
den Einffufs des Monotheismus des Aristoteles bedingt. Die
Abgrenzung im allgemeinen sicher nicht, wenn sie auch mit jener
Schärfe, wie sie vom hl. Thomas ausgeprägt wurde, bei den
älteren Scholastikern und den Vätern noch nicht vollzogen ist.

Auf einem MifsVerständnis beruht es, wenn die Meinung
ausgesprochen ist (S. 282), in dem Argument, dafs die Reihe der
wirkenden Ursachen nicht bis ins Unendliche zurückgehen könne,



(1) Überweg-Heinze, Grundrifs. II. T. 449

sei die Endlichkeit der Gliederzahl schon vorausgesetzt. Im
Gegenteil zielt der Beweis dahin, dafs unter der Annahme einer
unendlichen Gliederzahl lauter Mittelursachen, in der That also
eine kausale Begründung nicht gegeben sei. Die Endlichkeit
der Anzahl ist also im Beweise so wenig vorausgesetzt, dafs
vielmehr geschlossen wird, dafs auch, wenn diese Anzahl als
eine unendliche angenommen wurde, eine über der ganzen Kette
stehende, sie bedingende, insofern erste Ursache angenommen
werden müsse. Was ausgeschlossen wird, ist nicht eine per
accidens ins Unendliche vermehrte Ursachenreihe, sondern eine
solche per se. Nach der Äufserung S. 286 schiene Thomas einen
Optimismus gelehrt zu haben; es ist aber etwas anderes, dafs
Gott die beste Welt gewählt habe, und etwas anderes, dafs er
die frei gewählte Welt aufs beste eingerichtet.

An die Stelle der Ausdrücke passiver und aktiver Intellekt
(S. 286) wäre richtiger zu setzen: möglicher (potenzieller) und
wirkender Intellekt; denn aktiv verhält sich auch der int. pos-
sibilis; die Aktivität des int. agens aber ist ein Wirken auf das
Phantasiebild, das durch ihn aus einem potentia Intellegiblen zu
einem actu Intellegiblen wird.

Die Behauptung, Thomas sei Determinist (S. 296), ist durch
nichts zu begründen. Weder der thomistisehe Freiheitsbegriff,
noch die Art, wie sich der englische Lehrer die Wirksamkeit
der Gnade denkt, gibt das Recht zu einer derartigen Annahme,
was hier nicht weiter ausgeführt werden kann.

Der von Dr. Lasson verfafste und in dieser Auflage
durchgesehene Abschnitt über die deutsche Mystik leidet an einer
Überschätzung des Begründers der spekulativen Mystik, Meister
Eckarts.

Unrichtig ist, dafs E. vom thomistischen Realismus ausging.
E. verwechselt vielmehr das Universale im Sein mit dem
Universalen im Verursachen und Vorbilden und fafst demzufolge das

göttliche Wesen als das in allem Wesende und als Idee der
Ideen auf. Es ist der excessive Realismus des Scotus Eriugena,
dem E. verfiel, nicht der gemäfsigte Realismus des hl. Thomas.

Im übrigen beweist das Beispiel des M. Eckart, wie fein die
Linie ist, die im spekulativen Gedanken die Wahrheit vom Irrtum
trennt. Hieraus erklärt sich das vermeintliche Anstreifen des

hl. Thomas an die Lehren Eckarts, wovon der Grundrifs redet
(S. 331). Das esse subsistens des Aquinaten wird bei Eckart
zum Esse commune, d. h. dem allgemeinen, von allem prädicier-
baren Sein. Daraus ergab sich ein unreiner, theosophischer
Gottes- und Schöpfungsbegriff, so dafs keine Rede sein kann



450 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

davon, dafs sich die Lehre Eckarts wie ein vergeistigter Tho-
mismus verhält. Vielmehr ist es ein korrumpierter, in falsche,
pantheisierende Mystik umgestalteter Thomismus, wenn man nun
einmal vom Thomismus des Meisters sprechen will. Nicht ins
katholische System pafst überdies jene Lehre, sondern vielmehr
ins reformatorische, wie der Einflufs beweist, den sie durch die
Vermittlung der „deutschen Theologie" auf Luther gewann.

Eine sehr dankenswerte Leistung sind die (2) Elemente
der aristotelischen Ontologie von Prof. Canon. N.
Kaufmann. Der durch seine anderweitigen Arbeiten als tüchtiger
Kenner des Stagiriten bekannte Verfasser ist sich mit Recht be-

wufst, mit dieser Schrift einem vorhandenen Bedürfnis
entgegenzukommen, indem er dem Studierenden die Möglichkeit bietet,
an der Hand der griechischen Texte sich selbst ein Urteil zu
bilden über die aristotelische Lehre, und die Sprache des
Philosophen kennen zu lernen zur Vorbereitung auf die selbständige
Lektüre der aristotelischen Schriften. Die vorliegende Arbeit
darf denn auch mit Recht den bekannten Elementa Logices Ari-
stoteleae Trendelenburgs zur Seite gestellt werden, ja ein
erhöhter Wert kommt ihr durch die stetige Rücksichtnahme auf
den hl. Thomas zu, „dessen scharfsinnige, kongeniale Erklärung
manchen dunklen Punkt der Doktrin des Stagiriten in helles
Licht gestellt und die Ontologie des Aristoteles in verschiedener
Beziehung vervollkommnet hat". Aber auch die neuere und
neueste einschlägige Litteratur ist gewissenhaft verwertet.

Die Schrift zerfallt der natürlichen Gliederung des
Gegenstandes gemäfs in drei Teile: die Lehre vom Sein im allgemeinen
(Begriff und höchste Gesetze des Seins), den näheren
Bestimmungen des Seins (1. die transcendentalen Bestimmungen, 2. die
besonderen Seinswesen nebst den obersten Gattungen des Seins
oder den Kategorieen) und den Ursachen desselben. Mit besonderer

Sorgfalt ist der Begriff des Schönen nach dem Vorgang
des hl. Thomas entwickelt (S. 38). Vom realen Unterschiede
zwischen Dasein und Wesenheit wird richtig bemerkt, es spreche
entschieden dafür der Zusammenbang der ganzen Metaphysik des
hl. Thomas (S. 56). Die Wichtigkeit des Begriffs der realen
Möglichkeit ist gebührend hervorgehoben (S. 60 ff.).

Die Erörterung der Begriffe Natur, Hypostase, Person, Acci-
den8 nimmt auch auf den theologischen Gebrauch Rücksicht (S. 90.
97). Im Abschnitt von den Ursachen des Seienden erfährt das

Princip der Kausalität eine eingehende Würdigung und Verteidigung

gegen die irrtümlichen Auffassungen des Empirismus, Skep-
ticismus und Kriticismus.



(2) N. Kaufmann, Elemente der aristot. Ontologie. 451

Um indes auch unserer kritischen Pflicht zu genügen, mögen
einige Punkte untergeordneter Natur berührt werden, in denen
wir von der Darstellung des Vf.s abweichen zu müssen glauben.
Zu der „in den Lehrbüchern" herkömmlichen Einteilung der
Metaphysik wäre zu bemerken, dafs dieselbe weder der
Auffassung des Aristoteles, noch sachlich entspricht. Nicht genau
erscheint die Darstellung des Verhältnisses von Genus und Differenz,

wenn gesagt wird, dafs dieses jenem „äufserlich" sich
ansetze (S. 11 Anm. 1). Das princ. rationis suff. wird als
„Seinsgesetz" hingestellt (S. 14) und das princ. causalitatis darauf
zurückgeführt (S. 135); von Gott könne man sagen, er sei prin-
cipium sui, nicht aber causa sui.

Dagegen, scheint uns, wäre zu sagen, dafs das princ. rat.
suff. vielmehr nur ein Grundsatz für das Erkennen bilde und
besage, kein Satz, der nicht unmittelbar einleuchte, dürfe ohne
Begründung angenommen werden. Auf das Sein angewendet,
ist es unrichtig zu sagen, alles habe einen Grund seines Seins.
Das göttliche Sein hat wie keine Ursache, so auch keinen Grund
seines Seins, weder in sich, noch aufser sich. Wollte man einen
solchen in Gott annehmen, so müfste man für den Grund einen
weiteren Grund statuieren und so fort in infinitum. Das erste
Sein ist einfach Sein schlechthin — esse subsistens, wie es der
hl. Thomas bestimmt. Will man gleichwohl darauf bestehen, dafs

es seinen Grund in sich selbst habe und dabei die Böhme-
Schellingsche Lehre von einem göttlichen Urgrund vermeiden,
so könnte man ebenso gut sagen, Gott habe die Ursache seines
Seins in sich selbst, sei causa sui, was alsdann nichts weiter
bedeuten würde, als dafs das göttliche Sein gleichsam sich selbst
leiste, was dem hervorgebrachten Sein seine Ursache.
Theologisch betrachtet findet der Ausdruck principium zwar auf das
Verhältnis der Personen untereinander, nicht aber auf das der
göttlichen Wesenheit zu sich selbst, Anwendung. Dafs der
aristotelische Gott keine Kenntnis von der Welt habe (S. 26),
dürfte nicht der Wahrheit entsprechen.

Diese Bemerkungen sollen nichts an unserem entschieden
beifälligen Urteil ändern. Die Schrift, welche der Yf. als Frucht
25jähriger aristotelischer Studien bezeichnet, kann nicht eindringlich

genug jedem angehenden Philosophen und Theologen
empfohlen werden.

An die besten Traditionen des Benediktinerordens in
wissenschaftlicher Hinsicht erinnern die (3) Elementa Philosophiae
Aristotelico-Thomisticae des P. Gredt, wovon der erste
Band, enthaltend Logik, Ontologie und Naturphilosophie, vorliegt.



452 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Der Geist der grofsen Salzburger Thomisten lebt in der frisch
aufblühenden Pflanzschule auf dem Aventin, dem Anselmianum,
wieder auf. Was Methode, Disposition, Präcision und Klarheit
der Darstellung betrifft, dürften diese „Elemente" mit den besten
Darstellungen der thomistischen Philosophie erfolgreich konkurrieren.

Als ein glücklicher Wurf in didaktischer Beziehung
erscheint die Einteilung der Logik in logica minor und logica maior,
wobei die erstere zugleich die propädeutischen Begriffe erörtert,
während der letzteren die schwierigeren Fragen über das Wesen
der Philosophie, das Formalobjekt der Logik, das Universale
u. s, w. vorbehalten werden. Der logica minor ist ein treffliches
Schema der Art und Weise beigefügt, wie Schuldisputationen,
die trotz moderner Abneigung zur allgemeinen Einführung
empfohlen zu werden verdienen, anzustellen sind. Die aristotelisch-
thomistische Logik, deren unvergänglicher Wert heutzutage mehr
als je aufser Frage steht, ist mit einer Treue dargestellt, dafs
die Kritik kaum in irgend einem Punkte einzusetzen vermöchte,
es sei denn die Bemerkung über den kontradiktorischen Gegensatz,

der Dicht zwischen Begriffen, sondern, wie die ständigen
Beispiele des Stagiriten zeigen, nur zwischen Urteilen — Bejahen,
Verneinen — stattfindet (p. 21). — Dasselbe gilt von der
Ontologie. In dieser könnte man etwa die Auffassung der ratio
8ufficiens beanstanden. Einen Grund verlangen wir und nehmen
wir an, wo eiD entfernterer Zusammenhang zwischen Erkenntniselementen

stattfindet, im Verhältnis des Wesens zu den daraus
resultierenden, davon verschiedenen Attributen n. dgl. ; daher findet
z. B. auf Gott der Begriff des Grundes wie der des Princips nicht
bezüglich des Wesens und der Attribute, sondern ausschliesslich in
Bezug auf das Verhältnis der Personen zu einander Anwendung.

Als Beispiel für die ebenso lichtvolle als gründliche Be-
handlungsweise, welche selbst die schwierigsten Fragen in den
„Elementen" finden, diene die Theorie vom Princip der
Individuation (S. 240 ff.). Im Überweg-Heinzeschen Grundrifs ist
der Einwurf erneuert worden, in jener Theorie bleibe die
individuelle Bestimmtheit des Quantums, welche die Bedingung der
individualisierenden Funktion der Materie bilden solle, selbst
unerklärt (a. a. 0. S. 280). P. Gredt entkräftet diesen Einwand,
indem er die Art der substantiellen Veränderung oder des
Entstehens eines körperlichen Individuums näher auseinandersetzt
(8. 244).

In der Naturphilosophie anerkennt der Vf. die relative
Berechtigung des chemischen Atomismus und zeigt überhaupt das
Bestreben, den naturwissenschaftlichen Fortschritten gerecht zu



(3) Gredt, Elem. Ph. Ar.-Th. (4) Eisler,Wörterb. d. phil. Begriffe. L. 1—4. 453

werden. Bezüglich des Gesetzes „der Erhaltung der Kraft"
scheint er uns sogar wenigstens im Ausdruck weiter zu gehen,
als das genannte „Gesetz", genauer: das mechanische Äquivalent
der Wärme und die Gleichheit mechanischer Wirkung und
Gegenwirkung es verlangt. Er bemerkt: Nulla apparet nécessitas ad-
mittendi alterius ordinis vires: at necesse est principium virium
directivum (S. 277). Das vitale Princip ist nun allerdings nicht
Lebenskraft im Sinne der Vitalisten unter den Naturforschern,
gleichwohl ist es Grund von (freilich an den Stoff gebundenen)
Kräften oder Vermögen, deren „leitende" Funktion, z. B. in
der Verteilung der Nahrung doch sicherlich in einem gewissen
Sinne als Kraftbethätigung zu bezeichnen ist. Eine weitere
Ausführung dieses sehr zeitgemäfsen Themas ist begreiflicherweise
hier nicht am Orte.

Aus dem verhältnismäfsig geschlossenen Ideenkreise thomi-
stischer Wissenschaft mitten hinein in das Chaos moderner
Begriffsverwirrung führt uns (4) Dr. Eislers Wörterbuch der
philosophischen Begriffe. Dem Vorwort zufolge macht sich
dieses Wörterbuch, „die Frucht mehrjähriger angestrengter
Arbeit", zur Aufgabe, die mannigfachen Begriffsbestimmungen, wie
sie uns im Gesamtgebiete der Philosophie begegnen, in ihren
wichtigeren Modifikationen vom Altertum bis zur jüngsten Gegenwart
in einer gewissen Ordnung auszuführen (S. IV f.). Vor allem
will es den Studierenden als Hand- und Hilfsbuch für die erste
Orientierung in der Entwicklung bestimmter Begriffe wie
insbesondere für die Lektüre der Philosophen dienen (S. V). Ob

es jene Aufgabe der ersten Orientierung erfüllt, bezweifeln wir;
denn in diesem Wirrwarr der Meinungen und Termini wird der
Studierende den im Labyrinthe leitenden Ariadnefaden vermissen.
Dem Fachmann aber mag, soviel die uns vorliegenden vier Hefte
von A bis Instinkt zu beurteilen gestatten, als Nachschlagemittel
und Gedächtnishilfe für die in der modernen und allenfalls
antiken Philosophie vorkommenden philosophischen Begriffe und
Ausdrücke dienen. Die mittelalterliche Philosophie nämlich
erfährt in den vorliegenden Heften eine ziemlich stiefmütterliche
Behandlung; ist doch unter den „älteren Wörterbüchern" nicht
einmal das jüngst in zweiter, verbesserter und erweiterter Auflage

erschienene Schützsche Thomaslexikon erwähnt (S. IVAnm. 1).

Als beispielsweiser Beleg diene der Artikel „Analogie", in
welchem der für die aristotelisch-scholastische Logik und Ontologie
so wichtige Unterschied der analogia attributionis und propor-
tionis keine Erwähnung findet. Da der Vf. mit Hecht das

Hauptgewicht auf Metaphysik und Erkenntnislehre legt (S. V), so



454 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

durfte eine Angabe dieses Unterschiedes und überhaupt eine
kurze Darstellung der Bedeutung der Analogie für die Ontologie
nicht fehlen.

Bezüglich der in ihren verschiedensten Erscheinungen
berücksichtigten neueren Philosophie scheint die Auswahl dieses
oder jenes Autors zuweilen eine mehr zufallige; wenigstens läfst
sich ein bestimmtes leitendes Princip nicht erkennen. Von
ausführlicheren Artikeln, die ein mehr oder minder getrenntes Bild
der nach allen Seiten divergierenden Gedankenrichtungen wiedergeben,

heben wir hervor: Absolut, Abstraktion, Accidens,
Aktualitätspsychologie, Affekt, Allgemein, Angeboren, Anschauung,
Apperception, Apriori, Aposteriori, Association, Ästhetik (fehlt
Thomas von Aquin), Atom, Aufsenwelt, Begriff, Bewegung,
Beweis, Bewufstsein („die Scholastiker schreiben dem thätigen
Intellekte die Bewufstmachung der Vorstellungen zu", S. 105
Böse, Kausalität, Causa sui („dieser Begriff kommt in der
scholastischen Philosophie vor", S. 125. In welchem Sinne?), („Contra-
diktorisch sind Begriffe deren einer die Verneinung des
anderen ist", S. 134), Definition, Denken, Denkgesetze („sind in
letzter Linie der Ausdruck der Einheit des Selbstbewufstseins"
S. 151), Determinismus („Thomas von Aquin gibt nur den
psychologischen Determinismus zu (?)", das ungenaue Citat enthält
einen lapsus — extrinseco statt intrinseco — und findet sich

q. 105 art. 4 ad 2), Dialektik, Ding, Ding an sich, Disposition,
Einbildungskraft, Einfachheit (ungenügend), Element, Empfindung
(„die Scholastiker verarbeiten die aristotelische Theorie zur Lehre
von den species sensibiles, nach welcher die Empfindungen durch
von den Körpern sich ablösende „Formen (species) in der
Seele erregt werden"), Empirismus („Im Mittelalter neigen dem

Empirismus zu Albertus Magnus ." S. 197. Nicht dem
Empirismus, wohl aber der Empirie!), Energie, Ens (mangelhaft),
Erfahrung, Erkenntnis („Albertus Magnus behauptet im Sinne
des Empedokles (?): simile simili cognoscimus, S. 215),
Erkenntnistheorie (dem Aristoteles angeblich eins mit der
Metaphysik, S. 223), Erscheinung, Ethik, Evolution, Ewigkeit,
Existenz („gilt den Scholastikern als ein Prädikat des Dinges
unter anderen Prädikaten", S. 242), Form („die Seele wird —
von Thomas von Aquin — als forma corporeitatis' bezeichnet,
sofern sie das Lebensprincip ist" (S. 253)), Freiheit,
Gedächtnis, Gefühl („die Scholastiker betrachten die Gefühle als

Begehrungen des Guten und Verabscheuungen des Schlechten"
S. 272); Geist, Gemeinsinn („nennt Aristoteles die vereinigte
Thätigkeit mehrerer Sinne in Bezug auf Wahrnehmung von



(5) Otto Keutel, Zweekmäfsigkeit in der Natur. 455

Bewegung" u. s. w. S. dagegen Kappes, Aristoteleslexikon s. v.,
wo jedoch bezüglich der sensib. commun, ebenfalls eine Unklarheit

herrscht. Der Gemeinsinn ist bei Aristoteles wie bei den
Scholastikern die gemeinsame Wurzel aller äufseren Sinne,
Vermögen des vergleichenden und unterscheidenden sinnlichen Be-
wufstseins; zu den sensib. communia verhält sich derselbe nicht
anders als zu den sensib. propria; jene werden wie diese, jedoch
nur sekundär, von den einzelnen Sinnen percipiert), Geschichtsphilosophie

(fehlen Bossuet, Schlegel, Görres), Glauben, Gott,
Grund (angeblich identifizieren die Scholastiker Grund und
Ursache, S. 311, thatsächlich unterscheiden sie ratio und causa,
Erkenntnis- und Daseinsgrund oder Ursache), Satz vom Grund,
Gut, Ich (nach Augustin ist das Ich die Seele selbst
Idealismus, Idee, Identität, Identitätsphilosophie, Identitätsprincip,
Induktion, Innerer Sinn. Für die weiteren Hefte und für künftige

Auflagen wäre eine gröfsere Berücksichtigung der scholastischen

und neuscholastischen Litteratur auch für die Kreise des
Verfassers, in welchen man endlich auch nolens volens von dem
neuen Erwachen katholischer Philosophie Notiz nehmen mufs,
dringend erwünscht. Die neueren und neuesten Erscheinungen
moderner Philosophie sind in einer Reichhaltigkeit vertreten,
dafs das Werk als ein in diesem Betracht höchst nützliches Re-
pertorium und Nachschlagebuch bezeichnet werden darf.

Auf den innigen Zusammenhang des Theismus, d. h. der
Anerkennung eines überweltlichen, persönlichen Weltschöpfers und
Weltbildners mit der Naturteleologie weist die als wissenschaftliche

Beilage zum Jahresberichte der zweiten städtischen
Realschule zu Leipzig für das Schuljahr 1896/7 erschienene Studie
(5) von 0. Keutel, „Über die Zweekmäfsigkeit in der
Natur bei Schopenhauer". Dieselbe gereicht sowohl der
philosophischen Bildung als dem Gemüte des Vf.s zur Ehre.
Ausgehend von dem richtigen Grundsatze, dafs das teleologische
Problem als ein besonders geeigneter Prüfstein für die Haltbarkeit

und Wertschätzung eines philosophischen Systems betrachtet
werden darf, weist er die inneren Widersprüche nach, in welche
sich das Schopenhauersche System durch die davon gegebene
Erklärung der teleologischen Erscheinungen in der Natur
verwickelt. Obgleich die Annahme seines Grundprincips vielmehr
erwarten liefse, dafs Schopenhauer selbst jeder leisen Andeutung
eines zweckmäfsigen Wirkens in der Natur aus dem Wege gehe,
sieht er die Zweekmäfsigkeit als diejenige Stütze an, die ihm

ermöglicht, den blinden, aus ethischen (pessimistischen)
Rücksichten als völlig erkenntnislos angenommenen Willen aus dem



456 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

lichten Reiche des Erkennens und Bewufstseins, in sein eigenstes
Element, in das düstere Reich des Unbewufsten, blind Strebenden
hinabzuführen (S. 6). Im einzelnen zeigt dann der Vf. die innere
Unhaltbarkeit der Schopenhauerschen Auffassung an den
„Instinkt- und Kunsthandlungen" der Tiere.

Der Vorwurf, den Schopenhauer gegen Kants Verfahren, die
Vernunft (als Fundament der Moral), statt sie als Erkenntniskraft

des Menschen, was sie ist, zu nehmen, hypostasiert zn
haben, erhebt, treffe ihn selbst, indem er, um das Genus: „blinder
Wille" zu bilden, unbefugt weglasse, was zur Natur des Willens
gehört, nämlich das Geleitetsein von Erkenntnis, von Grund und
Zweck, von Vernunft (S. 26).

Ebenso steht die Teleologie in Widerspruch mit dem
Schopenhauerschen Idealismus; denn läfst man diesen als seine
Grundansicht gelten, so bleibt die innere Zweckmäfsigkeit der
Organismen unerklärt, weil diese nur aus der in der metaphysischen
Differenz der Ideen zu Tage tretenden transcendenten Vielheit
der Dinge (die eben der Idealismus leugnet) erklärt werden
könnte (S. 30).

Aufser diesen Widersprüchen im Ganzen des Systems werden
solche zwischen Teleologie und den Teilen derselben: Ethik,
Ästhetik und Lehre vom Intellekt nachgewiesen.

In einer Schlufsbetrachtung gesteht der Vf. zunächst der
theistischen Ansicht zu, dafs sie alle Probleme bis auf eines —
das Übel in der Welt — zu lösen vermöge und dadurch ein starkes
Präjudiz für sich besitze, gelangt aber mit Hilfe geschichtlicher,
ästhetischer und ethischer Betrachtungen zu dem Endresultate,
dafs der Theismus mit seiner Auffassung des Daseins, in welcher
auch dem Übel als Sollicitationsmittel die ihm zukommende
Bedeutung eingeräumt werde, eine absolut befriedigende
Weltanschauung biete, in welcher Zweckmäfsigkeit und Übel als
integrierende Bestandteile derselben, weit entfernt, einander zu
stören, sich vielmehr zu ergänzen, weil in gleichem Sinne dem
einen höchsten Pole zusteuernd, bestimmt sind (S. 44).

Eine konsequente Weiterführung der geschichtlichen
Betrachtungen unseres scharfsinnigen und gemütvollen Verfassers
wird ihn sicher zu einer noch tieferen Einsicht in die Bedeutung
des Theismus führen, die er erst in seiner vollendeten Form,
dem Christentum, besitzt: denn Christus ist nicht nur einer der
sittlich-religiösen Heroen der Menschheit, denen der Autor mit
Recht eine bedeutsame Rolle in der göttlichen Leitung der
Menschheit zuerkennt, sondern der Sohn Gottes, das göttliche
Wort selbst, in dem alle Schwierigkeiten, insbesondere die des



(6) Dr. P. Adlhoch, Praefationes ad art. schol. fata. 457

Übels und des Bösen erst ihre volle Lösung finden. Solutio
oranis difficultatis Christus.

Unter dem bescheidenen Titel von (6) Praefationes ad
Artis scholasticae inter Occidentales fata bietet P.
Adlhoch, Professor am Anselmianum in Rom, reichliche Daten über
die Schicksale der Scholastik im Abendlande. Nach einigen
einleitenden Bemerkungen über Geschichte der Philosophie,
Philosophie der Geschichte und „philosophische Geschichte" geht der
Vf. auf die scholastische Frage im allgemeinen ein. Als
verschiedene Einteilungsgründe der Geschichte der Philosophie
gelten: Zeitliche Aufeinanderfolge, äufsere Form, Probleme,
Methode u. s. w. In letzterer Beziehung scheint der Satz: Plato
idealista potius, Aristoteles realista est, der Erklärung und
Einschränkung zu bedürfen. Wenn die „nichthebräische Philosophie"
von Abraham bis Moses S. 13 in eine cuschitische, semitische
und japhetidische, diese wieder in sinesische, indische, keltische,
slavische u. s. w. eingeteilt wird, so wissen wir nicht, was wir
dabei denken sollen.

Den Beginn der Scholastik datiert der Vf. vom Anfang des
6. Jahrhunderts [Boethius und Cassiodorus (S. 18)]. Als
Gesichtspunkte für die Einteilung der Geschichte der Scholastik
werden aufgestellt: litterarische Herrschaft, litterarische
Hegemonie, Vollkraft, Schwäche, Erschöpfung (S. 24). Gerdil will Vf.
nicht aus der Reihe der Scholastiker gestrichen wissen (S. 25).
Mit demselben Rechte, mit welchem man die Schriftsteller der
Lyoner Philosophie aus dem scholastischen Lager ausschliefse,
könnte man so und sovieie mittelalterliche Philosophen daraus
vertreiben (Ebds.) Ich frage: warum nicht? Etwa einen Scotus

Eriugena! Unser Autor freilich weifs den scholastischen Mantel
so weit auszudehnen, dafs darunter auch ein Meister Eckart und
selbst die Cartesianer bequemen Raum finden. Berührungspunkte
sind ja nicht in Abrede zu stellen. Wir werden hierauf
zurückkommen.

Vom Scholastiker erhalten wir folgende Definition: est homo
doctus, qui ad normam atque exemplar inprimis Studiorum ge-
neralium, quae medio aevo instituta erant, literis artibusque chri-
stianis incumbit (S. 51). Zur Norm mittelalterlicher Studien
dürfen wir wohl die Autorität des Aristoteles rechnen, die auch

der Vf. wenigstens als integrierendes Element der Scholastik
anerkennt. Die „christlichen" Disciplinen aber schliefsen zweifellos
die normative Stellung des Dogmas und der Theologie in sich.

So verstanden dürfte jene Definition auf Descartes und seine

Anhänger keine Anwendung mehr finden, da die cartesianische



458 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Reform sowohl den Sturz der Herrschaft des Aristoteles in der
Schule, als auch die Emancipation von der Leitung durch Dogma
und Theologie bedeutet. Wir glauben daher der Darstellung
S. 53 entschieden widersprechen zu müssen: Neque Cartesia-
norum separatio rem traditam de scholis penitus mutavit. Car-
tesius ipse olim erat scholastice institutus, eius asseclae res plures
ita moderabantur, ut eius schola universa item ac scholae
Thomistarnm, Scotistarum, Augustinianorum, Benedictinorum,
Jesuitarum, aliorum ad idem vastum Scholasticae regnum per-
tinere iure merito dici possit. Wie weit dehnt der Vf. den
Begriff der Schule des Descartes aus? Sollen nicht allein Fénélon,
Malebranche, Geulincx, sondern etwa sogar auch Spinoza und
Leibnitz als zur Schule des Descartes gehörig und folglich als
Scholastiker geltend gemacht werden?

Der Übergang, der sich allmählich von der ausschliefslichen
Pflege theologischer zu der nichttheologischer Studien vollzog,
beruht nach der geschichtsphilosophischen Auffassung des
Verfassers auf einem providentiellen „Gesetze", das er lex rationali-
sationis vel naturalisations nennen möchte. Gedanke und
Ausdruck scheinen uns nicht glücklich (S. 59).

P. Adlhoch tritt für das Anselmsche Argument ein, das
unter vielen anderen Autoren auch dem hl. Thomas gefallen
haben soll. Diese Meinung dürfte wohl auf einem Mifsverständnis
der Unterscheidung des quoad se und quoad nos beruhen. Diese

besagt, dafs das Dasein Gottes zwar im Wesen Gottes ein-
gschlossen sei, dafs aber wir (Weise wie Unweise), weil wir
das Wesen Gottes nicht erkennen, das Dasein Gottes nur auf
dem Umwege des Schlusses aus den Geschöpfen zu erkennen
vermögen.

Zu den charakteristischen Merkmalen der Scholastik werden
unter anderen gerechnet: quod in primis veritatibus indemonstra-
bilibus innitebatur, sowie quod evidentiam (obiectivam) appetebat.
Trifft beides wohl auf den Ausgangspunkt des Descartes zu?

Überzeugend ist der Nachweis, dafs das vom Vf. „juridisch"
genannte Princip: Philosophia est ancilla fidei, die legitime Freiheit
der Philosophie nicht behindere; dagegen bezweifeln wir, ob es
sich empfehle, von einer emancipatio speculationis philosophicae,
von einer „lex" emancipations der Scholastik eines Anselm, eines
Thomas zu reden (S. 67). Gegen den allgemein gehaltenen
Vorwurf mangelnder Kritik wird die Scholastik erfolgreich
verteidigt. Dagegen werden wir über den Satz: neque a castris
nostri8 expulerim Cusanum, Montaigne, Charronem, Sanchezium,



(6) Dr. P. Adllioch, Praefationes ad art. schol. fata. 459

Cartesium, Gassendium, alios similes, nach dem bereits Gesagten
mit Stillschweigen hinweggehen können.

Scholastik und Scholastiker sind nicht Genusbegriffe, deren
verschiedene Arten friedlich nebeneinander existieren, sondern

Typen, die ihre vollkommenste Verwirklichung in der klassischen

Scholastik des dreizehnten Jahrhunderts erhielten, und zu
denen sich spätere Gestaltungen als Abweichungen und Degenerationen

verhalten, die im Laufe der Zeit durch die Kritik der
Geschichte eliminiert wurden, so dafs heutzutage nach Überwindung

des 8C0tistischen Formalismus und des Nominalismus nur
mehr Thomismus und (um uns dieses allerdings nicht vollkommen
bezeichnenden Ausdrucks zu bedienen) Molinismus gegenüberstehen,

jedoch in der Weise, dafs der Stern des letzteren mehr
und mehr im Erbleichen begriffen ist. Es ist das auch eine
Art von „Auslese", jedoch nicht im mechanischen Sinne, sondern
im Sinne des Triumphes der Wahrheit über einseitige oder
irrtümliche Standpunkte.

Ob die Stellung, die wir heutzutage zu Aristoteles
einzunehmen haben, vom Autor (S. 103) richtig gekennzeichnet ist,
bleibe dahingestellt. Nach unserer Überzeugung ist — von den
veralteten naturwissenschaftlichen Anschauungen des Stagiriten
abgesehen — die Auffassung und Würdigung, die er durch den
hl. Thomas gefunden, im wesentlichen nicht erschüttert worden.

Demnach ist auch die These des Autors: Lex firma atque
inconcussa semper Scholasticis haec sit constituta oportet, ut
magnum honorem déférant Aristoteli, nicht geeignet, die Bedeutung

des Stagiriten in der Scholastik richtig zu würdigen. Von
einer lex emancipations Aristotelicae (anderswo: Gesetz der ency-
klopädi8chen Freiheit S. 106) aber kann man nur reden, wenn
man geschichtsphilosophische „Gesetze" um jeden Preis aufstellen
will. Aristoteles wird für Logik, Ontologie, Psychologie und die
allgemeinen Naturbegriffe stets das unübertreffliche Vorbild und
der Meister der Wissenden bleiben (S. 105).

Über Meister Eckart lesen wir: Idem clarissimus auctor
(P. Denifle) Eck. magna ex parte excusavit a pantheismi crimine.
Ütinam paulo plus in illa defensione ausus esset! Id enim recte
potuisse eum facere persuasum ego habui (p. 117 n. 1). Ob
P. Denifle wohl mit diesem Wunsche einverstanden sein wird?

Noch einmal kommt der Vf. auf Descartes,, Bacon, Gassendi

zu reden (S. 130). Aliqua ex parte gehören sie ja noch zu
den Unsrigen; principiell aber stehen sie gegen uns, und darauf
kommt es eben an.



460 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Die hergebrachte Definition der Philosophie als der Wissenschaft

von den letzten Gründen, soweit sie durch die natürliche
Vernunft erkannt werden können, glaubt der Vf. verbessern zu
müssen (S. 144). Es würde zu weit führen, auf diesen Punkt
näher einzugehen. Wir glauben aber die Bemerkung nicht
unterdrücken zu sollen, dafs die Erklärungen des Vf.s der Gefahr des
Traditionalismus ausgesetzt sind, eines Systems, das so leicht
in Ontologismus und Rationalismus umschlägt, wie die
Geschichte desselben deutlich lehrt.

Den hl. Thomas verteidigt der Vf. speciell gegen den
Vorwurf des übermäfsigen Gebrauchs des Syllogismus, hat aber
dabei nur den schulmäfsig-fonnellen im Auge (S. 150). Es ist
dies von sehr untergeordneter Bedeutung. Wichtiger ist die
Thatsache, dafs sich der englische Lehrer in reichlichem Mafse
der Induktion und Analogie bedient.

Trotz der mannigfaltigen Einwendungen, die wir zu erheben
uns gezwungen fühlten, hegen wir den Wunsch, dafs der Vf.
nach wiederholter reiflicher Prüfung seine gelehrte und verdienstvolle

Arbeit einem gröfseren Leserkreis (die Schrift ist nämlich
als „Manuskript gedruckt") zugänglich machen möge.

Von dem heutzutage in den Vordergrund der philosophischen
Bestrebungen sich drängenden empiristisch-positivistischen
Standpunkte behandelt psychologische und ethische Probleme (7) Dr.
Ch. v. Ehrenfels in seiner zwei Bände umfassenden Schrift
„System der Werttheorie". Der erste Band enthält die
allgemeine Werttheorie" und die Psychologie des Begehrens.
Charakteristisch für den Standpunkt der Schrift ist die Äufserung
im Vorwort: „Was gegenwärtig die Grundlagen menschlichen
Wertens und Begehrens zu erfassen sich bestrebt, fühlt sich
nicht als absteigendes, sondern als aufstrebendes Kulturelement.
Dieses Element ist sich seiner konkreten Wertungen in ihrer
individuellen Mannigfaltigkeit viel zu deutlich bewufst, als
dafs es nach dem höchsten Gute zu fragen sich gedrängt oder
an dasselbe auch nur zu glauben sich berechtigt fühlen würde"
(S. VI). Da indes die „Kulturarbeit" doch nicht ausschliefslich
auf individuelle und ephemere Motive sich stellen läfst, ohne
jeden Augenblick Gefahr zu laufen, in Barbarei unterzugehen, so
sieht sich dieses auf das höchste Gut verzichtende „Kulturelement"

genötigt, an den Strohhalm des Glaubens an die
Fortdauer des organischen Lebens sich anzuklammern. Die Anwendbarkeit

des Darwinismus auf das Gebiet der Ethik, nachdem er
auf seinem eigenen Gebiete im Liquidieren begriffen ist und
seinen „Wert" verloren hat, soll auf dem besten Wege sein.



(7) Dr. v. Ehrenfels, System der Werttheorie. 461

allgemeine Anerkennung zu gewinnen! (S. IX.) Während die
wirtschaftliche Werttheorie sich auf der Höhe der Zeit stehend
bekunde, seien sich die Ethik und die Psychologie ihrer Aufgabe
kaum noch bewufst geworden, ja der Versuch eines umfassenden
„Systems" der Werttheorie berühre fast wie ein philosophisches
novum. Die Ethik stecke noch tief in der Schule der alten
Griechen und setze sich die sogenannte Güterlehre zum Ziel,
eine äufserliche und oft willkürliche Aufzählung und
Rangbestimmung ethischer und sonstiger Werte (S. XII). Wie gründlich

der Vf. mit der Güterlehre aufräumt, zeigt seine Auffassung
des Begehrens und sein Wertbegriff, demzufolge wir nicht
begehren, weil etwas Wert hat, sondern umgekehrt etwas nur
Wert hat, weil und soweit wir es begehren. Der wirtschaftliche

Wert und das Nützlichkeitsprincip bilden Ausgangs- und
Angelpunkt dieses falschlich sogenannten „Systems" der
Werttheorie, das ganz und gar im Subjektivismus befangen ist, das
Niedere zur Norm und zum Wertmesser des Höheren macht und
dem Widerspruch verfällt, ein relativ Begehrenswertes, d. h.
Gutes ohne ein absolut Gutes anzunehmen, obgleich ein relativ
Begehrenswertes oder Nützliches ohne ein um seiner selbst willen
Begehrenswertes oder Gutes, dessen Güte sonach in der Sache
selbst liegt, und das an sich „Wert" besitzt, schlechterdings
nicht gedacht werden kann.

Auf die bereits veröffentlichten zwei Bände soll noch ein

dritter, die ethisch-ökonomische und die rein ökonomische Wertlehre

enthaltender Band folgen. Als Förderer seiner Arbeit
nennt der Vf. Franz Brentano und Meinong (S. XIV).

Der erste Band beginnt mit der Verwerfung der
sprachüblichen Auffassung vom Werte, d. h. des objektiven Wertes
und der Aufstellung des Grundsatzes: Wir sprechen den Dingen
Wert zu, weil wir sie begehren. Mafsgebend für diese
Begriffsbestimmung ist die ökonomische Thatsache, dafs z. B. Wasser,
Metalle, im Überflusse vorhanden, keinen „Wert" haben, da sie
nicht begehrt werden, als ob die „überflüssigen" Metalle und
Gewässer nicht genau dieselben Eigenschaften hätten, um deren
willen sie überhaupt nützlich, also begehrenswert sind, nämlich
den Durst zu löschen, vom Schmutz zu reinigen, der Atmosphäre
die nötige Feuchtigkeit zuzuführen, Mühlen zu treiben u. dgl.
Will uns der Vf. verbieten, wegen dieser „objektiven"
Eigenschaften dem Wasser Güte und objektiven Wert zuzuschreiben?
Es ist geradezu absurd, zu sagen, die Dinge seien gut, weil
wir sie begehren, da wir sie eben nur wegen ihnen anhaftender

Eigenschaften brauchen können, also auch begehren. Der Vf.
Jahrbuch für Philosophie etc. XIV. 31



Zur neuesten philosophischen Litteratur.

verwechselt zwei Bestimmungen; anstatt zu sagen: die Dinge
haben Wert oder sind gut, weil wir sie begehren, ist es
allerdings richtig, zu sagen: sie sind gut und wertvoll mit
Beziehung auf das Begehren; denn der Begriff des Guten und
Wertvollen fügt zu dem des objektiven Seins die Rücksicht
(ratio) auf das Begehren hinzu, wie der Begriff des Wahren eine
solche auf das Erkennen. Keineswegs aber ist das Begehren
Grund und Ursache der Güte und des Wertes, vielmehr findet
sich jene zuerst im Begehrten und nur in zweiter Linie im
Begehrenden, das durch den Besitz des Begehrten befriedigt oder
vervollkommnet wird. In höherem Grade gilt dies auf dem
geistigen und sittlichen Gebiete: Wahrheit, Tugend, Gottähnlichkeit
sind an sich begehrenswerte Güter und werden dies nicht erst
durch das Bedürfnis oder durch den Glückszustand, die sie
befriedigen oder befördern.

Obgleich der Nützlichkeitsstandpunkt des Vf.s konsequent
zum „absoluten psychologischen Egoismus" führt, lehnt er doch
die Theorie ab, dafs der Mensch nur eigene Lust als letzten
Zweck begehren könne, und stellt den Satz auf: alle Akte des
Begehrens in ihren Zielen sowohl wie in ihrer Stärke werden
von der relativen Glücksförderung bedingt, welche sie gemäfs
den Gefühlsdispositionen des betreffenden Individuums bei ihrem
Eintritte ins Bewufstsein und während ihrer Dauer in demselben
mit sich bringen (S. 41). Die Stärke des Strebens oder Wollens
ist gleich der Differenz der beiden Glückszustände, desjenigen,
den er bedingt, und desjenigen, der ohne das Streben oder
Wollen eintreten würde. Ob jedoch damit, dafs die Theorie, in
allem Begehren werde eigene Lust als letzter Zweck begehrt,
zurückgewiesen und überhaupt in Abrede gestellt wird, dafs
Richtung und Gröfse des Begehrens durch „aktuelle" Gefühle
bestimmt werden, der „absolute Egoismus" überwunden werde,
dürfte ernstlichen Zweifeln begegnen. Der subjektivistische Eu-
dämonismus kann unmöglich dem absoluten Egoismus entgehen;
nur wenn das Glück (die Glückseligkeit) in einem objektiven
höchsten Gute, in dessen geistigem Besitze gründet, kann
derselbe überwunden werden.

Das in jenen Sätzen ausgesprochene Verhältnis von
Begehren und Fühlen deutet nach dem Vf. auf einen tiefer gelegenen,

genetischen Zusammenhang zwischen beiden, bezüglich dessen
wir auf den die rein psychologische Untersuchung wieder
aufnehmenden dritten Teil verwiesen werden. In diesem dritten
Teile versucht der Vf. eine Analyse des Begehrens und gelangt
zu der Behauptung: „Ein besonderes psychisches Grund-



(7) Dr. v. Ehrenfels, System der Werttheorie. 463

element, Begehren (Wünschen, Streben oder Wollen)
gibt es nicht. Was wir Begehren nennen, ist nichts
anderes als die eine relative Glücksförderung begründende

Vorstellung von der Ein- oder Ausschaltung
irgend eines Objektes in das oder aus dem Kausalgewebe

um das Centrum der gegenwärtigen konkreten
Ich Vorstellung." (S. 248 f.)

Diese Zurückführung des Begehrens auf Vorstellen
widerspricht ebenso sehr der Selbstbeobachtung als jenem Princip,
nach welchem allein mit Erfolg die Seelenvermögen unterschieden
werden können. Im Begehren und Wollen nämlich verhält sich
die Seele ganz anders zu ihrem Objekte als im Vorstellen. Dieses

geschieht durch Verähnlichung mit dem Objekte, durch Aufnahme
desselben nach seiner Eorm und seinem Wesen, jenes dagegen
in einer Art Hinbewegung, einem gewissen Heraustreten der
Seele zum Objekt nach seinem Dasein, sei es als einem bereits
Wirklichen oder Zu verwirklichenden. Vorstellen und Begehren
sind demnach die, mit dem Vf. zu reden, psychischen „Grundelemente",

und zwar die einzigen, denn das Gefühl — Lust und
Unlust — verhält sich als ein abgeleitetes, aus dem Erfüllt- oder
Nichterfülltsein des Begehrens sich ergebendes Element.

Zur Charakteristik der Schrift, sowie der durchaus nicht
lobenswerten, verwaschenen und allen Reliefs entbehrenden
Darstellungsweise des Verfassers möge hier die Definition stehen,
in welcher der Inhalt des IV. Kapitels des ersten Teiles sich

zusammengefafst findet: „Wert ist eine Beziehung zwischen einem

Objekte und einem Subjekte, welche ausdrückt, dafs das Subjekt
das Objekt entweder thatsächlich begehrt oder doch begehren
würde, falls es von dessen Existenz nicht überzeugt wäre —
oder dafs durch die möglichst anschauliche, lebhafte und
vollständige Vorstellung von dem Sein des betreffenden Objektes bei
dem Subjekt ein auf der Gefühlsskala Unlust — Lust höher
gelegener Zustand bedingt wird, als durch die ebenso beschaffene
Vorstellung von dem Thatbestand beim Nichtsein des Objektes.
Die Gi'öfse des W ertes ist proportional der Stärke des Begehrens,
sowie dem Abstände zwischen den beiden charakterisierten
Gefühlen" (I. S. 65). Man wird lange suchen müssen, um ein solches

logisches Monstrum, wie es dieser moderne Empirismus ausgeheckt,
bei der geschmähten Scholastik zu finden. Jene Definition möge

zugleich als Beispiel der „präcisen Begriffssprache" dienen, die
der Vf. seinen werttheoretischen Ausführungen glaubte zu Grunde

legen zu müssen. Auch einer „präcisen psychologischen Theorie"
rühmt er sich, obgleich er zum Schlüsse des ersten Bandes

31*



464 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

erklärt, dafs seine allgemeine Werttheorie nebst allen Folgerungen,
denen sie das Dasein gibt (sie), nicht an die Voraussetzungen
einer speciellen psychologischen Schule appelliert,
sondern vom Standpunkt jeder Psychologie aus, welche
nur den breitesten empirischen Thatbeständen Gerechtigkeit

widerfahren läfst, im wesentlichen Kern ihrer
einzelnen Thesen Anerkennung beanspruchen darf.
(S. 276.)

Die Unmöglichkeit, von seinem empirischen Standpunkt ein
„System der Werttheorie" auszugestalten, scheint der Vf. bei
Inangriffnahme der ethischen Werte selbst gefühlt zu haben,
da im zweiten Bande nur noch von „Grundzügen einer Ethik"
die Rede ist. Diese „Ethik" kennt nur sittliche Thatsachen,
nicht sittliche Normen, und geht von dem aus, was sich im
sittlichen Bewufstsein findet und was thatsächlich gewollt wird,
nicht von dem, was gewollt werden soll, und hebt somit den

Begriff des Sittlichen, d. h. des nach einer Norm, zunächst nach
dem Vernunftgebot zu Geschehenden selbst auf. Um vor
unbewiesenen Voraussetzungen bewahrt zu bleiben, lehnt der Vf.
„vorläufig" die „absolut normative" sowohl, als auch die
„relativistisch-historische" Ethik ab (um im weiteren Yerlaufe jene
definitiv zu eliminieren) und nimmt die Ethik als „Psychologie
der ethisch oder sittlich genannten Wertthatsachen" in Angriff.
Gleichwohl glaubt er wenigstens ein Minimum metaphysischer
Voraussetzungen nicht entbehren zu können. Was die Methode
betrifft, so dient ihm zur Aufhellung der „sprachüblichen
Begriffe" der Weg der „Realanalyse", d. h. der Untersuchung der
„ethisch" genannten Thatbestände auf ein charakteristisches Merkmal

hin. Ein solches soll in den „Begehrungsdispositionen"
liegen. Demgemäfs werden die in „unserem Kulturgebiet" positiv
und negativ gewerteten Gefühls- resp. Begehrungsdispositionen
untersucht, und als derartige diejenigen Dispositionen festgestellt,
deren Vermehrung über den thatsächlichen Bestand für das Wohl
der Gesamtheit förderlich, resp. demselben schädlich wären.
Demnach gilt als höchstes Moralprincip das „Wohl der Gesamtheit".

Also besitzt das Gesamtwohl ethischen „Eigenwert", ohne
dafs damit gesagt werden soll, dafs alle anderen Werte nur als

„Wirkungswerte" gelten oder gelten sollen.
Mit der Stabilität des ethischen Begriffs ist die Veränderung

der ethischen Objekte verträglich. Es gibt überlebte, normale
und aufstrebende ethische Wertungen. Eine aufstrebende Wertung

ist die „Eutwicklungsmoral", d. h. die Einführung des
Darwinismus in die ethische Wissenschaft.



(8) Ed. v. Hartmann, Geschichte der Metaphysik. I.T. Bis Kant. 4t)5

Zur Charakteristik der Schrift scheint das Angeführte
genügend. Von unserem Standpunkte bedürfen die darin
ausgesprochenen Ansichten einer Widerlegung nicht. Sie stehen und
fallen mit dem Positivismus, dem sie ihr Entstehen verdanken
und der thatsächlich nichts anderes als eine krankhafte, durch
die Verzweiflung an aller Philosophie bedingte Erscheinung ist.
Eine Ethik, die auf der Grundlage der Meinungen eines Bruchteils

der Menschheit, ja auf der einer naturwissenschaftlichen,
bereits in Mifskredit geratenen Hypothese ruht, den allgemeinen
Glauben der Menschheit aber an einen göttlichen Grund der
Moral ignoriert und die Begriffe von Pflicht und Freiheit eliminiert,

verdient kaum ernst genommen zu werden. Zudem müfste
man, um dieselbe vollkommen kritisch zu würdigen, näher auf
jene von Brentano ausgegangene Richtung eingehen, die den
aus England und Frankreich importierten Positivismus durch ein
Körnchen idealen Salzes dem deutschen Geschmacke annehmbarer

zu machen sucht: wozu an diesem Orte eine Gelegenheit
nicht geboten ist.

Auf das Gebiet der Geschichte der Philosophie führt uns
zurück die neueste Schrift jenes Philosophen, der von einigen
als die jüngste philosophische Inkarnation des „Weltgeistes" oder
wenigstens als der einzige lebende und originelle Vertreter der
systematischen Philosophie gefeiert wird, nämlich (8) Eduard
von Hartmanns „Geschichte der Metaphysik", in der
uns die philosophische Grund- und Hauptwissenschaft, die erste
Philosophie von ihren ersten „aus der Verquickung mit phantasie-
mäfsig durchgebildeten religiösen Anschauungen gelösten
Versuchen" bis Kant ausschliefslich geschichtlich und kritisch
vorgeführt wird. Die Schrift charakterisiert sich als eine von allen
Belegstellen absehende, in ungehemmtem Redeflufs sich
fortbewegende Darstellung und kritische Würdigung der im Laufe
der Geschichte zu Tage getretenen metaphysischen Systeme
und Anschauungen, wobei unter Vernachlässigung der Gott
betreffenden Lehren das Gewicht auf die ontologischen Grundbegriffe

gelegt wird, so dafs die Schrift weniger eine Geschichte
der Metaphysik, als vielmehr eine historisch-kritische Kategorieen-
lehre ist, das Wort „Kategorie" im modernen Sinne genommen,
in welchem das System der Kategorieen das Gesamtbereich der
über die Erfahrung hinaus liegenden Grundbegriffe alles menschlichen

Erkennens umfafst. Vor allem sind es die Begriffe von
Substanz, Akt und Potenz, Form und Stoff, aktives und passives
Vermögen, die zur Erörterung gelangen. Als Mafsstab der
Beurteilung aber dient das eigene System des Verfassers, und die



466 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

überall durchgreifende Tendenz geht dahin, die Grundbegriffe
der Philosophie des Unbewufsten als das logische Resultat einer
mehr als tausendjährigen Denkarbeit des menschlichen Geistes
hinzustellen. In diesem Betracht stellt sich die Schrift den
verwandten Bemühungen Hegels zur Seite, sein eigenes System als
die Frucht der objektiven, d. h. durch die Macht der Begriffe
selbst geübte Dialektik des menschlichen Denkens aufzuweisen.
Damit ist auch uns die kritische Aufgabe vorgezeichnet. Unter
Verzicht, die Darstellung der Systeme auf ihre Treue und
Objektivität zu prüfen, werden wir zuzusehen haben, mit
welchem Recht oder Unrecht der Vf. vom Standpunkt seines eigenen
Systems über die innere Konsequenz, sowie über Wahrheit und
Haltbarkeit fremder Auffassungen urteilt. Dabei soll die
Gelehrsamkeit und der Scharfsinn, womit v. Hartmann in fremde
Gedankenkreise und in den geschichtlichen Zusammenhang der
Systeme eingedrungen ist, bereitwillig anerkannt werden, wie nicht
minder die vielfach neuen Gesichtspunkte und — freilich nicht
immer begründeten — Auffassungen.

Um den Gang der v. Hartmannschen Geschichtsdialektik
an zwei der hervorragendsten ontologischen Begriffe zu zeigen,
wählen wir die Begriffe von Substanz und Potenz. Die Dialektik
des ersteren soll dahin abzielen, dafs sich derselbe fortschreitend
von dem der Essenz ablöste und an die Stelle der vielen
Substanzen die eine, wahrhaft selbständige, d. h. die des Monismus

trat, ein Umschwung, der in Plotin, Bruno u. s. w. vorbereitet,
von Descartes und vollends von Spinoza vollzogen wurde. Die
Dialektik des Potenzbegriffs aber mufste zum Begriffe der aktiven
Potenz, d. h. der unendlichen Kraft führen, die, an sich eins, in
der Vielheit der Willensakte (Kraft Wille) unter Differenzierung
der sich dem Willen eingebenden an sich ebenso potentiellen
Idee sich aktualisiert. Die Tendenz der Begriffe Form und Stoff
nämlich soll notwendig zur Identifizierung von Stoff mit (blindem)
Willen und Form mit Idee geführt haben. So wäre demnach
die Philosophie des Unbewufsten in der That das Produkt der
gesamten Denkarbeit der Jahrhunderte. In diesem Resultat sei
auch der dem Monismus gemachte und durch die Hegeische
Dialektik zugestandene Widerspruch beseitigt: denn das Eine, Seiende
sei eins potentiell, als aktuelle Wirklichkeit aber trete es in
eine Vielheit der Akte auseinander. Dafs der Vf. mit diesem
Potenzbegriff dem Widerspruch nicht entgehe, erleidet für uns
keinen Zweifel. Nur der Schöpfungsbegriff vermag den
Abgrund zwischen unendlichem und endlichem Sein zu überbrücken.
Dieser aber gilt in der modernen Philosophie seit Fichte als die



(8) Ed. v. Hartmann, Geschichte der Metaphysik. I.T. Bis Kant. 467

Quelle aller falschen Metaphysik. Und doch ist er „der
Eckstein, den die Bauleute verwarfen", um fernerhin nur ephemere
Luftbauten aufzuführen.

Nicht bei den Orientalen, erst bei den Griechen findet
sich eigentliche Metaphysik (S. 1). Die vorplatonischen
Systembildungsversuche nur in flüchtiger Einleitung zu überblicken,
dürfte aus inneren (der Schwierigkeit, ihr „stammelndes Lallen"
zu verstehen) und äufseren Gründen (Mangel an wirklich glaubhaften

Berichten) ausreichen (S. 2).
Dieses Urteil beruht auf Unterschätzung der aristotelischen

Berichte und widerspricht zudem dem Verfahren des Vf.s selbst,
der z. B. die Lehre des Diogenes von Apollonia gegenüber dem
„indifferenti8ti8chen Monismus" seiner Vorgänger als „hylozoisti-
schen Materialismus" charakterisiert (S. 4). Die Zehnzahl der
pythagoreischen Gegensatzpaare soll schwerlich auf die vollständige

Kategorieentafel des Aristoteles ohne Einflufs geblieben
sein (8. 7.) Xenophanes soll weder Theismus, noch Pantheismus,

sondern „Theopantheismus" gelehrt haben (8. 9). Treffend
ist von der Atomistik gesagt: ihre vielen Atome haben genau
dieselben Bestimmungen an sich, als ob sie die zerstreuten Bruchstücke

des eleatischen Einen wären (S. 17). Nahe liegt der
Parallelismus: Spinoza-Leibnitz, Hegel-Herbart. Ebenso treffend
heifst es: Aristoteles hatte mit seinem Zurückgreifen auf den
Begriff der qualitativen Veränderung der Elemente dieser
Atomistik gegenüber in der That das bessere Teil erwählt (S. 18).
Übertrieben ist das Urteil, bei Anaxagoras erscheine der Nus
als eine recht überflüssige und zwecklose Hypothese. Die
Sophistik wird teils aus socialen Zuständen, teils aus der
philosophischen Entwicklung, die das Vertrauen in die sinnliche
Erkenntnis untergraben hatte, erklärt; in Sokrates aber das
anthropologische Moment betont — er habe an die Stelle jedes
beliebigen den Menschen gesetzt. An Piatons Ideenlehre wird
eine Kritik des gesamten „bisherigen" Philosophierens geknüpft,
das immer nur zwischen einem mehr oder minder abstrakten
Idealismus und einem antiidealistischen Sensualismus geschwankt
habe: woran der Vater des Idealismus die Schuld trage, der
dem wahren, konkreten Idealismus (d. h. dem der Philosophie
des Unbewufstenl am meisten geschadet habe (S. 33). Auch
darin ist Piaton durch die Philosophie des Unbewufsten berichtigt
worden, dafs diese den wahren Gegensatz gegen die Idee nicht
im NichtSeienden, sondern im „Willen des Unlogischen" erkannt
hat, dem die dem Logischen fehlende Kraft der Verwirklichung
zukommt (S. 35). Dem platonischen Gott spricht v. BT. sowohl



468 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Absolutheit als Persönlichkeit ab, indem er den Geist der
ideenreichen, systematisch jedoch unvollendeten Philosophie des grofsen
Piaton verkennt.

Wenn bei Piaton der Streit um Echtheit der Schriften noch
verwirrend auf das Gesamtbild des Denkers wirkt, so fällt bei
Aristoteles diese Schwierigkeit hinweg. „Aristoteles führt zum
erstenmale ein vollständiges System der Philosophie aus; er
steht im Altertum einzig da, ein bewunderungswürdiges Muster
für alle Zeiten" (S. 44). Im einzelnen wird die Darstellung
dem Philosophen nicht immer gerecht. Ohne Beweis wird
behauptet, die aristotelische Form sei zeitlos ewige Wesenheit: ein
Mifsverständnis der Lehre, dafs die Form als solche nicht
entsteht, sondern das zu Formende und Geformte (S. 45). Bezüglich

der Zahl und Ableitung der Kategorieen ignoriert v. H. die
Nachweise Brentanos. Überdies liegt darin ein Widerspruch, dafs
irgend welche Grundsätze für die Wahl der Reihenfolge u. s.w.
nicht erkennbar seien, und doch die Rücksicht auf sachliche
Unterscheidungen eine „wesentliche" Rolle gespielt habe (S. 48 f.).
Auf die widerspruchsvolle Dialektik, die der v. Hartmannschen
Kritik des aristotelischen Begriffs des Möglichen zu Grunde liegt,
kann hier nicht näher eingegangen werden.

Doch müssen wir dem Vf. das Zeugnis ausstellen, dafs er
die eminente Wichtigkeit des Begriffs der passiven Potenz, dem
er den eigenen der aus sich thätigen Kraft entgegensetzt, besser
erkannt hat, als manche professionelle Verteidiger des Theismus
(S. 51 ff.). Ebensowenig wie für den aristotelischen Begriff des

Möglichen und der Materie hat v. H. das richtige Verständnis
für den gemäfsigten Realismus des Stagiriten, d. h. für seinen
Begriff der zweiten Substanz (S. 54 ff'.). Der Annahme
individueller, körperlicher, veränderlicher Substanzen, die durch die
Form 8pecifisch bestimmt, durch die Materie aber zeiträumlich
individualisiert sind, setzt v. H. den modernen Substanzbegriff
Spinozas entgegen (S. 56 f.).

Statt auf die selbstgenügsame und willkürliche Art, wie
v. H. das aristotelische Begriffssystem (denn bei liebevollem
Eingehen in den inneren Zusammenhang der vielfach zerstreuten
Äufserungen wird man ein solches finden) schulmeistert,
einzugehen, sei auf die von der Scholastik auf Grund der aristotelischen

Lehren ausgebildete Ontologie verwiesen, wie man sie
fast in jedem scholastischen oder neuscholastischen Kompendium
finden kann.

Auf einer falschen Schätzung des Dynamismus beruht die
Kritik der aristotelischen Naturphilosophie. „Die aristotelische



(8) Ed.y. Hartmann, Geschichte der Metaphysik. I.T. Bis Kant. 469

Naturansicht sucht die Möglichkeit einer Wechselwirkung der
materiellen Teile offen zu halten und steht deshalb höher als
die antike Atomistik, welche weder formwirkende Kräfte, noch
elastische Rückwirkung der Atome kennt und darum ganz
unfähig ist, irgend einen physikalischen Vorgang verständlich zu
machen. Als die Atome in der neueren Philosophie zunächst
mit Kräften ausgestattet und dann ihrer Stofflichkeit entkleidet
wurden als mithin die Stetigkeit einer dynamischen
Raumerfüllung an die Stelle einer stofflichen trat, da verloren die
aristotelischen Einwände gegen die Atomistik ihre Kraft, und die
atomistische Physik mufste über die aristotelische siegen" (S. 66).

In der Psychologie, speciell der Lehre vom Nus, findet
v. Hartmann alles unklar und zweifelhaft; seine Darstellung ist
hier so verworren und willkürlich, dafs sie sich nur aus der
völligen Unfähigkeit erklärt, mit moderner Brille in das
Verständnis des Stagiriten einzudringen. So soll der wirkende
Verstand „Gattungsform" sein, obgleich ihn Arist. ausdrücklich als
eine sgiç der Individualseele bezeichnet.

Den Gipfel der Mifshandluug der aristotelischen Lehre
erreicht die Darstellung und Kritik des Gottesbegriffs; der
aristotelische Gott erscheint darin auf der Stufe des Fichteschen Ich,
das eines Anstofses, einer Schranke bedarf, um in die farbige
Fülle der äufseren und inneren Erscheinungswelt auszubrechen,
oder des Hegeischen reinen Seins, das durch den dialektischen
Prozefs fortgesetzter Negation zu allem Wirklichen sich gestaltet.
Die Worte v. H.s lauten: „Denn die auf sich selbst reflektierende
leere Form des Denkens, oder die inhaltlose Denkthätigkeit, die
über sich als inhaltlose Thätigkeit denkt, um an sich erst den
ihr fehlenden Inhalt zu finden, ist doch das abstrakt
Allgemeinste, das sich denken läfst, und von konkreter Persönlichkeit
so fern als möglich" (S. 70). Dafs dieses „Denken des Denkens"
Gedanke der absoluten Wirklichkeit, des actus purus, d. h. des
allerrealsten und konkretesten Seins ist, kommt für den
Philosophen des Unbewufsten nicht in Betracht. Denn so wenig diese
modernen Systematiker eine potentia pura zu begreifen wissen,
so wenig verstehen sie den Sinn eines actus purus.

Die Darstellung des Epikureismus und Stoicismus läfst uns
einigermafsen wieder aufatmen. Doch ist nicht abzusehen, wie
darin ein Verdienst des ersteren liegen soll, dafs er die re-
ductio ad absurdum eines fälschen Ausgangspunktes ihrer
Vollendung näher gerückt hat (8. 78). An derartigen Verdiensten
ist die moderne Philosophie überreich, und die Philosophie von
Hartmanns selbst hat an der Ad-absurdum Führung des „modernen



470 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Idealismus" reichlichen Anteil. Zu den Täuschungen jener
Philosophie gehört auch die S. 84 angedeutete Meinung, zur
Überwindung des Skepticismus habe es der „mathematischen Grundlage

der Wahrscheinlichkeitsrechnung" (sie!) bedurft.
An die angebliche Unbegreiflichkeit einer Kausalität zwischen

substantiell getrennten Dingen wird die Aufgabe geknüpft, einen
Begriff des Absoluten zu finden, „der im Gegensatz zum Relativen,
d. h. in der Relation zum Relativen sein Wesen hat". Dabei ist
nur übersehen, dafs ein „Absolutes", dessen Wesen in der
Relation zum Relativen steht, selbst zum Relativen wird (8. 84).

Gröfsere Ausbeute für seine dialektische Behandlung der
Geschichte der Metaphysik gewährt unserem Autor der Nen-
platonismus, der angeblich zuerst das religiöse Problem in die
philosophische Forschung einbezogen hat. Aristoteles habe sich
am fernsten von der Religionsphilosophie gehalten, die er
mythologisch nicht behandeln möge und wissenschaftlich nicht zu
behandeln wisse (S. 88). Thatsächlich legt die aristotelische
Metaphysik und die damit zusammenhängende Ethik auf die
Übereinstimmung mit den allgemeinen Überzeugungen und die
Meinungen der Weisen grofses Gewicht.

Dafs im Neuplatonismus die religiöse Frage in den Mittelpunkt

der Forschung trat, ist richtig. Der Kampf des
absterbenden Heidentums gegen das mit jugendlicher Kraft aufstrebende
Christentum drängte in diese Richtung. Den Höhepunkt
bezeichnet Plotiu, nach v. Hartmann neben Aristoteles der gröfste
Philosoph des Altertums, wie Aristot. an Scharfsinn, so an Tiefsinn

alle überragend. Aufser Plotin sind es Aristobulos, Philon,
Plutarch u. s. w., die hier zur Sprache kommen. Philon soll den
Geist, wie Aristoteles die Seele, für einen Ausflufs des Äthers
gehalten haben (S. 94).

Plotin soll die ganze philosophische Entwicklung des Griechentums

wissend überschaut und mit ungeheurer spekulativer Kraft
spekulativ verarbeitet haben. Er habe den Dualismus monistisch
zu überwinden gesucht, was ihm jedoch nicht vollständig
gelinge, weil er sich nicht entsehliefsen könne, das Nichtseiende
als reines Nichts aus der Erklärung auszuschalten (S. 106 f.).
Sein ganzes Lebenswerk sei in metaphysischer Hinsicht das

Ringen nach dem Begriff der absoluten Substanz; am besten sei
die Metaphysik des Plotin in ihrem Zusammenhange zu
durchdringen, wenn man sie ganz und gar wie die des Aristoteles
als Kategorieenlehre auffasse (S. 107 f.).

Dafs der Monismus Plotins genügende Anhaltspunkte für
eine Dialektik biete, um den darin noch festgehaltenen Begriff



(8) Ed. v. Hartmann, Geschichte der Metaphysik. I. T. Bis Kant. 471

der passiven Potenz in den modernen Potenzbegriff umzubilden,
und das System der Kategorieen als das die „Akte des
Absoluten" verbindende Netz von Beziehungen aufzufassen, ist unbedingt

zuzugeben. Andererseits aber mufs anerkannt werden, dafs
Plotin selbst diesen Konsequenzen in Anbetracht der damit sich
verbindenden Absurditäten widerstrebte. Bemerkenswert ist in
dieser Beziehung die Entschiedenheit, womit er an dem
aristotelischen Grundsatz festhält, dafs der Akt der Potenz vorangehen

müsse, dafs nichts Potentielles sich selbst in den Akt
überzuführen vermöge (S. 133). Er verwarf somit den modernen
„ünbegriff" der sich selbst verwirklichenden Potenz. Wenn er
nun gleichwohl die passive Potenz, das relativ Nichtseiende in
dem einen absoluten Sein als die äufserste Grenze seiner
Emanationen bestehen läfst, so liegt darin ein Widerspruch, der sich
aus seinem Bestreben erklärt, dem heidnischen Polytheismus,
gegenüber dem reinen Theismus des Christentums, ein
metaphysisches, begriffliches Fundament zu geben, und das Heidentum
auf wissenschaftlichem Wege zu regenerieren.

Plotins Kategorieenlehre sucht v. II. in seinem Sinne „richtig"

zu stellen und bemerkt dazu im Gefühle der Bedeutung
seines eigenen Systems, dafs sie zu einer solchen Richtigstellung
Handhabe und Anlafs biete, sei ein genügendes Zeichen dafür,
wie sehr sie den Gipfel der hellenischen Metaphysik darstelle,
und in welchem Mafse sie alle vorhergehenden und nachfolgenden
Leistungen der griechischen Philosophie überflügle (S. 176).

Die Bemerkungen über die Trinitätslehre (S. 187 ff.) leiden
an dem Fehler, dafs sie den Anschein erwecken, als handle es
sich dabei um das Problem, für eine philosophische Trias ein
religiöses Gegenstück zu finden, und nicht vielmehr darum, die
durch Offenbarung gegebene Trinität auf einen begrifflichen
Ausdruck zu bringen. Hieraus erklären sich schiefe Urteile wie
das über Augustins Deutung der Trinität gefällte, dem zufolge
schon Plotin in seinen drei Hypostasen des Göttlichen einen der
christlichen Dreieinigkeit näherstehenden Trinitätsbegriff besessen
haben soll als der gröfste Theologe unter den Vätern der christlichen

Kirche (S. 198).
Die am Anselmschen Argument geübte Kritik (S. 208) wiederholt

nur, was schon kurz und besser der hl. Thomas dagegen
vorgebracht hat, nämlich dafs der hypothetische Schlufs auf
die (notwendige) Realität eines höchsten Seienden unbestreitbar
sei, dagegen die Existenz desselben aus dem blofsen Begriffe
nicht bewiesen werden könne. (Vgl. die neueste Schrift Sant'
AnBelmo Filosofo von Vigna, Milano 1899, S. 90 ff.)



472 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Der Vf. konstatiert die Thatsache, dafs die islamitische
Kirchenlehre keine philosophischen Systeme geschaffen, wie die
christliche (S. 212), weifs aber den wahren Grund für diese

Erscheinung, der in der inneren Vernunftwidrigkeit der islamitischen

Orthodoxie liegt, nicht anzugeben.
Dafs die Erscheinungen auf dem Gebiete der

christlichmittelalterlichen Philosophie an dem Mafsstab der Beeinflussung
durch den dem Vf. wesensverwandten Neuplatonismus gemessen
und dementsprechend günstig oder ungünstig gewertet werden,
war zum voraus anzunehmen. Daher die Hochschätzung des

spekulativen Talents eines Scotus Erigena, eines Meister Eckhart
u. s. w. Hieraus erklärt sich das Urteil, das v. H. über die
Bedeutung des hl. Thomas als Metaphysiker ausspricht. Was
Albert den Grofsen betrifft, so soll er zuerst die Gebiete der
theologischen und philosophischen Wahrheit „getrennt" haben
(S. 229). Bei einer früheren Gelegenheit wurde bemerkt, dafs
diese „Trennung" bis auf den Apostel Paulus zurückdatiert, der
das von Ewigkeit in Gott verschlossene Geheimnis (des
menschgewordenen Gottessohnes, der Erlösung und Gnade) aufs
bestimmteste von der natürlichen Gotteserkenntnis unterscheidet.

Die Trinitätslehre des hl. Thomas wird in den Worten
wiedergegeben: „Gott erkennt sich im Sohne und will sich im
heiligen Geiste. Der Sohn ist also die Idee und der hl. Geist
der Wille Gottes (S. 236)": eine Darstellung, die man einem
Nichttheologen wie v. H. gütig nachsehen mufs. Für den Theologen

bedarf sie keiner Kichtigstellung. Koch gröfsere Nachsicht
verdient der Vf., wenn er meint, der „Determinismus" entspreche,
wenn auch nicht der Terminologie, doch dem thatsächlichen
Inhalt der thomisti8chen Lehre. Anerkennung aber verdient die
Äufserung, der hl. Thomas stütze sich in der Annahme der Un-
beweisbarkeit eines Schöpfungs an fangs „auf die richtige
Erwägung, dafs die Schöpfung aus nichts keineswegs zum Beweise
der Zeitlichkeit der Schöpfung genüge" (S. 237).

Eine durchaus verfehlte Kritik wird an zwei der allerdings
am häufigsten verkannten Philosophumenen des englischen Lehrers
geübt, nämlich dem realen Unterschiede von essentia und esse
und der Theorie der Individuation. Die Verwirrung, die der
Vf. in der ersteren Frage dem englischen Lehrer vorwirft, ist
vielmehr auf Seiten des Kritikers, der zwischen Akt und Poteuz
nicht zu unterscheiden und daher auch das Verhältnis von Wesenheit

und Dasein so wenig richtig zu bestimmen weifs, als das

von Stoff und Form. Dem Monisten mufs allerdings die Annahme



(8) Ed.v. Hartmann, Geschichte der Metaphysik. LT. Bis Kant. 473

eines Seins, das ein Wesen ist, dem Dasein als davon real
verschiedene Aktualität zukommt, als der Gipfel der Verwirrung
erscheinen, da er nur ein Sein (Dasein), dem immanente WTesens-

beziehungen eignen, kennt.
Bezüglich des zweiten Problems, der Individuation der körperlichen

Wesen, übersieht der Kritiker, dafs eben die körperliche
Individuation, die in dem Mafse der Versenkung im Stoffe eine
unvollkommene ist, erklärt werden soll, was nur möglich ist,
wenn man die Wurzel, das Princip derselben in das bestimmbare

Konstitutiv, d. h. in den Stoff, nicht in das bestimmende,
die Form, verlegt.

Das Schlufsurteil über den Aquinaten lautet: „Thomas ist ohne
Zweifel der bedeutendste Systematiker und vielseitigste Denker des
Mittelalters. In der Geschichte der Philosophie gebührt ihm
deshalb eine ausführliche Darstellung nach seiner inneren Bedeutung
und keineswegs blofs deshalb, weil er durch das unfehlbare Papsttum

zum Philosophen der katholischen Kirche kanonisiert
worden ist." Dagegen seien seine Leistungen in der Metaphysik
nicht so hervorragend; sowohl Albert als Duns Scotus seien
bedeutendere Talente, jener scheine ihm überlegen an Originalität,
dieser an spekulativem Tiefsinn und philosophischer Freiheit des
Denkens gegenüber dem Dogma (S. 239). Wir begreifen, dafs
letzteres Moment in der Wage des modernen Kritikers schwer
wiegt. Abgesehen davon aber werden wir uns kaum täuschen, wenn
wir dieses Urteil über den „Fürsten der Metaphysiker" (man
vergleiche nur seine Gotteslehre) teils aus der ausschliefslichen
Bedeutung, die v. H. der Kategorieenlehre beimifst, teils aber
aus dem Umstand erklären, dafs der hl. Thomas im Unterschiede
von Albert und Scotus an dem aristotelischen Begriff der realen
Potenz und dem gemäfsigten Realismus des Stagiriten am ge-
treuesten festhält und daher im möglichst schärfsten Gegensatz
zu den idealistischen Irrtümern der Modernen steht.

Wider seinen eigenen Willen konstatiert v. II., dafs Scotus
bereits den Niedergang von der durch Thomas erreichten Höhe
bezeichnet. „In allen Punkten, in denen Duns von seinen
Vorgängern abweicht, bahnt er bereits den Übergang zu den
Ansichten des Nominalismus, so in der Abwendung vom thomisti-
schen Intellektualismus, in der Höherstellung des Individuellen
gegenüber dem Allgemeinen, in der Anerkennung der Form als

des individuierenden Princips und in der Verwerfung immaterieller
Geschöpfe" (S. 249). WTir fügen als weiteres Element des Verfalls

hinzu den Keim eines excessiven Realismus des Allgemeinen
trotz der nominalistischen Elemente.



474 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Aus der Darstellung der Eckartschen mystischen Spekulation

heben wir hervor: „Das Eünklein ist, wie wir sagen würden,

das absolute Subjekt als individuell eingeschränktes, und
damit der Punkt, in welchem Gott und Mensch wesenseins ist":
eine Übersetzung ins Moderne, die nicht ganz getreu und nicht
ganz falsch ist. „Auf seiten Gottes unterscheidet Eckhart Gottheit

und Gott genau in demselben Sinne wie Plotin das Eine
und den Nus" (S. 252 f.). Der neuplatonische Einflufs auf die
Eckhartsche Theosophie ist unleugbar und erklären sich daraus
seine Abweichungen von Albert und Thomas.

Nicht mit Unrecht wird vom Möglichkeitsbegriff des Nikolaus

von Cues geurteilt: „Damit ist der Begriff der Materie
auf eine ganz neue Basis, nämlich auf die der Kraft gestellt;
die hier aufgetauchte Umwälzung tritt freilich in der Metaphysik
zunächst wieder zurück, wirkt aber in der Naturphilosophie1
doch weiter, bis sie von Leibnitz aufgegriffen und in ihrer
grundstürzenden metaphysischen Bedeutung erkannt wird" (S. 277).

Als Irrtum des Nikolaus ist angegeben, dafs er die
Gegensätzlichkeit der unbewufsten intellektuellen Anschauung gegen
die bewufste diskursive Reflexion zu einer Gegensätzlichkeit der
für beide mafsgebenden logischen Gesetze erweitere (S. 280 f.).
Sagen wir dies in der Sprache des Cusaners, so liegt sein
angeblicher Irrtum darin, dafs er nicht blofs die coincidentia des
Posse und Esse, sondern auch die der contradictoria im ersten
(und einzigen) Sein behauptet. Irrtum ist beides; die Konsequenz

aber liegt auf seiten des Cusaners, und sein Kritiker ist
inkonsequent, wenn er seinen Kraftbegriff adoptiert, die
Konsequenz der monistischen Logik aber, nämlich die Leugnung des

Widerspruchsprincip8, ablehnen zu dürfen glaubt.
Nachdem Agrippa von Nettesheim und andere darin

vorangegangen, die Naturphilosophie zum Centrum der
Philosophie auszugestalten (S. 293), erreicht diese naturphilosophische
Richtung in Giordano Bruno ihren Höhepunkt. „Er rühmt
den Averroes wegen seiner Lehre, dafs die Materie alle Formen
aus sich hervorbringe, und den David von Dinaut wegen seiner
Vergöttlichung der materiellen Substanz, gibt darum jedoch die
Form nicht preis, weil er mit Nikolaus Cusanus die allgemeine
Materie und die allgemeine Form im Alleinen vereinigt und
gleichsetzt" (S. 301). Wenn Bruno vor dem Tribunal sich als
Theisten bekannte (S. 310), so brauchen wir darin weder eine
Notlüge, noch einen unüberwundenen Rest dogmatischer Vor-

1 Besonders in Bruno.



(8) Ed. v. Hartmann, Geschichte der Metaphysik. I.T. Bis Kant. 475

urteile zu sehen, sondern vielmehr eine theosophisehe Velleität,
die er mit dem Cusaner teilte, der wir auch bei Hegel begegnen,
und die der Vf. selbst in Spinoza zu finden glaubt.

Uber den Philosophen der in der Reformation steckenden
Pseudomystik, der einen Baader inspirierte, Jakob Böhme,
urteilt der Vf.: „Seine Originalität besteht in der Kühnheit, mit
welcher er den Paracelsischen Naturprozel's in das Wesen Gottes
hineinträgt, und in der Hypothese einer natürlichen Wurzel des
Bösen in Gott" (S. 332). Darin findet v. H. einen ungeheuren
Fortschritt, indem der Pantheismus der Mystiker nun von dem
Vorwurf entlastet sei, das Problem des Bösen vertuschen zu
wollen, und dadurch erst zu einer dem Theismus überlegenen
Macht werde (S. 335). Den Bewunderern Böhmes führt v. H.
zu Gemüt, dafs die Hineintragung von Wesen und Natur in
Gott eine archaistische Barbarei des Denkens sei, deren sinnlich

naive Roheit seine Bewunderer sich nur durch Umdeutungen
verhüllt haben (S. 341). Im System des Unbewufsten ist diese
Barbarei allerdings höchst geschickt verhüllt, indem die Natur,
die Materie in Gott sich zum dummen, durch die Idee zu
überlistenden und in die ursprüngliche Potentialität zurückzuschleudernden

Willen destilliert. Das ist wohl nicht archaistische,
sondern moderne Barbarei, aber wesentlich um nichts besser als
die Phantasmen des Philosophus Teutonicus. Die innere
Verwandtschaft desselben mit seinem Kritiker ist anerkannt in dem

Schlufsurteil, die philosophische Bedeutung Böhmes liege aus-
schliefslich darin, dafs er ein nichtseinsollendes und zu überwindendes

Moment in Gott als Wurzel des kreatürlichen Bösen
annahm (S. 346), nur sei dieses im Wollen als solchem zu suchen
(S. 347).

In der Verwerfung der forma substantialis, d. h. dem schroffen
Dualismus des Descartes sieht unser metaphysischer Geschichtschreiber

der Metaphysik einen Fortschritt von unermefslicher
Bedeutung; in noch höherem Grade sei es der andere, durch
den die Substanz zu etwas schlechthin Selbständigem erhoben
wurde (S. 363). Wir begreifen dieses Lob. Jener Dualismus
führte zur Ptiänomenalisierung des Körperlichen, der reine Sub-
8tanzbegriflf aber zum Monismus, also zu zweien der gröfsten
„Errungenschaften" der „spekulativen" Philosophie.

Spinoza und Leibnitz werden nicht ohne Grund unter
den Rubriken: Monistische und Pluralistische Identitätsphilosophie
abgehandelt. „Wie Malebranche eine Synthese von Descartes
und Thomas (warum nicht Augustin?) bietet, so Baruch Spinoza
eine solche von Descartes und Bruno" (S. 389). „Eine einfache



476 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

(nicht doppelseitige) Substanz mit einem doppelseitigen Vermögen
und einer doppelseitigen, zeitlichen Bethätigung ist dasjenige, was
nach der immanenten (d. h. vom Standpunkt der Philosophie des

Unbewufsten) Kritik des spinozistischen Substanzbegriffs übrig
bleibt." Die wirklich „immanente" Kritik würde vielmehr zur
absoluten Starrheit des eleatischen Seins zurückführen.

„Spinoza verkennt ebenso wie Plotin, dafs das Ewige nur
das Potentielle oder Mögliche ist, alle Aktualität aber eo ipso
der Zeit verfallen ist," d. h. Spinoza hat troz alledem noch an
der Priorität des Aktualen mit Aristoteles festgehalten (S. 405).
v. Hartmann aber will nicht, dafs das Unendliche als ein
vollendet Existierendes aufgefafst werde, es sei vielmehr eine Potenz
von unerschöpflicher Kraft (S. 407). „Endliche Modi können
ohne Widerspruch nur aus einem aktuell endlichen (wenn auch
potentiell unendlichen) Absoluten hervorgehen." Dagegen ist zu
erinnern, dafs z. B. Menschen nicht Modi sind, und dafs sie,
weil endlich und geschöpflich, ohne Widerspruch aus dem
„Absoluten", das nicht Potenz, sondern nur Aktualität sein kann,
allein durch Schöpfung aus nichts hervorgehen können (S. 408).

v. Hartmann begreift nicht, wie der Spinozismus in den
Ruf des Atheismus kommen konnte (S. 419). Er will nicht
zugeben, dafs der Gott des Pantheismus mit dem de9 Theismus
nur den Namen gemeinsam hat; lehrt er doch selbst einen
erlösungsbedürftigen Gott und glaubt damit der Religion eine neue
vollkommenere Basis zu geben.

In der Kritik des Leibnitzschen Systems tritt die Tendenz,
durch angebliche „immanente" Dialektik die eigenen
Grundanschauungen des Kritikers zu rechtfertigen, sehr schroff hervor.
Eine Handhabe bietet der für die neuere Philosophie verhängnisvoll

gewordene Leibnitzsche Potenzbegriff. Der tiefere Grund,
warum sich aus Leibnitz' Schriften weder ein einheitlich
idealistisches, noch ein einheitlich realistisches System konstruieren
läfst, ist dem Kritiker verborgen geblieben, derselbe liegt in dem
dogmatischen Charakter des Leibnitzschen Idealismus, demzufolge
der allein unmittelbar erkannten subjektiven Ideenwelt (der Seele
als Spiegel des Universums) eine objektiv-reale gegenübersteht.
Der Leibnitzsche Idealismus mufste deshalb durch die Phase
der Kantschen Kritik hindurchgehen, um in seiner vollen Bedeutung

erkannt und von den realistischen Elementen gereinigt zu
werden.

An das bekannte Motto der Philosophie des Unbewufsten :

„Spekulative Resultate nach induktiver Methode" erinnert die
Bemerkung (S. 459), der Grundsatz Wolffs, Philosophie sei eine



(8) Ed. v. Hartmann, Geschichte der Metaphysik. I.T. Bis Kant. 477

deduktive Wissenschaft a priori, habe für die deutschen
Philosophen des achtzehnten Jahrhunderts mafsgebende Bedeutung
gewonnen; „er wird für Kant verderblich und greift durch ihn
in die Philosophie des neunzehnten Jahrhunderts bis Hegel
hinüber". Sind denn die „spekulativen Resultate" v. Hartmanns
induktiv, d. h. auf Grundlage der Erfahrung, gewonnen?

Die Synthese von Spinoza und Leibnitz hätte die wahre
Philosophie ergeben, falls vor Kant ein Philosoph erstanden
wäre, der die Verwandtschaft der beiden Systeme durchschaute.
Ein solcher war wohl der eine Lessing; dieser aber war von
anderen Aufgaben in Anspruch genommen (S. 471). Eine solche
Synthese aber konnte nur eine Mischung monistischer und
pluralistischer Bestimmungen, in Wahrheit ein monströses Gebilde,
wie es die Philosophie des Unbewufsten thatsächlich ist,
ergeben.

Im Schlufskapitel werden die Vertreter der „sensualistischen
Auflösung der Kategorieen" vorgeführt. Diese erfolgt in zwei
Phasen, dem empiristischen Sensualismus mit rationalistischer
Beimischung (Bacon, Locke) und dem phänomenalistischen
Sensualismus (Berkeley, Hume, Reid, Condillac u. a.).

Gegen die Charakteristik Bacons (S. 476) haben wir nichts
einzuwenden. Sein wissenschaftlicher Wert ist seinem Charakterbilde

ziemlich ebenbürtig, und der Gegensatz, von dem Macaulay
spricht: of so much glory und so much shame ist wenig
begründet. Höher steht Bacon als Schriftsteller, und dafs er „in
den wichtigsten Punkten in mittelalterlichen Anschauungen stecken
blieb", mag ihm vielmehr noch als ein Verdienst zugerechnet
werden; nur hätte er, was er seinen Vorgängern verdankte,
anerkennen sollen.

Nach S. 479 soll Bacon der aristotelisch-scholastischen
Induktion mit Recht vorgeworfen haben, dafs sie als inductio per
simplicem enumerationem unmethodisch sei. v. Hartmann scheint
so wenig den wahren aristotelischen Begriff der Induktion zu
kennen, als Bacon ihn kannte. Bei Aristoteles hat dieselbe die
Aufgabe, den Mittelbegriff, d. h. die Ursache, für den Syllogismus

zu finden, und beruht keineswegs auf einfacher Aufzählung,
sondern auf der Zusammenfassung des Einzelnen unter einen
gemeinsamen Begriff, in welchem der Grund einer Erscheinung sich
offenbart. Dagegen ist die Baconsche Induktion, wie schon de
Maistre urteilte, ein schwerfalliges und unbeholfenes Instrument,
dessen kein Naturforscher sich je bediente. Die Aufnahme Newtons

unter die Metaphysiker ist wohl seinem „dynamischen
Atomismus" zu verdanken, der dem reinen Dynamismus die Wege

Jahrbuch für Philosophie etc. XIV. 32



478 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

bereitet, d. h. jener Ansicht, welche die Atome in Kraftpunkte
und schliefslich in Willensakte auflöst (S. 496 f.).

John Locke (der grofse Philosoph unserer pädagogischen
Herbartianer) ist ein „populär-philosophischer Dilettant" ohne
Kenntnis seiner philosophischen Vorgänger, ohne Konsequenz in
der Durchführung seiner Gedankengänge und ohne spekulativen
Tiefsinn (S. 498). Die Untersuchung des Erkenntnisvermögens hat
er zuerst in den Mittelpunkt der Philosophie gerückt (S. 499).
Die Unterscheidung primärer und sekundärer Qualitäten soll von
den Scholastikern auf ihn gekommen sein : was nur cum grano
salis genommen richtig ist. Die Scholastiker unterschieden sen-
sibilia propria und communia und betrachteten unter den letzteren
die Quantität als Grundlage der übrigen sensiblen Accidentien
(S. 504). Entschieden aber ist der Lockesche Kominalismus von
der gleichnamigen scholastischen Abart auf ihn gekommen.

Der phänomenalistische Sensualismus (Colliers, Berkeleys)

steht im Dienste der Religion (S. 517); er verneint die
Substantialität der Materie und löst die Realität der Sensationen
auf, um den Materialismus in der Wurzel zu treffen (trägt aber
damit die Materie in den Geist und in Gott ein und fördert so
den idealistischen Pantheismus, der selbst die Tendenz in sich
birgt, in Materialismus überzugehen, umsomehr, da Berkeley dem
Verstand sein eigentümliches Objekt, das Allgemeine, Intellegible
entzieht und nur sinnlich Individuelles kennt!). Der Einflufs des
Leibnitz auf Berkeley „erscheint auf dem Boden des englischen
Sensualismus wie ein exotisches Gewächs, das sich nicht zu
aeclimatisieren vermag" (S. 529).

Sehr treffend heifst es von Hume: „Aus dem richtigen Grundsatz,

dafs wir die Verknüpfung einer bestimmten Ursache mit
einer bestimmten Wirkung nur auf Grund der Erfahrung
behaupten können, macht nun aber Hume durch Begriflfsvertanschung
den falschen Grundsatz, dafs wir den Kausalzusammenhang der
Dinge überhaupt nur aus der Erfahrung entnehmen" (S. 544).

Gegen den Humeschen Agnosticismus erhob sich die
Reaktion des gesunden Menschenverstandes, vertreten durch die
Schotten Reid u. s. w., während andere mit dem Sensualismus
fortwirtschaften, obgleich ihn Hume bereits ad absurdum geführt
(S. 564 ff.).

Den Schlufs bilden die Anhänger des „physiologischen
Sensualismus", zu welchen unter anderen Condillac, Holbach, Cabanis
gerechnet werden.

Die Darstellung des englisch-französischen Sensualismus hat
das Verdienst, jene angeblichen Philosophen richtig zu taxieren,



Litterarische Besprechungen. 479

die bei der gegenwärtigen empiristischen, positivistischen Richtung

als grolse Philosophen gepriesen werden, einen Bacon, Locke,
Hume.

Wir tadeln an dieser neuesten Schrift v. Hartmanns nicht
die Methode selbst, an die Systeme einen bestimmten Mafsstab
anzulegen; ohne einen solchen ist eine Kritik überhaupt nicht
möglich, wohl aber den Mafsstab selbst, der ein ganz
individueller und in jedem Falle ein höchst problematischer ist und
durchaus selbst eine Probe nicht bestanden hat. Für uns steht
die Absurdität dieses Mafsstabes, d. h. der Philosophie des Un-
bewufsten mit ihrem Substanz- und Potenzbegriff fest. Dafs trotzdem

die Lektüre des Werkes eines so genialen Schriftstellers,
wie es v. Hartmann ist, für den urteilsfähigen Leser vielfach
belehrend und anregend wirkt, wollen wir zum Schlüsse
bereitwilligst zugestehen.

£5>-<

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.
®<§>o

1. Pierre Mandonnet, 0. P. : Siger de Brabant et
l'Averroïsme latin au XIII. siècle. Etude critique et
documents inédits. (Collectanea Friburgensia. Commentationes
academicae Universitatis Friburg. Helv. Fascic. VIII.) Fri-
bourg (Suisse), librairie de l'Université, 1899.
Viele Theologen beschäftigen sich heute eifrig mit der Summa theo-

logica des hl. Thomas von Aquin. Allein mehr als einem bleibt sie ein
Buch mit sieben Siegeln. Der Grund ist meistens der Mangel gründlicher

Kenntnis der aristotelisch-scholastischen Philosophie. Freilich läfst
sich diese Kenntnis durch Privatstudien nicht ersetzen, sondern nur
ergänzen. Aber das eine ergibt sich wohl aus der angeführten bekannten
Thatsache, dafs alles, was uns den Philosophen Thomas näher verstehen
lehrt, zugleich auch das Verständnis des Theologen Thomas fördert.

Was nun die historische Stellung der thomistischen Philosophie
anbelangt, so wird wohl jeder, der sich mit Mandonnets Buch beschäftigt,
mit dem Ref. sagen können, dafs wir bisher eigentlich sozusagen nichts
gewufst haben. Denn all die längst bekannten Beziehungen des Aqui-
naten zu Aristoteles, den Neuplatonikern und den Arabern werden erst
in das richtige Licht gerückt, wenn wir die Stellung Thomas' zu dem

lateinischen Averroismus kennen lernen, einer geistigen Bewegung,
bei der Thomas eine hervorragende Rolle gespielt hat. Einige Artikel
Mandonnets in der Revue thomiste lüfteten bereits ein wenig den

Schleier, der über diesem lateinischen Averroismus und seinem tlaupt-
vertreter, Siger von Brabant, bisher ruhte; aber erst durch die jetzt
vorliegenden, bisher unpublizierten Abhandlungen Sigers wird die dunkelste
Partie der Philosophiegeschichte des 13. Jahrhunderts wie mit einem

32*


	Zur neuesten philosophischen Litteratur [Fortsetzung]

