
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 14 (1900)

Artikel: Des Areopagiten Buch von den göttlichen Namen nach St. Thomas

Autor: Leonissa, P. Josephus a

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761992

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Des Arenpagiten Buch von den göttl. Namen nach St. Thomas. 427

Geist des hl. Thomas lebt fort in seinem Orden, in seiner Schule,
wo Scholastik und Mystik sich gegenseitig fördern und ergänzen.
Aufser den deutschen Mystikern Eckehart, Tauler, Seuse, Nikolaus

von Strafsburg u. a. sind als Mystiker des Predigerordeus
zu bezeichnen Ludwig von Granada, Bartholomäus a Martyribus,
der Philosoph Alexander Piny und viele andere. Sehr
bemerkenswert ist auch die Thatsache, dafs die Hauptverteidiger der
thomistischen Gnadenlehre: Dominikus Banez und Antonin Mas-
soulié grofse Kenner der Mystik gewesen sind, der erstere als
Seelenführer der hl. Theresia, letzterer als Verfasser hochbedeutsamer

my8tisch-a8cetischer Traktate. Und wenn in unseren Tagen
Heinrich Seuse von Gregor XVI. seliggesprochen wurde, wenn
erst ganz kürzlich am 15. Mai 1899 Raymund von Oapua, der
Beichtvater der hl. Katharina v. Siena, durch Papst Leo XIII.
feierlich beatifiziert ward, so ist das gewifs eine Apologie für
die aus dem unversiegbaren Born thomistischer Wahrheit
geschöpfte Mystik des Predigerordens.

<~5S~

DES AREOPAGITEN BUCH YON DEN GÖTTLICHEN
NAMEN NACH ST. THOMAS.

Yon P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

Der grofse Dionysius vom Areopag, der Bekehrte des heil.

Völkerapostels Paulus (Apostg. 17, 34), verfafste auf Grund der
hh. Schriften vier verschiedene Bücher über Gott: die
göttlichen Hypotyposen ; die göttlichen Namen ; die symbolische
Theologie; die mystische Theologie. Im Prolog seines herrlichen
Kommentars zum Buch von den göttlichen Namen sagt darüber
der Aquinate näher dies: „Ad intellectum librorum beati Dionys»
considerandum est, quod ea quae de Deo in sacris Scriptum
dicuntur, artificialiter quadrifariam divisit. Nam in libro quodam,
qui apud nos non habetur, qui intitulatur de divinis Hypoty-
posibus, idest characteribus, ea de Deo tradidit quae ad uni-
tatem divinae essentiae et distinctionem persoDarum pertinent:
cuius unitatis et distinctionis sufficiens similitudo in rebus creatis

non invenitur; sed hoc mysterium omnem naturalis rationis facul-
tatem excedit. Q,uae vero dicuntur de Deo in Scriptum, quarum
aliqua similitudo in creaturis invenitur, dupliciter se habent.
Nam huiusmodi similitudo in quibusdam quidem attenditur secundum

aliquid quod a Deo in creaturas derivatur; sicut a primo



428 Des Areopagiten Buch von den göttl. Namen nach St. Thomas.

bono sunt omnia bona, et a primo vivo sunt omnia viventia, et
sie de aliis similibus: et talia pertractat Dionysius iu libro de
divinis Nominibus, quem prae manibus habemus. In quibus-
dam vero similitudo attenditur secundum aliquid a creaturis in
Deum translatum; sicut Deus dicitur leo, petra, sol, vel aliquid
huiusmodi: sie enim Deus symbolice vel metaphorice nominatur;
et de huiusmodi tractavit Dionysius in quodam suo libro, quem
de symbolica Theologia intitulavit. Sed quia omnis similitudo

creaturae ad Deum deficiens est, et hoe ipsum quod Deus
est; orane id quod iu creaturis invenitur, excedit; quidquid in
creaturis a nobis cognoscitur, a Deo removetur, secundum quod
in creaturis est: ut sic post omne illud quod intellectus nostor
ex creaturis manuductus de Deo concipere potest, hoc ipsum
quod Deus est, remaneat occultum et iguotum. Non solum enim
Deus non est lapis aut sol, qualia sensu apprehenduntur; sed

nec est talis vita aut essentia, qualis ab intellectu nostro concipi
potest: et sic hoc ipsum quod Deus est, cum excedat omne illud
quod a nobis apprehenditur, nobis remanet, ignotum. De huiusmodi

autem remotionibus, quibus Deus remanet nobis ignotus et
occultus, fecit alium librum, quem intitulavit de mystica, idest
occulta Theologia."

In all seinen Büchern bedient sich Dionysius absichtlich,
wie er selber öfter betont, eines dunkeln Stiles, damit nämlich
die hl. Glaubenslehren nicht dem Gespötte der Ungläubigen
ausgesetzt würden. Nur jene sollten diese Bücher lesen, welche
durch ernste. Forschungen und besonders durch Gebet sich
vorbereiteten. In der ersten christlichen Zeit waren wenig eigentliche

Dogmeu in leicht zugänglicher Form als bindende Glaubenspunkte

vorgestellt. Alles kam also auf das richtige Verständnis
der Vorsteher der Kirche an. Diese hatten die Lehre, trotz deren
Tiefe, der Fassungskraft aller anzupassen. Sie sollten zunächst
erkennen, wie die Wahrheit des Evangeliums auch nicht die
genaueste Prüfung zu scheuen hat, wie dieselbe vielmehr hellstes
Licht verbreitet in die trefflichsten Systeme natürlicher
philosophischer Forschung. „Est autem considerandum, quod beatus

Dionysius in omnibus libris suis obscuro utitur stylo: quod quidem
non ex imperitia fecit, sed ex industria; ut sacra et divina
dogmata ab irrisione infidelium occultaret" (1. c.).

Die genannten Bücher bereiten auch noch andere Schwierigkeiten.

Zunächst ist meist die Redeweise die nicht mehr
gewohnte platonische. Das aber ist ganz natürlich. Im ersten
christlichen Jahrhundert wTar eben der Piatonismus das
angesehenste Lehrsystem für spekulatives Denken. Zumal waren die



Des Areopagiten Buch von den göttl. Namen nach St. Thomas. 429

wissenschaftlichen Gegner des Christentums gerade Platoniker
und entlehnten dem Piatonismus ihre Waffen. Dionysius nun
erkennt das Wahre bei Plato an, verwirft jedoch ausdrücklich
das Falsche. Bei dieser Scheidung ist ihm nur das christliche
Glaubensprincip mafsgebend. „Accidit etiam difficultas in prae-
dictis libris ex multis. Primo quidem quia plerumque utitur
stylo et modo loquendi quo utebantur Platonici, qui apud mo-
dernos est inconsuetus" (1. c.).

Mit Becht führten die Platoniker alles Zusammengesetzte und
Stoffliche auf einfache und des Stoffes ledige Principien zurück.
Aber darin irrten sie, dafs sie meinten, die allgemeinen Arten
der Dinge seien da ganz für sich, getrennt von den einzelnen
Individuen. Diese einzelnen stofflichen Dinge hätten nur Dasein,
insoweit sie teilnähmen an der entsprechenden für-sich-bestehendeD
stofflosen Wesenheit. „Platonici enim omnia composita vel
materials volentes reducere in prineipia simplicia et abstracta, po-
suerunt species rerum separatas, dicentes quod est homo extra
materiara, et similiter equus, et sie de aliis speciebus naturalium
rerum. Dicebant ergo, quod hie homo singularis sensibilis non
est hoc ip8um quod est homo; sed dicitur homo partieipatione
illius hominis separati. Unde in hoc homine sensibili invenitur
aliquid quod non pertinet ad speciem huroanitatis, sicut materia
individualis, et alia huiusmodi; sed in homine separato nihil est
nisi quod ad speciem humanitatis pertinet. Unde hominem
separatum appellavit per se hominem, propter hoc quod nihil habet
nisi quod est humanitatis ; et principaliter hominem, inquantum
humanitas ad homines sensibiles derivator ab homine separato
per modum participation^. Sic etiam dici potest, quod homo

separatus sit super homines, et quod homo separatus sit humanitas

omnium hominum sensibilium inquantum natura humana

pure competit homini separato, et ab eo in homines sensibiles
derivator" (1. c.).

Ähnlich machten es die Platoniker, wie ihr Meister, mit
den höchsten Allgemeinbegriffen. Sie nahmen ein erstes Sein

an, welches wesentlich die Güte, die Einheit und das Sein ist;
alles andere aber werde gut, eins oder seiend genannt durch
Ableitung von jenem Ersten. Dieses nannten sie deshalb das

Selbst-Gute oder das Durch-sich-Gute, oder das Haupt-Gute, oder
das Über-Gute, oder auch die Güte aller Güter, oder die Güte
oder Wesenheit und Substanz. Letztere Meinung nun vom
ersten Princip der Dinge beruht durchaus auf Wahrheit und

entspricht völlig dem Glauben. Der bekennt ja eben, dafs alles

nur gut ist, Einheit und Sein hat durch Teilnahme an der
Jahrbuch für Philosophie etc. XIV. 29



430 Des Areopagiten Buch von den göttl. Namen nach St. Thomas.

göttlichen Güte, Einheit und Seiusfülle. Deshalb nennt
Dionysius die Gottheit nach platonischer Redeweise das Selbst-
Gute oder das Uber-Gute u. dgl. „Nec solum huiusmodi ab-
stractione Platonici considerabant circa ultimas species rerum na-
turalium, sed etiam circa maxime communia; quae sunt bonum,
unuru, et ens. Ponebant enim unum primum, quod est ipsa
essentia bonitatis et unitatis et esse, quod dicimus Deura; et
quod omnia alia dicuntur bona vel una vel entia per deri-
vationem ab illo primo. Unde illud primum nominabant ipsum
bonum, vel per se bonum, vel principale bonum, vel superbonum,
vel etiam bonitatem omnium bonorum, seu etiam bonitatem aut
essentiam et substantiam, eo modo quo de homine separato ex-
positum est. Haec igitur Platonicorum ratio fidei non consonat,
nec veritati, quantum ad hoc quod continet de speciebus natura-
libus separatis; sed quantum ad id quod dicebant de primo
rerum principio, verissima est eorum opinio et fidei christianae
consona. Unde Dionysius Deum nominat quandoque ipsum qui-
dem bonum, aut superbonum, aut principale bonum, aut bonitatem
omnis boni: et similiter nominat ipsum supervitain, supersub-
8tantiam, et ipsam Deitatem thearchicam, idest principalem Dei-
tatem: quia etiam in quibusdam creaturis recipitur nomen Dei-
tatis secundum quamdam participationem" (1. c.).

Eine andere Schwierigkeit beim Areopagiten entsteht daher,
weil er meist die kräftigen Beweisgründe mit wenigen oder
sogar mit einem Worte ausdrückt. „Secunda autern difficultas
accidit in dictis eius, quia plerumque rationibus efficacibus utitur
ad propositum ostendendura, et multoties paucis verbis, vel etiam
uno verbo eas implicat" (1. c.). Eine dritte Schwierigkeit kommt
davon, dafs Dionysius oft anscheinend überflüssige Worte häuft.
Wer jedoch genauer zusieht, findet darin eine grofse Tiefe der
Gedanken. „Tertia, quia multoties utitur quadam multiplicatione
verborum, quae licet superflua videantur, tarnen diligenter con-
siderantibus magnam sententiae profunditatem continere inveni-
untur" (1. c.).

Das Buch von den göttlichen Namen behandelt das

Ausgehen der Geschöpfe von Gott, dem erstwirkenden Grunde
aller Dinge. Dasselbe wird eingeteilt in 13 Kapitel. Die zwei
ersten Kapitel können wir füglich die Einleitung, das 3. Kapitel
die Überleitung nennen. Zur Beurteilung des ganzen Buches
sind diese Hauptstücke jedoch überaus wichtig. Eine etwas
nähere Besprechung ihres Inhaltes wird uns davon leicht
überzeugen. Im 1. Kapitel knüpft Dionysius zunächst an das dem



Des Areopagiten Buch von den göttl. Namen nach St. Thomas. 431

Timotheus vorher zugesandte Buch von den göttlichen Hypoty-
posen, d. i. über die Unterscheidungen der drei Personen in Gott
an. Wie da will er auch im Buche von den göttlichen Namen

,,nach den ihm verliehenen Kräften" aus dem göttlichen
Offenbarungsschatze schöpfen. Er stützt sich nicht auf rein
menschliche Weisheit, ahmt vielmehr ganz und gar seinem
gottbegnadeten Lehrer, dem hl. Paulus, dem Völkerapostel, nach,
welcher (1. Kor. 2, 4. 13) von sich selber sagt: „et serino meus,
et praedicatio mea non in persuasibilibus humanae sapientiae
verbis, sed in ostensione spiritus et virtutis: non in doctis
humanae sapieutiae verbis, sed in doctrina Spiritus, spiritualibus
spiritualia comparantes." Der Aquinate sagt (1. c. cap. 1, lect. 1)
darüber: „Innititur enim in sua doctrina Dionysius auctoritati
sacrae Scripturae, quae robur habet et virtutem secundum quod
Apostoli et Prophetae moti sunt ad loquendum a Spiritu sancto
eis revelante, et in eis loquente." Die theologische Spekulation,
wie solche in unserem Buche mit erhabenstem Glänze strahlt,
fufst nicht auf philosophischen Erkenntnisprincipien; für diese
Spekulation sind vielmehr die geoffenbarten Glaubensprincipien
durchaus mafsgebend. „In illis (i. e. naturalibus) doctrinis principiis
humanae sapientiae inniti possumus in quibus ea traduntur quae
hominibus cognoscibilia sunt et dicibilia, et ab his qui habent
doctrinam illam, et cognosci et dici possunt. Sed in doctrina fidei
proponuntur quaedam homini ignota et indicibilia, quibus habentes
fidem inhaerent in cognoscendo, aut perfecte verbo explicando ;

licet certius eis inhaereant et altior sit huiusmodi inhaesio quam
aliqua cognitio naturalis. In doctrina igitur fidei non
possumus inniti principiis humanae sapientiae" (1. c.). Dionysius
schöpft seine Lehre aus den hl. Schriften. Denn was aus dem
Inhalte der Schrift gefolgert werden kann, das ist der Glaubenslehre

nicht fremd, wenn es auch die hl. Schrift den Worten
nach nicht hat. „Hoc enim et in scientiis humanis observatur,
quod principia et conclusiones sunt ex eodem genere. Sic igitur
pvincipia ex quibus procedit haec doctrina, sunt ea quae per
revelationem Spiritus sancti sunt accepta et in sacris Scriptum
habentur: hoc est ergo quod concludit, quod nullo modo aliquis
debet audere dicere ore, nec etiam cogitare aliquid de occulta
Deitate supersubstantiali, quae est super omnem substantiam, et

per hoc est occulta nobis, quibus creatae substantiae sunt pro-
portionatae ad cognoscendum, et per consequens ad loquendum,
praeter ea quae exprimuntur per sancta eloquia. Signanter autem

non dicit ,in Sanctis eloquiis', sed ,ex Sanctis eloquiis':
quia quaecumque ex his quae continentur in sacra Scriptura

29*



432 Des Areopagiten Buch von den göttl. Namen nach St. Thomas.

elici posaunt, non sunt aliéna ab hac doctriua, licet ipsa etiam in
sacra non contineantur Scriptura" (1. c.).

Gott allein kennt sich selber vollkommen; er allein begreift
voll und ganz sein Wesen. Was wir also über sein Wesen
erkennen wollen, das mnfs Gott selbst uns offenbaren. Das nuu
hat er gethan in der hl. Schrift. Darum können wir nur auf
Grund der Schrift von Gottes Wesen etwas wissen. „De eo

quod ab aliquo solo scitur, nullus potest cogitare vel loqui, nisi
quantum ab illo manifestatur. Soli autem Deo convenit perfecte
cognoscere seipsum secundum id quod est. Nullus igitur potest
yere loqui de Deo vel cogitare, nisi quantum a Deo revelatur.
Quae quidem divina revelatio in Scripturis sacris continetur" (1. c.).
Die hl. Schrift ist gleichsam ein von der Urwahrheit ausgehender
Lichtstrahl, welcher uns weit über unsere natürlichen Kräfte
hinaus zu Gott führt, wenn wir heilig und mäfsig dieses Lichtes
uns bedienen. „Veritas enim sacrae Scripturae est quoddam
lumen per modum radii derivatum a prima veritate; quod quidem
lumen non se extendit ad hoc quod per ipsum possimus videre
Dei es8entiam, aut cognoscere omnia quae Deus in seipso cog-
noscit, aut Angeli aut beati eius essentiam videntes; sed usque
ad aliquem certum tenninum vel mensuram intelligibilia divinorum
lumine sacrae Scripturae manifestantur. Sanctitate quidem,
dum sacrae Scripturae veritatem mundam ab omni errore conser-
vamus: temperantia vero, dum ad eas non magis nos ingerimus,
quam nobis est datum" fl. c.).

Dionysius nennt die Schrift „allweise" und „ganz wahr".
Damit gibt er die Gründe an, warum ihr zu glauben ist. Denn
es wird einem nicht geglaubt, weil er unkundig und lügenhaft
ist. Dies nun wird von der hl. Schrift durchaus ausgeschlossen.
„Et notandum, quod ponit duo, ex quibus habetur quod sacrae
Scripturae sit maxime credendum. Quod enim alicui non cre-
datur, ex duobus contingit; aut quia est vel reputatur ignorans;
aut quia est vel reputatur mendax. Unde, cum sacra Scriptura
sit omnisapiens et verissima, quia revelata et tradita a Deo,
qui est Veritas et omnia sciens, maxime sacrae Scripturae est
credendum" (1. c.). Gnade, nicht Notwendigkeit, aus reinster
Güte ist es, wenn Gott sich selber offenbart und uns das Licht
seines Wesens gewissermafsen mitteilt. „Esset enim contra ratio-
nem bonitatis divinae, si cognitionem suam sie sibi retineret quod
nulli alteri penitus communicaret; cum de ratione boni sit quod
se aliis communicet. Suae bonitatis ratio hoc habet ut reser-
vato sibi quodam cognitionis modo qui sibi est singularis, coin-
muuicet inferioribus ex sua gratia aliquem modum cognitionis



Des Areopagiten Buch von den göttl. Namen nach St.Thomas. 438

secundum suas illuminationes, quae sunt secundum proportionem
uniu8cuiusque. Et non solum superapparet et illuminât; sed
etiam hoc ipsum quod inferiores mentes illuminatae, utentes dato
lumine ad ipsum cognoscendum accedunt, ab ipso est. Et quia
qui contemplantur ipsum, quodammodo unum cum ipso efficiuntur,
secundum quod intellectus in actu est quodammodo intellectum
esse in actu: et per consequens ei assimilantur, utpote ab ipso
informati" (1. c.). Um jedoch gleichsam eins zu werden mit
Gott und mit ihm Gemeinschaft und Ähnlichkeit zu erlangen,
dürfen wir diesem göttlichen Lichte nur nahen demütig und
bescheiden, fest und standhaft, voll ehrfürchtiger, keuscher und
heiliger Liebe. „Consequenter autem ostendit conditiones sanc-
tarum mentium, quae in Deum extenduntur: quarum prima est
quod secundum quod est eis licitum ex concessione divina, et
secundum quod decet eas ex conditione propria, se ad ipsum
ingérant. Secunda conditio sanctarum mentium est quod firme
et indeclinabiliter extenduntur ad veritatem eis desuper
manifestatam; ut firmitas referatur ad certitudinem, et indecli-
nabilitas ad immobilitatem. Tertia conditio est quod affectum
amoris divini manifestatis exhibeant; ita scilicet quod affectus
eorum circa ea insistât quae secundum eorum mensuram eis sunt
data, per quae elevantur in divina, alis spiritualibus, scilicet
contemplationibus, aut intellectualibus, cum reverentia sancta
et caste et sancte. Eeverenter quidem, inquantum se
abstinent ab aliis quae supra eos sunt; caste autem, inquantum
inferioribus non se detinent; sancte vero, inquantum his quae
eis data sunt, secundum Dei ordinationem firmiter inhaerent"
(1. c.).

Mittels der hl. Schrift erkennen wir durch die Namen
Gottes die Mitteilung des heiligen Lichtes und jeden Gutes und
aller Vollendung von Seiten Gottes als des Princips und der
Ursache. „Est igitur sensus praemissorum, quod desistimus a

perscrutatione divinorum secundum rationem nostram;
sed inhaeremu8 sacrae Scripturae, in qua traduntur nobis
nomina divina, per quae manifestatur nobis Deus esse bonorum
prineipium. Per divina igitur nomina, quae nobis in sacris
Scripturis traduntur, duo cognoscimus : scilicet diffusionem
saneti luminis et cuiuscumque bonitatis seu perfectionis, et ipsum
prineipium huius diffusionis; utpote cum dieimus Deum viventem,
cognoscimus diffusionem vitae in creaturis, et prineipium huius
diffusionis esse Deum. Et hoc quidem prineipium non cognoscimus

per divina nomina sicuti est: hoc enim est indieibile et in-
scrutabile: sed cognoscimus eum ut prineipium et causam



434 Des Areopagiten Buch von den göttl. Namen nach St. Thomas.

ut causa referatur ad finem, quae est prima causarum; et prin-
cipium ad causam agentem, a qua incipit operatio et motus"
(1. c. lect. 2). Wie die göttlichen Namen die erwähnte
Gotteserkenntnis vermitteln, weist Dionysius nach an Beispielen aus
der hl. Schrift. „Manifestât per quaedam divina nomina in
Scripturis posita, quod ex divinis nominibus praedictam
Cognitionen] de Deo capiamus: et dicit quod haec quae supra dicta
sunt, scilicet quod per divina nomina Deus cognoscatur ut prin-
cipium et causa, non ex nobis ipsis dicimus, sed a divinis
eloquii8 accipiendo" (1. c.). Die hl. Schrift nun ist nicht
offenbart als totes Buch, sondern mit ihrer Erklärung. Diese
vermitteln uns, soweit es zum Heile notwendig erscheint, die
heiligen Lehrer, die Apostel.und dereD Nachfolger. Sie lehren
uns auch die heiligen Geheimnisse kennen, welche nicht
ausdrücklich explicite, wohl aber einschliefslich implicite in der
hl. Schrift enthalten sind. „Quae dicta sunt in expositione divi-
norum nominum de Deo nos docti sumus nunc, idest in prae-
senti vita, iuxta proportionem nostram per sancta vela-
mina eloquiorum, idest sacrae Scripturae, et hierarchi-
carum traditionum, idest aliorum dogmatum quae Apostoli et
eorum discipuli tradiderunt, quae non continentur in sacra
Scriptura-, ut puta quae pertinent ad sacrorum mysteriorum cog-
nitionem" (1. c.). Kurz vorher ist die Rede von göttlichen
Erleuchtungen und Wahrheiten, welche uns die geheime
Überlieferung der Führer, d. i. der Apostel und der anderen
Lehrer nach ihnen, kundgethan hat als Folgerungen der heil.
Schrift iuxta consequentia eloquiorum divinorum, idest
„secundum quod in sacra Scriptura traditur" (1. c.). Von solchen
Folgerungen aus der hl. Schrift „quae nobis divinitus ex sanctis
eloquiis sunt expressa" sprach der Areopagite oben schon.
Damit tritt denn die mündliche Überlieferung in innigsten
Zusammenhang mit der hl. Schrift.

Wer deren Verständnis dem Privatforschen, dem Privaturteil

überläfst, vermischt einen fremden Geist mit der
göttlichen Schrift und vertraut sie der Beschränktheit an. Der
Urheber der hl. Schrift aber ist der hl. Geist. Er ist der wahrhaft

allumfassende; und doch bewirkt er auch das ewige
Wohl eines jeden Einzelnen. Die katholische Kirche lehnte ihr
Verständnis stets an die Kratt jenes Geistes an, der auch
Urheber der Schrift ist. Sie hält den vom hl. Geist in die Schrift
hineingelegten Sinn fest. Das Verständnis der Schrift, welches
der hl. Geist selbst den gotterleuchteten Männern zum Besten
der ganzen Menschheit gegeben, ist immer behütet worden als



Des Areopagiten Buch von den göttl. Namen nach St. Thomas. 435

das Verständnis der Kirche. Diese nun verwahrt sich feierlich
dagegen, dafs man der hl. Schrift gemäfs dem Fortschritte der
Wissenschaft in den verschiedenen Zeiten einen verschiedenen
Sinn unterlege. Herrschen soll der Glaube, nicht dienen der
menschlichen Wissenschaft. Seine Kraft ist ja die des Wesens
Gottes; die Kraft der menschlichen Wissenschaft dagegen dient
stets weiterer Vollendung, ist nie und nimmer letzter Selbstzweck.

Der Glaube bietet durchaus den gleichen Erkenntnisgegenstand

wie das Sehauen der Herrlichkeit. Der Unterschied
ist der, dafs der Glaube denselben uns vorstellt in Hüllen, welche
unserer Natur angepalst sind.

Zum Schlüsse des 1. Kapitels zeigt Dionysius noch, wie von den

göttlichen Namen zu handeln ist. Der Aquinate sagt darüber: ,,Circa
hoc tria facit. Primo ostendit de quibus divinis nominibus in hoc
libro sit agendum; secundo quis modus doctrinae servandus sit et
quantum ad docentes et quantum ad andientes,... tertio exhortatur
Timotheum, cui scribit, ad hoc observandum" (1. c. lect. 3). Die
Behandlungsweise ist eine durchaus theologische.
Glaubenswissenschaft bietet der Areopagite. Die fruchtbaren Principien
l'ür sein Forschen sind die Glaubensgrundsätze, welche Gott
in aller Freiheit und in selbsteigener Kraft geoffenbaret hat.
„Procedendum est in hoc libro ad mauifestationem divinorum
nominum intelligibilium, idest quae non sumuntur a rebus sensi-
bilibu8 symbolice, sed ex intelligibilibus perfectionibus proceden-
tibus ab eo in creaturas, sicut sunt esse, vivere et huiusmodi;
ita quod congregentur quaecumque nomina ad praesens
negotium pertinent, ex sacris Scripturis; et quod his quae dicta
sunt in isto capitulo, sit utendum sicut quadam régula, ad

quam in toto praesenti Opere oportet respicere.
Ultimo autem in oratione déterminât praesens capitulum,
rogans Deuni ut det ei cum Dei laude, secundum quod decet
Deum, tradere diversas nominationes Deitatis, quae voce exprimi
non potest nec nominari, et quod ,non auferat verbuin veritatis
ab ore eius'" (1. c.).

Die göttlichen Namen, von welchen in diesem Buche
gehandelt wird, sind deu göttlichen Personen gemeinsam. Zum
besseren Verständnis ist daher im 2. Kapitel Rede von der
heiligsten Dreieinigkeit, kurz zwar, aber überaus tief und inhaltsreich,

ein Auszug aus dem früheren Werke von den göttlichen
Hypotypo8en. Seine Ausführung fufst durchaus auf der heil.
Schrift nach dem von Gott geoffenbarten Verständnis derselben,
steht also ganz und gar auf dem Boden der heiligen Wissenschaft,

der Theologie. „Q,ui totaliter contradicit sacris



436 Des Âreopagiten Buch von den göttl. Namen nach St. Thomas.

Scripturis, talis omnino elongatus est a nostra sapientia.
Non enim ad Theologum pertinet probare ea quae sunt fidei
ei qui Scripturas non recipit, cum fides sit supra rationem.
Unde si ipse non habet curam ut veneretur divina eloquia, quo-
modo nobis potest esse cura ut manuducamus eum ad divin am
scientiam? Quia in scientiis philosophicis ita est, quod nullus
sapiens disputât contra negantem principia suae artis. Sed si
aliquis velit respicere ad veritatem sacrorum eloquiorura,
nos utentes sacra Scriptura quasi quadam régula, et
lumine manifestante veritatem, procedimus, non
déclinantes a sacra Scriptura sed sequendo sacram
Scripturara, secundum nostrum posse, convenit nos respicere
ad divinas veritates; quia nos a sacra Scriptura recipientes mani-
festationem Dei, ea quae in Sacra Scriptura sunt posita,
oportet nos custodire, sicut quamdam optimam regulam
veritatis; ita quod neque multiplicemus addentes, neque mino-
remus subtrahentes, neque pervertamus, male exponentes: quia
dum nos custodimus sancta, ab ipsis custodimur, et ab
ipsis confirmamur ad custodiendum eos qui custodiunt
sancta. Oportet enim non solum conservare ea quae in sanctis
Scriptum sunt tradita (nempe explicite), sed et ea quae dicta
sunt a sacris doctoribus, qui sacram Scripturam illibatam
conservaverunt" (1. c. lect. 1).

Um in der heiligen Wissenschaft sicher zu gehen, tnufs die
Forschung ausgehen von der hl. Schrift und das Ergebnis wieder
auf diese zurückgeführt werden. Ist das, was inati gefunden,
Wahrheit, so wird es offenbaren Aussprüchen der Schrift
entsprechen und so mit dem sicher Geoffenbarten übereinstimmen.
„Non enira sufficit in rebus divinis humano ingenio veritatem
discutere et aperire, nisi Veritas, quae post discussionem invenitur,
sacrae Scripturae concordet, et per earn confirmetur. Et cum
quaedam sic reseravit, ,quibusdara tarnen sicut mysticis', idest
occultis, imitas fuit super operationem intellectualem, et hoc
secundum quod tradita est a Deo: ordinatum est enim nobis a
Deo ut in his quae super intellectum nostrum sunt uniamur ad-
haerentes per fidem" (1. c. lect. 4). So that es stets Dionysius
und sein höchst angesehener Lehrer in der theologischen Wissenschaft,

der hl. Hierotheus, welcher auch wie der Areopagite
Schüler des hl. Apostels Paulus war. „Praedicta quae pertinent
ad iaudem Christi, sunt etiam valde excellenter super
naturalem modum laudata a quodam Hierotheo, qui fuit no-
bilis dux, idest magister, discipulus Apostolorum; et hoc in
quodam libro suo quem intitulavit, de theologicis Stoichiosibus



Des Areopagiten Buch von den göttl. Namen nach St.Thomas. 4.37

idest divinis obscui'is commentis (1. c.): beatus Paulus, qui
fuit instructor ad divinam illuminationem tarn ipsius Dionysii,
quam etiam ,ducis' eius, idest Hierothei" (1. c. lect. 6).

Zur Beurteilung unseres Buches als eines Erzeugnisses
durchaus übernatürlicher Wissenschaft ist von besonderer
Bedeutung das 3. Kapitel. Bevor Dionysius den vollkommensten

Namen Gottes, den des „Guten" zu erörtern beginnt,
betont er die Notwendigkeit, dazu durch das Gebet Gottes Hilfe
herabzuziehen. Unser Teil, Gott gegenüber, kann eben nicht
Fordern, sondern nur Bitten sein. Denn was von der reinen
Güte irgend eines abhängt, das kann nur erbeten werden. Und
darin macht sich gerade der Einflufs der göttlichen Güte im
Menschen am meisten bemerklich, dafs dieser sich zum Gebete
wendet; also im Lichte Gottes seinerseits die volle Ohnmacht
und andererseits die unendliche Allgewalt des Allerhöchsten
anerkennt. „Ad hoc autem quod de processione boni tractemus,
oportet nos orando invocare sanctam Trinitatem, quae est prin-
cipium ornnis boni et est super omnem bonitatem. Sicut enim
ipsa ex sua benignitate dat omnia dona ad ea pro visa, ita ipsa
sola sufficienter manifestare potest; opera enim artis in artifice
optime cognoscuntur" (1. c.). Jemehr wir nun Gott dem
Dreieinen nahen, d. i. ähnlicher werden, desto besser werden wir die
Gaben seiner Güte kennen lernen. „Oportet nos extendi per
orationes ad ipsam Trinitatem, sicut ad principium omnis boni
proces8ionis; quia per hoc quod nos oramus et appropinquamus;
et quanto magis appropinquamus ei, tanto magis possumus ad-

discere dona bonitatis eius, quae circa ipsam collocantur, quasi ab

ea per similitudinem bonitatis derivata: quanto enim aliquis magis
appropinquat alicui rei, magis cognoscit quae circa ipsam sunt"
(1. c.). Dies geschieht durch Reinigung von allen fleischlichen
und weltlichen Neigungen; durch Erleuchtung des Geistes, durch
Liebe und Andacht. „Sed ad hoc quod oratio nos faciat ei pro-
pinquos, tria requiruntur. Primo, quod sensualitas sit munda ab
omnibus carnalibus et mundanis affectionibus, quibus illecti retrahi-
mur inferius; et hoc tangit cum dicit ,Castissimis orationibus'.
Secundo, ut intellectus noster non obumbretur caligine phantas-
matum; quod accidit illis qui spiritualia non supra corporalia
capere volunt; ut qui posuerunt Deum effiguratum figura humani

corporis: propter quod etiam impedimur ab ascensu in Deum; et
quantum ad hoc dicitur: ,Revelata mente'. Tertio, ut voluntas
nostra per caritatem et devotionem sit ordinata in Deum; et hoc

est quod subdit: ,Et apti ad divinam unitionem'" (1. c.).
Ausdrücklich sagt auch Dionysius, vor ihm hätte kein Werk



438 Des Areopagiten Buch von den göttl. Namen nach St. Thomas.

bestanden, welches besonders schwierige Teile der christlichen
Wahrheit weiteren Kreisen zugänglich zu machen geeignet war.
Ein Autor im 3. oder 4. oder gar im 5. Jahrhundert, und zwar
zu Ausgang desselben nach Proklus dem Neuplatoniker, konnte
so nicht schreiben. Da hatten ja bereits Ignatius, Justinus,
Irenaus, Papias, Dionysius von Alexandrien, Origenes, Clemens von
Alexandrien und viele andere gelebt und geschrieben. Diese
legten sogar die von ihnen behandelten Punkte in einer noch
weit einfacheren und anschaulicheren Sprache vor; teilweise
selbst mit Berücksichtigung der Ungläubigen. Der Areopagite
betont zudem, er wolle das nicht besprechen, was sein Lehrer
und Freund Hierotheus bereits fafslich genug dargelegt hatte.
Er wählt zum Gegenstand seiner Auseinandersetzungen das, was
bei Hierotheus zu dunkel behandelt worden. Dazu hatte ihn
Hierotheus selber beauftragt. Timotheus schickte ihm das
betreffende Buch des Hierotheus als zu schwierig zurück, mit der
Bitte, den Gegenstand weitläufiger und fafslicher zu behandeln.
„Ea quae Hierotheus in unum dixerat, ipse ex mandato Hiero-
thei et ad petitionem Timothei per singula tractavit. Con-
sideranduin est autem, quod quanto aliquis intellectus est altior
et perfectior, tanto plura in uno potest comprehendere. Infir-
mitas autem intellectus requirit ut singula singulariter explicentur.
Et ideo doctrinam Hierothei in paucis multa comprehendentem
dixit perfectam. Sicut igitur per se inspicere et docere
scientiam divinorum perfectam ad Hierotheum pertinebat, qui per-
fectus fuit; ita habere scientiam exponendi praedictam doctrinam
et addiscere huiusmodi expositionem, ad minores pertinet, inter
quos Dionysius se computat. Etiam hoc. studiose Dionysius
observavit, quod ipse totaliter manum non apposuit, nec etiam
ad manifestandum verba Hierothei in illis quae Hierotheus di-
stinguere voluit, secundum planam manifestationem. Iterum
non poterat animus eius pati ut sine auxilio dimitteret eos qui
non poterant maiora contemplari quam ipse. Propter omnia haec

dispo8uit se ad scribendum hoc opus: ita tarnen quod nihil novum
auderet introducere; sed ea quae conspicaciter a Hierotheo dicta
sunt in quadarn universali intelligentia vult distinguere, et mani-
festare per quasdam inquisitiones magis particulares et subtiles,
descendendo ad singula. Et loquitur per similitudinem corporalium,
in quibus quanto aliquod totum in plures partes dividitur, subti-
liores partes efficiuntur" (1. c.). Was Dionysius nach dem
Vorbilde seines Lehrers und Freundes Hierotheus bietet, ist, wie
er selber sagt, göttliche Philosophie, nicht natürliche
Weltweisheit. Mit seinen Erläuterungen der geoffenbarten Wahrheit



Des Areopagiten Buch von den göttl. Namen nach St.Thomas. 43$

will er zeigen, wie dieser Wahrheit nichts von dem entgegensteht,

was die menschliche Vernunft an zuverlässigem Wissen
gewinnt. Der Offenbarungsschatz, welchen die hl. Schrift birgt,
ist vielmehr wohlgeeignet, die Vernunft zu erleuchten, den Willen
zu stärken und als sichere Regel zu gelten für alle Vermögen
der menschlichen Natur, für alle Lagen des menschlichen Lebens,
für alle Bedürfnisse des menschliehen Herzens. So tritt denn
beim Areopagiten der innerliche Glanz der hl. Schrift recht nach
allen Seiten hin hervor und erscheint somit wahrhaft als echt
katholischer.

Die göttlichen Namen sollen in diesem Buche behandelt werden,

insoweit sie offenbaren das Ausgehen der Geschöpfe von Gott.
Da nun das Princip für dieses Ausgehen das Gute, ist zunächst von
diesem Namen Rede. „Praemisso prooemio, iam aecedit ad
prosequendum principalem intcntionem. Et ut sequentium capitulorum
intentio, numerus et ordo pateat, considerandum est, quod sicut
in 1 et 2 capp. dictum est, in hoc libro intendit exponere divina
nomina, quibus manifestantur processiones Dei in creaturas. Prin-
cipium autem commune omnium harum processionum bonum est,
ut in 3 cap. dictum est: quia quidquid a Deo in creaturas pro-
cedit, hoc creaturae suae propter suam bonitatem communicat.
Et ideo primo agit in hoc 4 cap. de bono, et etiam de his quae
ad considerationem boni pertinent" (1. c. cap. 4, lect. 1). Wird
nun das verschiedene Ausgehen der Geschöpfe von Gott
erwogen, so zeigt sich, dafs Gottes Güte den Kreaturen dreierlei
verliehen hat. Zunächst sind dieselben au sich und werden
vervollkommnet; dann haben sie zu einander Beziehungen; endlich
werden sie zu einem Zwecke hiugeordnet. „Si autem singulae
processiones considerentur quas divina nomina manifestant, tria
videmus ex divina bonitate esse rebus attributa. Primo quidem
ut in se sint et perficiantur; secundo ut ad invicem coinparentur;
tertio ut ordinentur in finem" (1. c.). Betreffs der Dinge an sich
findet sich zuerst, dafs sie sind; dann, dafs sie leben; weiter,
dafs sie erkennen; schliefslich, dafs sie gerecht oder tugendhaft
sind. Darnach wird bei den göttlichen Namen ordnungsgemäfs
gehandelt vom Guten, vom Sein, vom Leben, vom Erkennen, von
der Tugend und Gerechtigkeit. „Si autem ipsae res in se

considerentur, primum et communius quod in eis invenitur, est esse;
secundo vivere; tertio cognoscere; quarto iustum esse, vel vir-
tuosum. Et secundum hunc ordinem de divinis nominibus
prosequitur. Primo quidem post bonum, de ente in quinto capitulo;
secundo de vita, in sexto ; tertio de sapientia, in septimo; quarto
de virtute et iustitia, in octavo" (L. c.).



440 Des Areopagiten Buch von den göttl. Namen nach St. Thomas.

Die Beziehungen der Dinge zu einander werden betrachtet
nach ihrer inneren und äufseren Seite. „Comparatio autern reruin
ad invicem attenditur secundum duo. Primo secundum aliquid
intrinsecum, prout una res dicitur alteri similis vel aequalis,
eadem vel diversa, propter convenientiam in substantia, quanti-
tate, aut qualitate; et de his agit in nono capitulo. Secundo vero
secundum aliquid extrinsecum, sive secundum quod continentur
sub una »parte, sive secundum quod continentur sub una men-
sura; et de his agit in decimo, ubi agitur de Omnipotente et
Antiquo dierum" (1. c). Dieser geordneten Beziehung aber folgt
Friede und Ruhe. „Hanc autem Ordinationen! eorum sequitur
pax et tranquillitas ordinis; unde in undecimo agitur de pace"
(1. c.). In Hinsicht auf den Zweck ist zu erwägen einerseits
die Vorsehung, welche auf den Zweck hinordnet, andererseits
dieser Zweck selber. „Sed circa ordinem rerum in finem duo
sunt consideranda: scilicet Providentia gubernantis et ordinantis
in finem, et de hoc agitur in duodecimo capitulo, ubi agitur de

Rege regum, et Domino dominorum: et ipse finis, ad quem res
per providentiam et gubernationem perveniunt; et hoc pertinet
ad decimumtertinm capitulum, in quo agitur de perfecto et uno"
(l. c.). Soviel über die Einteilung des ganzen Buches im
allgemeinen. Was dann das 4. Kapitel insbesondere betrifft, so
wird ganz natürlich und höchst folgerichtig auch vom Übel nach
dem Guten gehandelt; denn die Gegensätze unterliegen ein und
derselben wissenschaftlichen Betrachtung, wie z. B. die Farbenlehre

über Weifs und Schwarz handelt. „Ad sciendam vero
continentiam huius 4 cap., considerandum est, quod opposita eius-
dem sunt considerationis. Malum autem opponitur bono: unde
in cap. de bono déterminât etiam de malo" (1. c.). Doch vom
Übel, so Gott will, in einem eigenen Artikel.

Entgegen den Behauptungen der modernen Kritik hält der
Aquinate unser Buch für das Werk eines Apostolischen Vaters,
des von St. Paulus Bekehrten vom Areopag. Aus dem
Areopagiten heraus hat der hl. Thomas sein Lehrgebäude aufgebaut.
Nicht rein natürliches, sondern übernatürliches Wissen,
hl. Glaubenswissenschaft hat der Doctor Angelicus beim grofseu
Dionysius gelernt. Es ist eine besondere Vorsehung Gottes, dafs

er gleich im Anfange der christlichen Kirche einen solchen Mann
erweckt hat, welcher mit allen von den grofsen Philosophen des
Heidentums überlieferten Kenntnissen die tiefste Innigkeit des
übernatürlichen Glaubens verband. Die Kirche Gottes hat die
Areopagitischen Schriften stets mit gröfster Sorgfalt bewahrt und
mit hohen Ehren umgeben. Diese Bücher zeigen uns wie an



Des Areopagiten Buch von den göttl. Namen nach St. Thomas. 441

einem Beispiele, welch herrliche Früchte das Wort der Apostel
in Herz und Geist so grofser Männer gebracht hat. Dionysius
ist der erste, in der theologischen Wissenschaft auftretende und
noch heute mafsgebende Gegner jener Richtung im theologischen
Wissen, welche meint, dem Christentume gerecht geworden zu
zu sein, wenn sie einzelne Ausdrücke desselben zu sich hinübernimmt

und daran den von ihr beliebten Sinn knüpft. Die heil.
Schrift ist dem Areopagiten nicht ein schillerndes Schwert,
welches bald gegen diesen, bald gegen jenen nach Belieben
gebraucht werden kann. Sie ist ihm nicht der Wind, durch
welchen das Schilf getrieben wird, wogegen der Steuermann es
bald dahin, bald dorthin lenkt. Die Schrift gilt ihm vielmehr
als gegeben, insofern die Propheten und Apostel auch deren
Verständnis als etwas über alle Natur Erhabenes hinstellen und
darnach sich der Glaube richtet.

Im Gebrauche der Schriftstellen erlaubt sich der Areopagite
nicht im mindesten die allegorische Deutung zum Beweise der
theologischen Lehrsätze. Er ist darin noch strenger als sein
„heiliger Führer" Paulus. Der stützt ja doch wenigstens einmal
(Gal. 4, 22 ff.) in seinen Briefen auf eine Allegorie die
Aufstellung eines Dogmas. Das aber beweist auch, dafs die Areopa-
gitischen Werke dem ersten Jahrhundert angehören. Im zweiten
schon wird die Anwendung des allegorischen Sinnes bei den
Vätern ganz gewöhnlich. Origenes, Basilius, Ambrosius, Augustinus

u. s. w. bildeten die Allegorie noch weiter aus. Dionysius
kennt wohl den mystischen Sinn der hl. Schrift und gebraucht
ihn auch, aber nur, um Vorgänge des mystischen Lebens zu
erklären. Wer seine Werke aufmerksam liest, wird leicht finden,
dafs dieselben zum grofsen Teil aus den Worten der Schrift
zusammengesetzt sind. Die Ausdrucksweise selbst und die
Wortbildung hat unverkennbare Ähnlichkeit mit dem Buche der Weis-
heit und dem Hebräerbriefe. Der Schüler des hl. Paulus macht
gleich seinem Lehrer aus dem Wissen Beten, aus dem Beten
eine Weisheitsquelle. Der Völkerapostel unterbricht öfter seine
Belehrungen durch ein inständiges Gebet; ähnlich der Areopagite.
Ebenso folgt der Schüler dem Meister im andächtigen Gebrauche
des Namens Jesu. Mit einem anderen Namen nennt Dionysius
den Herrn fast nie. Derart ist dies in dogmatischen Auseinandersetzungen

bei keinem späteren Vater mehr gebräuchlich. Alles
zeigt den treuen Nacheiferer und Verehrer des hl. Apostels.

Die moderne Kritik will um jeden Preis den Verfasser der
Areopagitischen Schriften zum Neuplatoniker, zum Schüler und
Abschreiber des Proclus stempeln. Sie weifs nicht zu unter-



442 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

scheiden zwischen natürlichem und übernatürlichem Wissen.
St. Thomas weifs dies; und eben darum ist er im stände, echte,
wahre Kritik zn üben. Er kennt den Proclus und führt auf ihn
das Buch de causis zurück. Was Wahres in demselben ist,
erkennt er unumwunden an und citiert dasselbe auch bei Behandlung

rein natürlicher Wahrheiten. Der Verfasser der Areopagiti-
schen Schriften aber gilt ihm als Apostelschüler, als Apostolischer
Vater, so recht eigentlich als Eckstein der wissenschaftlichen,
echt kirchlichen Überlieferung.

Der Neuplatonismus ist der schroffste Gegensatz zum Christentum.

Grundsätzlich stellt er sich dem Übernatürlichen entgegen
und beschränkt sich ausschliefslich auf das angeblich rein Natürliche

und Menschliche. Daher ist derselbe aber auch dem
modernen Rationalismus und Naturalismus, ob bewufst oder unbe-
wufst, so sehr sympathisch. Das Christentum steht der Denkweise
des rein irdischen Menschen so fremd gegenüber, dafs dieser
selbst nach der Offenbarung durch den Sohn Gottes nicht fafst,
was vom Geiste Gottes stammt. Um die Glaubenswahrheiten in
ihrer Tiefe, ihrer Tragweite und ihrem wunderbaren Zusammenhange

zu verstehen, d. h. um übernatürlich denken zu lernen,
braucht der Menschengeist selber erst die Gaben der Einsicht
und des Wissens; um sie aber zu durchdringen, sie zum lebendigen

Eigentum zu machen, die höchste aller Gaben des heil.
Geistes, die heilige Weisheit. Der grofse heilige Dionysius weist
uns den Weg zu diesem erhabenen Ziele. Es ist derselbe,
welchen uns der hl. Apostel Jakobus zeigt (I, 5 ff.) mit den Worten;
.,Si quis autem vestrum indiget sapientia, postulet a Deo, qui
dat omnibus affluenter, et non improperat: et dabitur eis.
Postulet autem in fide nihil haesitans: qui enim haesitat, similis
est fluetui maris, qui a vento movetur et circumfertur; non ergo
aestiraet homo ille quod aeeipiat aliquid a Domino."

—

ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN LITTERATUR.
Von Dr. M. GLOSSNER.

1. Überweg-Heinze, Grundrifs der Geschichte der Philosophie.
II. Teil: Die mittlere oder die patristische und scholastische Zeit. 8. Aufl.
Berlin 1898. 2. N. Kaufmann, Elemente der aristotelischen Ontologie.
Luzern 1897. 3. P. Jos. Gredt, Elementa Philosophiae Aristotelico-
Thomisticae. V. I. Romae 1899. 4. Dr. R. Eisler, Wörterbuch der
philosophischen Begriffe. Berlin 1899. Lf. 1—4. 5. 0. Keutel, Über die


	Des Areopagiten Buch von den göttlichen Namen nach St. Thomas

