Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 14 (1900)

Artikel: Des Areopagiten Buch von den gottlichen Namen nach St. Thomas
Autor: Leonissa, P. Josephus a
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761992

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Des Areopagiten Buch von den gottl. Namen nach St. Thomas. 427

Geist des hl. Thomas lebt fort in seinem Orden, in seiner Schule,
wo Scholastik und Mystik sich gegenseitig fordern und ergénzen.
Aufser den deutschen Mystikern Eckehart, Tauler, Seuse, Niko-
laus von Strafsburg u. a. sind als Mystiker des Predigerordens
zu bezeichnen Ludwig von Granada, Bartholomdus a Martyribus,
der Philosoph Alexander Piny und viele andere. Sehr bemer-
kenswert ist auch die Thatsache, dals die Hauptverteidiger der
thomistischen Gnadenlehre: Dominikus Banez und Antonin Mas-
soulié grofse Kenner der Mystik gewesen sind, der erstere als
Seelenfithrer der hl. Theresia, letzterer als Verfasser hochbedeut-
samer mystisch-ascetischer Traktate. Und wenn in unseren Tagen
Heinrich Seuse von Gregor XVI. seliggesprochen wurde, wenn
erst ganz kiirzlich am 15. Mai 1899 Raymund von Capua, der
Beichtvater der hl. Katharina v, Siena, durch Papst Leo XIII.
feierlich beatifiziert ward, so ist das gewils eine Apologie fiir
die aus dem unversiegbaren Born thomistischer Wahrheit ge-
schopfte Mystik des Predigerordens.

—

DES AREOPAGITEN BUCH VON DEN GOTTLICHEN
NAMEN NACH ST. THOMAS.

Von P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

Der grofse Dionysius vom Areopag, der Bekehrte des heil.
Vilkerapostels Paulus (Apostg. 17, 34), verfalste auf Grund der
hh. Schriften vier verschiedene Biicher iiber Gott: die gott-
lichen Hypotyposen; die gottlichen Namen; die symbolische
Theologie; die mystische Theologie. Im Prolog seines herrlichen
Kommentars zum Buch von den géttlichen Namen sagt dariiber
der Aquinate nédher dies: ,, Ad intellectum librorum beati Dionysii
considerandum est, quod ea quae de Deo in sacris Scripturis
dicuntur, artificialiter quadrifariam divisit. Nam in libro quodam,
qui apud nos non habetur, qui intitulatur de divinis Hypoty-
posibus, idest characteribus, ea de Deo tradidit quae ad uni-
tatem divinae essentiae et distinctionem persoparum pertinent:
cuius unitatis et distinctionis sufficiens similitudo in rebus creatis
non invenitur; sed hoc mysterium omnem naturalis rationis facul-
tatem excedit. Quae vero dicuntur de Deo in Scripturis, quarum
aliqua similitudo in creaturis invenitur, dupliciter se habent.
Nam huiusmodi similitudo in quibusdam quidem attenditur secun-
dum aliquid quod a Deo in creaturas derivatur; sicut a primo



428 Des Areopagiten Buch von den gottl. Namen nach St. Thomas.

bono sunt omnia bona, et a primo vivo sunt omnia viventia, et
sic de aliis similibus: et talia pertractat Dionysius in libro de
divinis Nominibus, quem prae manibus habemus. In quibus-
dam vero similitudo attenditur secundum aliguid a creaturis in
Deum translatum; sicut Deus dicitur leo, petra, sol, vel aliquid
huiusmodi: sic enim Deus symbolice vel metaphorice nominatur;
et de huiusmodi tractavit Dionysius in quodam suo libro, quem
de symbolica Theologia intitulavit. Sed quia omnis simili-
tudo creaturae ad Deum deficiens est, et hoc ipsum quod Deus
est; omne id quod in creaturis invenitur, excedit; quidquid in
creaturis a nobis cognoscitur, a Deo removetur, secundum quod
in creaturis est: ut sic post omne illud quod intellectus noster
ex creaturis manuductus de Deo concipere potest, hoc ipsum
quod Deus est, remaneat occultum et ignotum. Non solum enim
Deus non est lapis aut sol, qualia sensu apprehenduntur; sed
nec est talis vita aut essentia, qualis ab intellectn nostro concipi
potest: et sic hoc ipsum quod Deus est, cum excedat omne illud
quod a nobis apprehenditur, nobis remanet ignotum. De huius-
modi autem remotionibus, quibus Deus remanet nobis ignotus et
occultus, fecit alium librum, quem intitulavit de mystica, idest
occulta Theologia.*

In all seinen Bichern bedient sich Dionysius absichtlich,
wie er selber oOfter betont, eines dunkeln Stiles, damit némlich
die hl. Glaubenslehren nicht dem Gespitte der Ungldubigen aus-
gesetzt wiirden. Nur jene sollten diese Biicher lesen, welche
durch ernste Forschungen und besonders durch Gebet sich vor-
bereiteten. In der ersten christlichen Zeit waren wenig eigent-
liche Dogmen in leicht zugéinglicher Form als bindende Glaubens-
punkte vorgestelit. Alles kam also auf das richtige Verstindnis
der Vorsteher der Kirche an. Diese hatten die Lehre, trotz deren
Tiefe, der Fassungskraft aller anzupassen. Sie sollten zunédchst
erkennen, wie die Wahrheit des Evangeliums auch nicht die ge-
naueste Priifung zu scheuen hat, wie dieselbe vielmehr hellstes
Licht verbreitet in die trefflichsten Systeme natiirlicher philo-
sophischer Forschung. ,Est autem considerandum, quod beatus
Dionysius in omnibus libris suis obscuro utitur stylo: quod quidem
non ex imperitia fecit, sed ex industria; ut sacra et divina dog-
mata ab irrisione infidelium occultaret (1. c.).

Die genannten Biicher bereiten auch noch andere Schwierig-
keiten. Zunédchst ist meist die Redeweise die nicht mehr ge-
wohnte platonische. Das aber ist ganz natiirlich. Im ersten
christlichen Jahrhundert war eben der Platonismus das ange-
sehenste Lehrsystem fiir spekulatives Denken. Zumal waren die



Des Areopagiten Buch von den gottl. Namen nach St. Thomas. 429

wissenschaftlichen Gegner des Christentums gerade Platoniker
und entlehnten dem Platonismus ihre Waffen. Dionysius nun
erkennt das Wahre bei Plato an, verwirft jedoch ausdriicklich
das Falsche. Bei dieser Scheidung ist ihm nur das christliche
Glaubensprincip malsgebend. ,Accidit etiam difficultas in prae-
dictis libris ex muitis. Primo quidem quia plerumque utitur
stylo et modo loquendi quo utebantur Platonici, qui apud mo-
dernos est inconsuetus® (L. ¢.).

Mit Recht fiihrten die Platoniker alles Zusammengesetzte und
Stoffliche auf einfache und des Stoffes ledige Principien zuriick.
Aber darin irrten sie, .dafs sie meinten, die allgemeinen Arten
der Dinge seien da ganz fiir sich, getrennt von den einzelnen
Individuen. Diese einzelnen stofflichen Dinge hétten nur Dasein,
insoweit sie teilndhmen an der entsprechenden fiir-sich-bestehenden
stofflosen Wesenheit. ,,Platonici enim omnia composita vel ma-
terialia volentes reducere in principia simplicia et abstracta, po-
suerunt species rerum separatas, dicentes quod est homo extra
materiam, et similiter equus, et sic de aliis speciebus naturalium
rerum. Dicebant ergo, quod hic homo singularis sensibilis non
est hoc ipsum quod est homo; sed dicitur homo participatione
illins hominis separati. Unde in hoc homine sensibili invenitur
aliquid quod non pertinet ad speciem humanitatis, sicut materia
individualis, et alia huiusmodi; sed in homine separato nihil est
nisi quod ad speciem humanitatis pertinet. Unde hominem sepa-
ratum appellavit per se hominem, propter hoc quod nihil habet
nisi quod est bumanitatis; et principaliter hominem, inquantum
humanitas ad homines sensibiles derivatur ab bomine separato
per modum participationis. Sic etiam dici potest, quod homo
separatus sit super homines, et quod homo separatus sit huma-
nitas omnium hominum sensibilium inquantum natura humana
pure competit homini separato, et ab eo in homines sensibiles
derivatur® (l. c.).

Ahnlich machten es die Platoniker, wie ihr Meister, mit
den hochsten Allgemeinbegriffen. Sie nahmen ein erstes Sein
an, welches wesentlich die Giite, die Einheit und das Sein ist;
alles andere aber werde gut, eins oder seiend genannt durch
Ableitung von jenem Ersten. Dieses nannten sie deshalb das
Selbst-Gute oder das Durch-sich-Gute, oder das Haupt-Gute, oder
das Uber-Gute, oder auch die Giite aller Giiter, oder die Giite
oder Wesenheit und Substanz, Letztere Meinung pun vom
ersten Princip der Dinge beruht durchaus auf Wahrheit und
entspricht vollig dem Glauben. Der bekennt ja eben, dals alles
nur gut ist, Einheit und Sein hat durch Teilnahme an der

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIV. 29



430 Des Areopagiten Buch von den gottl. Namen nach St. Thomas.

gottlichen Giite, Einheit und Seinsfille. Deshalb nennt Dio-
nysius die Gotthelt nach platonischer Redeweise das Selbst-
Gute oder das Uber-Gute u. dgl. ,Nec solum huiusmodi ab-
stractionc Platonici considerabant circa ultimas species rerum na-
turalium, sed etiam circa maxime communia; quae sunt bonum,
unum, et ens. Ponebant enim unum primum, quod est ipsa
essentia bonitatis et unitatis et esse, quod dicimus Deum; et
quod omnia alia dicuntur bona vel una vel entia per deri-
vationem ab illo primo. Unde illud primum nominabant ipsum
bonum, vel per se bonum, vel principale bonum, vel superbonum,
vel etiam bonitatem omnium bonorum, seu etiam bonitatem aut
essentiam et substantiam, eo modo quo de homine separato ex-
positum est. Haec igitur Platonicorum ratio fidei non consonat,
nec veritati, quantum ad hoc quod continet de speciebus natura-
libus separatis; sed quantum ad id quod dicebant de primo
rerum principio, verissima est eorum opinio et fidei christianae
consona. Unde Dionysius Deum nominat quandoque ipsum qui-
dem bonum, aut superbonum, aut principale bonum, aut bonitatem
omnis boni: et similiter nominat ipsum supervitam, supersub-
stantiam, et ipsam Deitatem thearchicam, idest principalem Dei-
tatem: quia etiam in quibusdam creaturis recipitur nomen Dei-
tatis secundum quamdam participationem® (1. ¢.).

Eine andere Schwierigkeit beim Areopagiten entsteht daher,
weil er meist die kriftigen Beweisgriinde mit wenigen oder
sogar mit einem Worte ausdriickt. ,Secunda autem difficultas
accidit in dictis eius, quia plerumque rationibus efficacibus utitur
ad propositum ostendendum, et multoties paucis verbis, vel etiam
uno verbo eas implicat (l. ¢.). Kine dritte Schwierigkeit kommt
davon, dafs Dionysius oft anscheinend iiberfliissige Worte hauft.
Wer jedoch genauer zusieht, findet darin eine grofse Tiefe der
Gedanken. ,Tertia, quia multoties utitur quadam multiplicatione
verborum, quae licet superflua videantur, tamen diligenter con-
siderantibus magnam sententiae profunditatem continere inveni-
untur® (L. ¢.).

Das Buch von den gottlichen Namen behandelt das
Ausgehen der Geschopfe von Gott, dem erstwirkenden Grunde
aller Dinge. Dasselbe wird eingeteilt in 13 Kapitel. Die zwei
ersten Kapitel konnen wir fiiglich die Einleitung, das 3. Kapitel
die Uberleitung nennen. Zur Beurteilung des ganzen Buches
sind diese Hauptstiicke jedoch iiberaus wichtig. Eine etwas
nihere Besprechung ihres Inhaltes wird uns davon leicht iiber-
zeugen. Im 1. Kapitel kniipft Dionysius zundchst an das dem



Des Areopagiten Buch von den géttl. Namen nach St. Thomas. 431

Timotheus vorher zugesandte Buch von den gottlichen Hypoty-
posen, d. i. iiber die Unterscheidungen der drei Personen in Gott
an. Wie da will er auch im Buche von den gottlichen Namen
ohach den ihm verliehenen Kréaften® aus dem gottlichen
Offenbarungsschatze schopfen. Er stiitzt sich nicht auf rein
menschliche Weisheit, ahmt vielmehr ganz und gar seinem gott-
begnadeten Lehrer, dem hl. Paulus, dem Vélkerapostel, nach,
welcher (1. Kor. 2, 4. 13) von sich selber sagt: ,,et sermo meus,
et praedicatio mea non in persuasibilibus humanae sapientiae
verbis, sed in ostensione spiritus et virtutis: . . . non in doctis
humanae sapientiae verbis, sed in doctrina Spiritus, spiritualibus
spiritualia comparantes.“ Der Aquinate sagt (. c. cap. 1, lect. 1)
dariiber: ,Innititur enim in sua doctrina Dionysins auctoritati
sacrae Scripturae, quae robur habet et virtutem secundum quod
Apostoli et Prophetae moti sunt ad loquendum a Spiritu sancto
eis revelante, et in eis loquente.“ Die theologische Spekulation,
wie solche in unserem Buche mit erhabenstem Glanze strahlt,
fufst nicht auf philosophischen Erkenutnisprincipien; fiir diese
Spekulation sind vielmehr die geoffenbarten Glaubensprincipien
durchaus mafsgebend. ,,In illis (i. e. naturalibus) doctrinis principiis
hnmanae sapientiae inniti possumus in quibus ea traduntur quae
hominibus cognoscibilia sunt ef dicibilia, et ab his qui habent
doctrinam illam, et cognosci et dici possunt. Sed in doctrina fidei
proponuntur quaedam homini ignota et indicibilia, quibus habentes
fidlem inhaerent in cognoscendo, aut perfecte verbo explicando;
licet certius eis inhaereant et altior sit huiusmodi inhaesio quam
aliqua cognitio naturalis. In doctrina igitur fidei non pos-
sumus inniti principiis humanae sapientiae“ (1. c.). Dionysius
schopft seine Lehre aus den hl. Schriften. Denn was aus dem
Inhalte der Schrift gefolgert werden kann, das ist der Glaubens-
lehre nicht fremd, wenn es auch die hl. Schrift den Worten
nach nicht hat. , Hoc enim et in scientiis humanis observatur,
quod principia et conclusiones sunt ex eodem genere. Sic igitur
principia ex quibus procedit haec doctrina, sunt ea quae per
revelationem Spiritus sancti sunt accepta et in sacris Scripturis
habentur: hoc est ergo quod concludit, quod nullo modo aliquis
debet audere dicere ore, nec etiam cogitare aliquid de occulta
Deitate supersubstantiali, quae est super omnem substantiam, et
per hoc est occulta nobis, quibus creatae substantiae sant pro-
portionatae ad cognoscendum, et per consequens ad loquendum,
praeter ea quae exprimuntur per sancta eloquia. Signanter autem
non dicit ,in sanctis eloquiis, sed ,ex sanctis eloquiis‘:
quia quaecumque ex his quae continentur in sacra Scriptura

29%



432 Des Areopagiten Buch von den géttl, Namen nach St. Thomas.

elici possunt, non sunt aliena ab hac doctrina, licet ipsa etiam in
sacra non contineantur Scriptara® (l. c.).

Gott allein kennt sich selber vollkommen; er allein begreift
voll und ganz sein Wesen. Was wir also iiber sein Wesen er-
kennen wollen, das mufls Gott selbst uns offenbaren. Das nun
hat er gethan in der hl. Schriftt Darum konnen wir nur auf
Grund der Schrift von Gottes Wesen etwas wissen. ,,De eo
quod ab aliquo solo scitur, nullus potest cogitare vel loqui, nisi
quantum ab illo manifestatur. Soli autem Deo convenit perfecte
cognoscere seipsum secundum id quod est. Nullus igitur potest
vere loqui de Deo vel cogitare, nisi quantum a Deo revelatur.
Quae quidem divina revelatio in Scripturis sacris continetur* (1. c.).
Die hl. Schrift ist gleichsam ein von der Urwahrheit ausgehender
Lichtstrahl, welcher uns weit iiber unsere natiirlichen Krifte
hinaus zu Gott fiihrt, wenn wir heilig und milsig dieses Lichtes
uns bedienen. ,Veritas enim sacrae Scripturae est quoddam
Jumen per modum radii derivatum a prima veritate; quod quidem
lumen non se extendit ad hoc quod per ipsum possimus videre
Dei essentiam, aut cognoscere omnia quae Deus in seipso cog-
noscit, aut Angeli aut beati eius essentiam videntes; sed usque
ad aliquem certum terminum vel mensuram intelligibilia divinorum
lumine sacrae Scripturae manifestantur. . . . Saunctitate quidem,
dum sacrae Scripturae veritatem mundam ab omni errore conser-
vamus: temperantia vero, dum ad eas non magis nos ingerimus,
quam nobis est datum“ (L e.).

Dionysius nennt die Schrift ,allweise” und ,ganz wahr.
Damit gibt er die Griinde an, warum ihr zu glanben ist. Denn
es wird einem nicht geglaubt, weil er unkundig und liigenhaft
ist. Dies nun wird von der hl. Schrift durchaus ausgeschlossen.
,BEt notandum, quod ponit duo, ex quibus habetur quod sacrae
Scripturae sit maxime credendum. Quod enim alicui non cre-
datur, ex duobus contingit; aut quia est vel reputatur ignoraus;
aut quia est vel reputatur mendax. Unde, cum sacra Scriptura
sit omuisapiens et verissima, quia revelata et tradita a Deo,
qui est veritas et omnia sciens, maxime sacrae Scripturae est
credendum* (L. ¢.). Gunade, nicht Notwendigkeit, aus reinster
Giite ist es, wenn Gott sich selber offenbart und uns das Licht
seines Wesens gewissermafsen mitteilt. , Esset enim contra ratio-
nem bonitatis divinae, si cognitionem suam sic sibi retineret quod
pulli alteri penitus communicaret; cum de ratione boni sit quod
se aliils communicet. . .. Suae bonitatis ratio hoc habet ut reser-
vato sibi quodam cognitionis modo qui sibi est singularis, com-
municet inferioribus ex sua gratia aliquem modum cognitionis



Des Areopagiten Buch von den gottl. Namen nach St. Thomas. 433

secundum suas illuminationes, quae sunt secundum proportionem
uniuscuiusque. Kt non solum superapparet et illuminat; sed
etiam hoc ipsum quod inferiores mentes illuminatae, utentes dato
lumine ad ipsum cognoscendum accedunt, ab ipso est. ... Et quia
qui contemplantur ipsum, quodammodo unum cum ipso efficiuntur,
secundum quod intellectus in actu est quodammodo intellectum
esse in actu: et per consequens ei assimilantur, utpote ab ipso
informati (l. c¢.). Um jedoch gleichsam eins zu werden mit
Gott und mit ihm Gemeinschaft und Ahnlichkeit zu erlangen,
diirfen wir diesem gbottlichen Lichte nur nahen demiitig und be-
scheiden, fest und standhaft, voll ehrfiirchtiger, keuscher und
heiliger Liebe. ,Consequenter autem ostendit conditiones sanc-
tarum mentium, quae in Deum extenduntur: quarum prima est
quod secundum quod est eis licitum ex concessione divina, et
secundum quod decet eas ex conditione propria, se ad ipsum
ingerant. . . . Secunda conditio sanctarum mentium est quod firme
et indeclinabiliter extenduntur ad . . . veritatem eis desuper
manifestatam; ut firmitas referatur ad certitudinem, et indecli-
nabilitas ad immobilitatem. Tertia conditio est quod affectum
amoris divini manifestatis exhibeant; . . . ita scilicet quod affectus
eorum circa ea insistat quae secundum eorum mensuram eis sunt
data, per quae elevantur in divina, alis spiritualibus, scilicet
contemplationibus, aut intellectualibus, cum revereuntia sancta
et caste et sancte. Reverenter quidem, inquantum se ab-
stinent ab aliis quae supra eos sunt; caste autem, inquantum
inferioribus non se detinent; sancte vero, inquantum his quae
eis data sunt, secundum Dei ordinationem firmiter inhaerent
(L. o)

Mittels der hl Schrift erkennen wir durch die Namen
Gottes die Mitteilung des heiligen Lichtes und jeden Gutes und
aller Vollendung von seiten Gottes als des Princips und der Ur-
sache. , Est igitur sensus praemissorum, quod desistimus a
perscrutatione divinorum secundum rationem nostram;
sed inhaeremus sacrae Scripturae, in qua traduntur nobis
nomina divina, per quae manifestatur nobis Deus esse bonoram
principium. Per divina igitur nomina, quae nobis in saecris
Scripturis traduntur, duo cognoscimus: scilicet diffusionem
sancti luminis et cuiuscumque bonitatis seu perfectionis, et ipsum
principium huius diffusionis; utpote cum dicimus Deum viventem,
cognoscimus diffusionem vitae in creaturis, et principium huius
diffusionis esse Deum. Et hoc quidem principium non cognosci-
mus per divina nomina sicuti est: hoc enim est indicibile et in-
scrutabile: sed cognoscimus eum ut principium et causam . . .



434 Des Areopagiten Buch von den gottl. Namen nach St. Thomas.

ut causa referatur ad finem, quae est prima causarum; et prin-
cipium ad causam agentem, a qua incipit operatio et motus*
(l. c. lect. 2). Wie die gottlichen Namen die erwihnte Gottes-
erkenntnis vermitteln, weist Dionysius nach an Beispielen aus
der hl. Schrift.. , Manifestat per quaedam divina nomina in
Scripturis posita, quod ex divinis nominibus praedictam cog-
nitionem de Deon capiamus: et dicit quod haec quae supra dicta
sunt, scilicet quod per divina nomina Deus cognoscatur ut prin-
cipium et causa, non ex nobis ipsis dicimus, sed a divinis
eloquiis accipiendo* (l. ¢.). Die hl. Schrift nun ist nicht
offenbart als totes Buch, sondern mit ihrer Erkldrung. Diese
vermitteln uns, soweit es zum Heile notwendig erscheint, die
heiligen Lehrer, die Apostel und deren Nachfolger. Sie lehren
uns auch die heiligen Geheimnisse kennen, welche nicht aus-
driicklich explicite, wohl aber einschliefslich implicite in der
hl. Schrift enthalten sind. ,Quae dicta sunt in expositione divi-
norum nominum de Deo nos docti sumus nunec, idest in prae-
sentl vita, iuxta proportionem nostram per sancta vela-
mina eloquiorum, idest sacrae Scripturae, et hierarchi-
carum traditionum, idest aliorum dogmatum quae Apostoli et
eorum discipuli tradiderunt, quae non continentur In sacra
Scriptura; ut puta quae pertinent ad sacrorum mysteriorum cog-
nitionem® (. ¢.). Kurz vorher ist die Rede von gottlichen Er-
leuchtungen und Wahrheiten, welche uns die geheime Uber-
lieferung der Fiihrer, d. i. der Apostel und der anderen
Lehrer nach ihnen, kundgethan hat als Folgerungen der heil.
Schrift iuxta consequentia eloquiorum divinorum, idest
,secundum quod in sacra Scriptura traditur® (L. c.). Von solchen
Folgerungen aus der hl. Schrift ,,quae nobis divinitus ex sanctis
eloquiis sunt expressa‘ sprach der Areopaglte oben schon.
Damit tritt denn die miindliche Uberlieferung in innigsten Zu-
sammenhang mit der hl. Schrift.

Wer deren Verstidndnis dem Privatforschen, dem Privat-
urteil iiberldfst, vermischt einen fremden Geist mit der gott-
lichen Schrift und vertraut sie der Beschrdnktheit an. Der
Urheber der hl. Schrift aber ist der hl. Geist. Er ist der wabr-
haft allumfassende; und doch bewirkt er auch das ewige
Wohl eines jeden Einzelnen. Die katholische Kirche lebnte ihr
Verstindnis stets an die Kraft jenes Geistes an, der auch Ur-
heber der Schrift ist. Sie hélt den vom hl. Geist in die Schrift
hineingelegten Sinn fest. Das Verstdndnis der Schrift, welches
der hl. Geist selbst den gotterleuchteten Mannern zum Besten
der ganzen Menschheit gegeben, ist immer behiitet worden als



Des Areopagiten Buch von den gottl. Namen nach St. Thomas. 435

das Verstindnis der Kirche. Diese nun verwahrt sich feierlich
dagegen, dals man der hl. Schrift geméls dem Fortschritte der
Wissenschaft in den verschiedenen Zeiten einen verschiedenen
Sinn unterlege. Herrschen soll der Glaube, nicht dienen der
menschlichen Wissenschaft. Seine Kraft ist ja die des Wesens
Gottes; die Kraft der menschlichen Wissenschaft dagegen dient
stets weiterer Vollendung, ist nie und nimmer letzter Selbst-
zweck. Der Glaube bietet durchaus den gleichen Erkeunntnis-
gegenstand wie das Schauen der Herrlichkeit. Der Unterschied
ist der, dafs der Glaube denselben uns vorstellt in Hiillen, welche
unserer Natur angepafst sind.

Zum Schlusse des 1. Kapitels zeigt Dionysius noch, wie von den
gottlichen Namen zu handeln ist. Der Aquinate sagt dariiber: ,,Circa
hoc tria facit. Primo ostendit de quibus divinis nominibus in hoe
libro sit agendum; secundo quis modus doctrinae servandus sit et
quantum ad docentes et quantum ad audientes,. .. tertio exhortatur
Timotheum, cui scribit, ad hoc observandum‘ (L. c. lect. 3). Die
Behandlungsweise ist eine durchaus theologische. Glaubens-
wissenschaft bietet der Areopagite. Die fruchtbaren Principien
fiir sein Forschen sind die Glaubensgrundsitze, welche Gott
in aller Freiheit und in selbsteigener Kraft geoffenbaret hat.
,sEProcedendum est in hoc libro ad manifestationem divinorum
nominum intelligibilium, idest quae non sumuntur a rebus sensi-
bilibus symbolice, sed ex intelligibilibus perfectionibus proceden-
tibus ab eo in creaturas, sicut sunt esse, vivere et huiusmodi;
ita quod congregentur quaecumque nomina ad praesens ne-
gotium pertinent, ex sacris Scripturis; et quod his quae dicta
sunt in isto capitulo, sit utendum sicut quadam regula, ad
quam in toto praesenti Opere oportet respicere. . .
Ultimo autem in oratione determinat praesens capitulum,
rogans Deum ut det ei cum Dei laude, secundum quod decet
Deum, tradere diversas nominationes Deitatis, quae voce exprimi
non potest nec nominari, et quod ,non auferat verbum veritatis
ab ore eius‘“ (L. c.).

Die gottlichen Namen, von welchen in diesem Buche ge-
handelt wird, sind deun gottlichen Personen gemecinsam. Zum
besseren Verstindnis ist daher im 2. Kapitel Rede von der
heiligsten Dreieinigkeit, kurz zwar, aber iiberaus tief und inhalts-
reich, ein Auszug aus dem fritheren Werke von den gittlichen
Hypotyposen. Seine Ausfiihrung fufst durchaus auf der heil,
Schrift nach dem von Gott geoffenbarten Verstindnis derselben,
steht also gauz und gar auf dem Boden der heiligen Wissen-
schaft, der Theologie. ,Qui...totaliter contradicit sacris



436 Des Areopagiten Buch von den gottl. Namen nach St. Thomas.

Scripturis, talis omnino elongatus est a nostra sapientia.
Non enim ad Theologum pertinet probare ea quae sunt fidei
ei qui Scripturas non recipit, cum fides sit supra rationem.
Unde si ipse non habet curam ut veneretur divina eloquia, quo-
modo nobis potest esse cura ut manuducamus eum ad divinam
scientiam? Quia in scientiis philosophicis ita est, quod nullus
sapiens disputat contra negantem principia suae artis, Sed si
aliquis . . . velit respicere ad veritatem sacrorum eloquiorum,
nos utentes sacra Scriptura quasi quadam regula, et
lumine manifestante veritatem, procedimus, non decli-
nantes a sacra Scriptura . . . sed sequendo sacram
Scripturam, secundum nostrum posse, convenit nos respicere
ad divinas veritates; quia nos a sacra Scriptura recipientes mani-
festationem Dei, ea quae in Sacra Scriptura sunt posita,
oportet nos custodire, sicut quamdam optimam regulam
veritatis; ita quod neque multiplicemus addentes, neque mino-
remus subtrahentes, neque pervertamus, male exponentes: quia
dum nos custodimus sancta, ab ipsis custodimur, et ab
ipsis confirmamur ad custodiendum eos qui custodiunt
sancta. Oportet enim non solum conservare ea quae in sanctis
Scripturis sunt tradita (nempe explicite), sed et ea quae dicta
sunt a sacris doctoribus, qui sacram Scripturam illibatam
conservaverunt* (L c. lect. 1).

Um in der heiligen Wissenschaft sicher zu gehen, mufs die
Forschung ausgehen von der hl. Schritt und das Ergebnis wieder
auf diese zuriickgefiihrt werden. Ist das, was man gefunden,
Wahrheit, so wird es offenbaren Ausspriichen der Schrift ent-
sprechen und so mit dem sicher Geoffenbarten iibereinstimmen.
,Non enim sufficit in rebus divinis humano ingenio veritatem
discutere et aperire, nisi veritas, quae post discussionem invenitur,
sacrae Scripturae concordet, et per eam confirmetur. Et cum
quaedam sic reseravit, ,quibusdam tamen sicut mysticis‘, idest
occultis, unitas fuit super operationem intellectualem, et hoc se-
cundum quod tradita est a Deo: ordinatum est enim nobis a
Deo ut in his quae super intellectum nostrum sunt uniamur ad-
haerentes per fidem*“ (l. c. lect. 4). So that es stets Dionysius
und sein hochst angesehener Lehrer in der theologischen Wissen-
schaft, der hl. Hierotheus, welcher auch wie der Areopagite
Schiiler des hl. Apostels Paulus war. ,Praedicta quae pertinent
ad laudem Christi, . . . sunt etiam valde excellenter super na-
turalem modum laudata a quodam Hierotheo, qui fuit no-
bilis dux, idest magister, discipulus Apostolorum; et hoc in
quodam libro suo quem intitulavit, de theologicis Stoichiosibus



Des Areopagiten Buch von den gottl. Namen nach St.Thomas. 437

idest divinis obscuris commentis (1. ¢.): . . . beatus Paulus, qui
fuit . . . instructor ad divinam illuminationem tam ipsius Dionysii,
quam etiam ,ducis‘ eius, idest Hierothei* (l. c. lect. 6).

Zur Beurteilung unseres Buches als eines Erzeugnisses
durchaus iibernatiirlicher Wissenschaft ist von besonderer
Bedeutung das 3. Kapitel. Bevor Dionysius den vollkommen-
sten Namen Gottes, den des ,,Guten‘ zu erdrtern beginnt, be-
tont er die Notwendigkeit, dazu durch das Gebet Gottes Hilfe
herabzuziehen. Unser Teil, Gott gegeniiber, kann eben nicht
Fordern, sondern nur Bitten sein. Denn was von der reinen
Giite irgend eines abhéngt, das kanu nur erbeten werden. Und
darin macht sich gerade der Eiofluls der gottlichen Giite im
Menschen am meisten bemerklich, dals dieser sich zum Gebete
wendet; also im Lichte Gottes seinerseits die volle Ohnmacht
und andererseits die unendliche Allgewalt des AllerhGchsten an-
erkennt. ,,Ad hoc autem quod de processione boni tractemus,
oportet nos orando invocare sanctam Trinitatem, quae est prin-
cipium omnis boni et est super omnem bonitatem, Sicut enim
ipsa ex sua benignitate dat omnia dona ad ea provisa, ita ipsa
sola sufficienter manifestare potest; opera enim artis in artifice
optime cognoscuntur* (l. ¢.). Jemehr wir nun Gott dem Drei-
einen nahen, d.i. dbhnlicher werden, desto besser werden wir die
Gaben seiner (iite kennen lernen. ,Oportet nos extendi per
orationes ad ipsam Trinitatem, sicut ad principium omnis boni
processionis; quia per hoc quod nos oramus et appropinquamus;
et quanto magis appropinquamus ei, tanto magis possumus ad-
discere dona bonitatis eius, quae circa ipsam collocantur, quasi ab
ea per similitudinem bonitatis derivata: quanto enim aliquis magis
appropinquat alicui rei, magis cognoscit quae circa ipsam sunt®
(l. ¢). Dies geschieht durch Reinigung von allen fleischlichen
und weltlichen Neigungen; durch Erleuchtung des Geistes, durch
Liebe und Andacht. ,Sed ad hoc quod oratio nos faciat ei pro-
pinquos, tria requiruntur. Primo, quod sensualitas sit munda ab
omnibus carnalibus et mundanis affectionibus, quibus illecti retrahi-
mur inferius; et hoc tangit cum dicit ,Castissimis orationibus’.
Secundo, ut intellectus noster non obumbretur caligine phantas-
matum; quod accidit illis qui spiritualia non supra corporalia
capere volunt; ut qui posuerunt Deum effiguratum figura humani
corporis: propter quod etiam impedimur ab ascensu in Deum; et
quantum ad hoc dicitur: ,Revelata mente’. Tertio, ut voluntas
nostra per caritatem et devotionem sit ordinata in Deum; et hoc
est quod subdit: ,Et apti ad divinam unitionem‘“ (L e.).

Ausdriicklich sagt auch Dionysius, vor ihm hétte kein Werk



438 Des Areopagiten Buch von den géttl. Namen nach St. Thomas.

bestanden, welches besonders schwierige Teile der christlichen
Wahrheit weiteren Kreisen zugénglich zu machen geeignet war.
Ein Autor im 3. oder 4. oder gar im 5. Jahrhundert, und zwar
zu Ausgang desselben nach Proklus dem Neuplatoniker, konnte
so nicht schreiben. Da hatten ja bereits Ignatius, Justinus, Ire-
naus, Papias, Dionysius von Alexandrien, Origenes, Clemens von
Alexandrien und viele andere gelebt und geschrieben. Diese
legten sogar die von ihnen behandelten Punkte in einer noch
weit einfacheren und anschaulicheren Sprache vor; teilweise
selbst mit Beriicksichtigung der Ungldubigen. Der Areopagite
betont zudem, er wolle das nicht besprechen, was sein Lehrer
und Freund Hierotheus bereits fafslich genug dargelegt hatte.
Er wihlt zum Gegenstand seiner Auseinandersetzungen das, was
bei Hierotheus zu dunkel behandelt worden. Dazu hatte ihn
Hierotheus selber beauftragt. Timotheus schickte ihm das be-
treffende Buch des Hierotheus als zu schwierig zuriick, mit der
Bitte, den Gegenstand weitlaufiger und fafslicher zu behandeln.
»Ba quae Hierotheus in unum dixerat, ipse ex mandato Hiero-
thei et ad petitionem Timothei per singula tractavit. . . . Con-
siderandum est autem, quod quanto aliquis intellectus est altior
et perfectior, tanto plura in uno potest comprehendere. Infir-
mitas autem intellectus requirit ut singula singulariter explicentur.
Et ideo doctrinam Hierothei in paucis multa comprehendentem
dixit perfectam. . . . Sicut igitnr per se inspicere et docere
scientiam divinorum perfectam ad Hierotheum pertinebat, qui per-
fectus fuit; ita habere scientiam exponendi praedictam doctrinam
et addiscere huiusmodi expositionem, ad minores pertinet, inter
quos Dionysius se computat. . . . Etiam hoc studiose Dionysius
observavit, quod ipse totaliter manum non apposuit, nec etiam
ad manifestandum verba Hierothei in illis quae Hierotheus di-
stinguere voluit, secundum planam manifestationem. . . . Iterum
non poterat animus eius pati ut sine auxilio dimitteret eos qui
non poterant maiora contemplari quam ipse. Propter omnia haec
disposuit se ad scribendum hoc opus: ita tamen quod nihil novum
auderet introducere; sed ea quae conspicaciter a Hierotheo dicta
sunt in quadam universali intelligentia vult distinguere, et mani-
festare per quasdam inquisitiones magis particulares et subtiles,
descendendo ad singula. Et loquitur per similitudinem corporalium,
in quibus quanto aliquod totum in plures partes dividitur, subti-
liores partes efficiuntur® (. ¢.). Was Dionysius nach dem Vor-
bilde seines Lehrers und Freundes Hierotheus bietet, ist, wie
er selber sagt, gottliche Philosophie, nicht natiirliche Welt-
weisheit. Mit seinen Erlauterungen der geoffenbarten Wahrheit



Des Areopagiten Buch von den géttl. Namen nach St. Thomas. 439

will er zeigen, wie dieser Wahrheit nichts von dem entgegen-
steht, was die menschliche Vernunft an zuverldssigem Wissen
gewinnt. Der Offenbarungsschatz, welchen die hl. Schrift birgt,
ist vielmehr wohlgeeignet, die Vernunft zu erleuchten, den Willen
zu stdrken und als sichere Regel zu gelten fiir alle Vermogen
der menschlichen Natur, fiir alle Lagen des menschlichen Lebens,
fur alle Bediirfnisse des menschlichen Herzens. So tritt denn
beim Areopagiten der innerliche Glanz der hl. Schrift recht nach
allen Seiten hin hervor und erscheint somit wahrhaft als echt
katholischer.

Die gottlichen Namen sollen in diesem Buche behandelt wer-
den, insoweit sie offenbaren das Ausgehen der Geschdpfe von Gott.
Da nun das Princip fiir dieses Ausgehen das (Gute, ist zunéchst von
diesem Namen Rede. ,Praemisso prooemio, iam accedit ad prose-
quendum principalem intentionem. Et ut sequentium capitulorum
intentio, numerus et ordo pateat, considerandum est, quod sicut
in 1 et 2 capp. dictum est, in hoc libro intendit exponere divina
nomina, quibus manifestantur processiones Dei in creaturas. Prin-
cipium autem commune omnium harum processionum bonum est,
ut in 3 cap. dictum est: quia quidquid a Deo in creaturas pro-
cedit, hoc creaturae suae propter suam bonitatem communicat.
Et ideo primo agit in hoc 4 cap. de bono, et etiam de his quae
ad considerationem boni pertinent” (l. c. cap. 4, lect. 1). Wird
nun das verschiedene Ausgehen der Geschopfe von Gott er-
wogen, so zeigt sich, dals Gottes Giite den Kreaturen dreierlei
verliechen hat. Zunéchst sind dieselben an sich und werden ver-
vollkommnet; dann haben sie zu einander Beziehungen; endlich
werden sie zu einem Zwecke hingeordnet. ,,Si autem singulae
processiones considerentur quas divina nomina manifestant, tria
videmus ex divina bonitate esse rebus attributa. Primo quidem
ut in se sint et perficiantur; secundo ut ad invicem comparentur;
tertio ut ordinentur in finem“ (l. ¢.). Betreffs der Dinge an sich
findet sich zuerst, dafs sie sind; dann, dals sie leben; weiter,
dafs sie erkennen; schliefslich, dals sie gerecht oder tugendhaft
sind. Darnach wird bei den gottlichen Namen ordnungsgeméls
gehandelt vom Guten, vom Sein, vom Leben, vom Erkennen, von
der Tugend nnd Gerechtigkeit. ,Si autem ipsae res in se con-
siderentur, primum et communius quod in eis invenitur, est esse;
secundo vivere; tertio cognoscere; quarto iustum esse, vel vir-
tuosum. Kt secundum hunc ordinem de divinis nominibus pro-
sequitur. Primo quidem post bonum, de ente in quinto. capitulo;
secundo de vita, in sexto; tertio de sapientia, in septimo; quarto
de virtute et iustitia, in octavo® (l..c.).



440 Des Areopagiten Buch von den géttl. Namen nach St. Thomas.

Die Beziehungen der Dinge zu einander werden betrachtet
nach ihrer inneren und #dufseren Seite. ,,Comparatio autem rerum
ad invicem attenditur secundum duo. Primo secundum aliquid
intrinsecum, prout una res dicitur alteri similis vel aequalis,
eadem vel diversa, propter convenientiam in substantia, quanti-
tate, aut qualitate; et de his agit in nono capitulo. Secundo vero
secundum aliquid extrinsecum, sive secundum quod continentur
sub una parte, sive secundum quod continentur sub una men-
sura; et de his agit in decimo, ubi agitur de Omnipotente et
Antiquo dierum“ (l. ¢). Dieser geordneten Beziehung aber folgt
Friede und Ruhe. , Hanc autem ordinationem ‘eorum sequitur
pax et tranquillitas ordinis; unde in undecimo agitur de pace*
(. ¢.). In Hinsicht auf den Zweck ist zu erwdgen einerseits
die Vorsehung, welche auf den Zweck hinordnet, andererseits
dieser Zweck selber. ,Sed circa ordinemm rerum in finem duo
sunt consideranda: scilicet providentia gubernantis et ordinantis
in finem, et de hoc agitur in duodecimo capitulo, ubi agitur de
Rege regum, et Domino dominorum: et ipse finis, ad quem res
per providentiam et gubernationem perveniunt; et hoc pertinet
ad decimumtertinm capitulum, in quo agitur de perfecto et uno“
(1 c.). Soviel iiber die Einteilung des ganzen Buches im all-
gemeinen. Was dann das 4. Kapitel insbesondere betrifft, so
wird ganz natiirlich und hochst folgerichtig auch vom Ubel nach
dem Guten gehandelt; denn die Gegensiitze unterliegen ein und
derselben wissenschaftlichen Betrachtung, wie z. B. die Farben-
lehre iiber Weifs und Schwarz handelt. ,,Ad sciendam vero
continentiam huius 4 cap., considerandum est, quod opposita eius-
dem sunt conmderatnoms Malum autem opponitur bono: unde
in cap. de bono determihat etiam de malo“ (. ¢.). Doch vom
Ubel, so Gott will, in einem eigenen Artikel.

Entgegen den Behauptungen der modernen Kritik hélt der
Aquinate unser Buch fiir das Werk eines Apostolischen Vaters,
des von St. Paulus Bekehrten vom Areopag. Aus dem Areo-
pagiten heraus hat der hl. Thomas sein Lehrgebiude aufgebaut.
Nicht rein natiirliches, sondern iibernatiirliches Wissen,
hl. Glaubenswissenschaft hat der Doctor Angelicus beim grofsen
Dionysius gelernt. Es ist eine besondere Vorsehung Gottes, dals
er gleich im Anfange der christlichen Kirche einen solchen Mann
erweckt hat, welcher mit allen von den grofsen Philosophen des
Heidentums iiberlieferten Kenotnissen die tiefste Innigkeit des
dbernatiirlichen Glaubens verbacd. Die Kirche Gottes hat die
Areopagitischen Schriften stets mit grofster Sorgfalt bewahrt und
mit hohen Ehren umgeben. Diese Biicher zeigen uns wie an



Des Areopagiten Buch von den gottl. Namen nach St., Thomas. 441

einem Beispiele, welch herrliche Friichte das Wort der Apostel
in Herz und Geist so grofser Manner gebracht hat. Diounysius
ist der erste, in der theologischen Wissenschaft auftretende und
noch heute malsgebende Gegner jener Richtung im theologischen
Wissen, welche meint, dem Christentume gerecht geworden zu
zu sein, wenn sie einzelne Ausdriicke desselben zu sich hiniiber-
nimmt und daran den von ihr beliebten Sinn kniipft. Die heil.
Schrift ist dem Areopagiten nicht ein schillerndes Schwert,
welches bald gegen diesen, bald gegen jenen nach Belieben ge-
braucht werden kann. Sie ist ihm nicht der Wind, durch wel-
chen das Schiff getrieben wird, wogegen der Steuermann es
bald dahin, bald dorthin lenkt. Die Schrift gilt ihm vielmehr
als gegeben, insofern die Propheten und Apostel auch deren
Verstindnis als etwas iiber alle Natur Erbabenes hinstellen und
darnach sich der Glaube richtet.

Im Gebrauche der Schriftstellen erlaubt sich der Areopagite
nicht im mindesten die allegorische Deutung zum Beweise der
theologischen Lehrsitze. Er ist darin noch strenger als sein
nheiliger Fiihrer“ Paulus. Der stiitzt ja doch wenigstens einmal
(Gal. 4, 22 ff.) in seinen Briefen auf eine Allegorie die Auf-
stellung eines Dogmas. Das aber beweist auch, dals die Areopa-
gitischen Werke dem ersten Jahrhundert angehoren. Im zweiten
schon wird die Anwendung des allegorischen Sinnes bei den
Vitern ganz gewohnlich. Origenes, Basilius, Ambrosius, Augu-
stinus u. 8. w. bildeten die Allegorie noch weiter aus. Dionysius
kennt wohl den mystischen Sinn der hl. Schrift und gebraucht
ihn auch, aber nur, um Vorgénge des mystischen Lebens zu er-
kliren. Wer seine Werke aufmerksam liest, wird leicht finden,
dafs dieselben zum grofsen Teil aus den Worten der Schrift zu-
sammengesetzt sind. Die Ausdrucksweise selbst und die Wort-
bildung hat unverkennbare Ahnlichkeit mit dem Buche der Weis-
heit und dem Hebréderbriefe. Der Schiiler des hl. Paulus macht
gleich seinem Lehrer aus dem Wissen Beten, aus dem Beten
eine Weisheitsquelle. Der Volkerapostel unterbricht ofter seine
Belehrungen durch ein instdndiges Gebet; dhnlich der Areopagite.
Ebenso folgt der Schiiler dem Meister im andéchtigen Gebrauche
des Namens Jesu. Mit einem anderen Namen nennt Dionysius
den Herrn fast nie. Derart ist dies in dogmatischen Auseinander-
setzungen bei keinem spéiteren Vater mehr gebrduchlich. Alles
zeigt den treuen Nacheiferer und Verehrer des hl. Apostels.

Die moderne Kritik will um jeden Preis den Verfasser der
Areopagitischen Schriften zum Neuplatoniker, zum Schiiler und
Abschreiber des Proclus stempeln. Sie weifs nicht zu unter-



442 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

scheiden zwischen natiirlichem und iibernatiirlichem Wissen.
St. Thomas weils dies; und eben darum ist er im stande, echte,
wahre Kritik zu iiben. Er kennt den Proclus und fiihrt auf ihn
das Buch de causis zuriick. Was Wahres in demselben ist, er-
kennt er unumwunden an und citiert dasselbe auch bei Behand-
lung rein natiirlicher Wahrheiten. Der Verfasser der Areopagiti-
schen Schriften aber gilt ihm als Apostelschiiler, als Apostolischer
Vater, so recht eigentlich als KEckstein der wissenschaftlichen,
ccht kirchlichen Uberlieferung. ‘

Der Neuplatonismus ist der schroffste Gegensatz zum Christen-
tum. Grundsitzlich stellt er sich dem Ubernatiirlichen entgegen
und beschrinkt sich ausschliefslich auf das angeblich rein Natiir-
liche und Menschliche. Daher ist derselbe aber auch dem mo-
dernen Rationalismus und Naturalismus, ob bewulst oder unbe-
wufst, so sehr sympathisch. Das Christentum steht der Denkweise
des rein irdischen Menschen so fremd gegeniiber, dafs dieser
selbst nach der Offenbarung durch den Sohn Gottes nicht fafst,
was vom Geiste Gottes stammt. Um die Glaubenswahrheiten in
ihrer Tiefe, ihrer Tragweite und ihrem wunderbaren Zusammen-
hange zu verstehen, d. h. um iibernatiirlich denken zu lernen,
braucht der Menschengeist selber erst die Gaben der Einsicht
und des Wissens; um sie aber zu durchdringen, sie zum leben-
digen Eigentum zu machen, die hdchste aller Gaben des heil.
Geistes, die heilige Weisheit. Der grofse heilige Dionysius weist
uns den Weg zu diesem erhabenen Ziele. Es ist derselbe, wel-
chen uns der hl. Apostel Jakobus zeigt (I, 5 ff.) mit den Worten:
.51 quis autem vestrum indiget sapientia, postulet a Deo, qui
dat omnibus affluenter, et non improperat: et dabitur eis. Po-
stulet autem in fide nihil haesitans: qui enim haesitat, similis
est fluctui maris, qui a vento movetur et circumfertur; non ergo
aestimet homo ille quod accipiat aliquid a Domino.“

ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN LITTERATUR.
Von Dr. M. GLOSSNER.

1. Uberweg-Heinze, Grundrils der Geschichte der Philosophie.
II. Teil: Die mittlere oder die patristische und scholastische Zeit. 8. Aufl.
Berlin 1898. 2. N. Kaufmann, Elemente der aristotelischen Ontologie.
Luzern 1897. 3. P. Jos. Gredt, Elementa Philosophiae Aristotelico-
Thomisticae. V. I. Romae 1899. 4. Dr. R, Eisler, Worterbuch der phi-
losophischen Begriffe. Berlin 1899. Lf. 1—4. 5. 0. Keutel, Uber die



	Des Areopagiten Buch von den göttlichen Namen nach St. Thomas

