
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 14 (1900)

Artikel: Die Lehre des Hl. Thomas von der scintilla animae in ihrer Bedeutung
für die deutsche Mystik

Autor: Grabmann, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761991

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae. 413

simpliciter necessaria est, aut virtualiter exsistens ad primam
demonstrationem faciendam, aut formaliter exsistens ad reliquas
demon8trationes faciendas sive in materia propria sive aliarnm
scientiarum."

K3E>

DIE LEHRE DES HL. THOMAS VON DER SCINTILLA
ANIMAE IN IHRER BEDEUTUNG FÜR DIE DEUTSCHE

MYSTIK IM PREDIGERORDEN.
Von MARTIN GRABMANN.

Der hl. Thomas von A quin hat durch seine tiefe, von Prin-
cipien getragene Lehre und durch seine unvergleichliche Logik
und Methodik auf die gesamte nachfolgende Wissenschaft einen
durchgreifenden ' Einflufs ausgeübt. Was früher als originellste
Geistesarbeit einzelner Denker galt, das hat nunmehr gar vielfach

eine fortgeschrittene Quellenforschung beim englischen Lehrer
mehr oder minder klar ausgesprochen gefunden. Ein Beweis
hiefür ist das Verhältnis zwischen St. Thomas und den deutschen
Mystikern des Predigerordens. Preger, Charles Schmidt und zum
Teil auch Stöckl und Bach würdigen nicht oder nur wenig den

innigen Zusammenhang des thomistischen und mystischen Denkens.
Die Folge davon ist, dafs die einen in Eckehart den Vater der
deutschen Spekulation feierten, während andere in den Mystikern
die Vertreter des Pantheismus und Quietismus sahen. Freilich
haben sich auch schon frühzeitig apologetische Stimmen für die
Orthodoxie der deutschen Mystiker erhoben. Surius hat die
Werke Taulers, des doctor sublimis et illuminatus, ins Lateinische
übersetzt und nennt ihn einen insignis theologus. Der ehrwürdige

Ludwig von Blois hat sogar eine Apologia pro Thaulero
geschrieben. Über Eckehart äufsern sich Quétif-Echard also1:
„Non blasphemi, non haeresiarchae nota inurendus. Sed in
eos errores sanetioris vitae desiderio immodico ac non sobrio ab-

reptus censendus."
Es ist das hohe Verdienst des um die Geschichte der

mittelalterlichen Litteratur höchst verdienten P. Denifle 0. P., durch
seine gründlichen Forschungen Licht in die dunkle Frage über
den wahren Wert der deutschen Mystik gebracht zu haben. Wer

1 Quétif-Echard, Scriptores Ord. Praed. I, 307. Über Eckehart
siehe noch: Lütolf in der Tübinger theol. Quartalschrift 1875, 4. Heft,
und Chevalier, Répertoire des sources historiques du moyen âge, art.
Eckehart.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXV. 28



414 Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae.

die deutschen Mystiker verstehen will, bemerkt P. Denifle,1 der
„mufs in der Scholastik, besonders aber in den Werken des
hl. Thomas gründlich bewandert sein, sonst reifst er notwendig
die deutschen Mystiker aus dem Boden der Geschichte, in dem
sie wurzeln, er wird jede Entwicklung zu ihnen hin leugnen,
die doch einmal da ist, und er wird es nie und nimmer zu einem
richtigen Verhältnisse auch nur ihrer Terminologie, geschweige
denn ihrer Lehren bringen". In den gelehrten Fufsnoten zu
Eckeharts lateinischen Schriften hat der gelehrte Unterarchivar
des hl. Stuhles die Konkordanz zwischen Eckehart einerseits
und dem englischen Lehrer, sowie der älteren Franziskanerschule
andererseits klargelegt, und zwar gerade in den Fragen über
das Wesen und Sein Gottes und der Geschöpfe. Dabei
verschweigt aber der gelehrte Forscher keineswegs die verschiedenen

Unrichtigkeiten Eckeharts.
Auch J. E. Erdmanns Grundrifs der Geschichte der

Philosophie in seiner neuesten Auflage kennt und würdigt den Konnex
zwischen Mystik und Scholastik,2 indem er die Lehre vom Seelengrunde

der deutschen Mystiker in Zusammenhang mit dem in-
timu8 mentis sinus bei Richard von St. Viktor und der scintilla
animae bei Thomas von Aquin bringt.

Im folgenden soll nun die Auffassung des hl. Thomas von
der scintilla animae klargelegt und dadurch ein kleiner Beitrag
zum Verständnisse der mystischen Terminologie geboten werden.

An zwei Stellen erklärt sich der englische Lehrer über den
Ausdruck „scintilla animae", nämlich in seinem Sentenzeukom-
mentar (II. Sent. d. 39 q. 3 a. 1) und seinen Ciuaestiones disput.
de Veritate q. 17 a. 2 ad 3m (cfr. ibid. q. 16 a. lc.).

In seiner theologischen Summa, wo er nicht als Kommentator
thätig ist, sondern als Systematiker und Magister sein gereiftes,
abschliefsendes Forschungsurteil gibt, findet sich über diese
scintilla animae nichts, wenngleich in der Prima die psychologischen

Fragen ausführlich behandelt werden. Die Thatsache, dafs
der Aquinate in seinem Sentenzenkommentar dieser scintilla
animae einen eigenen Artikel widmet, läfst uns in seinem
Ausdruck einen in der damaligen Lehrtradition gebräuchlichen älteren
terminus vermuten. Der Text des Lombarden selbst führt uns
auf den Ursprung dieses Ausdruckes: „Superior enim scintilla
rationis, quae etiam, ut ait Hieronymus (super Ezechielem 1, 7)

1 P. Denifle 0. P., „Meister Eckeharts lateinische Schriften und
die Grundanschauung seiner Lehre" im Archiv für Litteratur und Kirchen-
goschichte des Mittelalters II. Bd. S. 532.

2 J. E. Erdmann, Grundrifs der Gesch. der Philos. I, 503 (4. Aufl.).



Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae. 415

in Cain non potuit extingui, bonum semper vult et malum semper
odit."

E8tius, gleich grofs als Exeget wie als Scholastiker,
bemerkt hiezu1: „Haec porro habitualis cognitio menti impressa
varie ab auctoribus nuneupatur, ut conscientia, conscientiae dic-

tamen, lex naturalis, scintilla rationis, övvrr'/çrjOiç Quae
quidem notitia nec in damnatis extinguitur. Unde Hieronymus
scribens in Ezechielis 1 ad illud : „Et scintillae quasi aspectus
aeris candentis." Ea, inquit, quam Graeci vocant Ovvxr/Qr/Oiv,
scintilla conscientiae, in Cain quoque pectore postquam eiectus
est de paradiso, non extinguitur et qua victi voluptatibus vel
furore ipsaque interdum rationis decepti similitudine, nos peccare
sentimus."

Auch Alexander von Haies führt, wie Endres2 bemerkt, die
Synteresis und damit auch die scintilla animae auf den Kommentar
des hl. Hieronymus zu Ezechiel zurück. „Die erste Veranlassung
zur Aufnahme dieses Begriffes ging ohne Zweifel von Petrus
Lombardus aus. Er verweist in seinem Sentenzenwerke, an
welches das systematisierende Mittelalter in der Darstellung
der christlichen Lehrsumme immer aufs neue wieder anzuknüpfen
pflegte, bei der Behandlung der Frage, wie es zu nehmen sei,
dafs jedermann von Natur aus das Gute wolle, auf einen Teil
jener Stelle des hl. Hieronymus, aus welcher sich der Begriff
herschreibt. Und so dürfte die erste Reception dieses
Begriffes in einer der zahlreichen ungedruckten Sentenzenbücher
und Summen, welche für die theologische Wissenschaft an der
W7ende des 12. und 13. Jahrhunderts Zeugnis geben, zu suchen
sein."3 Der Ausdruck scintilla ist also dem Propheten Ezechiel
entlehnt, wie ja überhaupt viele termini der scholastischen und
mystischen Theologie der hl. Schrift entlehnt sind.

Das ist für den hl. Thomas die geschichtlich gegebene Vorlage

gewesen, auf Grund deren er den Begriff scintilla animae
näher erklärt, präcisiert und mit seiner Gesamtdoktrin in
Einstimmung gebracht hat.

Scintilla animae ist ein bildlicher Ausdruck. In der
Auffindung und Disposition des vollen Inhalts einer Metapher ist der
engelgleiche Lehrer Meister. In welcher Weise eruiert nun hier

» Estius in II Sent. dist. 39 § 2 (ed. Paris 1680).
8 Endres, Die Seelenlehre des Alexander v. Haies im Philos. Jahrbuch

der Görresgesellschaft I, 28J.
3 Endres a. a. 0. 292 u. 293. Vgl. Heinrich Appel, Die Lehre

der Scholastiker von der Synteresis. Gekrönte Preisschrift. — Si mar,
Die Lehre vom Wesen des Gewissens in der Scholastik des 13. Jahrh.

28*



416 Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae.

der Aquinate den tieferen Sinn der metaphorischen Bezeichnung
„scintilla animae"? In II sent. dist. 39 q. 3 a. 1: „Et haec virtus
scintilla convenienter dicitur, quod sicut scintilla est modicum ex
igne evolans, ita haec virtus est quaedam modica participatio
intellectualitatis respectu eius quod de intellectualitate in au-
gelo est."

Scintilla animae ist also in der Weise, wie der Aquinate
hier das tertium comparationis bestimmt, ein quantitativer
Begriff und bezeichnet den höchsten Grad menschlicher Intelligenz
als Berührungspunkt zwischen dem Menschen und dem Engel.

In de Yerit. q. 17 a. 2 ad 3m : „Ad tertium dicendum,
quod sicut scintilla est id quod purius est de igne et quod super-
volat toti igni, ita synderesis est id quod supremum in con-
scientiae iudicio reperitur; et secundum hanc metaphoram
synderesis scintilla conscieDtiae dicitur." Die Art und Weise, wie
hier unser hl. Lehrer das tertium comparationis bestimmt, läfst
uns einen qualitativen Begriff ersehen. Die scintilla animae
bezeichnet in der menschlichen Seele das reinste und erhabenste
Moment. An dieser Stelle wird zugleich die scintilla animae mit
der Synteresis identifiziert und zum Ausgangspunkt des sittlichen
Lebens gemacht.

Scintilla im erklärten Sinne besagt im wesentlichen dasselbe
wie die andere bei St. Thomas vorkommende Metapher vertex
animae. „Sicut vertex corporis est suprema pars corporis, ita
vertex animae est suprema pars animae", de Verit. q. 16 a. 2
ad 3m- Auch diese Metapher ist der hl. Schrift entnommen.

Dieser Ausdruck vertex animae, vertex intelligentiae, apex
mentis, apex voluntatis kehrt besonders häufig in den mystischen
Schriften des Dionysius Carthusianus wieder.1 In welcher Weise
nun gliedert der hl. Thomas diese metaphorische Bezeichnung
scintilla animae in seine auf aristotelischer Grundlage aufgebaute
Psychologie eiu, welche spekulative Entwicklung erfährt dieser
terminus durch den Aquinaten, der ja die aus der hl. Schrift und
der Patristik überkommenen Bezeichnungen in so klarer und
tiefer Form zu erörtern pflegt?

1 Dionysius Carthus.: De foDte lucis a. 14 u. a. — Surin,
Catéchisme spirituel p. 5 c. 4. — Pierre de Poitiers 0. Cap., Jour
mystique 1. 3 tr. 6. — Boudon, Règne de Dieu en l'oraison mentale
c. 15. — Louis de Blois, Inst, spirit, c. 12. — Sehr anziehend schreibt
hierüber auch der hl. Franz v. Sales in seinem Theotimus 1. Buch,
Kap. 12. Er vergleicht hier recht sinnig diesen vertex animae mit dem
Allerheiligsten des Tempels von Jerusalem.



Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae. 417

Der Ausgang ist für den hl. Lehrer (II Sent. 1. c.) ein
allgemeiner Gedanke seines Lieblingsautors Dionysius Areopagita :

„divina sapientia coniungit prima secundorum ultimis primorum".
Die nähere Erklärung hiezu gibt die prop. 30 des liber de causis,
wo gesagt wird, dafs im Bereiche des Geschöpflichen die niedere
Ordnung der nächsthöheren Ordnung ähnlich sein müsse.

Das ist aber nur dann möglich, wenn die niedere Ordnung
in etwas an der Vollkommenheit der nächsthöheren Ordnung teil
hat. Dann ist diejenige Vollkommenheit des höheren Geschöpfes,
an der das nächststehende niedere Geschöpf teilnimmt und
wodurch zwischen beiden eine Ähnlichkeit begründet wird, zugleich
das höchste Moment in dem niederen Geschöpfe und das
niederste Moment in dem höheren Geschöpfe. Der Grund
hievon liegt im Wort- und Sachbegriffe des Teilhabens, der
participate. Diese Wahrheit veranschaulicht der englische Lehrer
an der Parallelstelle in Quaest. disp. de Verit. q. 16 a. lc. an
einem Gleichnisse: Nach Dionysius läfst Gott die Grenze des
höheren Geschöpfes mit dem Anfange der folgenden niederen
geschöpflichen Ordnung in Berührung treten. Zusammengeordnete

Naturwesen verhalten sich eben gerade so zu einander
wie unmittelbar zusammenstofsende Körper. Wie nämlich der
unten liegende Körper mit seiner Oberfläche die unterste Seite
des oberhalb liegenden Körpers physisch berührt, so grenzt das
niedere Naturwesen in seiner höchsten Vollkommenheit
metaphysisch an eine der unmittelbar höheren Kreatur eigentümliche
Vollkommenheit, indem es an letzterer in unvollkommener Weise
teil hat. Wir sehen: der Obersatz der thomistischen Lehre über
die scintilla animae ist genommen aus der tief metaphysischen
Doktrin von der participatio, welche in der Philosophie und
spekulativen Theologie des hl. Thomas die Rolle eines Grundgesetzes
spielt, und welche hellstes Licht bringt in die Ordnung der
Kreatur, ja selbst in die Ordnung der Übernatur, der Gnade
und der Kirche.

In unserem Falle wendet der hl. Lehrer diesen Grundsatz
auf das Verhältnis zwischen Mensch und Engel an.

Unter den Geschöpfen besteht aber, so fährt (II Sent. 1. c.)
der Aquinate weiter fort, die Ordnung, dafs an erster Stelle der

Engel und an zweiter Stelle die vernünftige Menschenseele in
Betracht kommt. Da die Menschenseele Wesensform des Leibes
ist, so ist die ihr natürlicherweise zukommende Erkenntnis eine
Erkenntnis, welche vom Sinnenfälligen zum Geistigen fortschreitet
und zur Erkenntnis der Wahrheit nur auf Grund vorhergehender

Untersuchung kommt: deshalb wird diese Erkenntnis eine



418 Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae.

schliefsende, eine vernünftige Erkenntnis genannt. Ganz anders
ist es beim Engel. Da er schlechthin unkörperlich ist, so
entspricht seiner Natur ein Erkennen, das einfachhin ohne
Untersuchung die Wahrheit erfafst. Der Engel wird deshalb mit
Recht ein rein geistiges Wesen genannt. Es besteht demnach
zwischen der Thätigkeit des englischen und menschlichen Geistes,
und da vom Akt der Schlufs auf das Wesen geht, zwischen den
Naturen beider ein durchgreifender Unterschied. Natura autem
animae humanae est infra angelicatn.

Aber nach dem im Obersatz ausgesprochenen Grundgesetze
von der participatio mufs trotz dieser grofsen Differenz zwischen
dem Menschen und dem Engel ein Berührungspunkt existieren.
Dieser Berührungspunkt kann aber nur auf der Linie des
Geistigen, des Erkennens gefunden werden, da dieser Berührungspunkt

das höchste Moment im Menschen sein mufs, das Höchste
aber im Menschen nach dem vom hl. Thomas verteidigten
Intellektualismus das Erkennen, das Denken ist.

Es ergibt sich deshalb, dafs in der vernünftigen Menschenseele,

die in der Ordnung der Kreaturen dem Engel zunächst
steht und ihm ähnlich ist, ein gewisses Mafs von Teilnahme an
der dem Engel eigentümlichen reinen Verstandeskraft sich finde,
so dafs auch des Menschen Geist einige Wahrheit unmittelbar
ohne Untersuchung erfassen kann. Thatsächlich werden nun die
ersten dem natürlichen Erkennen zugänglichen Principien in der
spekulativen und praktischen Ordnung in dieser (unmittelbaren)
Weise erfafst und erkannt. Diese Kraft, diese höchste Kraft im
Menschen wird als Ausgangspunkt des spekulativen Erkennens
intellectu8, als Ausgangspunkt des praktischen ethischen Handelns
synderesis genannt.

Und unmittelbar auf diese Ausführung folgt beim heiligen
Thomas (II. Sent. 1. c.) der Satz: „Et haec virtus (haec virtus
bezieht sich ohne Zweifel auf das unmittelbar zuvor stehende
talis virtus, d. h. auf den intellectus und die synderesis zugleich
in ihrer höheren Einheit) scintilla convenienter dicitur, quod
sicut scintilla est modicum ex igne evolans, ita haec virtus est
quaedam modica participatio intellectualitatis, respectu eius
quod de intellectualitate in angelo est; et propter hoc etiam
superior pars rationis scintilla dicitur, quia in natnra rationali
supremum est" Aus diesem Texte läfst sich entnehmen, dafs
der englische Lehrer unter scintilla animae im allgemeinen die
ratio superior überhaupt als Ausgangspunkt des spekulativen
Denkens und praktisch-ethischen Handelns versteht. Es ist dies
die intellectualitas im Menschen, jenes Moment, das ihn dem Engel



Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae. 419

am nächsten bringt. Herrlich schildert der Aquinate diese In-
tellektualität in seiner expositio in Boeth. de Trinit. q. 6 a. 1 :

„Differt autem ratio ab intellectu sicut multitudo ab unitate; unde
dicit Boeth. 6 de Oonsol., quod similiter se habet ratio ad in-
tellectum, sicnt tempus ad aeternitatem et circulus ad centrum.
Est enim rationis proprium circa multa diffundi et ex eis unam
simplicem cognitionem colligere: unde dicit Dionysius 7 cap. de
div. Nomin., quod animae secundum quod habent rationabilitatem,
diffusive circumeunt veritatem, et in hoc deficiunt ab Angelis;
sed inquantum convolvunt multa ad unum, quodammodo angelis
aequantur. Intellectus autem e converso per prius unam et sim-
plicem veritatem considérât, et in illa totius multitudinis
cognitionem capit: sicut Deus intelligendo suam essentiam omnia cog-
noscit."

Durch diese intellectualitas wird demnach der Mensch nicht
blofs dem Engel, sondern Gott selbst ähnlich. Dieses gilt von
den beiden Grundformen dieser intellectualitas, nämlich sowohl
vom habitus primorum principiorum speculativorum wie auch vom
habitus primorum principiorum operabilium, welch letzterer auch
synteresis heifst. Vom ersteren sagt der englische Lehrer: „Huius-
modi autem rationis lumen, quo principia huiusmodi sunt nobis
nata, est nobis a Deo inditum, quasi quaedam similitudo increatae
veritatis in nobis résultants" (de Verit. q. 11 a. 1). Und von
der synteresis gelten in erster Linie die Worte: „Lex naturalis
nihil aliud est quam participatio legis aeternae in rationali crea-
tura." 8. Th. I. II. q. 91 a. 2. Wie schon gesagt, versteht der

Aquinate (IL Sent. 1. c.) unter scintilla animae im weiteren und

allgemeineren Sinne die menschliche Intellektualität als Quelle
des spekulativen Denkens und praktisch-sittlichen Handelns
überhaupt. Im engeren und besonderen Sinne identifiziert der Aquinate,

wie aus der Parallelstelle de Verit. q. 17 a. 2 ad 3 hervorgeht,

die scintilla animae mit dem habitus primorum principiorum
operabilium, mit der synteresis. Er gebraucht dann den
Ausdruck scintilla conscientiae. Übrigens hat die synteresis in der
Auffassung des hl. Thomas und der Dominikanerschule viel mehr
intellektiven Charakter, während, wie Endres bemerkt, in der
Auffassung der Eranziskanerschule der Schwerpunkt der
Synteresis auf die Seite des menschlichen Wollens neigt.

Hiermit haben wir die Texte des hl. Thomas über die

scintilla animae besprochen und verglichen. Im allgemeinen
versteht der Aquinate darunter überhaupt das höchste intellektuelle

1 Endres a. a. 0. S. 293.



420 Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae.

Können im Menschen, das seminarium totius cognitionis. In
einem engeren adäquateren Sinne ist scintilla animae
gleichbedeutend mit synteresis. Diese scintilla animae wohnt dem
Menschen naturaliter inne, sie ist ein integrierender Bestandteil
des Menschenwesens und darum unzerstörbar.

Der hl. Thomas hat an den besprochenen Stellen die scintilla
animae lediglich vom psychologisch-ethischen Standpunkte
aus erörtert. Für die Theorie des übernatürlichen Erkennens
in der spekulativen und mystischen Theologie hat der Engel der
Schule diesen terminus nirgends verwertet, selbst an den Stellen
nicht, wo er die Grundzüge der mystischen Theologie bietet.

Es ergibt sich nun die Frage, ob das, was Thomas unter
scintilla animae im weiteren und engeren Sinne versteht, nicht
wenigstens dem Ansätze nach für die mystische Theologie
verwertbar und von den deutschen Mystikern wirklich verwertet
worden ist.

Die scintilla animae bezeichnet das Innerste, das Höchste
im Menschengeiste. Der englische Lehrer hat nun eine sehr
tiefe Auffassung von dem natürlichen und übernatürlichen Wirken
Gottes im Innersten des Menschen. „Deus est unicuique intimus
sicut esse proprium rei est intimum ipsi rei." So der englische
Lehrer in I. Sent. dist. 37 q. 1 a. 1. Diese Lehre, welche in
den Schriften des hl. Thomas so oft wiederkehrt, ist besonders
auch die Lehre seines hl. Freundes Bonaventura: „Deus est
intime agens in omni actione et intimus est ipsi potentiae operanti,
ita quod potentia ipsa in nihil exit, quod non sit ab ipso." So
der seraphische Lehrer in I. Sent. d. 37 a. 1 q. 1 ad 5m- Diese
Gedanken sind besonders tief ausgeführt und für die Koëtik
verwertet von den Schülern des hl. Bonaventura, wie die: „De
humanae cognitionis ratione anecdota quaedam S. Bonaventurae
et nonnullorum ipsius discipulorum"1 beweisen. Diese Lehre nun,
dafs Gott den Substanzen und Potenzen der causae secundae zu
innerlichst ist, ist von fundamentaler Bedeutung für die
Auffassung der vita supernaturalis und der inhabitatio supernaturalis
Dei in anima iustorum.

Die essentiellen Principien der vita supernaturalis sind Wahrheit

und Gnade, gratia et Veritas, die wir von dem empfangen,
der Gottheit und Menschheit in der denkbar innersten und

1 De humanae cognitionis ratione anecdota quaedam S. Bonaventurae

et nonnullorum ipsius discipulorum. Quaracchi 1883. — Cfr.
S. Bonaventurae Principia de concursu Dei generali ad actiones cau-
sarum secundarum collecta a P. Ignatio Jeiler 0. Min. Quaracchi
1897.



Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae. 421

innigsten Verbindung in sich eint. Die übernatürliche Wahrheit
wird nun im einzelnen Menschen subjektiviert durch die
eingegossene Tugend des Glaubens. Nach dem hl. Thomas ist aber
der hl. Glaube ein Akt bezw. Habitus des Intellektes, zunächst
des spekulativen, dann ex redundantia auch des praktischen
Intellektes. „Fides est in intellectu speculativo sicut in subiecto,
ut manifeste patet ex fidei obiecto: sed quia Veritas prima, quae
est fidei obiectum, est finis omnium desideriorum et actionum
nostrarum, ut patet per Augustinum in 1 de Trin. c. 8, inde est,
quod per dilectionem operatur, sicut etiam intellectus speculativus
extensione fit practicus." S. Th. II. II q. 4 a. 2 ad 3m-
Kardinal Cajetan bemerkt hiezu mit der ihm eigenen Gedankenschärfe:

„Altius enim et verius loquendo dicendum est secundum
ip8um (sc. secundum S. Thomam) et veritatem, quod fides est
habitus altior practico et speculativo praehabens eminenter utrumque
sicut sensus communis respectu sensuum propriorum et propterea
utrumque opus habet: sed loquendo, ut plures, et comparando
ad haec duo, sub speculativo comprehenditur. Hanc autem esse
mentem auctoris patet tum ex eo, quod theologica scientia, quae
virtualiter continetur in principiis, quorum est fides, est huiusmodi,
ut in primo libro ostensum est: tum ex eo, quod dona Spiritus
sancti, quae ex fide émanant, sunt huiusmodi, ut infra patebit.
Esse autem hanc doctrinam secundum veritatem eminentia divinae
cognitionis, cuius est impressio proprii ordinis, manifestât, ut de

theologia dictum est." Cajet. in II. II q. 4 a. 2 ad 3m- Aus
diesen gedankentiefen Bemerkungen des ersten und gröfsten
Kommentators der theologischen Summa entnehmen wir für
unseren Zweck die nachstehenden Folgerungen.

Fürs erste erfafst der Glaube das Höchste im geistigen
Menschen, da er gleichsam noch die Ausgangspunkte der
spekulativen und praktischen Vernunft überragt. Der Glaube hat zum
Gegenstand Principien, d. h. die Glaubensartikel. Die
Glaubenserkenntnis ist keine schliefsende, keine demonstrative, aber sie
ist eine höchst sichere und gewisse Erkenntnis. Aus all dem
läfst sich folgern, dafs durch den hl. Glauben die scintilla animae
übernatürlich erhoben und durchdrungen wird.

Fürs zweite gilt das, was vom Glauben gesagt wurde,
analog auch von den übrigen Formen des übernatürlichen
Erkennens. Cajetan erinnert nur an das theologische Erkennen,
an die Gaben des hl. Geistes, und er weist in letzter Linie auf
das göttliche Denken selbst hin. Die spekulative Theologie ist
die Synthese von Glauben und Metaphysik. Vom Glauben
bebemerkt der hl. Thomas: „Cognitio etiam fidei maxime pertinet



422 Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae.

ad intellect um. Non enim earn rationis investigatione accipi-
mus, sed simplici acceptione intellectus ei assentimus" (in
Boeth. de Trinit. q. 6 a. 1 corp. 3 ad 4'"). Und von der
Metaphysik, der &so/loyia des Aristoteles, sagt der AquiDate: „In-
tellectualiter procedere attribuitur divinae scientiae eo qnod
in ipsa observatur maxime modus intellectus" (in Boeth. de Trinit.
q. 6 a. 1 corp. 3).

Was die Gaben des hl. Geistes betrifft, so kommt hier
zunächst die Gabe des Intellektes in Betracht: „Diese Gabe,"
schreibt Dr. Regler,1 „heifst Intellekt — Verstand, weil sie sich
zu den übernatürlichen Wahrheiten so verhält, wie sich das
natürliche Licht zu den Grundwahrheiten der Erkenntnis verhält."

Aus diesen Ausführungen lassen sich unschwer Anknüpfungspunkte

für die Verwertbarkeit der scintilla animae zur Erklärung
der übernatürlichen Erkenntnis entnehmen. Es gilt von all diesen
Formen übernatürlicher Erkenntnis der Satz: „Humana cognitio
vel consideratio quantum ad sui terminum pertiogit quodammodo
ad angelicam cognitionem non secundum aequalitatern, sed
secundum quamdam assimilationem" (S. Thom. in Boeth. de Trinit.
1. c. ad 3m). Ja, noch mehr, durch die übernatürliche Erkenntnis
wird das menschliche Denken dem Erkennen des Engels in viel
höherem Grade ähnlich, weil ja nach der Lehre des hl. Thomas
der Glaubensinhalt auch das natürliche Erkennen des reinen
Geistes übersteigt.2

Was von den eben angeführten gewöhnlichen Formen
übernatürlichen Erkennens gilt, das wird sich auch bezüglich der
anderen Arten des Erfassens übernatürlicher Wahrheit nicht
leugnen lassen. Für die Theopneustie und schliefslich für all
die Stufen der mystischen Kontemplation, welche das innerste
und höchste Seelenleben des Menschen ergreifen, wird die scintilla

in der weiteren Fassung des hl. Thomas die natürliche Unterlage,

die potentia obedientialis bilden.
Der zweite Faktor der vita supernaturalis ist die Gnade,

welche den innersten Menschen heiligt und vergöttlicht. Die
aktuelle Gnade, „in quantum anima hominis movetur a Deo"
(S. Th. I. II q. 110 a. 2), erfafst sicherlich auch die höchste
Kraft der Menschenseele, die Quelle des Erkennens und Wollens,
die scintilla animae. Und gerade die tiefe thomistische Lehre
von der praedeterminatio physica weist auf ein innerstes
übernatürliches Walten und Wirken Gottes in uns und in unseren

1 liegler. Die sieben Gaben des hl. Geistes unter Zugrundelegung
der Lehre des hl. Thomas von Aquin. Regenshurg 1899. S. 80.

» S. Thom. in IV. Sent. dist. 10 q. 1 a. 4 sol. 4.



Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae. 423

höchsten Beelenkräften nachdrücklich und ausdrücklieh hin. Gerade
diese Lehre ist für die Ascetik und Mystik ungemein brauchbar.
„Die thomistische Auffassung ist indessen nicht blofs geeignet,
der Beele geistlichen Trost zu bereiten, sondern auch, was
ungleich wichtiger ist, sie in der Demut zu befestigen." Bo
Konstantin von Schäzler.1 Nach Schäzler, der so gern auf den asce-
tischen Wert der Lehre des Aquinaten aufmerksam macht, ist
die a8cetische Lehre des hl. Ignatius v. Loyola echt thomistisch.2
Auch die mystische Theologie der hl. Theresia ruht auf thomisti-
scher Grundlage; ja selbst die mystisch-ascetische Auffassung
des hl. Franz von Sales findet Schäzler im thomistischen Gnadenbegriffe

begründet.8
Immanentes Princip des übernatürlichen Gnadenlebens ist

die vom hl. Geiste uns eingegossene heiligmachende Gnade, die
von innen heraus den Menschen erhebt und übernatürlich belebt
und in seinen Kräften und Akten durchdringt. Ihr Sitz ist in
der Seelensubstanz selbst. „Und wie vom Wesen der Seele die
Potenzen herausfliefsen, als nächste Thätigkeitspriucipien, so
fliefsen von der heiligmachenden Gnade die Tugendeu hervor,
durch welche die Potenzen zu übernatürlichen Akten bewegt
werden." S. Th. I. II q. 110 a. 4 ad lra- Da dem-s'o ist, werden
da nicht die Wurzeln und Ausgangspunkte des geistigen Denkens
und Wollens von diesem Leben und Wirken der Gnade
durchdrungen werden

Gott ist die Ursache dieser heiligmachenden Gnade; denn

„mentem, in qua est gratia, nulla creatura illabitur" (de YTerit.

q. 27 a. 3). Die heiligmachende Gnade verleiht dem Menschen
ein esse supernaturale, ja sie macht ihn göttlicher Natur teilhaft.4
Der Mensch, der als Geschöpf vestigium Dei, als vernünftiges
Geschöpf imago Dei ist, wird nunmehr als begnadetes Kind
Gottes similitudo Dei et templum Spiritus sancti.5 Diese Lehre
des hl. Thomas vom Wesen und Wirken der heiligmachenden
Gnade und besonders seine Ausführungen über die similitudo Dei
sind recht dazu geeignet, den Menschen, den Christen zur Ver-

i Konstantin v. Schäzler, Neue Untersuchungen über das Dogma
von der Gnade. Mainz 1867. S. 217.

« A. a. 0. S. 220.
» A. a. 0. S. 224.
* Cfr. Goudin 0. P., Tractatus theologici (ed. Dummermuth 0. P.)

torn. II pag. 246. — Ledesma 0. P., Tractat. de div. perf. q. IV a. 6. —

Gonet, Clypeus Thomisticus p. II tract. 8 disp. 2.
6 Cfr. Barthélémy Froget 0. P., De l'habitation du St.-Esprit

dans les âmes justes d'après la doctrine de St.-Thomas d'Aquin. Paris
1898.



424 Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae.

innerlichung zu gemahnen. Das, was der engelgleiche Lehrer
scintilla animae heifst, ist gleichsam der natürliche Ansatz zu
dem hellen himmlischen Lichte, das in der heiligmachenden
Gnade gerade die höchsten und geistigsten Potenzen des
Menschen durchleuchtet.

Unsere Erörterungen haben gezeigt den Zusammenhang der
scintilla animae im weiteren und engereu Sinne mit den beiden
Komponenten des übernatürlichen Lebens: Gnade und Wahrheit.
Aus diesen unseren Ausführungen läfst sich folgern, dafs die Lehre
des hl. Thomas von der scintilla animae nicht blofs für die
spekulative Theologie, sondern besonders auch für die christliche
Mystik verwertbar ist, wie überhaupt die thomistische Doktrin
die sicherste Basis einer gesunden kirchlichen Mystik ist.
Gerade die Betonung des Physischen im Übernatürlichen, die Lehre
von der praedeterminatio physica, von der heiligmachenden Gnade
als physischer Teilnahme an der göttlichen Natur, die Lehre von
der physischen Wirksamkeit Christi als des Hauptes der Kirche
und von der physischen Wirksamkeit der hl. Sakramente: gerade
diese Gesichtspunkte sind es, welche den späteren Lehrern der
Mystik: Philippus a Trinitate, Vallgornera, Joannes a Jesu Maria
u. a. den innigsten Anschlufs an die Doktrin des hl. Thomas als
höchst ratsam, sicher und segensreich erscheinen liefsen.

In welcher Weise specifizieren sich nun diese generellen
Bemerkungen über die Verwertbarkeit der Doktrin des hl. Thomas
für die Mystik in Hinsicht auf die deutschen Mystiker des

Predigerordens in dem speciellen Punkte der scintilla animae?
P. Denifle bemerkt so wahr1: „Die deutschen Schriften der
Mystiker offenbaren uns zum guten Teil das Ringen, für die
damalige lateinische Terminologie und Ideenwelt die geeigneten
deutschen Ausdrücke zu finden. Es dürfte nicht schaden,
wenn unsere Germanisten die Terminologie der deutschen
Mystiker mit etwas nüchterneren Augen betrachten würden als bisher.
Freilich ist dazu die scholastische Vorbildung unumgänglich
erfordert. Die deutsche Terminologie ruht eben auf der
scholastischen."

Ein solcher aus der lateinischen Scholastik genommener
terminus ist eben auch das „Seelenfünklein" Eckeharts und
anderer Mystiker. Es ist dieses Seelenfünklein der eigentliche
Grund, das Innerste der Seele, ganz lauter und rein, der wahre
innere Mensch, wo der Mensch mit Gott in übernatürlichen
Verkehr tritt. Die hl. Theresia hat hiefür den Ausdruck Seelenburg,

1 Archiv für Litteratur- und Kirchengesch. d. M.-A. II, 423 u. 424.



Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae. 425

der auch bei Eckehart vorkommt. J. E. Erdmann gibt die Lehre
des Meisters Eckehart also wieder1: „Vielmehr mufs es der
innerste Grund der Seele sein, jenes ,Bürglein' (castellum), mit
dem man die aufgeschlossene ganze Gottheit erfafst und in ihrem
Abgrund sich begräbt. Weil sich darin das unmittelbare
Anschauen mit dem ebenso unmittelbaren Gewissen vereinigt,
deswegen wird hier das Wort ,Fünklein' gebraucht, das an die
scintilla conscientiae bei Kirchenvätern und Scholastikern
erinnert."

Wenn auch nicht zu leugnen ist, dafs der Litteralsinn vieler
Stellen Eckeharts excessiv-realistische Auffassung des Verhältnisses

zwischen Gott und der Kreatur darzustellen scheint, so
ist doch die hinter den mitunter etwas überschwenglichen
ÄufseruDgen heifser Gottessehnsucht verborgene Idee keineswegs
als pantheistisch oder quietistisch zu bezeichnen.

Doch wir haben hier nicht die Aufgabe, die Mystiker von
den ihnen gemachten Vorwürfen zu reinigen; uns genügt es, die
Verwertbarkeit der thomistischen Lehre, hier speciell der tho-
mi8tischen Auffassung von der scintilla animae für die katholische
Mystik gezeigt zu haben. Der praktische Zweck der Mystik
beursachte deren Vorliebe für Bilder und Gleichnisse. Und
gerade um die verschiedenen Grade der Vereinigung mit Gott zu
charakterisieren, waren den Mystikern passende Gleichnisse und
Metaphern angenehm und willkommen. In den Werken des

Areopagiten, diesem Kanon mittelalterlicher Mystik, bei Basilius,
St. Bernhard, bei Richard v. St. Viktor, Bonaventura, bei
Dionysius Carthusianus, Theresia und Joh. v. Kreuz kehren die
herrlichsten Gleichnisse zur Veranschaulichnng mystischer That-
sachen und Thätigkeiten wieder. Besonders ist es die Metapher
vom Licht und Eeuer, welche in den mannigfachsten Variationen
von den Mystikern verwertet und auch vom hl. Thomas
angewendet und erklärt worden ist. (II. Sent. dist. 13 q. 1 a. 2.)

Und in diesem Sinne wurde auch die Lehre vom „Seelen-
fünklein" von den Mystikern adaptiert und auf übernatürlichmystische

Verhältnisse übertragen. Das „Seelenfünklein", die
scintilla animae, ist, wie wir schon am Eingange gesehen, beim
hl. Thomas eine Bezeichnung für den innersten, letzten Ausgangspunkt

des menschlichen Erkennens und Handelns. Zweck der

Mystik ist nun, den Menschen sich selbst zurückzugeben, ihn zur
Einkehr in sich selbst, in sein Innerstes zu führen, mit einem

Worte: die umfassendste theoretische und praktische Anerkennung

1 Erdmann, Grundrifs der Gesch. der Philos. [4] I S. 509.



426 Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae.

und Anwendung des Wortes des göttlichen Heilandes: „Das Reich
Gottes ist in euch" (Luk. 17, 21). Der Meusch „mufs entbildet
werden von der Kreatur, gebildet werden mit Christo, überbildet
werden in der Gottheit", das ist die besonders beim seligen
Heinrich Seuse ausgesprochene und ausgeführte leitende Idee
der Mystik. Gewifs war zur Erläuterung dieses Zweckes der
Mystik die scholastische Lehre vom innersten Seelenleben ein
schätzenswerter Behelf, zudem ja die Lehre von der scintilla
animae in inniger Beziehung steht zu den beiden Grundfaktoren
der vita supernaturalis: „gratia et Veritas", aut denen die wahre
kirchliche Mystik sich aufbaut. In der späteren theoretischen
Mystik wurde dieser Ausdruck „scintilla animae" zur
theologischpsychologischen Analyse mystischer Seelenthätigkeiten
herangezogen. Thomas Vallgornera 0. P., einer der gründlichsten
Kenner der Mystik des hl. Thomas, äufsert sich in dieser Richtung

also1: „Contemplamur hanc immensam bonitatem cum apice
intelligentiae, quae est suprema pars intellectus. D. Thomas in
11. dist. 39 a. 1 in corp. affirmât quod superior pars rationis,
quae vocatur scintilla, significatur per aquilam, quae caetera ani-
malia in volando transcendit. Et qu. 16 de Verit. a. 2 ad 3m
istam scintillam vocat verticem; cum ista adornata lumine
fidei contemplamur Deum non per partes et particulares rationes
attributorum, sed in communi et sub conceptu universali, quia
est tanta capacitas intellectus nostri ad cognoscendnm Deum, quod
veluti videtur, quod non satiatur in cognitione unius attributi,
nisi cognoscat totum Deum. In ista contemplatione Dei, quam
exercet scintilla rationis mediante lumine fidei, qua con-
templatur Deum sub conceptu universali, debet quiescere ."
Mit Recht betitelt Vallgornera sein Werk: „Mystica theologia
D. Thomae, utriusque theologiae scholasticae et mysticae prin-
cipis."

Denn die Lehre des hl. Thomas ist die sichere Grundlage
für eine gesunde kirchliche Mystik. Die heilige Seele des Aqui-
naten selbst hat sich in harmonischer Einigung von Scholastik
und Mystik himmelwärts zu Gott erhoben, den er sich als
einzigen Lohn erbeten. Wenn die scintilla animae den Berührungspunkt

zwischen dem Menschengeist und dem Engel bezeichnet,
so ist dies in besonders hohem Mafse bei unserem hl. Lehrer
der Fall, der wegen seines tiefen Intellektes und seiner
glänzenden Seelenreinheit als Doctor Angelicus gefeiert wird. Der

1 P. Thomas Vallgornera 0. P., Mystica Theologia Divi Thomae
q. III disp. 1 a. 5 (ed. Berthier, Aug. Taur. 1890 I, S. 366 u. 367).



Des Arenpagiten Buch von den göttl. Namen nach St. Thomas. 427

Geist des hl. Thomas lebt fort in seinem Orden, in seiner Schule,
wo Scholastik und Mystik sich gegenseitig fördern und ergänzen.
Aufser den deutschen Mystikern Eckehart, Tauler, Seuse, Nikolaus

von Strafsburg u. a. sind als Mystiker des Predigerordeus
zu bezeichnen Ludwig von Granada, Bartholomäus a Martyribus,
der Philosoph Alexander Piny und viele andere. Sehr
bemerkenswert ist auch die Thatsache, dafs die Hauptverteidiger der
thomistischen Gnadenlehre: Dominikus Banez und Antonin Mas-
soulié grofse Kenner der Mystik gewesen sind, der erstere als
Seelenführer der hl. Theresia, letzterer als Verfasser hochbedeutsamer

my8tisch-a8cetischer Traktate. Und wenn in unseren Tagen
Heinrich Seuse von Gregor XVI. seliggesprochen wurde, wenn
erst ganz kürzlich am 15. Mai 1899 Raymund von Oapua, der
Beichtvater der hl. Katharina v. Siena, durch Papst Leo XIII.
feierlich beatifiziert ward, so ist das gewifs eine Apologie für
die aus dem unversiegbaren Born thomistischer Wahrheit
geschöpfte Mystik des Predigerordens.

<~5S~

DES AREOPAGITEN BUCH YON DEN GÖTTLICHEN
NAMEN NACH ST. THOMAS.

Yon P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

Der grofse Dionysius vom Areopag, der Bekehrte des heil.

Völkerapostels Paulus (Apostg. 17, 34), verfafste auf Grund der
hh. Schriften vier verschiedene Bücher über Gott: die
göttlichen Hypotyposen ; die göttlichen Namen ; die symbolische
Theologie; die mystische Theologie. Im Prolog seines herrlichen
Kommentars zum Buch von den göttlichen Namen sagt darüber
der Aquinate näher dies: „Ad intellectum librorum beati Dionys»
considerandum est, quod ea quae de Deo in sacris Scriptum
dicuntur, artificialiter quadrifariam divisit. Nam in libro quodam,
qui apud nos non habetur, qui intitulatur de divinis Hypoty-
posibus, idest characteribus, ea de Deo tradidit quae ad uni-
tatem divinae essentiae et distinctionem persoDarum pertinent:
cuius unitatis et distinctionis sufficiens similitudo in rebus creatis

non invenitur; sed hoc mysterium omnem naturalis rationis facul-
tatem excedit. Q,uae vero dicuntur de Deo in Scriptum, quarum
aliqua similitudo in creaturis invenitur, dupliciter se habent.
Nam huiusmodi similitudo in quibusdam quidem attenditur secundum

aliquid quod a Deo in creaturas derivatur; sicut a primo


	Die Lehre des Hl. Thomas von der scintilla animae in ihrer Bedeutung für die deutsche Mystik

