Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 14 (1900)

Artikel: Die Lehre des HI. Thomas von der scintilla animae in ihrer Bedeutung
fur die deutsche Mystik

Autor: Grabmann, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761991

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae. 413

simpliciter necessaria est, aut virtualiter exsistens ad primam
demonstrationem faciendam, aut formaliter exsistens ad reliquas
demonstrationes faciendas sive in materia propria sive aliarom
scientiarum.“

—3-

DIE LEHRE DES HL. THOMAS VON DER SCINTILLA
ANIMAE INIHRER BEDEUTUNG FUR DIE DEUTSCHE
MYSTIK IM PREDIGERORDEN.,

Von MARTIN GRABMANN.

Der hl. Thomas von Aquin hat durch seine tiefe, von Prin-
cipien getragene Lehre und durch seine unvergleichliche Logik
und Methodik auf die gesamte nachfolgende Wissenschaft einen
durchgreifenden” Einfluls ausgeiibt. Was friiher als originellste
Geistesarbeit einzelner Denker galt, das hat nunmehr gar viel-
fach eine fortgeschrittene Quellenforschung beim englischen Lehrer
mehr oder minder klar ausgesprochen gefunden. Ein Beweis
hiefiir ist das Verhdltnis zwischen St. Thomas und den deutschen
Mystikern des Predigerordens. Preger, Charles Schmidt und zum
Teil anch Stockl und Bach wiirdigen nicht oder nur wenig den
innigen Zusammenhang des thomistischen und mystischen Denkens.
Die Folge davon ist, dafs die einen in Eckehart den Vater der
deutschen Spekulation feierten, wihrend andere in den Mystikern
die Vertreter des Pantheismus und Quietismus sahen. Freilich
haben sich auch schon friihzeitig apologetische Stimmen fiir die
Orthodoxie der deutschen Mystiker erhoben. Surius hat die
Werke Taulers, des doctor sublimis et illuminatus, ins Lateinische
iibersetzt und nennt ihn einen insignis theologus. Der ehrwiir-
dige Ludwig von Blois hat sogar eine Apologia pro Thaulero ge-
schrieben. Uber Eckehart #ufsern sich Quétif- Echard alsol:
,Non blasphemi, non haeresiarchae nota inurendus. . . . Sed in
eos errores sanctioris vitae desiderio imwodico ac non sobrio ab-
reptus censendus. .

Es ist das hohe Verdienst des um die Geschichte der mittel-
alterlichen Litteratur hochst verdienten P. Denifle O. P., durch
seine griindlichen Forschungen Licht in die dunkle Frage iiber
den wahren Wert der deutschen Mystik gebracht zu haben. Wer

1 Quétif-Echard, Scriptores Ord. Praed. I, 307. Uber Eckehart
siehe noch: Liitolf in der Tiibinger theol. Quartalschrift 1875, 4. Heft,
und Chevalier, Répertoire des sources historiques du moyen age, art.
Eckehart.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIV. 28



414 Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae.

die deutschen Mystiker verstehen will, bemerkt P. Denifle,! der
,mufs in der Scholastik, besonders aber in den Werken des
hl. Thomas griindlich bewandert sein, sonst reilst er notwendig
die deutschen Mystiker aus dem Boden der Geschichte, in dem
sie wurzeln, er wird jede Entwicklung zu ihnen hin leugnen,
die doch einmal da ist, und er wird es nie und nimmer zueinem
richtigen Verhéltnisse auch nur ihrer Terminologie, geschweige
denn ihrer Lehren bringen®“. In den gelehrten Fufsnoten zu
Eckeharts lateinischen Schriften hat der gelehrte Unterarchivar
des hl. Stuhles die Konkordanz zwischen Eckehart einerseits
und dem englischen Lehrer, sowie der élteren Franziskanerschule
andererseits klargelegt, und zwar gerade in den Fragen iiber
das Wesen und Sein Gottes und der Geschiopfe. Dabei ver-
schweigt aber der gelehrte Forscher keineswegs die verschie-
denen Unrichtigkeiten Eckeharts.

Auch J. E. Erdmanns Grundrifs der Geschichte der Philo-
sophie in seiner neuesten Auflage kennt und wiirdigt den Konnex
zwischen Mystik und Scholastik,? indem er die Lehre vom Seelen-
grunde der deutschen Mystiker in Zusammenhang mit dem in-
timus mentis sinus bei Richard von St. Viktor und der scintilla
animae bei Thomas von Aquin bringt.

Im folgenden soll nun die Auffassung des hl. Thomas von
der scintilla animae klargelegt und dadurch ein kleiner Beitrag
zum Verstdandnisse der mystischen Terminologie geboten werden.

An zwei Stellen erklért sich der englische Lehrer iiber den
Ausdruck ,scintilla animae‘, ndmlich in seinem Sentenzenkom-
mentar (II. Sent. d. 3Y q. 3 a. 1) und seinen Quaestiones disput.
de Veritate q. 17 a. 2 ad 3™ (cfr. ibid. q. 16 a. 1c.).

In seiner theologischen Summa, wo er nicht als Kommentator
thitig ist, sondern als Systematiker und Magister sein gereiftes,
abschliefsendes Forschungsurteil gibt, findet sich iber diese
scintilla animae nichts, wenngleich in der Prima die psychologi-
schen Fragen ausfiihrlich behandelt werden. Die Thatsache, dafs
der Aquinate in seinem Sentenzenkommentar dieser scintilla
animae einen eigenen Artikel widmet, lifst uns in seinem Aus-
druck einen in der damaligen Lehrtradition gebrduchlichen dlteren
terminus vermuten. Der Text des Lombarden selbst fiihrt uns
auf den Ursprung dieses Ausdruckes: ,Superior enim scintilla
rationis, quae etiam, ut ait Hieronymus (super Ezechielem 1, 7)

1 P, Denifle 0. P., ,Meister KEckebarts .lateinische Schriften und
die Grundanschauung seiner Lehre® im Archiv far Litteratur und Kirchen-
geschichte des Mittelalters Il. Bd. S. 532,

2 J,E, Erdmann, Grundrils der Gesch, der Philos, I, 508 (4. Aufl.).



Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae. 415

in Cain non potuit extingui, bonum semper vult et malum semper
odit.*

Estius, gleich grofs als Exeget wie als Scholastiker, be-
merkt hiezul: ,Haec porro habitualis cognitio menti impressa
varie ab auctoribus nuncupatur, ut conscientia, conscientiae dic-
tamen, lex naturalis, scintilla rationis, cwwzzenoes . . . Quae
quidem notitia nec in damnatis extinguitur. ... Unde Hieronymus
scribens in Ezechielis 1 ad illud: ,Et scintillae quasi aspectus
aeris candentis.“ Ka, inquit, quam Graeci vocant GvrT7QRGLwY,
scintilla conscientiae, in Cain quoque pectore postquam eiectus
est de paradiso, non extinguitur et qua victi voluptatibus vel
furore ipsaque interdum rationis decepti similitudine, nos peccare
sentimus.“

Auch Alexander von Hales fiihrt, wie Endres? bemerkt, die
Synteresis und damit auch die scintilla animae auf den Kommentar
des hl. Hieronymus zu Ezechiel zuriick. ,Die erste Veranlassung
zur Aufnahme dieses Begriffes ging ohne Zweifel von Petrus
Lombardus aus. Er verweist in seinem Sentenzenwerke, an
welches das systematisierende Mittelalter in der Darstellung
der christlichen Lehrsumme immer aufs nene wieder anzukniipfen
pflegte, bei der Behandlung der Frage, wie es zu nehmen sei,
dafs jedermann von Natur aus das Gute wolle, auf einen Teil
jener Stelle des hl. Hieronymus, aus welcher sich der Begriff
herschreibt. . . . Und so diirfte die erste Reception dieses Be-
griffes in einer der zahlreichen ungedruckten Sentenzenbiicher
und Summen, welche fiir die theologische Wissenschaft an der
Wende des 12. und 13. Jahrhunderts Zeugnis geben, zu suchen
sein.“3 Der Aunsdruck scintilla ist also dem Propheten Ezechiel
entlehnt, wie ja iiberhaupt viele termini der scholastischen und
mystischen Theologie der hl. Schrift entlehnt sind.

Das ist fiir den hl. Thomas die geschichtlich gegebene Vor-
lage gewesen, auf Grund deren er den Begriff scintilla animae
naher erklirt, précisiert und mit seiner Gesamtdoktrin in Ein-
stimmung gebracht hat.

Scintilla animae ist ein bildlicher Ausdruck. In der Auf-
findung und Disposition des vollen Inhalts einer Metapher ist der
engelgleiche Lehrer Meister. In welcher Weise eruiert nun hier

1 Estius in I Sent. dist. 39 § 2 (ed. Paris 1680).

2 Endres, Die Seelenlehre des Alexander v. Hales im Philos. Jahr-
buch der Gorresgeselischaft I, 284,

3 Endres a. a. 0. 292 u. 293. Vgl. Heinrich Appel, Die Lelre
der Scholastiker von der Synteresis. Gekrdnte Preisschrift. — Simar,
Die Lehre vom Wesen des Gewissens in der Scholastik des 13. Jahrh,

O]%

i



416 Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae.

der Aquinate den tieferen Sinn der metaphorischen Bezeichnung
nscintilla animae*“? In II sent. dist. 39 q. 3 a. 1: ,,Et haec virtus
scintilla convenienter dicitur, quod sicut scintilla est modicum ex
igne evolans, ita haec virtus est quaedam modica participatio
intellectualitatis respectu eius quod de intellectualitate in an-
gelo est.

Scintilla animae ist also in der - Weise, wie der Aquinate
hier das tertium comparationis bestimmt, ein quantitativer Be-
griff und bezeichnet den hdchsten Grad menschiicher Intelligenz
als Beriihrungspunkt zwischen dem Menschen und dem Engel.

In de Verit. q. 17 a. 2 ad 3™: ,,Ad tertium dicendum,
quod sicut scintilla est id quod purius est de igne et quod super-
volat toti igni, ita synderesis est id quod supremum in con-
scientiae iudicio reperitur; et secundum hanc metaphoram syn-
deresis scintilla conscientiae dicitur. Die Art und Weise, wie
hier unser hl. Lehrer das tertium comparationis bestimmt, lalst
uns einen qualitativer Begriff ersehen. Die scintilla animae
bezeichnet in der menschlichen Seele das reinste und erhabenste
Moment. An dieser Stelle wird zugleich die scintilla animae mit
der Synteresis identifiziert und zum Ausgangspunkt des sittlichen
Lebens gemacht.

Scintilla im erkldrten Sinne besagt im wesentlichen dasselbe
wie die andere bei St. Thomas vorkommende Metapher vertex
animae. ,Sicut vertex corporis est suprema pars corporis, ita
vertex animae est suprema pars animae“, de Verit. q. 16 a. 2
ad 3™ Auch diese Metapher ist der hl. Schrift entnommen.

Dieser Ausdruck vertex animae, vertex intelligentiae, apex
mentis, apex voluntatis kehrt besonders hiufig in den mystischen
Schriften des Dionysius Carthusianus wieder.! In welcher Weise
nun gliedert der hl. Thomas diese metaphorische Bezeichnung
scintilla animae in seine auf aristotelischer Grundlage aufgebaute
Psychologie ein, welche spekulative Entwicklung erfihrt dieser
terminus durch den Aquinaten, der ja die aus der hl. Schrift und
der Patristik iiberkommenen Bezeichnungen in so klarer und
tiefer Form zu erortern pflegt?

1 Dionysius Carthus.: De fonte lucis a. 14 u. a. — Surin,
Catéchisme spirituel p. 5 c¢. 4. — Pierre de Poitiers 0. Cap., Jour
mystique 1. 3 tr. 6. — Boudon, Régne de Dieu en l'oraison mentale

c. 15. — Louis de Blois, Inst. spirit. ¢. 12. — Sehr anziehend schreibt
hieriiber auch der hl. Franz v. Sales in seinem Theotimus 1. Buch,
Kap. 12. Er vergleicht hier recht sinnig diesen vertex animae mit dem
Allerheiligsten des Tempels von Jerusalem.



Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae. 417

Der Ausgang ist fir den hl. Lehrer (II Sent. 1. ¢.) ein
allgemeiner Gedanke seines Lieblingsautors Dionysius Areopagita:
,»divina sapientia coniungit prima secundorum ultimis primorum*.
Die néhere Erkldrung hiezu gibt die prop. 30 des liber de causis,
wo gesagt wird, dafs im Bereiche des Geschdpflichen die niedere
Ordnung der néchsthéheren Ordnung &hnlich sein miisse.

Das ist aber nur dann moglich, wenn die niedere Ordnung
in etwas an der Vollkommenheit der néchsthoheren Ordnung teil
hat. Dann ist diejenige Vollkommenheit des hoheren Geschdpfes,
an der das néchststehende niedere Geschopf teilnimmt und wo-
durch zwischen beiden eine Ahnlichkeit begriindet wird, zugleich
das hochste Moment in dem niederen Geschopfe und das
niederste Moment in dem hoheren Geschopfe. Der Grund
hievon liegt im Wort- und Sachbegriffe des Teilhabens, der par-
ticipatio. Diese Wahrheit veranschaulicht der englische Lehrer
an der Parallelstelle in Quaest. disp. de Verit. q. 16 a. lc. an
einem Gleichnisse: Nach Dionysius ldfst Gott die Grenze des
hoheren Geschopfes mit dem Anfange der folgenden niederen
geschopflichen Ordnung in Beriihrung treten. Zusammengeord-
nete Naturwesen verhalten eich eben gerade so zu einander
wie unmittelbar zusammenstofsende Korper. Wie namlich der
unten liegende Korper mit seiner Oberfliche die unterste Seite
des oberhalb liegenden Korpers physisch beriihrt, so grenzt das
niedere Naturwesen in seiner hochsten Vollkommenheit meta-
physisch an eine der unmittelbar hoheren Kreatur eigentiimliche
Vollkommenheit, indem es an letzterer in unvollkommener Weise
teil hat. Wir sehen: der Obersatz der thomistischen Lehre iiber
die scintilla animae ist genommen aus der tief metaphysischen
Doktrin von der participatio, welche in der Phlloeophle und spe-
kulativen Theologie des hl. Thomas die Rolle eines Grundgesetzes
spielt, und welche hellstes Licht bringt in die Ordnung der
Kreatur, ja selbst in die Ordoung der Ubernatur, der Gnade
und der Kirche.

In unserem Falle wendet der hl. Lehrer diesen Grundsatz
auf das Verhdltnis zwischen Mensch und Engel an.

Unter den Geschopfen besteht aber, so fihrt (IL Sent. L. c.)
der Aquinate weiter fort, die Ordnung, dals an erster Stelle der
Engel und an zweiter btelle die verniinftige Menschenseele in
Betracht kommt. Da die Menschenseele Wesensform des Leibes
ist, so ist die ihr natiirlicherweise zukommende Erkenntnis eine
Erkenntnis, welche vom Sinnenfilligen zum Geistigen fortschreitet
und zur Erkenntnis der Wahrheit nur auf Grund vorhergehen-
der Untersuchung kommt: deshalb wird diese Erkenntnis eine



418 Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae.

schliefsende, eine verniinttige Erkenntnis genaont. Ganz anders
ist es beim Engel. Da er schlechthin unkéorperlich ist, so ent-
spricht seiner Natur ein Erkennen, das einfachhin ohne Unter-
suchung die Wahrheit erfafst. Der Engel wird deshalb mit
Recht ein rein geistiges Wesen genannt. Es besteht demnach
zwischen der Thatigkeit des englischen und meunschlichen Geistes,
und da vom Akt der Schlufs auf das Wesen geht, zwischen den
Naturen beider ein durchgreifender Unterschied. Natura autem
animae humanae est infra angelicam.

Aber nach dem im Obersatz ausgesprochenen Grundgesetze
von der participatio mufs trotz dieser grofsen Differenz zwischen
dem Menschen und dem Engel ein Beriihrungspunkt existieren.
Dieser Beriihrungspunkt kann aber nur auf der Linie des Gei-
stigen, des Erkennens gefunden werden, da dieser Beriihrungs-
punkt das hochste Moment i Menschen sein mufs, das Hochste
aber im Menschen nach dem vom hl. Thomas verteidigten In-
tellektualismus das Erkennen, das Denken ist.

Es ergibt sich deshalb, dals in der verniinftigen Menschen-
seele, die in der Ordnung der Kreaturen dem KEngel zunéchst
steht und ihm &hnlich ist, ein gewisses Mals von Teilnahme an
der dem Engel eigentiimlichen reinen Verstandeskraft sich finde,
so dafs auch des Menschen Geist einige Wahrheit unmittelbar
ohne Untersuchung erfassen kann. Thatséichlich werden nun die
ersten dem natiirlichen Erkennen zugénglichen Principien in der
spekulativen und praktischen Ordnung in dieser (unmittelbaren)
Weise erfalst und erkannt. Diese Kraft, diese hochste Kraft im
Menschen wird als Ausgangspunkt des spekulativen Erkennecs
intellectus, als Ausgangspunkt des praktischen ethischen Handelns
synderesis genannt.

Und unmittelbar auf diese Ausfilhrung folgt beim heiligen
Thomas (II. Sent. 1. ¢.) der Satz: , Et haec virtus (haec virtus
bezieht sich ohne Zweifel auf das unmittelbar zuvor stehende
talis virtus, d. h. auf den intellectus und die synderesis zugleich
in ibrer hoheren Einheit) scintilla convenienter dicitur, quod
sicut scintilla est modicum ex igne evolans, ita haec virtus est
quaedam modica participatio intellectualitatis, respectu eius
quod de intellectualitate in angelo est; et propter hoc etiam
superior pars rationis scintilla dicitur, quia in natura rationali
supremum est‘‘ Auas diesem Texte lifst sich entnehmen, dals
der englische Lehrer unter scintilla animae im allgemeinen die
ratio superior iiberhaupt als Ausgangspunkt des spekulativen
Denkens und praktisch-ethischen Handelns versteht. Es ist dies
die intellectualitas im Menschen, jenes Moment, das ihn dem Engel



Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae. 419

am nichsten bringt. Herrlich schildert der Aquinate diese In-
tellektualitdt in seiner expositio in Boeth. de Trinit. q. 6 a. 1:
, Differt autem ratio ab intellectu sicut multitudo ab unitate; unde
dicit Boeth. 6 de Counsol.,, quod similiter se habet ratio ad in-
tellectum, sicut tempus ad aeternitatem et circulus ad centrum.
Est enim rationis proprium circa multa diffundi et ex eis unam
simplicem cognitionem colligere: unde dicit Dionysius 7 cap. de
div. Nomin., quod animae secundum quod habent rationabilitatem,
diffusive circumeunt veritatem, et in hoc deficiunt ab Angelis;
sed inquantum convolvunt multa ad unum, quodammodo angelis
aequantur. Intellectus autem e converso per prius unam et sim-
plicem veritatem considerat, et in illa totius multitudinis cogni-
tionem capit: sicut Deus intelligendo suam essentiam omnuia cog-
noscit.

Durch diese intellectualitas wird demnach der Mensch nicht
blofs dem Engel, sondern Gott selbst &hnlich. Dieses gilt von
den beiden Grundformen dieser intellectualitas, namlich sowohl
vom habitus primorum principiorum speculativorum wie auch vom
habitus primorum principiorum operabilium, welch letzterer auch
synteresis- heifst. Vom ersteren sagt der englische Lehrer: ,,Huius-
modi autem rationis lumen, quo principia huiusmodi sunt nobis
nata, est nobis a Deo inditum, quasi quaedam similitudo increatae
veritatis in nobis resultantis“ (de Verit. q. 11 a. 1). Und von
der synteresis gelten in erster Linie die Worte: , Lex naturalis
nihil aliud est quam participatio legis aeternae in rationali crea-
tura.“ 8. Th. L. IL. q. 91 a. 2. Wie schon gesagt, versteht der
Aquinate (L[ Sent. l. ¢.) unter scintilla animae im weiteren und
allgemeineren Sinne die menschliche Intellektualitit als Quelle
des spekulativen Denkens und praktisch-sittlichen Handelns iiber-
haupt. Im engeren und besonderen Sinne identifiziert der Aqui-
nate, wie aus der Parallelstelle de Verit. q. 17 a. 2 ad 3 hervor-
geht, die scintilla animae mit dem habitus primorum principiorum
operabilium, mit der synteresis. Er gebraucht dann den Aus-
druck scintilla conscientiae. ﬁbl‘igens hat die synteresis in der
Auffassung des hl. Thomas und der Dominikanerschule viel meht
intellektiven Charakter, wihrend, wie Endres bemerkt, in der
Auffassung der Franziskanerschule der Schwerpuokt der Syn-
teresis auf die Seite des menschlichen Wollens neigt.

Hiermit haben wir die Texte des hl. Thomas iiber die
scintilla animae besprochen und verglichen. Im allgemeinen ver-
steht der Aquinate darunter iiberhaupt das hochste intellektuelle

1 Kndres a. a. 0. S. 298.



420 Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae.

Konnen im Menschen, das seminarium totius cognitionis. In
einem engeren addquateren Sinne ist scintilla animae gleich-
bedeutend mit synteresis. Diese scintilla animae wohnt dem
Menschen naturaliter inne, sie ist ein integrierender Bestandteil
des Menschenwesens und darum unzerstorbar.

Der bl. Thomas hat an den besprochenen Stellen die scintilia
animae lediglich vom psychologisch-ethischen Standpunkte
aus erortert. Fiir die Theorie des iibernatiirlichen KErkenunens
in der spekulativen und mystischen Theologie hat der Engel der
Schule diesen terminus nirgends verwertet, selbst an den Stellen
nicht, wo er die Grundziige der mystischen Theologie bietet.

Es ergibt sich nun die Frage, ob das, was Thomas unter
scinfilla animae im weiteren und engeren Sinne versteht, nicht
wenigstens dem Ansatze nach fiir die mystische Theologie ver-
wertbar und von den deutschen Mystikern wirklich verwertet
worden ist.

Die scintilla animae bezeichnet das Innerste, das Hochste
im Menschengeiste. Der englische Lehrer hat nun eine sebr
tiefe Auffassung von dem natiirlichen und iibernatiirlichen Wirken
Gottes im Innersten des Menschen. ,Deus est unicuique intimus
sicut esse proprium rei est intimum ipsi rei.’“ So der englische
Lehrer in I. Sent. dist. 37 q. 1 a. 1. Diese Lehre, welche in
den Schriften des bl. Thomas so oft wiederkehrt, ist besonders
auch die Lehre seines hl. Freundes Bonaventura: ,,Deus est in-
time agens in omni actione et intimus est ipsi potentiae operanti,
ita quod potentia ipsa in nihil exit, quod non sit ab ipso.“ So
der seraphische Lehrer in I. Sent. d. 37 a. 1 q. 1 ad 5™ Diese
Gedanken sind besonders tief ausgefiihrt und fiir die Noétik ver-
wertet von den Schiilern des hl. Bonaventura, wie die: ,De
humanae cognitionis ratione anecdota quaedam 8. Bonaventurae
et nonnullorum ipsius discipulorum“! beweisen. Diese Lehre nun,
dafs Gott den Substanzen und Potenzen der causae secundae zu
innerlichst ist, ist von fundamentaler Bedeutung fiir die Auf-
fassung der vita supernaturalis und der inhabitatio supernaturalis
Dei in anima iustorum.

Die essentiellen Principien der vita supernaturalis sind Wahr-
heit und Gnade, gratia et veritas, die wir von dem empfangen,
der Gottheit und Menschheit in der denkbar ionersten und

1 De humanae cognitionis ratione anecdota quaedam S. Bonaven-
turae et nonnullorum ipsius discipulorum. Quaracchi 1883. — Cfr.
3. Bonaventurae Principia de concursu Dei generali ad actiones cau-
sarum secundarum collecta a P. Ignatio Jeiler O. Min. Quaracchi
1897. :



Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae. 421

innigsten Verbindung in sich eint. Die iibernatiirliche Wahrheit
wird pun im einzelnen Menschen subjektiviert durch die ein-
gegossene Tugend des Glaubens. Nach dem hl. Thomas ist aber
der hl. Glaube ein Akt bezw. Habitus des Intellektes, zunichst
des spekulativen, dann ex redundantia auch des praktischen In-
tellektes. , Fides est in intellectu speculativo sicut in subiecto,
ut manifeste patet ex fidei obiecto: sed quia veritas prima, quae
est fidei obiectum, est finis omnium desideriorum et actionum
nostrarum, ut patet per Augustinum in 1 de Trin. c. 8, inde est,
quod per dilectionem operatur, sicut etiam intellectus speculativus
extensione fit practicus. 8. Th. IL. 1T q. 4 a. 2 ad 3™ Kar-
dinal Cajetan bemerkt hiezu mit der ihm eigenen Gedanken-
scharfe: ,,Altius enim et verius loquendo dicendum est secundum
ipsum (sc. secundum 8. Thomam) et veritatem, quod fides est
habitus altior practico et speculativo prachabens eminenter utrumque
sicut sensus communis respectu sensuum propriorum et propterea
utrumque opus habet: sed loquendo, ut plures, et comparando
ad haec duo, sub speculativo comprehenditur. Hanc autem esse
mentem auctoris patet tum ex eo, quod theologica scientia, quae
virtualiter continetur in principiis, quorum est fides, est huiusmodi,
ut in primo libro ostensum est: tum ex eo, quod dona Spiritus
sancti, quae ex fide emanant, sunt huiusmodi, ut infra patebit.
Esse autem hanc doetrinam secundum veritatem eminentia divinae
cognitionis, cuius est impressio proprii ordinis, manifestat, ut de
theologia dictum est.“ Cajet. in 1I. II q. 4 a. 2 ad 3™ Aus
diesen gedankentiefen Bemerkungen des ersten und grofsten
Kommentators der theologischen Summa entnehmen wir fiir un-
seren Zweck die pachstehenden Folgerungen.

Fiirs erste erfafst der Glaube das Hochste im geistigen
Menschen, da er gleichsam noch die Ausgangspunkte der speku-
lativen und praktischen Vernunft iiberragt. Der Glaube hat zum
Gegenstand Principien, d. h. die Glaubensartikel. Die Glaubens-
erkenntnis ist keine schliefsende, keine demonstrative, aber sie
ist eine hochst sichere und gewisse Erkenntnis. Aus all dem
lifst sich folgern, dals durch den hl. Glauben die scintilla animae
itbernatiivlich erhoben und durchdrungen wird.

Fiirs zweite gilt das, was vom Glauben gesagt wurde,
analog auch von den iibrigen Formen des iibernatiirlichen Er-
kennens. Cajetan erinnert nur an das theologische Erkennen,
an die Gaben des hl. Geistes, und er weist in letzter Linie auf
das gottliche Denken selbst hin. Die spekulative Theologie 1st
die Synthese von Glauben und Metaphysik. Vom Glauben be-
bemerkt der hl. Thomas: ,Cognitio etiam fidei maxime pertinet



422 Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae.

ad intellectum. Non enim eam rationis investigatione accipi-
mus, sed simplici acceptione intellectus ei assentimus® (in
Boeth. de Trinit. q. 6 a. 1 corp. 3 ad 4™). Und von der Meta-
physik, der $soldoyia des Aristoteles, sagt der Aquinate: ,, In-
tellectualiter procedere attribuitur divinae scientiae eo quod
in ipsa observatur maxime modus intellectus® (in Boeth. de Trinit.
q. 6 a. 1 corp. 3).

Was die Gaben des hl. Geistes betrifft, so kommt hier
zundchst die Gabe des Intellektes in Betracht: ,,Diese Gabe,*
schreibt Dr. Regler,! heifst Intellekt — Verstand, weil sie sich
zu den iibernatiirlichen Wahrheiten so verhilt, wie sich das na-
tirliche Licht zu den Grundwabrheiten der Erkenntnis verhalt.

Aus diesen Ausfithrungen lassen sich unschwer Ankriipfungs-
punkte fiir die Verwertbarkeit der scintilla animae zur Erklarung
der iibernatiirlichen Erkenntnis entnehmen. Es gilt von all diesen
Formen iibernatiirlicher Erkenntnis der Satz: ,,Humana cognitio
vel consideratio quantum ad sui terminum pertingit quodammodo
ad angelicam cognitionem non secundum aequalitatem, sed se-
cundum quamdam assimilationem® (8. Thom. in Boeth. de Trinit.
l. c. ad 3™). Ja, noch mehr, durch die iibernatiirliche Erkenuntnis
wird das menschliche Denken dem Erkennen des Eungels in viel
hoherem Grade dhnlich, weil ja nach der Lehre des hl. Thomas
der Glaubensinhalt auch das natiirliche Erkennen des reinen
Geistes iibersteigt.2

Was von den eben angefithrten gewohnlichen Formen iiber-
natiirlichen Erkennens gilt, das wird sich auch beziiglich der
anderen Arten des Erfassens iibernatiirlicher Wahrheit nicht
leugnen lassen. Fiir die Theopneustie und schliefslich fiir all
die Stufen der mystischen Kontemplation, welche das innerste
und hochste Seelenleben des Menschen ergreifen, wird die scin-
tilla in der weiteren Fassung des hl. Thomas die natiirliche Unter-
lage, die potentia obedientialis bilden. ‘

Der zweite Faktor der vita supernaturalis ist die Gnade,
welche den innersten Menschen heiligt und vergottlicht. Die
aktuelle Gopade, ,in quantum anima hominis movetur a Deo*
(8. Th. L. II q. 110 a. 2), erfalst sicherlich auch die hochste
Kraft der Menschenseele, die Quelle des Erkennens und Wollens,
die scintilla animae. Und gerade die tiefe thomistieche Lehre
von der praedeterminatio physica weist auf ein inoerstes iiber-
patiirliches Walten und Wirken Gottes in uns und in unseren

1 Regler, Die siehen Gaben des hl. Geistes unter Zugrundelegung
der Lehre des hl. Thomas von Aquin. Regensburg 1899. 8. 80.
2 S, Thom. in IV, Sent. dist. 10 q. 1 a. 4 sol, 4,



Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae. 423

hochsten Seelenkriften nachdriicklich und ausdriicklich hin. Gerade
diese Lehre ist fiir die Ascetik und Mystik ungemein brauchbar,
»Die thomistische Auffassung ist indessen nicht blols geeignet,
der Seele geistlichen Trost zu bereiten, sondern auch, was un-
gleich wichtiger ist, sie in der Demut zu befestigen.” So Kon-
stantin von Schézler.! Nach Schézler, der so gern auf den asce-
tischen Wert der Lehre des Aquinaten aufmerksam macht, ist
die ascetische Lehre des hl. Ignatius v. Loyola echt thomistisch.?
Auch die mystische Theologie der hl. Theresia ruht auf thomisti-
scher Grundlage; ja selbst die mystisch-ascetische Auftassung
des hl. Franz von Sales findet Schazler im thomistischen Gaden-
begriffe begriindet.?

Immanentes Princip des ibernatiirlichen Gnadenlebens ist
die vom hl. Geiste uns eingegossene heiligmachende Gnade, die
von innen heraus den Menschen erhebt und iibernatiirlich belebt
und in seinen Kriften und Akten durchdringt. Ihr Sitz ist in
der Seelensubstanz selbst. ,.Und wie vom Wesen der Seele die
Potenzen herausflielsen, als néchste Thatigkeitsprincipien, so
fliefsen von der heiligmachenden Goade die Tugenden s hervor,
durch welche die Potenzen zu iibernatiirlichen Akten” bewegt
werden. 8. Th. L II q. 110 a. 4 ad 1™ Da dem-so ist, werden
da nicht die Wurzeln und Ausgangspunkte des geistigen Denkens
und Wollens von diesem Leben und Wirken der Gnade durch-
drungen werden?

Gott ist die Ursache dieser heiligmachenden Guoade; denn
,mentem, in qua est gratia, nulla creatura illabitur* (de Verit.
q. 27 a. 38). Die heiligmachende Gnade verleiht dem Menschen
ein esse supernaturale, ja sie macht ihn gottlicher Natur teilhaft.t
Der Mensch, der als Geschopf vestigium Dei, als verniinftiges
Geschopf imago Dei ist, wird nunmehr als begnadetes Kind
Gottes similitudo Dei et templum Spiritus sancti.? Diese Lehre
des hl. Thomas vom Wesen und Wirken der heiligmachenden
Gnade und besonders seine Ausfiihrungen iiber die similitudo Dei
sind recht dazu geeignet, den Menschen, den Christen zur Ver-

1t Konstantinv. Sch#zler, Neue Untersuchungen iiber das Dogma
von der Gonade. Mainz 1867. 8. 217.

2 A, a. 0. S. 220.

3 A. a. 0. S. 224,

+ Cfr, Goudin O. P., Tractatus theologici (ed. Dummermuth O. P.)
tom. II pag. 246. — Ledesma O, P., Tractat. de div. perf. q. IV a. 6. —
Gonet, Clypeus Thomisticus p. II tract. 8 disp. 2.

5 Cfr. Barthélemy Froget O. P.,, De I'habitation du St.-Ksprit
dans les Ames justes d’aprés la doctrine de St.-Thomas d’Aquin. Paris

1898.



424 Die Lebre des hl. Thomas von der scintilla animae.

innerlichung zu gemahnen. Das, was der engelgleiche Lehrer
scintilla animae heifst, ist gleichsam der natiirliche Ansatz zu
dem hellen himmlischen Lichte, das in der heiligmachenden
Gnade gerade die hochsten und geistigsten Potenzen des Men-
schen durchleuchtet.

Unsere Erorterungen haben gezeigt den Zusammenhang der
scintilla animae im weiteren und engeren Sinne mit den beiden
Komponenten des iibernatiirlichen Lebens: Gnade und Wahrheit.
Aus diesen unseren Ausfiihrungen lafst sich folgern, dals die Lehre
des hl. Thomas von der scintilla animae nicht blofs fiir die spe-
kulative Theologie, sondern besonders auch fiir die christliche
Mystik verwertbar ist, wie iiberhaupt die thomistische Doktrin
die sicherste Basis einer gesunden kirchlichen Mystik ist. Ge-
rade die Betonung des Physischen im Ubernatiirlichen, die Lehre
von der praedeterminatio physica, von der heiligmachenden Gnade
als physischer Teilnahme an der gdttlichen Natur, die Lehre von
der physischen Wirksamkeit Christi als des Hauptes der Kirche
und von der physischen Wirksamkeit der hl. Sakramente: gerade
diese Gesichtspunkte sind es, welche den spiteren Lehrern der
Mystik: Philippus a Trinitate, Vallgornera, Joannes a Jesu Maria
u. a. den innigsten Anschlufs an die Doktrin des hl. Thomas als
hochst ratsam, sicher und segensreich erscheinen lielsen.

In welcher Weise specifizieren sich nun diese generellen
Bemerkungen iiber die Verwertbarkeit der Doktrin des hl. Thomas
fir die Mystik in Hinsicht auf die deutschen Mystiker des
Predigerordens in dem speciellen Punkte der scintilla animae?
P. Denifle bemerkt so wahr!: ,Die deutschen Schriften der My-
stiker offenbaren uns zum guten Teil das Ringen, fiir die da-
malige lateinische Terminologie und Ideenwelt die geeigneten
deutschen Ausdriicke zu finden. . . . Es diirfle nicht schaden,
wenn unsere Germanisten die Terminologie der deutschen My-
stiker mit etwas niichterneren Augen betrachten wiirden als bisher.
Freilich ist dazu die scholastische Vorbildung unumgénglich er-
fordert. Die deutsche Terminologie ruht eben auf der schola-
stischen.“

Ein solcher aus der lateinischen Scholastik genommener
terminus ist eben auch das ,,Seelenfiinklein* Eckeharts und an-
derer Mystiker. Es ist dieses Seelenfiinklein der eigentliche
Grund, das Innerste der Seele, ganz lauter und rein, der wahre
innere Mensch, wo der Mensch mit Gott in iibernatiirlichen Ver-
kehr tritt. Die hl. Theresia hat hiefiir den Ausdruck Seelenburg,

1 Archiv fur Litteratur- und Kirchengesch. d. M.-A. II, 423 u. 424.



Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae. 425

der auch bei Eckehart vorkommt. J. E. Erdmann gibt die Lehre
des Meisters Eckehart also wieder!: | Vielmehr muls es der
innerste Grund der Seele sein, jenes ,Biirglein‘ (castellum), mit
dem man die aufgeschlossene ganze Gottheit erfalst und in ihrem
Abgrund sich begrdbt. Weil sich darin das uomittelbare An-
schauen mit dem ebenso unmittelbaren Gewissen vereinigt, des-
wegen wird hier das Wort ,Finklein® gebraucht, das an die
scintilla conscientiae bei Kirchenvéitern und Scholastikern er-
innert.*

Wenn auch nicht zu leugnen ist, dals der Litteralsion vieler
Stellen Eckeharts excessiv-realistische Auffassung des Verhilt-
nisses zwischen Gott und der Kreatur darzustellen scheint, so
ist doch die hinter den mitunter etwas iiberschwenglichen
Aulserungen heilser Gottessehnsucht verborgene Idee keineswegs
als pantheistisch oder quietistisch zu bezeichnen.

Doch wir haben hier nicht die Aufgabe, die Mystiker von
den ihnen gemachten Vorwiirfen zu reinigen; uns geniigt es, die
Verwertbarkeit der thomistischen Lehre, hier speciell der tho-
mistischen Auffassung von der scintilla animae fiir die katholische
Mystik gezeigt zu haben. Der praktische Zweck der Mystik
beursachte deren Vorliebe fiir Bilder und Gleichnisse. Und ge-
rade um die verschiedenen Grade der Vereinigung mit Gott zu
charakterisieren, waren den Mystikern passende Gleichnisse und
Metaphern angenehm und willkommen. In den Werken des
Areopagiten, diesem Kanon mittelalterlicher Mystik, bei Basilius,
St. Bernhard, bei Richard v. St. Viktor, Bonaventura, bei Dio-
nysius Carthusianus, Theresia und Joh. v. Kreuz kehren die
herrlichsten Gleichnisse zur Veranschaulichung mystischer That-
sachen und Thétigkeiten wieder. Besonders ist es die Metapher
vom Licht und Feuer, welche in den mannigfachsten Variationen
von den Mystikern verwertet und auch vom hl. Thomas ange-
wendet und erklirt worden ist. (IL. Sent. dist. 13 q. 1 a. 2.)

Und in diesem Sinne wurde auch die Lehre vom- ,,Seelen-
finklein“ von den Mystikern adaptiert und auf iibernatiirlich-
mystische Verhiltnisse iibertragen. Das ,Seelenfiinklein®, die
scintilla animae, ist, wie wir schon am Eingange gesehen, beim
hl. Thomas eine Bezeichnung fiir den innersten, letzten Ausgangs-
punkt des menschlichen Erkennens und Handelns. Zweck der
Mystik ist nun, den Menschen sich selbst zuriickzugeben, ihn zur
Einkehr in sich selbst, in sein Innerstes zu filhren, mit einem
Worte: die umfassendste theoretische und praktische Anerkennung

t Erdmann, Grundrifs der Gesch. der Philos. [4] I 8. 509.



426 Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae.

und Anwendung des Wortes des gottlichen Heilandes: ,,Das Reich
Gottes ist in euch“ (Luk. 17, 21). Der Meusch ,,mufs entbildet
werden von der Kreatur, gebildet werden mit Christo, iiberbildet
werden in der Gottheit, das ist die besonders beim seligen
Heinrich Seuse ansgesprochene und ausgefithrte leitende Idee
der Mystik. Gewils war zur Erlduterung dieses Zweckes der
Mystik die scholastische Lehre vom innersten Seelenleben ein
schiatzenswerter Behelf, zudem ja die Lehre von der scintilla
animae in inniger Beziehung steht zu den beiden Grundfaktoren
der vita supernaturalis: ,gratia et veritas“, aut denen die wahre
kirchliche Mystik sich aufbaut. In der spiteren theoretischen
Mystik wurde dieser Ausdruck ,scintilla animae“ zur theologisch-
psychologischen Analyse mystischer Seelenthatigkeiten heran-
gezogen. Thomas Vallgornera O. P., einer der griindlichsten
Kenner der Mystik des hl. Thomas, dufsert sich in dieser Rich-
tung alsol: ,Contemplamur hanc immensam bonitatem cum apice
intelligentiae, quae est suprema pars intellectus. D. Thomas in
1I. dist. 39 a. 1 in corp. affirmat. quod superior pars rationis,
quae vocatur scintilla, significatur per aquilam, quae caetera ani-
malia in volando transcendit. ... Et qu. 16 de Verit. a. 2 ad 3™
istam scintillam vocat verticem; cum ista adornata lumine
fidei contemplamur Deum non per partes et particulares rationes
attributorum, sed in communi et sub conceptu universali, quia
est tanta capacitas intellectus nostri ad cognoscendum Deum, quod
veluti videtur, quod mon satiatur in cognitione unius attributi,
nisi cognoscat totum Deum. ... In ista contemplatione Dei, quam
exercet scintilla rationis mediante lumine fidei, qua con-
templatur Deum sub conceptu universali, debet quiescere . . .
Mit Recht betitelt Vallgornera sein Werk: ,Mystica theologia
D. Thomae, utriusque theologiae scholasticae et mysticae prin-
cipis.“

; Denn die Lehre des hl. Thomas ist die sichere Grundlage
fir eine gesunde kirchliche Mystik. Die heilige Seele des Aqui-
naten selbst hat sich in harmonischer Einigung von Scholastik
und Mystik himmelwirts zu Gott erhoben, den er sich als ein-
zigen Lohn erbeten. Wenn die scintilla animae den Beriihrungs-
punkt zwischen dem Menschengeist und dem Engel bezeichnet,
so ist dies in besonders hohem Malse bei unserem hl. Lehrer
der Fall, der wegen seines tiefen Intellektes und seiner glén-
zenden Seelenreinheit als Doctor Angelicus gefeiert wird. Der

1 P. Thomas Vallgornera O. P., Mystica Theologia Divi Thomae
q. III disp..1 a. 5 (ed. Berthier, Aug. Taur. 1890 I, S. 866 u. 367).



Des Areopagiten Buch von den gottl. Namen nach St. Thomas. 427

Geist des hl. Thomas lebt fort in seinem Orden, in seiner Schule,
wo Scholastik und Mystik sich gegenseitig fordern und ergénzen.
Aufser den deutschen Mystikern Eckehart, Tauler, Seuse, Niko-
laus von Strafsburg u. a. sind als Mystiker des Predigerordens
zu bezeichnen Ludwig von Granada, Bartholomdus a Martyribus,
der Philosoph Alexander Piny und viele andere. Sehr bemer-
kenswert ist auch die Thatsache, dals die Hauptverteidiger der
thomistischen Gnadenlehre: Dominikus Banez und Antonin Mas-
soulié grofse Kenner der Mystik gewesen sind, der erstere als
Seelenfithrer der hl. Theresia, letzterer als Verfasser hochbedeut-
samer mystisch-ascetischer Traktate. Und wenn in unseren Tagen
Heinrich Seuse von Gregor XVI. seliggesprochen wurde, wenn
erst ganz kiirzlich am 15. Mai 1899 Raymund von Capua, der
Beichtvater der hl. Katharina v, Siena, durch Papst Leo XIII.
feierlich beatifiziert ward, so ist das gewils eine Apologie fiir
die aus dem unversiegbaren Born thomistischer Wahrheit ge-
schopfte Mystik des Predigerordens.

—

DES AREOPAGITEN BUCH VON DEN GOTTLICHEN
NAMEN NACH ST. THOMAS.

Von P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

Der grofse Dionysius vom Areopag, der Bekehrte des heil.
Vilkerapostels Paulus (Apostg. 17, 34), verfalste auf Grund der
hh. Schriften vier verschiedene Biicher iiber Gott: die gott-
lichen Hypotyposen; die gottlichen Namen; die symbolische
Theologie; die mystische Theologie. Im Prolog seines herrlichen
Kommentars zum Buch von den géttlichen Namen sagt dariiber
der Aquinate nédher dies: ,, Ad intellectum librorum beati Dionysii
considerandum est, quod ea quae de Deo in sacris Scripturis
dicuntur, artificialiter quadrifariam divisit. Nam in libro quodam,
qui apud nos non habetur, qui intitulatur de divinis Hypoty-
posibus, idest characteribus, ea de Deo tradidit quae ad uni-
tatem divinae essentiae et distinctionem persoparum pertinent:
cuius unitatis et distinctionis sufficiens similitudo in rebus creatis
non invenitur; sed hoc mysterium omnem naturalis rationis facul-
tatem excedit. Quae vero dicuntur de Deo in Scripturis, quarum
aliqua similitudo in creaturis invenitur, dupliciter se habent.
Nam huiusmodi similitudo in quibusdam quidem attenditur secun-
dum aliquid quod a Deo in creaturas derivatur; sicut a primo



	Die Lehre des Hl. Thomas von der scintilla animae in ihrer Bedeutung für die deutsche Mystik

