Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 14 (1900)

Artikel: Was ist die Logik?
Autor: Holtum, P. Gregor von
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761990

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

390 Was ist die Logik?

gelang es, in Rom eine Untersuchung der Kuhnschen Lehren zu
veranlassen (1869), die indes keineswegs zu Ungunsten desselben
ausfiel,“ d. h. infolge gewisser Einfliisse und personlicher Riick-
sichten zu keiner Censurierung fiihrte, die Sache also in suspenso
liefs.

Dr. Kraus hat seinen theologischen Standpunkt in einer Pro-
rektoratsrede (1890) dargelegt. Hier redet er einer theologischen
Arbeitsteilung das Wort (8. 30). Mag eine solche in gewissen
Grenzen zuldssig, ja geboten sein, so miissen wir doch daran
erinnern, dafs jedes theologische Fach seinen theologischen Cha-
rakter nur durch die dogmatische Basis erhdls, worauf es
ruht. Dies gilt von der Kirchengeschichte wie vom Kirchenrecht.
Ohne solche ist die erstere eine Sammlung von gelehrten No-
tizen, keineswegs theologische Wissenschaft. An dieser Klippe
ist Dollinger gescheitert und werden alle scheitern, die in seine
Fulsstapfen treten. Ob und inwieweit dies auf Herrn Dr. Kraus
Anwendung findet, lassen wir dahingestellt sein. Es geniigt
uns, dem Leser die Erklirung gegeben zu haben, warum der
gelehrte Geschichtsforscher fiir die eigentliche Absicht, die der
,grausame Thomist* mit seiner Savonarolaschrift verfolgte, kein
Verstindnis besitzt. Das Priadikat aber verdiente derselbe, weil
er es wagt, gegen eine Schule aufzutreten, welche die offen-
kundige Sympathie des Professors der Kirchengeschichte in Frei-
burg besitzt.

—

WAS IST DIE LOGIK?
Von P. GREGOR VON HOLTUM O. S. B.

1. Wenn man die Definition der Logik und die Bestimmung
des obiectum formale derselben miteinander vergleicht, so findet
man bei manchen Auktoren einen offenbaren Widersprach vor.
Die Definition lautet bei ihnen nach dem hl. Thomas (In Analyt.
Post. lib. 1, lect. 1): ,,Ars directiva ipsius actus rationis, per
quam scilicet homo in ipso actu rationis ordinate et faciliter et
sine errore procedat, und die Division ist dann die gewdhnliche
in die Logica formalis und materialis. Sucht man dann in der
Logica das obiectum formale der so definierten einen Logik, so
wird als solches das Ens rationis, die relatio rationis, die sich
bei der artificiosa conceptuum dispositio vorfindet, bezeichnet.



Was ist die Logik? 391

Nun ist es aber doch oftenbar, dafs bei der Logica materialis
dieses Formalobjekt nicht anzutreffen ist. Beim Syllogismus
werden zwei specifisch verschiedene Dinge, die forma und ma-
teria, scharf auseinandergehalten. Auf die forma bezieht sich
offenbar allein das Ens rationis, die relatio rationis; auf die ma-
teria erstrecken sich dieselben nicht. Es ist also evident, dafs
man kein einheitliches Formalobjekt fiir die beiden Teile der
Logik bezeichnen kann. Es ergiebt sich dies auch aus folgender
Erwigung. Die Logik entsteht aus der dem Geiste eigenen
Moglichkeit der Reflexion iiber sein Denken, und zwar nach den
Einen aus rein praktischem Bediirfnisse, aus der empfundenen
Notwendigkeit, durch diese Reflexion ein kiinstliches Mittel
zum sicheren Erkennen der Wahrheit zu gewinnen, nach anderen
aus dem rein spekulativen Verlangen, die obersten und allge-
meinen Gesetze kennen zu lernen, die sein Denken, das ja gewils
auf Wahrheit veranlagt ist, beherrschen. Nun hat aber unser
Denken einen Denkinhalt und Denkformen, zunéchst rein
natiirliche, dann kiinstlich geordnete und vervollkommnete, d. h.
mit einer neuen Qualitdit versehene. Wenn nun der iiber seine
eigenen Akte spekulierende Geist die obersten und allgemein
giiltigen Gesetze seines Denkens zu ergriinden sucht, so be-
kiilmmert er sich :

@) um die Gesetze, die unterschiedslos das natiirliche
und kiinstlich gestaltete Denken iiber jedweden Inhalt regeln,

b) um die Gesetze, die unterschiedslos das formelle Denken
leiten.

Ist es nun an und fiir sich nicht moglich, dafs der for-
schende Geist frither in Bezug auf den unter a angegebenen
Gesichtspunkt zu einer Reihe abschliefsender Erkenntnisse, zu
einem Wissenszweig, gelange, als in Bezug auf b, oder auch
umgekehrt? HEs sind also selbstindige Wissensgebiete vor-
handen, die sub respectu ihrer Selbstindigkeit sicherlich kein
einheitliches Formalobjekt aufweisen konnen. Ferner: Die
von der Logica materialis aufgewiesenen Gesetze verhalten sich
ebenso zu den secundae intentiones, wie die primae intentiones,
d. h. sie haben keine Kunstform empfangen, haften nicht not-
wendig an etwas Kiinstlichem. Mit demselben Unrechte also,
mit dem man der Logica naturalis und der artificialis dasselbe
obiectum formale zuweisen wiirde, vereint man auch die Logica
materialis und formalis unter demselben. Generell stimmen
sie allerdings im obiectum formale iiberein, aber dasselbe ist
dann blofs die Gesetzmilsigkeit, wie ihr unser Denken, mag es
nun inhaltlich oder formell betrachtet werden, untersteht.



392 Was ist die Logik ?

In der Logica formalis haftet dieselbe am Ens rationis, und ihr
obiectum formale ist deshalb das Ens rationis nach seiner
vom Geist empfangenen Kunstform, durch die es eben,
pach der Definition der Kunst, selbst gesetzmilsig geregelt ist,
als auch wieder ebenso regeln kann. Wenn der spekulierende
Geist diese am Ens rationis haftende ‘Gesetzmailsigkeit mit Ge-
wifsheit erfalst hat, fiihlt er sich vollstandig befriedigt, und da
bei der scientia speculativa obiectum formale und innerer Zweck
insofern zusammenfallen, als bei der scientia in fieri die Ableit-
barkeit zu Konklusionen hin einen Teil des adiquaten Formal-
objektes darstellt, bei der scientia in esse aber das faktische
Abgeleitetsein, womit ja der innere Zweck bezeichnet ist, das
Bezweckte notiert ist, so kann man mit Recht sagen, dals die
am Ens rationis haftende Gesetzmafsigkeit oder Bestimmbarkeit
zu ihr das Formalobjekt der Logica formalis ist. In der Logica
materialis haftet diese Gesetzmalsigkeit nicht notwendig an einem
Ens rationis, sondern an den Denkakten, wie sie, mogen sie nun
die Logica naturalis oder artificialis aufweisen, unterschiedslos
direkt auf das Objektive gehen, und deshalb ist das obiectum
formale der Logica materialis die Gesetzmifsigkeit der direkt auf
das Objektive gerichteten Denkakte, wie sie die obersten und
allgemeinsten Gesetze ausdriickt. Das Formalobjekt ist hier
etwas Reales, nidmlich die Dinge nach den Gesetzen, die sie direkt
an jegliches Denken stellen, auf dals sie, wie sie sind, wissenschatt-
lich erkannt werden. Ganz in Ubereinstimmung mit diesen Aus-
fiihrungen schreibt L. Sertillanges in der sehr empfehlenswerten
Revue Thomiste: ,,Quel est 'objet de la Logique? L& est toute
la question: on la devine sans peine, et I'objet de la Logique &
son tour doit se déterminer d’aprés le but que cefte science
poursuit. Or, le but que poursuit, la Logique, c’'est de diriger
esprit dans ses opérations diverses a I'’égard du vrai. Par suite,
sa préoccupation unique doit étre de fixer les lois, qui devront
présider aux opérations de lesprit“ (a. 1895 p. 114). Und wes-
halb sind solche Gesetze notwendig? Sertillanges antwortet 1. e.:
»Notre machine intellectuelle, ne fonctionne pas au hasard; elle
a ses procédés, son ordre, ses classements, ses méthodes.”

Aus dem Gesagten ergibt sich auch schon, wie falsch es ist,
wenn man als Logik auch noch jenen Teil der Philosophie bezeich-
nen will, den man vielfach Kritik, Kriteriologie nennt. Derselbe
befafst sich ja nicht mit der durch objektiv gegebene und kiinstlich
erfundene Gesetze fundierten oder zu unterstiitzenden Moglich-
keit der Erfassung der Wahrheit (wenn man die Logica als scientia
practica nimmt), noch will sie aus spekulativem Interesse die



Was ist die Logik? 393

unser Denken, mag es inhaltlich oder formell betrachtet werden,
beherrschenden Gesetze erforschen (so wire die Logik als scientia
speculativa gefalst), er stellte die radikale Frage nach der letzten
Moglichkeit der Logik als einer Wissenschaft, er stellt nicht eine
spekulative Frage, sondern eine eminent praktische. Ausgezeichnet
schreibt hieriiber P. Sertillanges 1. c.: ,,On est en dehors de la
science logique, quand on entreprend . .. d’élucider des questions
comme celles-ci: l'objectivité des lois, la contingence des lois,
I'immutabilité des substances etc. ... Nous savons bien ce qu’on
va nous répondre: ,je n’étudie ces questions que dans la mesure
ou elles interessent la valeur objective de nos connaissances.
Peut-on vider la question de la certitude sans aller jusqu'aux
fondements, jusqu’aux régions métaphysiques?‘ — Cette phrase
renferme sa propre condamnation. — Kst-il admissible en effet
qu'une science considére comme de son ressort ur probléme
qu’elle ne peut résoudre a l'aide de ses propres principes? §’il
faut, pour vider la question de la certitude, aller jusqu’aux ré-
gions métaphysiques, c’est une preuve absolue, que la question
de la certitnde est une question métaphysique. Ainsi en est-il
en effet. Le logicien ne doit s’occuper de la certitude, qu’en
tant qu'elle dérive de tel ou tel procédé intellectuel employsé,
nullement en général en tant qu’elle procéde de 'usage normal
de notre raison.

La logique n’a rien a voir avec la question générale de la
certitude. Elle n’a pas & se demander si la raison peut atteindre
le vrai; mais cela étant supposé, de quelle maniére elle doit se
comporter pour l'atteindre. Elle est le juge des procédés de la
science, elle n’est pas le juge de sa valear. Que dirait-on dn
mathématicien, qui, aprés avoir établi ses théories et ses formules,
se proserait cette question: Tout cela répond-il a des réalités en
soi? Ne dirait-on pas, qu’il sort de son domaine et qu'il fait
de la métaphysique? N’est-ce pas & la métaphysique de savoir,
si la quantité n'est qu’'un phénomeéne ou si elle est un attribut
réel des choses: si les vérités, qu'on dit évidentes par elles-
mémes, méritent crédit ou si tout n’est pas illusion subjective,
dans les mathématiques comme dans tout le reste? — Ces sortes
de questions, le mathématicien n’est pas armé pour les résoudre;
car, comme tel, il ne peut rien démontrer qu’avec des formules
abstraites et ces formules ne lui donnent point de prise sur la
réalité. Ainsi le logicien. Il n’est point armé, lui non plus, pour
résoudre une question ainsi posée: Les connaissances abstraites
ont-elles une valeur réelle? — N’ayant de principes que ceux qui
régissent I’étre de raison et les combinaison d’étres de raison, la



394 Was ist die Logik?

réalité en soi lui est fermée, ou plutét elle lui est donnée par
la métaphysique.*

2. Fassen wir noch die Einteilung der Logica formalis ins
Auge. Wir miissen hier, wie der geehrte Herr Herausgeber des
Jahrbuches irgendwo in demselben mit Recht bemerkt, Denk-
formen und Denkwerkzeuge unterscheiden, Formen, in denen
wir erkennen, Werkzeuge, durch die wir erkennen. Zu den
ersten rechne ich den Begriff (z. B. Genus, Species, Differenz etec.)
und die fertige Urteilsform, mag diese nun einfaches oder
Schlulsurteil sein. Zu den Denkwerkzeugen zéhlt das Urteil,
wenn wir es in fieri betrachten. Das vorziiglichste Denkwerk-
zeug ist der Schlufs. Denkformen und Denkwerkzeuge kommen
aber, wie ich wiederum nach Commer bemerke, nicht in Betracht,
insofern sie natiirliche Formen und npatiirliche Werkzeuge sind,
weil sie als solche gar nichts Kiinstliches an sich haben.
Nach der kiinstlichen Form, welche Denkformen und Denk-
werkzeuge gleichmilsig empfangen konnen, besteht demgeméfls
die Logik in zwei Teilen: der eine behandelt die kiinstliche
Gezetzmilsigkeit der Denkformen, der andere jene der Denk-
werkzeuge. Insofern die Denkwerkzevuge schliefslich auf den
fixierten Ausdruck des gewonnenen Resultates in den Denkformen
gehen, ist dieser Teil dem anderen subordiniert, insofern es aber
auch wiederum wahr ist, dafs die Denkwerkzeuge, als mehr kom-
plexe Gebilde, die Denkformen zum Teil schon in sich schlielsen,
jedenfalls aber ihre nutzenbringende, d. h. die scientia zuletzt
erzeugende Anwendung von detr genauen Kenntnis der Denk-
formen abhingt, so ist, zumal der paddagogische Zweck fiir den
Unterricht dies Verfahren gebieterisch verlangt, zuerst die Lehre
von Denkformen zu behandeln. Diese Methode wird deshalb
auch stets beobachtet.

3. Gehort die Topik zur formellen oder materiellen Logik ?
Diese Frage ist berechtigt, weil innerhalb des einen Genus nur
zwel Species zugelassen wurden. Ganz richtig schreibt Renz
(Philosophia, Logica a. I): ,Utraque — némlich Topica et Ana-
lytica — occupatur circa certam ac ordinatam dispositionem ter-
animatum etc.,, quia tamen haec omnia in esse obiecti inter se
minorum ac propositionum secundum certa principia, regulas,
modos et figuras, quae non variant secundum ullam diversitatem.
Es irrt aber P. Renz, wenn er beiden dasselbe Formalobjekt
zuweist und das also zu begriinden sucht: ,Diversitas tantum
intervenit ex parte materiae, quae non diversificat habitus, ut
patet etiam in Physica philosophica, quae licet diversissima habeat



Was ist die Logik? 395

obiecta In esse rei et speculetur v. 9. corpus simplex, mixtum,
conveniunt, quatenus omnia sub una ratione, nempe corporis na-
turalis et per eadem principia considerantur a Physica ideo Phy-
sica adhuc manet unus specie habitus, et idem dicendum de
Metaphysica.“ Gewifs kann und mufls die Topik denselben Ge-
setzen unterstellt werden, welche die Analytica Priora beriihren,
aber das trifft erst ex consequenti und ganz sekundér zu,
nachdem némlich schon ganz andere Gesetze fiir die Topik auf-
gestellt worden sind, Gesetze, die mit denen der Logica formalis
gar nichts zu thun, und die fiir die Topik ein eigenes obiectum
formale, das der Logica materialis, begriinden. Wird diese, die
Logica materialis, mit Recht Logik genannt — und das hat seit
Aristoteles bis auf unsere Tage poch niemand bezweifelt — so
mufs sie, wenn sie nicht ein specifisch eigenes Formalobjekt
hat, doch sicherlich ganz genau- das Formalobjekt der Logica
formalis haben. Das ist aber unauffindbar. Denn wo in der
Analytica posterior die Rede ist von der Propositio immediata,
von der Propositio de omni, von der Propositio per se u. s. w.
fallt es keinem ein, an das Ens rationis zu denken. Also ver-
langt und hat die Logica materialis, um sensu proprio Logik
zu sein, ein eigenes Formalobjekt. Nuu springt es aber doch
in die Augen, dals da, wo man ex professo die Materien der
Topik behandelt, man durchaus nicht das Ens rationis in seiner
vom Geiste erlangten Kiinstlichkeit als solcher betrachtet. Aller-
dings ist in der Topik die Rede von den loci generis, proprii,
definitionis, accidentis, aber es ist doch nicht zu leugnen, dals
alle diese Erorterungen unter stillschweigender Voraussetzung
des metaphysischen Untergrundes gepflogen werden, und auf
das Metaphysische selbst wieder hinzielen.. Wenn z. B. ein locus
generis lautet: Quod non praedicatur de omnibus speciebus, non
est harum genus, so bedeutet dies: Ein objektiv Giiltiges findet
sich einmal in zwei wesentlich verschiedenen Naturen und nur
in diesen vor; deshalb wird es auch unter einer von der Logica
formalis zu bestimmenden Formel zu diesen und nur zu diesen
in Beziehung gesetzt. Finde es sich nicht in beiden vor, so
wiirde der Geist irren, wenn er trotzdem dasselbe als in Be-
ziehung zu beiden stehend auffassen wiirde. Natiirlich werden
solche Aussagen durch die Formeln der Logica formalis unge-
mein vereinfacht, aber dafs sie wirklich metaphysisch sind, be-
weist schon allein die Thatsache, dafs blofs nach der Form
betrachtet sie lingst aus der Logica formalis schon bekannt sind.
Es hat also die Topik nichts mit dem Ens rationis zu thun und
gehort deshalb, wenn sie iiberhaupt etwas Logisches ist, was



396 Was ist die Logik?

noch niemand bezweifelt hat, zur Logica materialis und teilt das
dieser notwendig zuzuerkennende eigene Formalobjekt.

4. Gehort die Sophistica zur Logica formalis oder materialis?
R. Zu keiner von beiden, weil sie iiberhaupt nur reduktive Logik
ist, und zwar Logica docens. Denn nur das ist Formalobjekst
der Logik, was per se und positive als Gesetz und Norm des
Denkens dasteht und den Geist zur Erfassung der Wahrheit
unterstiitzt. Was per accidens eintritt, gelehrt wird, weil
namlich Bosheit Hindernisse bereitet oder auch der Geist selbst
aus Schwiche sich solche schafft, und was nur negative sich
als Hinwegrdumung der Hindernisse charakterisiert, verdient bei
der Bestimmung des obiectum formale keine Beriicksichtigung.
Ein so entstehender Teil der Logik ist nur sehr uneigentlich
Logik, ist nur ein sekundédres Hilfsinstrument der eigentlichen
Logik, ist nur einigermafsen - Logik oder besser gesagt, wird
eigentliche L. nur reductive durch Zuriickfihrung auf die Stamm-
regeln, beziiglich welcher sie Verstofse nachweist. So diirfte auch
der hl. Th. zu verstehen sein, wo er an der beriihmten Stelle
lib. 4 Metaphys. lect. 4 parag. b die Sophistica docens als
scientia bezeichnet. Damit stimmt auch die Anschauungsweise
von Schiltz in seiner trefflichen Summa philosophica Vol. I
(Luxemburgi 1892) 8. 13 iiberein, wenngleich er der Logik einen
rein praktischen Charakter zuzuschreiben scheint. Er schreibt
nédmlich 1 c.: , Habetur tertius processus in discursu, in quo non
habetur conclusio, quia omissum est aliquid quod ad concluden-
dum necessario observandum erat“ Wenn also der processus
selbst in sich nicht Bedeutung hat, so auch nicht der sich mit
ihm befassende Teil.

5. Ist die Logik (die Logica docens, wobei wir noch von
der Betrachtung dieses oder jenes ibrer Teile absehen) eine wahre
Wissenschaft? Es ist hier zu bemerken, dafs die Einwiirfe gegen
den wissenschaftlichen Charakter der Logik hergenommen werden
konnen @) von der Intention desjenigen, der zuerst die kiinst-
liche zu erfinden begann, weil nimlich seine Intention eine prak-
tische und nicht eine rein spekulative gewesen sei, b) vom Objekt
der Logik, ¢) vom modus procedendi.

ad a) Gewils lilst sich die rein spekulative, d. h. nur die
Betrachtung der Wahrheit bezweckende Intention fiir den Er-
finder der Logik nicht nachweisen, aber sie ist doch hdchst
wahrscheinlich, wie an einem anderen Orte ausgefithrt wurde,
jedenfalls auch wahrscheinlich und innerlich moglich. Doch
selbst die praktische Intention zugegeben, so wire doch nicht



Was ist die Logik? 397

der Zweck die Leitung anderer Potenzen, als es der Intellekt
ist, gewesen. Das aber ist nach dem hl. Thomas erforderlich,
um den habitus speculativus aufzuheben. Die Logik bliebe also
trotzdem noch spekulativ, widre dann allerdings nicht mehr
selbstindige Wissenschaft, ob aber iiberhanpt nicht mehr Wissen-
schaft, wire erst noch zu untersuchen, aber wohl schwerlich zu
konstatieren.

ad b) Anstatt die einzelnen hier moéglichen Einwiirfe der
Reihe nach anzufiihren und dann zu widerlegen, moge der Kiirze
halber thetisch vorgegangen werden.

1° Das Objekt der Logik ist ein obiectum simpliciter ne-
cessarium und deshalb simpliciter scibile, so dafs sub hoc respectu
nichts gegen den streng wissenschaftlichen Charakter der Logik
eingewendet werden kann. Und es gilt, wie selbstverstindlich, die
These sowohl fiir die Logica materialis wie fiir die Logica formalis.

Wenden wir uns zuerst der Logica formalis zu. Das Fns
rationis ist quoad exsistentiam allerdings kontingent, aber quoad
essentiam snam gebildet cum fundamento in re, es ist objektiv
in der Natur der Dinge gegriindet, deshalb auch befihigt, die
Operationen des Intellektes, die nach ihrem subjektiven Ausgang
von einem principium elicitivum noch nicht Anspruch auf recti-
tudo erheben kounnen, nicht blofs nach subjektivem Schein
zu lenken, weil eben die Principien fiir die kiinstliche Regelung
des Ens rationis zuletzt von der Natur selbst gefordert und
génzlich unwandelbar und evident sind. So ergibt sich denn
ein obiectum simpliciter scibile, simpliciter necessarium. Dies
wird recht evident, wenn man das Objekt der L. mit jenem der
Kunst vergleicht. Es ist gewils auch die Kiinstlichkeit der
Kunstdinge begriindet in der Natur der Dinge nach ihrem fest-
stehecden Verhiltnis zum Menschen, und eben deshalb auch an
und fiir sich unwandelbar, ewig, wie z. B. die Kiinstlichkeit eines
Gewandstiickes, aber diese Kiinstlichkeit ist keineswegs so uni-
versal fiir alle begriindet, und wird nicht so energisch gefordert
wie jene des Ens ratiouis.

20 Der modus sciendi, der als Formalobjekt der Logik an-
gegeben wird, wird notwendig schon als existierend forma-
liter fir jede andere Wissenschaft beziiglich der Gewinnung
des wissenschaftlichen Charakters vorausgesetzt, aber die Logik
braucht als die erste der Wissenschaften ihn nur als in ihren
Principien vorausgesetzt in sich zu tragen, ohne dessen in actu
signato bewulst zu sein. Hs wire thoricht, mehr zu verlangen.
Das ist allerdings richtig, dafs eine Wissenschaft, welche von
der Logik verschieden ist, nur Wissenschaft wegen ihrer Ver-

Jahrbuch fiir Philosophie ete., XIV. 27



398 Was ist die Loglk?

bindung oder Verbindbarkeit mit dem schon in der Logik ge-
lehrten modus sciendi ist. Denn nur so ergibt sich eine demon-
stratio per se infallibilis, evidens. Aber fiir die Logik selbst
wird das nicht erfordert, eben wegen ihrer von den iibrigen
Wissenschaften unabhéngigen Stellung und wegen ihrer Erhaben-
heit (secundum quid) iiber jene. Und da sie iiberdies innerhalb
des ihr eigenen Gebietes des modus sciendi sich erst dann zu
bedienen braucht, wenn sie Existenz und Natur desselben dar-
gethan hat, ist die erhobene Schwierigkeit ganz belanglos.
Aber es ergibt sich aus dem beriicksichtigten Einwurf viel-
mehr eine Stirkung unserer Position. Wenn nidmlich jedwedes
anderweitige Objekt aufserhalb der Logik nur deshalb ein fiir
streng wissenschaftliche Forschung geeignetes Objekt sein kann,
well und inwiefern es ip Beziehung zum Objekt der Logik steht,
muls dann nicht a fortiori das Objekt derselben ein obiectum
stricte scibile sein? Allerdings steht in einer anderen Beziehung
das Formalobjekt der Logik dem Formalobjekt jeder anderen
Wissenschaft bedeutend nach; (und damit begegnen wir einem
anderen Einwurf) denn ihr Objekt ist das Ens praedicabile, das
Ens rationis, das der anderen Wissenschaften dus Ens praedica-
mentale, das seine Wesenheit und seine Pradikate in keinerlei
Weise der Leistung des Intellektes verdankt, seine Wahrheit
(veritas ontologica causalis) und seine Gewilsheit ganz unabhingig
vom Denken hat, wihrend das Euns rationis ,in esse et in cog-
nosci“ vom Ens reale abhéngt. In dieser Beziehung, ma-
terialiter genommen, hat denn das Ens rationis der formalen
Logik allerdings die geringste, weil relative, weil abhéngige En-
titdt, und somit auch die geringste Erkennbarkeit, aber insofern
ein Objekt unter der formellen Voraussetzung geniigender
Realitit, die ein Ertriignis von reinen Chiméren ausschlielst, ,sci-
bile“ genannt wird nach der Verkniipfung cines Priadikates mit
einem anderen, ist die Erkennbarkeit des Ens rationis vollstandig
unabhidngig vom Eps reale, weil eben jene Verkniipfung voll-
stindig von demselben unabhingig ist, so zwar, dals auch der
vollstindige Skepticismus sie zugeben mufs. Ist also irgend eine
zur Existenz einer Wissenschaft absolut notige Objektivitidt des
Ens rationis in seiner inneren Verkniipfung mit dem Ens reale
geniigend gewahrt, und andererseits die wissenschaftliche Er-
kennbarkeit zu Konklusionen ohne jede Einschrankung, ja emi-
nenter vorhanden, so folgt, dals die Logik wahre W issenschaft,
allerdings sub uno respectu die niedrigste, ist. Aus dem Ge-
sagten folgt, dals es falsch ist, dals eine Wissenschaft, um wahre
Wissenschaft zu sein, sich mit dem Ens reale simpliciter



‘Was ist die Logik? 399

beschéftigen miisse. Es ist das ebensowenig wahr, als dals die
auf Privationen und Negationen gehende Demonstration gar keinen
Wert fiir uns habe. Sie hat ihn, weil auch so das Objektive
wieder mit hineinspielt, und somit die Aussage, oder vielmehr das
Ausgesagte, in actu exercito genommen, a parte rei, vollstindig
zu Recht besteht. Aus der Einteilung des Ens in ein Ens sim-
pliciter und in ein Ens secundum quid ergibt sich also nicht,
wie Lalemandet (bei d’Aguirre 1. c. tract. I disp. IV) will, dals
es eine scientia simpliciter dicta und eine scientia secundum quid
oder analogica gebe (analogia tendente ad aequivocationem), zu
welch letzterer die Logik gehore, sondern nur, dafs eine scientia
perfecta und eine scientia vera sed minus perfecta bestehe. Man
sehe doch nur auf den Zweck der wissenschaftlichen Forschung:
er ist kein anderer als der, am Schlusse keine Chiméren in den
Hénden zu haben, sondern etwas objektiv Begriindetes, mag
diese Begriindung nun so oder anders lauten. Und mit Recht
retorquiert d’Aguirre gegen Lalemandet Folgendes: ,,Mathematica
sunt scientiae simpliciter, iuxta omnes, et tamen obiectum illarum,
nimiram quantitas continua aunt discreta, est ens secundum quid
utpote accidens, et analogice conveniens in esse rei cum obiecto
Physiologiae, quod est substantia mobilis, univoce autem in
ratione communi scibilis®.

3% Das Objekt der formellen Logik (und Gleiches gilt von
dem der materiellen Logik) hat aber auch das Geeignetsein, von
einer obersten und allgemeinen proprietas aus sich in verzweig-
tere, einzelne, ableiten zu lassen. Das primum medium der de-
monstratio logica ist die Definition der Logik: ,Scientia circa
Ens rationis artificiose dispositum ut leges imponit tum formis,
in quibus cogitamus, tum instrumentis applicandis, per
quae ad aliquid cognoscendum procedimus.

Die prima und suprema passio und proprietas ist aber,
wie uns scheinen will, das Ens rationis artificiose dispositum, ut
et in formis et in instrumentis gradatio est de simplicioribus
elementis usque ad complexa. So leiten sich alle nachfolgenden
passiones und proprietates ganz natiirlich ab.

Allerdings ist der conceptus der obersten proprietas und
passio mit dem conceptus des definierten Formalobjektes realiter
identisch, aber beide unterscheiden sich doch secundum explicitum
und implicitum, weil der eine Begriff nach dem ihm Eigentiim-
lichen in dem anderen conceptus nicht aufleuchtet, sondern in
unserem Denken erst auf ihn folgt. Deshalb ist die suprema
und prima passio und proprietas auch ein demonstrabile (wie es
ja sein mufs), weil zu einer demonstratio geniigt, dals fir das

27*



400 Was ist die Logik?

zu Beweisende eine ratio a priori gegeben werde, wozu eine
distinctio realis oder auch rationis adaequata nicht gefordert wird,
sondern eine inadaequata geniigt, wie aus der Metaphysik erhellt,
wo vom Eps die von ihm rveal nicht unterschiedenen Passiones
demonstriert werden, wie auch dasselbe sich vollzieht bei den
Attributen Gottes gegeniiber der Wesenheit Gottes.

Das Ens rationis der Logik lifst also wirklich Proprietates
aus sich wie aus der quasi-causa emanieren. KEine causa in sensu
stricto ist es ja allerdings nicht, aber auch das Eus der Meta-
pbysica hat, wie es aus sich das Verum und bonum emanieren
lafst (ut proprietates realiter indistinctas), die ratio verae causae
nicht; ,,sulficit, sagt d’Aguirre l. c. ut essentia sit ratio a priori
proprietatum, vel causa logica, tam in ente reali quam rationis,
ut illae probentur demonstrative’. Und als Beispiele fiihrt er
dann L c. n. 41 an: ,dimanat praedicabilitas ab universalitate,
et praedicabilitas de plurlbus differentibus specie in quid a.b
essentia determinata generis‘.

4% Das Objekt der Logica formalis ist nur geeignet, eine
relatio transcendentalis des entsprechenden habitus scientificus zu
terminieren. Aber das geniigt auch fiir die Existenz einer scientia
veri nominis. Fiir eine scientia stricte realis wird ja nach
manchen Thomisten eine relatio realis zwischen dem habitus
und dem realen Objekt gefordert, aber dafs eine scientia, die
geniigend real ist, weil sie ihr Fundament in der Objektivitét
der Dinge hat, gar nicht mehr proprie scientia sei, kann nur
der behaupten, der a priori ohne Beweis scientia stricte realis
und scientia proprii nominis fiir ein und dasselbe fafst.

59 Fafst man die Logik und ibr Objekt als primér in
den Dienst anderer Wissenschaften gestellt auf, so méchte man
meinen, als entbehrte das Objekt der ndtigen wissenschaftlichen
Selbstindigkeit und konnte mithin Logik keine wahre Wissen-
schaft sein. Darauf wurde schon sub & 2° geantwortet.

ad ¢) Allerdings schreitet die Logik nicht in ihrem ganzen
Verlaute modo resoiutorio voran, aber doch zu oOfteren Malen,
und schliefslich bedient sie sich doch des modus resolutorius
immer zum Nachweise, dafs ihre Kompositionen durchaus zu
Recht bestehen, der erforderlichen inneren Giite sich erfreuen.

Bisher haben wir den wissenschaftlichen Charakter der Logik
im allgemeinen betrachtet. Es ist nun nach dem sub n. 4 Ge-
sagten selbstverstdndlich, dafs wir der Sophistik keinen wissen-
schaftlichen Charakter zuschreiben konnen. Sie gehdrt ja gar nicht
zur Logik, steht nur in Diensten der formellen und materiellen
Logik und gehort zu dieser reductive, insofern sie das Compositum



Was ist die Logik? 401

ordinatum wiederherstellen lehrt, und nach der Wiederher-
stellung in die eigentlicher und selbstindigen Teile der Logik
miindet. Ebensowenig wie die Entfernung des reatus culpae
in sich der ibernatirlichen Ordnung angehort und in sich Ge-
genstand der iibernatiirlichen Wissenschaft ist, ebensowenig kann
auch der Habitus der Logik auf die Sophistik gehen; der hl. Th.
scheint allerdings mit dieser Conclusio im Widerspruch zu stehen.
Er schreibt némlich lib. 4 Met. lect. 4 paragr. b.: ,Dialectica . . .
secundum quod est docens .. . est scientia. Utens vero est,
secundum quod modo adiuncto utitur ad concludendum aliquid
probabiliter in singulis scientiis, et sic recedit a scientia. Kt
similiter dicendum est de Sophistica, quia prout est docens,
tradit per necessarias et demonstrativas rationes modum arguendi
apparenter. Secundum vero quod est utens, deficit a processu
verae argumentationis.“ Doch diirfte S. Th. ganz mit uns iiber-
einstimmen. Die Sophistik hat, sagt 8. Thomas, necessarias et
demonstrativas rationes. Gut, aber woher hat sie dieselben?
Nicht aus sich, wie einleuchtet, sondern nur von der formellen
und materiellen Logik. Die Sophistica ist nur méglich, traktabel
unter Voraussetzung der pars Analytica und der pars Topica.
Nur im Lichte der schon in der Analytica und Topica gewonnenen
Resultate zeigt sie die Falschheit der sophistischen Proceduren
auf. Nach dieser Seite fillt sie vollstdindig mit diesen Teilen
zusammen, ist nur eine Rekapitulation derselben. Aber indem
sie das Gewonnene anwendet, um evident falsche Konklusionen
nach dem Grunde ihrer Falschheit durchsichtig zu machen, liefert
sie innerhalb des Gebietes der Logik praktisch den Beweis
fiir die Richtigkeit aller gewonnenen Resultate und leistet so,
praktisch, dasselbe, was die resolutio usque ad ultima prin-
cipia leistet. Die Sophistica ist also Logica docens auf eine
specifisch neue Weise und kann deshalb, so betrachtet, mit
8. Thomas mit Recht als vera scientia (partialis) bezeichnet werden.
Lafst man aber den anderen Gesichtspunkt obwalten, so erscheint
die Sophistik nicht mehr als Wissenschaft. Beide Anschauungen
diirften berechtigt sein,

62 Hat die Topik wissenschaftlichen Charakter? Da die Topik
die formelle Logik nicht formaliter voraussetzt — sonst ge-
horte sie nicht, wie wir von ihr behauptet haben, zur materiellen
Logik —, sondern nur fundamentaliter, weil auch hier, wie
bei jeder Wissenschaft, eine demonstratio per se infallibilis nur
in Verbindung mit dem in der Logica formalis gelehrten modus
sciendi moglich ist, ist offenbar die Topik genau insoweit selb-
stindig und Wissenschaft, als dies der materiellen Logik



402 Was ist die Logik?

zukommt. Innerhalb der materiellen Logik bezeichnet aber die:
materia probabilis eine besondere species neben der materia:
certa. Deshalb ist die Topik ein eigener Teil in der. Logik,
allerdings mehr nach Art einer scientia subalternata. Denn sie.
ist innerlich abhéugig von der pars de materia certa. :

Eine weitere Kontroverse ist, ob die Logica utens Wissenschaft
sei. Es ist aber hier wohl zu unterscheiden zwischen der Logica
utens in propria materia und der Logica utens in aliena materia.
Die Logica utens in propria materia ist schon dann vorhanden,
wenn sie durch Exemplifikationen in ihrem Werden der lo-
gischen Wahrheiten sich voll und ganz erst beméchtigen will, oder
nach gewonnener sicherer Erkenntnis noch mehr in dieselbe durch
jene Exemplifikationen einzudringen sucht. Das ist natiirlich, wie
d’Aguirre in seinem citierten Werke o6fters bemerkt, nichts anderes
als reine Spekulation und kann deshalb dem wissenschaftlichen
Charakter der L. nicht im Wege stehen. Wenn hingegen der Ge-
brauch der Logik in anderen Materien vorkommt, ist, falls nicht
eine reflexe Achtsamkeit auf die L. nur materialiter als L.
vorfanden, nicht aber formaliter, und kann deshalb auch nur
materialiter der da beschiftigte Logiker als Logiker auftreten,
mit a. W.: die L. verliert ihren wissenschaftlichen Charakter in
actu signato, nicht aber in actu exercito. ,,In der Philosophie wird
die reflexe Achtsamkeit auf die L. als solche am Ooftesten vor-
kommen, und deshalb wird dann auch da die L. utens nicht auf-
horen, wahrhaft Wissenschaft zu sein: aber in anderen Wissen-
schaften wird der logisch gebildete Gelehrte sowohl seltener die
feineren Regeln der kiinstlichen L. in Anwendung bringen miissen,
als auch die Anwendung der logischen Regeln ofters ohne re-
flexes Bewulstsein sich vollziehen. Unter dieser Distinktion
behalten denn auch die Argnmente d’Aguirres 1. c. ihre Kraft, der
beweisen will, dals auch die L. utens vera scientia sei. Sie sind
folgende: Erster Beweis. ,,Usus constructivus syllogismi demon-
strativi vere est actus scientificus. Ergo et Logica secundum
munus utentis in parte demonstrativa est formaliter scientia. Con-
sequentia patet ratione a priori, quia omnis habitus scientiae for-
maliter exprimitur in ordine ad actum scientificum. Antecedens
autem probatur multipliciter. Wir geben nur einen Beweis wieder.
Usus constructivus syllogismi nihil aliud est quam actualis constructio
eiusdem syllogismi demonstrativi, atque adeo est ipsum actuale
exercitium demonstrandi. Sed actuale exercitium demonstrandi
est actus scientificus, immo nullus actus scientificus esse potest
nisi sit actuale demonstrandi exercitium.“ Ergo usus constructivus
syllogismi est. actus scientificus. — Zweiter Beweis. ,Artificium



Was ist die Logik? 403

illad, sine quo nullus scieutiarum realium actus scientificus esse
potest, debet procedere efficienter a scientia artificiali formaliter,
At non procedit efficienter ab alia quam a Logica sub munere
utendi, ut probatum est disput. 3% Ergo Logica sub munere
utendi artificio illo in actibus scientiarum realium est formaliter
scientia artificialis. Ubrigens nimmt d’Aguirre den terminus
scientia, wie uns scheinot, in einem weiten Sinpe. Die L. ist
namlich jene Wissenschaft, die ihre Konklusionen beweist, und
in facto esse den Zusammenhang der Konklusionen mit der Her-
leitung noch festhdlt. So haben wir die L. docens und, wie ge-
sagt, die L. als eigentliche Wissenschaft. Wo sie aber ihre Auf-
stellungen nicht ex causis herleitet, oder die Konklusionen
nicht nach ihrer néchsten Herleitung aus den Principien besagt,
soudern unter der Voraussetzung des Gesagten fiir andere Zwecke
niitzlich ist, ist sie nicht mehr L. in sensu stricto, eben weil sie
nicht mehr L. docens ist. (Ganz richtig sagt deshalb d’Aguirre
Loe. tract. I disp. IV n. 32: ,Tertium (infertur) syllogismos
omnes et quoslibet actus in materia aliarum scientiarum ad
quornm formam artificiosam concurrit Logica, solum esse actus
usus relate ad Logicam, non vero actus doctrinae. Id patet:
tum quia ex communi sententia Logica in quantum docens nullo
modo praestat concursum  effectivum circa materiam aliarum
scientiarum, tum etiam quia in iis syllogismis Logicas nullas re-
gulas tradit, sed solum exequitur in materia extranea, seu con-
cursum et subsidium praestat aliis scientiis, exercendo regulas
ipsas, quas tradiderat intra propriam materiam. Cum igitur doctrina
consistat in traditione regularum, consequens est, ut syllogismi
s. actus aliarum scientiarum, ad quos Logica efficientes concurrit,
non sint actus doctrinae relate ad ipsam, sed usus, s. construc-
tionis tantum.“

Wenn daher jemand beim usus noch in reflexer Achtsam-
keit sich die doctrina als solche zu vergegenwartigen vermag,
so besitzt er allerdings auch noch im usus die scientia, sonst
aber nicht.

70 Ist die L. auch Kunst — ars — ? Zur Entscheidung
dieser Frage ist es notig, zu wissen, dals man die ars entweder
im Gegensatz zur scientia speculativa, oder auch zur scientia
practica auffassen kann. TUnd es ist ferner wichtig, die scientia
practica nach ihrer obersten Einteilung zu kennen, infolge deren
sie - ,,practica® sein kann beziiglich der immanenten Willensakte
(und so haben wir die Moralphilosophie oder Moraltheologie) und
beziiglich der actus transeuntes, falls hier nur eine wahre
deductio conclusionum ex causis vorliegt — wo dies



404 Wis ist die Logik?

fehlt, haben wir nicht mehr Wissenschaft, sondern die sogenannten
mechanischen Kiinste, die blofse angelernte Fertigkeiten sind.
Es diirfte aber feststehen, dals die Philosophie gemeiniglich schon
der scientia als solcher die ars gegeniiberstellt, so dafls nur die
artes mechanicae (v. g. ars sartoria, fabrilis etc.) als artes sensu
stricto erscheinen. Aus dem Begriff der praktischen Wissen-
schaft heraus flielst also zuletzt die Definition der ars in sensu
stricto, wie sie blofs die mechanischen Kiinste umfalst, so dals
die L. absolut mit ihr nichts zu thun hat. Da aber ferner die
scientia practica in sensu stricto sumpta nach dem hl. Th. und
seiner Schule nur auf ein opus extra-intellectuale geht, so
geht es nicht an, falls man sogar scientia practica und ars iden-
tifiziert, die L. als ars zu bezeichnen, weil 1hr opus ein intra-
intellectuale ist, falls man namlich die Lehre des hl. Th. iiber
die scientia speculativa et practica festhalten will. Dafs aber
am besten der scientia qua talis die ars gegeniibergestellt wird,
ist klar. Denn sonst ist zwar eine repugnantia inter scientiam
et scientiam, nicht aber zwischen scientia und non-scientia vor-
handen. Die L. ist also nur ars secundum quandam similitu-
dinem.

8% Wirkt die L. in fremdem Gebiete causaliter mit zur
Erzeugung der Kunstform, oder blofs directive? — Hs
ist notwendig, hier einiges vorauszuschicken. @) Der habitus
der Logica utens ist materialiter identisch mit dem habitus der
Logica docens. Mastrius (Quaest. Prooem. de nat. Log. n. 9 fine)
hilt zwar an einem realen Unterschied fest, doch wohl mit Un-
recht. Ein solcher wird iiberfliissigerweise behauptet, wenn die
distinctio includentis et inclusi geniigt. Diese liegt aber in un-
serem Falle thatsédchlich vor, da die L. docens die conclusiones
scientificae besagt, wie die L. utens, aber iiberdies die aktuelle
Entwicklung, Darlegung und KErhértung derselben bezeichnet,
wihrend die L. utens mit Absehen davon genau so verfahrt, wie
die scientia subalternata gegeniiber der scientia subalternans.
Es ist deshalb ganz falsch, wenn viele Auktoren (so auch neuer-
dings wieder Urrdburu 1. c. vol. I p. 1080) die Frage beziiglich
der logica doceus stellen. Ganz richtig schreibt dem gegeniiber
d’Aguirre 1. c. disp. 3 sect. I n. 5: ,,Praemitto, nec controversiam
esse de Logica secundum munus docendi quoniam sub hac con-
sideratione solum concurrit dirigendo ceteras scientias proponendo
illis obiective et doctrinaliter instrumenta communia, quibus ordi-
nate procedant ad cognoscendum sua obiecta, sicut intellectus
obiective et directive tantum concurrit ad actus voluntatis pro-
ponendo illi obiecta, in quae ordinate feratur. Quare dissidium



Was ist die Logik? 405

est de Logica sub munere utendi, quo subinduit modum scientiae
practicae et executricis: an concurrat active cum ceteris scientiis,
applicando formam artificialem syllogisticamque operationibus et
demonstrationibus aliarum scientiarum, sicut concurrit active ad
usum formalem in propria materia.“ &) Dals der concursus der
‘Logica utens auch fiir den Fall, dals man ihn als efficiens falst,
doch auch direktiver Natur ist, erscheint fast iberfliissig zu
bemerken. Er hat ja suo modo das zu thun, was der habitus pru-
dentiae gegeniiber den anderen moralischen Tugenden zu erfiillen
hat: als habitus des intellectus mufs er nicht blols in propria
materia, sondern auch da, wo er in Verbindung mit anderen
Wissenszweigen tritt, intellektuell, aufklarend wirken, aber
damit vertrigt sich ganz wohl ein influxus physicus, ja derselbe
wird durchaus bendtigt. Denn es ist geradezu unfafslich, wie
ein Habitus A auf den specifisch verschiedenen Habitus B soll
direktiv Einflufs iiben konnen, ohne dals seine Entitit mitspielt.
Man sage nicht, dals ein von A ausgehendes Vorhalten seines
intellektuellen Inhaltes gegeniiber B geniigt. Denn der Intellekt
erscheint unter dem Habitus A dazu durchaus nicht bestimmt,
und ebensowenig B gegeniiber A, ganz abgesehen davon, dals
im letzteren Falle A sich nicht selbst direktiv verhilt, sondern
nur als Norm der Direktion dient, die A sich selbst gibt. Es
konnte also nur der Intellekt im allgemeinen Grund dafir
sein, dafs unter dem Kinfluls eines Willensdekretes sich A zu B
oder B zu A wendete. Aber selbst dann erhalten wir nicht die
gewiinschte Direktion, wenn der Habitus A nicht effective kon-
kurriert. Denn die specifische Gleichgiiltigkeit, welche die beiden
Habitus zu einander haben, erscheint erst innerlich iiberwunden
nach dem Empfange der kiinstlichen Form, welche die Natur-
wissenschaft z. B. von der Logik erhélt. Vorher ist gar keine
ratio sufficiens zu finden, weshalb die Logik geeignet und ge-
neigt sein soll, ihren Inhalt der Naturwissenschaft in wirksamer
Weise dirigendo vorzuhalten, diese aber, sich bestimmen und
dirigieren zu lassen.

9% Welches ist das obiectum formale oder adaequatum der
Logik? — Die Gesetze, die das gesamte Denken regeln, Ge-
setze, die znm Teil an dem Ens rationis haften, wie dieses kiinst-
lich sind und in der Einheit mit diesem das Formalobjekt der
L. formalis konstituieren, teils aber sich unterschiedslos auf das
patiirliche und kiinstliche Denken beziehen, insofern dasselbe auf
gleichviel welchen Stoff geht, und so haben wir die L. materialis.
Fiir letatere wird also das objektive Wahbrheit suchende Denken
in ‘recto notiert, wahrend es bei der L. formalis nur hdchstens



406 Was ist die Logik?

in obliquo mitspielt. Fiir die L. formalis ist die demonstratio,
der syllogismus, die argumentatio ein obiectum adaequatum par-
tiale, und zwar das vorziigliche, weil alles andere sekundar
auf dasselbe hingeordnet ist und materialiter von ihm umfafst
wird. In vorziiglicher Weise weist das d’Aguirre 1. ¢. disp. VI
sect. 1a nach, indem er ausfithrt, wie ein jeder modus sciendi
in durchaus selbstindiger Weise, zundchst rein um seiner selbst
willen von der L. betrachtet wird, wie sich das ja auch aus
ihrem Charakter als scientia speculativa ergibt. Eben wegen
dieser sekundédren Hinordnung und wegen dieses materiellen
Enthaltenseins ist alles andere aufser dem Syllogismus und der
Beweisfilhrung in gleicher Weise mit diesem Objekt der L.,
also obiectum formale. Aus dem Gesagten folgert aber auch
schon ersichtlichermalsen, dafs Alles und Jegliches, wenn es
und insofern es gesetzmélsig in der L. formalis bestimmt ist,
zum -obiectum formale der L. formalis gehort. Eben deshalb ver-
neinen d’Aguirre und viele Thomisten mit Entschiedenheit gegen
Joh. a s. Th. und einige andere Thomisten, dafs nicht blofs
der modus sciendi stricte dictus, wie er die Definition, die Di-
vision, die Argumentation und die Demonstration umfalst, das
Formalobjekt der L. formalis bilde, und behaupten mit vollem
Rechte, dals dasselbe. durch den modus sciendi in communi,
s. late dictus, gegeben sei. Es ist aber auch bereits ersichtlich,
dafs mit Recht nach der fast allgemein recipierten thomistischen
Lehre nur der modus sciendi obiectivus als Formalobjekt" be-
zeichnet wird. Denn die L. ist ja in Wahrheit scientia, wie
nachgewiesen wurde, nur durch ihr Wurzeln in der Objektivitit
der Dinge, was eben durch den modus sciendi obiectivus aus-
gedriickt wird; die Gesetzmifsigkeit, von der sie handelt, ist eine
wissenschaftliche. Deshalb muls denn das Ens rationis, wie
es als Formalobjekt erscheint, um Formalobjekt einer Wissen-
schaft sein zu konnen, die Verbindung mit dem Objektiven in
recto, und nicht blofs in obliquo bezeichnen, ein Umstand, der
in den Definitionen mancher Lehrbiicher iibersehen wird. Damit
ist aber auch das obiectum formale der L. formalis bereits zur
Geniige bestimmt. Aber wie verhalten sich nun die actus mentis,
und dann weiterhin deren Lenkbarkeit zum Formalobjekt der
Logik? — Es ist zu beachten, dafs zur Bildung der secunda in-
tentio, des modus sciendi obiectivus, Denkakte des reflexthitigen
Geistes erst fiihren, z. B. durch die Erwigung, dals Petrus,
Paulus, Sokrates u. s. w. in gleicher Weise , Mensch* genannt
werden. Deshalb kann die L. als L. auch von diesen handeln,
aber nicht um ihrer selbst willen. Das obiectum formale der



Was ist die Logik? 407

formalen L. ist also der actus mentis considerantis, wie er am
Ende mit der secunda intentio nach festen, unwandelbaren Ge-
setzen bekleidet worden ist. KEs ist also, wenn man die secunda.
intentio im Verhdltnis zu den voraufgehenden Denkakten be-
trachtet, nicht blofs der conceptus obiectivus (i. e. in obiectivitate:
radicatus) im Gegensatz zum conceptus formalis notiert, sondern:
die Umwandlung von den voraufgehenden conceptus obiectivi in
einen neuen, der eben deshalb, weil die voraufgehenden conceptus:
wirklich objektiv waren, nun auch selbst in geniigender Weise in:
der Objektivitdt wurzelt. So ist es denn auch ganz evident, dals
das Formalobjekt der L. nicht aus der secunda intentio und den
Denkakten wie aus Teilen erwéchst. Letztere sind, als conceptus
obiectivi gefalst, nicht einmal Substrat fiir das Ens rationis
(das ist der Denkakt nach seiner Entitdt), sondern blofs Voraus-
setzung. Was aber die Lenkbarkeit der Akte des Intellekts
betrifft, so bemerkt diesbeziiglich d’Aguirre 1. ¢. disp. VI sect. 3
n. 46 mit Recht Folgendes: ,,Quod commune est Logicae et ce-:
teris virtutibus intellectus, nequit esse proprium Logicae obiectum,
ut patet. At dirigibilitas et directio actunm Logicae est quid
commune tam ipsi quam omnibus virtutibus intellectus. Ergo
actus secundum dirigibilitatem aut directionem nequeunt esse
proprium Logicae obiectum. Prob. Minor, in qua sola potest esse
dissidium: Quia ommnis habitus inclinans intellectum in verum,
dirigit illius operationes; nam inclinare mentem .in verum est
dirigere illam, quippe cuius terminus est veritas, a qua solum
errando recidetur. At non solum Logicae sed etiam ceteris vir-
tutibus intellectualibus commune est inclinare intellectum in verum,
ut patet ex definitiove virtutis intellectualis generatim sumptae,
quae est habitus dirigens intellectum circa verum, ut omuibus
notum est et patet ex Arist. lib 6 Ethlc, ubi .de virtutibus in-
tellectualibus generatim atque etiam in specie agit. Krgo diri-
gibilitas et directio actuum mentis est quid commune Logicae et
ceteris virtutibus intellectus. Si autem dicas, Logicam convenire
cum aliis habitibus generice in dirigendis actibus mentis, sed
tamen dirigere illos modo specifice distincto ab aliis, verum qui-
dem dicis. At ego insisto in eo quod ceteri habitus intellectuales
speciali etiam modo dirigunt operationes mentis iuxta propriam
uniuscuiusque speciem, et tamen non respiciunt directionem ipsam
et proprium obiectum, sed ut viam et tendentiam tantum. Krgo
idem dlcendum de Logica, quamvis speciali modo dirigat opera-
tiones mentis.“ Uberdies muls das obiectum formale der L. als
einer Kunst etwas Kiinstliches sein, ebenso wie auch das Objekt
der Medizin die sanabilitas corporis artificialis, und nicht die



408 Was ist die Logik?

sanabilitas schlechthin ist. Das trifft aber bei der Lenkbarkeit
nicht zu, wie d’Aguirre L c. tract. I disp. VIL n. 7 gut ausfiihrt:
,Dirigibilitas passiva actuum intellectus non est forma aliqua
artificialis, sed proprietas naturalis ipsorum actuum, ut absque
errore dirigantur in formam modi sciendi, sicut dirigibilitas passiva
lignorum et lapidum non est forma aliqua artificialis sed solum
paturalis illoram proprietas ut recte ordinentur in formam aedi-
ficii. Ergo sicut hanc ab causam dirigibilitas passiva lignorum
et lapidum non est ratio formalis in obiecto artis aedificatoriae,
ita et dirigibilitas passiva actuum intellectus non est ratio for-
malis in obiecto artis Logicae. Nimirum, nulla proprietas naturalis
sed dumtaxat forma artificialis potest esse ratio formalis quae in
obiecto artis, ut ab inductione patet in omnibus artibus et ex
propria ipsarum notione constat.“ Wenn wir so die Lenkbarkeit
der Denkakte als obiectum formale zuriickweisen miissen, 8o
gehort allerdings die Lenkbarkeit der kiinstlichen instrumenta
sciendi mit zum Formalobjekt der Logik. KEs verhdlt sich ndm-
lich mit ihr nicht wie mit anderen Kiinsten. Es kann eine Kunst
ihre Instrumente anfertigen, ohne die Lenkbarkeit beweisend dar-
zustellen. Bei der Logik fallt aber Beides in Eins zusammen., —
Ist also, wie nachgewiesen wurde, nicht die natiirliche Lenk-
barkeit der Denkakte das obiectivum formale der Logik, so ist
doch die kiinstliche Lenkbarkeit in innigere Beziehung zu dem-
selben gesetzt. Dieselbe besagt ndmlich die Anlage zur Be-
kleidung mit allen jenen Gesetzen, welche die Logik 'aufstellt.
Sie ist wohl nicht das obiectum formale selbst, nidmlich fiir die
Logica in fieri — das ist ndmlich das Gesetzmilsige selbst, wie
es wird — aber, wie ersichtlich, innig mit ihr verbunden. Aber
mit einigem Recht kann man die aktive Leitung als Formal-
objekt bezeichnen, falls man darunter den den logischen Gesetzen
eigenen inneren Einflufls versteht. Sonst miissen wir auch diese
Meinung ablehnen. Es sprechen dagegen fast dieselben Griinde,
die d’Aguirre gegen die Lenkbarkeit geltend machte. — Andere
bezeichnen wiederum die realis rectitudo actuum intellectus, prout
consistit in recta obiectorum repraesentatione, als Formalobjekt.
Das diirfte richtig sein, wenn man dabei an die materielle Logik
denkt, falsch aber beziiglich der L. formalis, wie aus allem bisher
Gesagten erhellt.

10° Da es der formelle Zweck der L. ist, einerseits den
Intellekt in seinen Operationen vor Irrium zu bewahren, und
andererseits ibm eine wissenschaftliche Erfassung der Objekte
zu sichern, so hidngt es von der Grenzbestimmung der Moglich-
keit des Irrtums einerseits und von der Umschreibung der



Was ist die Logik? 409

etwaigen in der natiirlichen Logik gegebenen Moglichkeit, Wissen-
schaft erringen zu helfen, andererseits ab, was in betreff der
Notwendigkeit der L. zu gelten habe. Was nun den ersten
Punkt betrifft, so gibt es natiirliche Sicherheit vor Irrtum nur in
Bezug auf die prima principia und die ersten Schlulsfolgerungen
daraus, sowie in Bezug auf die principia synthetica und die
meisten kontingenten Erfahrungsurteile. Dariiber hinaus ist dem
Irrtum Thiir und Thor gedffoet, und dies umsomehr, jemehr man
sich vom Ausgangspunkt eotfernt., Das beweist die Erfahrung
der Menschheit, die klar zeigt, dals im Ringen nach fortschrei-
tender Krkenntnis sowoh! zahllose Irrungen auf gar allen Ge-
bieten vorgekommen sind, als auch mannigfach nur Probabilitét
zu gewinnen ist, mithin sowohl die Existenz schwer zu erfor-
schender Objekte den Irrtum bur zu mnahe legt, wie auch die
Schwiche des Geistes selber. Wenn nun auch die natiirliche
Logik in Diensten des zu ihrer Benutzung durch Eigeninteresse
und andere Motive getriebenen, sowie durch das sociale Zusammen-
leben vielfach unterstiitzten Menschengeistes manches zu verhiiten
oder zu korrigieren vermag, so ist es doch auch wahr, dafs
die Natur alliiberall da, wo sie als solche mangelhaft ist, darauf
angelegt ist, durch Nachhilfe von seiten des Menschen, durch
Kunst das Mangelnde zu ergénzen, und dals sie nur so men-
schenwiirdige Natur wird. Wenden wir das Gesagte auf die
Logik an, so folgt, dafs sie simpliciter notwendig ist, um den
Menschen so vor Irrtum zu bewahren, wie es sich fiir ihn ge-
ziemt. Und es geziemt sich fiir ihn, dafs er auf jener Stufe der
Kultur, wo die Kiinste und Wissenschaften beginnen, zumeist
vor Irrtum bewahrt werde, wenn es ihm auch nicht beschieden
sein kann, die Wahrheit zumeist mit Gewifsheit zu erfassen.
Und das Gesagte wird voll und ganz bestitigt, wenn man er-
wagt, dals die natiirliche Logik weder zur Erwerbung der scientia
in statu perfecto noch zur Erzielung der scientia in statu im-
perfecto ausreicht. Es liegt aber die scientia in statu perfecto
dann vor, wern in Bezug auf die Totalitdt der wichtigeren Kon-
klusionen, mogen diese nun, was die L. betrifft, im Gebiete der
Analytica oder der Topica liegen, eine Gewilsheit besteht.
Ein Zeichen letaterer ist es aber, wenn man die Resultate
gegen die erhobenen Einwiirfe siegreich zu verteidigen vermag.
Eine scientia in statu imperfecto liegt vor, wenn man die eine
oder andere wichtigere Konklusion wahrhaft wissenschaftlich,
d. h. aus ihren Griinden und so herzuleiten vermag, dafs die
Herleitung als Resultat eine reflexe Gewilsheit iiber die
Wahrheit oder Wahrscheinlichkeit des gewonnenen Resultates



410 Was ist die Logik?

ergibt. Was nun die scientia perfecta betrifft, ist vor allem an
-die schon erwihnte Notwendigkeit zu erinnern, dals die Natur
des Geistes in dessen fortschreitender Entwicklung zur Verhiitung
mancher Irrtimer in wichtigen Punkten auf eine Kunst ange-
wiesen ist. Diese Kunst ist nun aber die L. Ergo! Diese
Erwigung wird dann aber noch ganz bedeutend verstirkt, wenn
man sich an das erinnert, was die L. in betreff eines streng
‘wissenschaftlichen Beweisverfahrens lehrt und beweist. d’Aguirre
1. c. tract. I disp. II n. 9 falst das also zusammen: ,, Ut intel-
lectus absque errore procedat in difficilibus conclusionibus pro-
bandis, oportet, necessariumque est simpliciter, ut in materia
.eiusmodi sciat recte disponere praemissas, collocare terminos, dis-
tribuere medium, et omnes illas regulas servare, quas exigit
syllogismus perfectus. Aliogni enim nulla fiet demonstratio, nec
assensus scientificus generabitur, quia assensus scientificus est
effectus solius demonstrationis, et demonstratio est syllogismus
faciens scire ac proinde perfectus. At sine L. id fieri non potest,
in materia praesertim abstrusa. . . . Ergo.“

Ohne die L. kaon es nur einen Syllogismus geben, der
nach modus und figura unvollkommen 1st. Mit diesem ist es aber
auch unmoglich, sich reflexe, d. h. zur Wissenschaft absolut
notige Gewifsheit iiber die Standhiltigkeit des Resultates zu
verschaffen. Dies gilt aber offenbar auch da, wo nur eine ein-
zige Konklusion in Frage kommt, und deshalb ist die L. auch
schon fir die scientia in statu imperfecto simpliciter notwendig.
Sebr gut ldfst sich die L. mit der Prudentia vergleichen. Wie
diese simpliciter fiir die Willensakte der iibrigen Kardinaltugenden
erfordert wird, damit diese auf vielfach verschlungenen Pfaden im
einzelnen ihr medium rationis finden, so mufs a pari ratione — ein
Grund fiir ein anderes Verhdltnis ist nicht ersichtlich — der
Akt des Intellektes in den schwierigeren Prozessen, d. h. wo
immer es sich um eine conclusio scientifica handelt, eine beson-
dere Direktive erhalten, bei deren Ermangelung auch nur in einem
einzelnen- Falle der gute Ausgang ebensowenig verbiirgt ist,
als wo der Wille sich nur durch die Principien der Synderese
in seinem moralischen Handeln dirigieren ldfst. Schwanken,
Furcht u. s. w. sind die notwendigen Folgen, und das umsomehr,
wenn etwa von aufsen ein Sophist oder auch nur ein dialektisch
Gebildeter, der bona fide anderer Meinung ist, dazu kommt. Das
Bediirfois nach der L. artificialis ist also nicht blofs permissive
in der menschlichen Natur, sowie die Genesung eines Kranken
abstrahiert von ihrer Herbeifiihrung durch die Natur oder durch
den Arzt, sondern als positive von der Natur gefordert zu



Was ist die Logik? 411

bezeichnen. Der bedeutendste Einwurf nun, der sich gegen die
auseinandergesetzte Doktrin erheben ldfst, wird von d’Aguirre
l. o. tract. I disp. II n. 23 sq. also formuliert: ,,Dices, intellectum
posse lumine naturali attingere prima principia prioristica, ex
quibus L. deducit conclusiones, sicut eodem naturae lumine per-
cipit prima principia spectantia ad alias scientias. Unde et po-
terit naturali rationis lumine ordinare praemissas in modo et figura
perfecta, quia naturaliter ordinativus est, sicut potest eodem lu-
mine discurrere, quia naturaliter discursivus est. Quare posita
cognitione primorum principiorum ex parte formae, et collocatione
terminorum similiter, et discursu ex parte materiae, nihil deest,
ut intellectus faciat demonstrationem formalem. Et hoc modo
videtur se gessisse Aristoteles, quoniam solo naturae lumine asse-
cutus fuit prima principia prioristica s. requisita ex parte formae
eiusque ordinem in modo et figura perfecta. Ergo ad id non est
necessaria Logica artificialis.“ Zur Losung gibt nun d’Aguirre
eine langere Vorbemerkung, die hier wortlich wiedergegeben
werde, weil wir an ihrer Hand selbstindig das Ganze beleuchten
wollen. Er schreibt: ,,Suppono quod omnibus in ore est, quam-
libet scientiam, sicut et conclusionem scientificam contineri vir-
tualiter in suis principiis, quae sunt veluti semina ipsius: prin-
cipia vero ipsa continentur in lumine naturali intellectus, sive illa
naturalia sint, sive etiam artificialia; nam ars in natura funda-
mentum habet, atque ab ea originem ducit, non e contrario. Unde
fit demum, ut Logica artificialis contineatur virtualiter in suis primis
priocipiis prioristicis, quae sunt dici de omni, et dici de nullo.
Quare ad primam demonstrationem scientificam, quae necessario
debet esse ex iis principiis deducta, concurrit Logica artificialis, prout
in eisdem principiis virtualiter contenta. Prima autem demonstratio
exercita, quam intellectus potest facere et praemittere ante omnem
aliam, debet versari circa demonstrationem in actu signato sub
hac vere forma: Omnis syllogismus constans praemissis certis et
evidentibus atque recto ordine dispositis generat scientiam. At
demonstratio est syllogismus constans praemissis certis et eviden-
tibus ac recto ordine dispositis. Ergo demonstratio generat
scientiam.“ Indem wir den von d’Aguirre fiir diese demonstratio
gefiihrten Beweis als selbstverstindlich auslassen, sagen wir: Ks
ist evident, dals der habitus scientificus in dem Erfinder der L.
nur ganz allméhblich, in organischem Fortschritte vom Unvoll-
kommenen zum Vollkommenen herausgebildet wurde, mochte sich
die Reflexion nur zuerst auf die Denkformen oder auf die
Denkwerkzeuge lenken. Es ist ebenfalls evident, dafs die in-
tellektuelle Aussprache der gewonnenen Resuliate zunichst in



412 Was ist die Logik?

Urteilen erfolgte, die noch gar keinen Syllogismus erforderten oder
vielmehr voraussetzten. Im Fortschreiten aber sah sich der Geist
schon gendtigt, um Resultate zu erzielen, Urteile zusammenzu-
setzen, ohne dafs jedoch schon die Reflexion sich auf das Ver-
fahren der Zusammensetzung als solcher richtete. Kin Beispiel
mag das Gesagte veranschaulichen. Zuerst sagte sich der Denker:
Termini sind das, was einen Satz naturgemils zusammensetzt.
Die nédchste Beobachtung war die, dafs die Termini, um einen
guten Satz zu liefern, klar u. s. w. sein miissen. Hiermit war
schon der Syllogismus, wenigstens unvollkommen, gegeben. Nun
war im Verlauf, je ofter sich die Zusammensetzung der Urteile
wiederholte und je schwieriger diese wurden, nichts natiirlicher,
als dafs die Reflexion auf die Zusammensetzung selbst lenkte,
vor allem, wenn Irrungen konstatiert worden waren. Zunichst
mochte wohl da die Form nach ihren Gesetzen erforscht werden,
dann aber die Gesetze fiir das auf Objektives gerichtete Denken.
So fand denn der Denker, dafs, wenn Formales und Materiales zu-
sammenstimmen in einem Syllogismus, durch denselben notwendig
die Wahrheit erkannt wird. Indem nun ein solcher Demonstration
genannt wurde, konnte in betreff dieser, wie sie in actu signato
sich findet, folgende demonstratio in actu exercito erfolgen: Omnis
syllogismus constans praemissis certis et evidentibus atque recto
ordine dispositis generat scientiam. At demonstratio est syllogis-
mus constans praemissis certis et evidentibus ac recto ordine
dispositis. Ergo demonstratio generat scientiam. Mit dieser de-
monstratio exercita ist das schopferische Princip aller Wissen-
schaft und zunéchst der Logik selbst gewonnen. Zu ihrer Satzung
tragt aber der habitus Logicus noch nicht formaliter bei — er
existiert ja erst nach ihr — sondern nur , prout virtualiter in
suis principiis continetur®, d’Aguirre 1. ¢. ,Nisi enim, so d’Aguirre
1. c. n. 25, eiusmodi notitia demonstrativa praecedat, non poterit
intellectus facere ullam demonstrationem in materia Logicae et
multo minus in materia aliarum scientiarum. Facta vero demon-
stratione illa in actu exercito circa demonstrationem in actu sig-
nato, generatur quodammodo habitus Logicae, aliisque atque aliis
demonstrationibus intra propriam materiam augetur. Unde licet
ad primam demonstrationem solum concurrat Logica artificialis
prout virtualiter contenta in suis principiis ad reliquas tamen con-
currit prout exsistens formaliter in se ipsa. Neque aliter posset
intellectus procedere ad demonstrandum exercite vel in materia
propria Logicae vel in materia aliarum scientiarnm quam prae-
supposita demonstratione exercita circa demonstrationem in actu
signato ordinata ex principiis Logicae artificialis. KErgo haec



Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae. 413

simpliciter necessaria est, aut virtualiter exsistens ad primam
demonstrationem faciendam, aut formaliter exsistens ad reliquas
demonstrationes faciendas sive in materia propria sive aliarom
scientiarum.“

—3-

DIE LEHRE DES HL. THOMAS VON DER SCINTILLA
ANIMAE INIHRER BEDEUTUNG FUR DIE DEUTSCHE
MYSTIK IM PREDIGERORDEN.,

Von MARTIN GRABMANN.

Der hl. Thomas von Aquin hat durch seine tiefe, von Prin-
cipien getragene Lehre und durch seine unvergleichliche Logik
und Methodik auf die gesamte nachfolgende Wissenschaft einen
durchgreifenden” Einfluls ausgeiibt. Was friiher als originellste
Geistesarbeit einzelner Denker galt, das hat nunmehr gar viel-
fach eine fortgeschrittene Quellenforschung beim englischen Lehrer
mehr oder minder klar ausgesprochen gefunden. Ein Beweis
hiefiir ist das Verhdltnis zwischen St. Thomas und den deutschen
Mystikern des Predigerordens. Preger, Charles Schmidt und zum
Teil anch Stockl und Bach wiirdigen nicht oder nur wenig den
innigen Zusammenhang des thomistischen und mystischen Denkens.
Die Folge davon ist, dafs die einen in Eckehart den Vater der
deutschen Spekulation feierten, wihrend andere in den Mystikern
die Vertreter des Pantheismus und Quietismus sahen. Freilich
haben sich auch schon friihzeitig apologetische Stimmen fiir die
Orthodoxie der deutschen Mystiker erhoben. Surius hat die
Werke Taulers, des doctor sublimis et illuminatus, ins Lateinische
iibersetzt und nennt ihn einen insignis theologus. Der ehrwiir-
dige Ludwig von Blois hat sogar eine Apologia pro Thaulero ge-
schrieben. Uber Eckehart #ufsern sich Quétif- Echard alsol:
,Non blasphemi, non haeresiarchae nota inurendus. . . . Sed in
eos errores sanctioris vitae desiderio imwodico ac non sobrio ab-
reptus censendus. .

Es ist das hohe Verdienst des um die Geschichte der mittel-
alterlichen Litteratur hochst verdienten P. Denifle O. P., durch
seine griindlichen Forschungen Licht in die dunkle Frage iiber
den wahren Wert der deutschen Mystik gebracht zu haben. Wer

1 Quétif-Echard, Scriptores Ord. Praed. I, 307. Uber Eckehart
siehe noch: Liitolf in der Tiibinger theol. Quartalschrift 1875, 4. Heft,
und Chevalier, Répertoire des sources historiques du moyen age, art.
Eckehart.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIV. 28



	Was ist die Logik?

