
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 14 (1900)

Artikel: Was ist die Logik?

Autor: Holtum, P. Gregor von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761990

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


390 Was ist die Logik?

gelang es, in Rom eine Untersuchung der Kuhnschen Lehren zu
veranlassen (1869), die indes keineswegs zu Ungunsten desselben
ausfiel," d. h. infolge gewisser Einflüsse und persönlicher
Rücksichten zu keiner Censurierung führte, die Sache also in suspenso
liefs.

Dr. Kraus hat seinen theologischen Standpunkt in einer
Prorektoratsrede (1890) dargelegt. Hier redet er einer theologischen
Arbeitsteilung das Wort (S. 30). Mag eine solche in gewissen
Grenzen zulässig, ja geboten sein, so müssen wir doch daran
erinnern, dafs jedes theologische Fach seinen theologischen
Charakter nur durch die dogmatische Basis erhält, worauf es
ruht. Dies gilt von der Kirchengeschichte wie vom Kirchenrecht.
Ohne solche ist die erstere eine Sammlung von gelehrten No^
tizen, keineswegs theologische Wissenschaft. An dieser Klippe
ist Döllinger gescheitert und werden alle scheitern, die in seine
Fufsstapfen treten. Ob und inwieweit dies auf Herrn Dr. Kraus
Anwendung findet, lassen wir dahingestellt sein. Es genügt
uns, dem Leser die Erklärung gegeben zu haben, warum der
gelehrte Geschichtsforscher für die eigentliche Absicht, die der
„grausame Thomist" mit seiner Savonarolaschrift verfolgte, kein
Verständnis besitzt. Das Prädikat aber verdiente derselbe, weil
er es wagt, gegen eine Schule aufzutreten, welche die
offenkundige Sympathie des Professors der Kirchengeschichte in Freiburg

besitzt.

WAS IST DIE LOGIK?

Von P. GREGOR VON HOLTUM O. S. B.

1. Wenn man die Definition der Logik und die Bestimmung
des obiectum formale derselben miteinander vergleicht, so findet
man bei manchen Auktoren einen offenbaren Widerspruch vor.
Die Definition lautet bei ihnen nach dem hl. Thomas (In Analyt.
Post. lib. 1, lect. 1): „Ars directiva ipsius actus rationis, per
quam scilicet homo in ipso actu rationis ordinate et faciliter et
sine errore procedat," und die Division ist dann die gewöhnliche
in die Logica formalis und materialis. Sucht man dann in der
Logica das obiectum formale der so definierten einen Logik, so

wird als solches das Ens rationis, die rolatio rationis, die sich
bei der artificiosa conceptuum dispositio vorfindet, bezeichnet.



Was ist die Logik? 391

Nun ist es aber doch offenbar, dafs bei der Logica inaterialis
dieses Formalobjekt nicht anzutreffen ist. Beim Syllogismus
werden zwei specifisch verschiedene Dinge, die forma und
materia, scharf auseinandergehalten. Auf die forma bezieht sich
offenbar allein das Ens rationis, die relatio rationis; auf die
materia erstrecken sich dieselben nicht. Es ist also evident, dafs
man kein einheitliches Formalobjekt für die beiden Teile der
Logik bezeichnen kann. Es ergiebt sich dies auch aus folgender
Erwägung. Die Logik entsteht aus der dem Geiste eigenen
Möglichkeit der Reflexion über sein Denken, und zwar nach den
Einen aus rein praktischem Bedürfnisse, aus der empfundenen
Notwendigkeit, durch diese Reflexion ein künstliches Mittel
zum sicheren Erkennen der Wahrheit zu gewinnen, nach anderen
aus dem rein spekulativen Verlangen, die obersten und
allgemeinen Gesetze kennen zu lernen, die sein Denken, das ja gewifs
auf Wahrheit veranlagt ist, beherrschen. Nun hat aber unser
Denken einen Denkinhalt und Denkformen, zunächst rein
natürliche, dann künstlich geordnete und vervollkommnete, d. h.

mit einer neuen Qualität versehene. Wenn nun der über seine
eigenen Akte spekulierende Geist die obersten und allgemein
gültigen Gesetze seines Denkens zu ergründen sucht, so
bekümmert er sich

a) um die Gesetze, die unterschiedslos das natürliche
und künstlich gestaltete Denken über jedweden Inhalt regeln,

b) um die Gesetze, die unterschiedslos das formelle Denken
leiten.

Ist es nun an und für sich nicht möglich, dafs der
forschende Geist früher in Bezug auf den unter a angegebenen
Gesichtspunkt zu einer Reihe abschliefsender Erkenntnisse, zu
einem Wissenszweig, gelange, als in Bezug auf b, oder auch

umgekehrt? Es sind also selbständige Wissensgebiete
vorhanden, die sub respectu ihrer Selbständigkeit sicherlich kein
einheitliches Formalobjekt aufweisen können. Ferner: Die
von der Logica materialis aufgewiesenen Gesetze verhalten sich
ebenso zu den secundae intentiones, wie die primae intentiones,
d. h. sie haben keine Kunstform empfangen, haften nicht
notwendig an etwas Künstlichem. Mit demselben Unrechte also,

mit dem man der Logica naturalis und der artificialis dasselbe

obiectum formale zuweisen würde, vereint man auch die Logica
materialis und forinalis unter demselben. Generell stimmen
sie allerdings im obiectum formale überein, aber dasselbe ist
dann blofs die Gesetzmäfsigkeit, wie ihr unser Denken, mag es

nun inhaltlich oder formell betrachtet werden, untersteht^



392 Was ist die Logik

In der Logica formalis haftet dieselbe am Ens rationis, und ihr
obiectum formale ist deshalb das Ens rationis nach seiner
vom Geist empfangenen Kunstform, durch die es eben,
nach der Definition der Kunst, selbst gesetzmäfsig geregelt ist,
als auch wieder ebenso regeln kann. Wenn der spekulierende
Geist diese am Ens rationis haftende Gesetzmäfsigkeit mit Ge-
wifsheit erfafst hat, fühlt er sich vollständig befriedigt, und da
bei der scientia speculativa obiectum formale und innerer Zweck
insofern zusammenfallen, als bei der scientia in fieri die
Ableitbarkeit zu Konklusionen hin einen Teil des adäquaten
Formalobjektes darstellt, bei der scientia in esse aber das faktische
Abgeleitetsein, womit ja der innere Zweck bezeichnet ist, das
Bezweckte notiert ist, so kann man mit Recht sagen, dafs die
am Ens rationis haftende Gesetzmäfsigkeit oder Bestimmbarkeit
zu ihr das Formalobjekt der Logica formalis ist. In der Logica
materialis haftet diese Gesetzmäfsigkeit nicht notwendig an einem
Ens rationis, sondern an den Denkakten, wie sie, mögen sie nun
die Logica naturalis oder artificialis aufweisen, unterschiedslos
direkt auf das Objektive gehen, und deshalb ist das obiectum
formale der Logica materialis die Gesetzmäfsigkeit der direkt auf
das Objektive gerichteten Denkakte, wie sie die obersten und
allgemeinsten Gesetze ausdrückt. Das Formalobjekt ist hier
etwas Reales, nämlich die Dinge nach den Gesetzen, die sie direkt
an jegliches Denken stellen, auf dafs sie, wie sie sind, wissenschaftlich

erkannt werden. Ganz in Ubereinstimmung mit diesen
Ausführungen schreibt L. Sertillanges in der sehr empfehlenswerten
Revue Thomiste: „Quel est l'objet de la Logique? Là est toute
la question: on la devine sans peine, et l'objet de la Logique à

son tour doit se déterminer d'après le but que cette science

poursuit. Or, le but que poursuit, la Logique, c'est de diriger
l'esprit dans ses opérations diverses à l'égard du vrai. Par suite,
sa préoccupation unique doit être de fixer les lois, qui devront
présider aux opérations de l'esprit" (a. 1895 p. 114). Und weshalb

sind solche Gesetze notwendig? Sertillanges antwortet 1. c. :

„Notre machine intellectuelle, ne fonctionne pas au hasard; elle
a ses procédés, sou ordre, ses classements, ses méthodes."

Aus dem Gesagten ergibt sich auch schon, wie falsch es ist,
wenn man als Logik auch noch jenen Teil der Philosophie bezeichnen

will, den man vielfach Kritik, Kriteriologie nennt. Derselbe
befafst sich ja nicht mit der durch objektiv gegebene und künstlich
erfundene Gesetze fundierten oder zu unterstützenden Möglichkeit

der Erfassung der Wahrheit (wenn man die Logica als scientia
practica nimmt), noch will sie aus spekulativem Interesse die



Was ist die Logik 393

unser Denken, mag es inhaltlich oder formell betrachtet werden,
beherrschenden Gesetze erforschen (so wäre die Logik als scientia
speculativa gefafst), er stellte die radikale Frage nach der letzten
Möglichkeit der Logik als einer Wissenschaft, er stellt nicht eine
spekulative Frage, sondern eine eminent praktische. Ausgezeichnet
schreibt hierüber P. Sertillanges 1. c.: „On est en dehors de la
science logique, quand on entreprend d'élucider des questions
comme celles-ci: l'objectivité des lois, la contingence des lois,
l'immutabilité des substances etc. Nous savons bien ce qu'on
va nous répondre: ,je n'étudie ces questions que dans la mesure
ou elles intéressent la valeur objective de nos connaissances.
Peut-on vider la question de la certitude sans aller jusqu'aux
fondements, jusqu'aux régions métaphysiques?' — Cette phrase
renferme sa propre condamnation. — Est-il admissible en effet
qu'une science considère comme de son ressort un problème
qu'elle ne peut résoudre à l'aide de ses propres principes? S'il
faut, pour vider la question de la certitude, aller jusqu'aux
régions métaphysiques, c'est une preuve absolue, que la question
de la certitude est une question métaphysique. Ainsi en est-il
en effet. Le logicien ne doit s'occuper de la certitude, qu'eu
tant qu'elle dérive de tel ou tel procédé intellectuel employé,
nullement en général en tant qu'elle procède de l'usage normal
de notre raison.

La logique n'a rien à voir avec la question générale de la
certitude. Elle n'a pas à se demander si la raison peut atteindre
le vrai; mais cela étant supposé, de quelle manière elle doit se

comporter pour l'atteindre. Elle est le juge des procédés de la
science, elle n'est pas le juge de sa valeur. Que dirait-on du
mathématicien, qui, après avoir établi ses théories et ses formules,
se proserait cette question: Tout cela répond-il à des réalités en
soi? Ne dirait-on pas, qu'il sort de son domaine et qu'il fait
de la métaphysique? N'est-ce pas à la métaphysique de savoir,
si la quantité n'est qu'un phénomène ou si elle est un attribut
réel des choses: si les vérités, qu'on dit évidentes par elles-
mêmes, méritent crédit ou si tout n'est pas illusion subjective,
dans les mathématiques comme dans tout le reste? — Ces sortes
de questions, le mathématicien n'est pas armé pour les résoudre ;

car, comme tel, il ne peut rien démontrer qu'avec des formules
abstraites et ces formules ne lui donnent point de prise sur la
réalité. Ainsi le logicien. Il n'est point armé, lui non plus, pour
résoudre une question ainsi posée: Les connaissances abstraites
ont-elles une valeur réelle? — N'ayant de principes que ceux qui
régissent l'être de raison et les combinaison d'êtres de raison, la



394 Was ist die Logik?

réalité en soi lui est fermée, ou plutôt elle loi est donnée par
la métaphysique."

2. Fassen wir noch die Einteilung der Logica formalis ins
Auge. Wir müssen hier, wie der geehrte Herr Herausgeber des
Jahrbuches irgendwo in demselben mit Recht bemerkt,
Denkformen und Denkwerkzeuge unterscheiden, Formen, i n denen
wir erkennen, Werkzeuge, durch die wir erkennen. Zu den
ersten rechne ich den Begriff (z. B. Genus, Species, Differenz etc.)
und die fertige Urteilsform, mag diese nun einfaches oder
Schlufsurteil sein. Zu den Denk Werkzeugen zählt das Urteil,
wenn wir es in fieri betrachten. Das vorzüglichste Denkwerkzeug

ist der Schlnfs. Denkformen und Denkwerkzeuge kommen
aber, wie ich wiederum nach Gommer bemerke, nicht in Betracht,
insofern sie natürliche Formen und natürliche Werkzeuge sind,
weil sie als solche gar nichts Künstliches an sich haben.
Nach der künstlichen Form, welche Denkformen und
Denkwerkzeuge gleichmäfsig empfangen können, besteht demgemäfs
die Logik in zwei Teilen: der eine behandelt die künstliche
Gezetzmäfsigkeit der Denkformen, der andere jene der
Denkwerkzeuge. Insofern die Denkwerkzeuge schliefslich auf den
fixierten Ausdruck des gewonnenen Resultates in den Denkformen
gehen, ist dieser Teil dem anderen subordiniert, insofern es aber
auch wiederum wahr ist, dafs die Denkwerkzeuge, als mehr
komplexe Gebilde, die Denkformen zum Teil schon in sich schlielsen,
jedenfalls aber ihre nutzenbringende, d. h. die scientia zuletzt
erzeugende Anwendung von der genauen Kenntnis der
Denkformen abhängt, so ist, zumal der pädagogische Zweck für den
Unterricht dies Verfahren gebieterisch verlangt, zuerst die Lehre
von Denkformen zu behandeln. Diese Methode wird deshalb
auch stets beobachtet.

3. Gehört die Topik zur formellen oder materiellen Logik
Diese Frage ist berechtigt, weil innerhalb des einen Genus nur
zwei Species zugelassen wurden. Ganz richtig schreibt Renz
(Philosophia, Logica a. I): „Utraque — nämlich Topica et Ana-
lytica — occupatur circa certam ac ordinatam dispositionem ter-
animatum etc., quia tarnen haec omnia in esse obiecti inter se
minorum ac propositionum secundum certa principia, régulas,
modos et figuras, quae non variant secundum ullam diversitatem."
Es irrt aber P. Renz, wenn er beiden dasselbe Formalobjekt
zuweist und das also zu begründen sucht: „Diversitas tantum
intervenit ex parte materiae, quae non diversificat habitus, ut
patet etiam in Physica philosophica, quae licet diversissima habeat



Was ist die Logik? 395

obiecta in esse rei et speculetur v. 9. corpus simplex, mixtum,
conveniunt, quatenus omnia sub una ratione, nempe corporis
naturalis et per eadem principia considerantur a Physica ideo Phv-
8ica adhuc manet unus specie habitus, et idem dicendum de

Metaphysica." Gewifs kann und mufs die Topik denselben
Gesetzen unterstellt werden, welche die Analytica Priora berühren,
aber das trifft erst ex consequenti und ganz sekundär zu,
nachdem nämlich schon ganz andere Gesetze für die Topik
aufgestellt worden sind, Gesetze, die mit denen der Logica formalis

gar nichts zu thun, und die für die Topik ein eigenes obiectum
formale, das der Logica materialis, begründen. Wird diese, die
Logica materialis, mit Recht Logik genannt — und das hat seit
Aristoteles bis auf unsere Tage noch niemand bezweifelt — so
mufs sie, wenn sie nicht ein specifisch eigenes Formalobjekt
hat, doch sicherlich ganz genau das Formalobjekt der Logica
formalis haben. Das ist aber unauffindbar. Denn wo in der
Analytica posterior die Rede ist von der Propositio imraediata,
von der Propositio de omni, von der Propositio per se u. s. w.
fällt es keinem ein, an das Ens rationis zu denken. Also
verlangt und hat die Logica materialis, um sensu proprio Logik
zu sein, ein eigenes Formalobjekt. Nun springt es aber doch
in die Augen, dafs da, wo inan ex professo die Materien der
Topik behandelt, man durchaus nicht das Ens rationis in seiner
vom Geiste erlangten Künstlichkeit als solcher betrachtet. Allerdings

ist in der Topik die Rede von den loci generis, proprii,
definitionis, accidentis, aber es ist doch nicht zu leugnen, dafs

alle diese Erörterungen unter stillschweigender Voraussetzung
des metaphysischen Untergrundes gepflogen werden, und auf
das Metaphysische selbst wieder hinzielen. Wenn z. B. ein locus

generis lautet: Quod non praedicatur de omnibus speciebus, non
est harum genus, so bedeutet dies: Ein objektiv Gültiges findet
sich einmal in zwei wesentlich verschiedenen Naturen und nur
in diesen vor; deshalb wird es auch unter einer von der Logica
formalis zu bestimmenden Formel zu diesen und nur zu diesen
in Beziehung gesetzt. Fände es sieh nicht in beiden vor, so

würde der Geist irren, wenn er trotzdem dasselbe als in
Beziehung zu beiden stehend auffassen würde. Natürlich werden
solche Aussagen durch die Formeln der Logica formalis ungemein

vereinfacht, aber dafs sie wirklich metaphysisch sind,
beweist schon allein die Thatsache, dafs blofs nach der Form
betrachtet sie längst aus der Logica formalis schon bekannt sind.
Es hat also die Topik nichts mit dem Ens rationis zu thun und

gehört deshalb, wenn sie überhaupt etwas Logisches ist, was



396 Was ist die Logik?

noch niemand bezweifelt hat, zur Logica materialis und teilt das
dieser notwendig zuzuerkennende eigene Formalobjekt.

4. Gehört die Sophistica zur Logica formalis oder materialis?
R. Zu keiner von beiden, weil sie überhaupt nur reduktive Logik
ist, und zwar Logica docens. Denn nur das ist Formalobjekt
der Logik, was per se und positive als Gesetz und Norm des
Denkens dasteht und den Geist zur Erfassung der Wahrheit
unterstützt. Was per accidens eintritt, gelehrt wird, weil
nämlich Bosheit Hindernisse bereitet oder auch der Geist selbst
aus Schwäche sich solche schafft, und was nur negative sich
als Hinwegräuraung der Hindernisse charakterisiert, verdient bei
der Bestimmung des obiectum formale keine Berücksichtigung.
Ein so entstehender Teil der Logik ist nur sehr uneigentlich
Logik, ist nur ein sekundäres Hilfsinstrument der eigentlichen
Logik, ist nur einigermafsen Logik oder besser gesagt, wird
eigentliche L. nur reductive durch Zurückführung auf die Stammregeln,

bezüglich welcher sie Verstöfse nachweist. So dürfte auch
der hl. Th. zu verstehen sein, wo er an der berühmten Stelle
lib. 4 Metaphys. lect. 4 parag. b die Sophistica docens als
scientia bezeichnet. Damit stimmt auch die Anschauungsweise
von Schütz in seiner trefflichen Summa philosophica Vol. I
(Luxemburgi 1892) S. 13 überein, wenngleich er der Logik einen
rein praktischen Charakter zuzuschreiben scheint. Er schreibt
nämlich 1. c.: „Habetur tertius processus in discursu, in quo non
habetur conclusio, quia omissum est aliquid quod ad concluden-
dum necessario observandum erat." Wenn also der processus
selbst in sich nicht Bedeutung hat, so auch nicht der sich mit
ihm befassende Teil.

5. Ist die Logik (die Logica docens, wobei wir noch von
der Betrachtung dieses oder jenes ihrer Teile absehen) eine wahre
Wissenschaft? Es ist hier zu bemerken, dafs die Einwürfe gegen
den wissenschaftlichen Charakter der Logik hergenommen werden
können a) von der Intention desjenigen, der zuerst die künstliche

zu erfinden begann, weil nämlich seine Intention eine
praktische und nicht eine rein spekulative gewesen sei, b) vom Objekt
der Logik, c) vom modus procedendi.

ad a) Gewifs läfst sich die rein spekulative, d. h. nur die
Betrachtung der Wahrheit bezweckende Intention für den
Erfinder der Logik nicht nachweisen, aber sie ist doch höchst
wahrscheinlich, wie an einem anderen Orte ausgeführt wurde,
jedenfalls auch wahrscheinlich und innerlich möglich. Doch
selbst die praktische Intention zugegeben, so wäre doch nicht



Was ist die Logik? 397

der Zweck die Leitung anderer Potenzen, als es der Intellekt
ist, gewesen. Das aber ist nach dem hl. Thomas erforderlich,
um den habitus speculativus aufzuheben. Die Logik bliebe also
trotzdem noch spekulativ, wäre dann allerdings nicht mehr
selbständige Wissenschaft, ob aber überhaupt nicht mehr Wissenschaft,

wäre erst noch zu untersuchen, aber wohl schwerlich zu
konstatieren.

ad b) Anstatt die einzelnen hier möglichen Einwürfe der
Reihe nach anzuführen und dann zu widerlegen, möge der Kürze
halber thetisch vorgegangen werden.

1° Das Objekt der Logik ist ein obiectum simpliciter ne-
cessarium und deshalb simpliciter scibile, so dafs sub hoc respectu
nichts gegen den streng wissenschaftlichen Charakter der Logik
eingewendet werden kann. Und es gilt, wie selbstverständlich, die
These sowohl für die Logica materialis wie für die Logica formalis.

Wenden wir uns zuerst der Logica formalis zu. Das Ens
rationis ist quoad exsistentiain allerdings kontingent, aber quoad
essentiam suam gebildet cum fundamento in re, es ist objektiv
in der Natur der Dinge gegründet, deshalb auch befähigt, die
Operationen des Intellektes, die nach ihrem subjektiven Ausgang
von einem principium elicitivum noch nicht Anspruch auf recti-
tudo erheben können, nicht blofs nach subjektivem Schein
zu lenken, weil eben die Principien für die künstliche Regelung
des Ens rationis zuletzt von der Natur selbst gefordert und
gänzlich unwandelbar und evident sind. So ergibt sich denn
ein obiectum simpliciter scibile, simpliciter necessarium. Dies
wird recht evident, wenn man das Objekt der L. mit jenem der
Kunst vergleicht. Es ist gewifs auch die Künstlichkeit der
Kunstdinge begründet in der Natur der Dinge nach ihrem
feststehenden Verhältnis zum Menschen, und eben deshalb auch an
und für sich unwandelbar, ewig, wie z. ß. die Künstlichkeit eines
Gewandstückes, aber diese Künstlichkeit ist keineswegs so
universal für alle begründet, und wird nicht so energisch gefordert
wie jene des Ens rationis.

2° Der modus sciendi, der als Formalobjekt der Logik
angegeben wird, wird notwendig schon als existierend formaliter

für jede andere Wissenschaft bezüglich der Gewinnung
des wissenschaftlichen Charakters vorausgesetzt, aber die Logik
braucht als die erste der Wissenschaften ihn nur als in ihren
Principien vorausgesetzt in sich zu tragen, ohne dessen in actu
signato bewufst zu sein. Es wäre thöricht, mehr zu verlangen.
Das ist allerdings richtig, dafs eine Wissenschaft, welche von
der Logik verschieden ist, nur Wissenschaft wegen ihrer Ver-

Jahrbuch für Philosophie etc. XIV. 27



398

bindung oder Verbindbarkeit mit dem schon in der Logik
gelehrten modus sciendi ist. Denn nur so ergibt sich eine demonstratio

per se infallibilis, evidens. Aber für die Logik selbst
wird das nicht erfordert, eben wegen ihrer von den übrigen
Wissenschaften unabhängigen Stellung und wegen ihrer Erhabenheit

(secundum quid) über jene. Und da sie überdies innerhalb
des ihr eigenen Gebietes des modus sciendi sich erst dann zu
bedienen braucht, wenn sie Existenz und Natur desselben dar-
gethan hat, ist die erhobene Schwierigkeit ganz belanglos.

Aber es ergibt sieh aus dem berücksichtigten Einwurf
vielmehr eine Stärkung unserer Position. Wenn nämlich jedwedes
anderweitige Objekt aufserhalb der Logik nur deshalb ein für
streng wissenschaftliche Forschung geeignetes Objekt sein kann,
weil und inwiefern es in Beziehung zum Objekt der Logik steht,
mufs dann nicht a fortiori das Objekt derselben ein obiectum
stricte scibile sein? Allerdings steht in einer anderen Beziehung
das Formalobjekt der Logik dem Formalobjekt jeder anderen
Wissenschaft bedeutend nach; (und damit begegnen wir einem
anderen Einwurf) denn ihr Objekt ist das Ens praedicabile, das
Ens rationis, das der anderen Wissenschaften das Ens praedica-
mentale, das seine Wesenheit und seine Prädikate in keinerlei
Weise der Leistung des Intellektes verdankt, seine Wahrheit
(veritas ontologica eausalis) und seine Gewifsheit ganz unabhängig
vom Denken hat, während das Ens rationis „in esse et in cog-
nosci" vom Ens reale abhängt. In dieser Beziehung, ma-
terialiter genommen, hat denn das Ens rationis der formalen
Logik allerdings die geringste, weil relative, weil abhängige En-
tität, und somit auch die geringste Erkennbarkeit, aber insofern
ein Objekt unter der formellen Voraussetzung genügender
Realität, die ein Erträgnis von reinen Chimären ausschliefst,
„scibile" genannt wird nach der Verknüpfung eines Prädikates mit
einem anderen, ist die Erkennbarkeit des Ens rationis vollständig
unabhängig vom Ens reale, weil eben jene Verknüpfung
vollständig von demselben unabhängig ist, so zwar, dafs auch der
vollständige Skepticismus sie zugeben mufs. 1st also irgend eine
zur Existenz einer Wissenschaft absolut nötige Objektivität des
Ens rationis in seiner inneren Verknüpfung mit dem Ens reale
genügend gewahrt, und andererseits die wissenschaftliche
Erkennbarkeit zu Konklusionen ohne jede Einschränkung, ja
eminenter vorhanden, so folgt, dafs die Logik wahre Wissenschaft,
allerdings sub uno respectu die niedrigste, ist. Aus dem
Gesagten folgt, dafs es falsch ist, dafs eine Wissenschaft, um wahre
Wissenschaft zu sein, sich mit dem Ens reale simp 1 ici ter



Was ist die Logik? 399

beschäftigen müsse. Es ist das ebensowenig wahr, als dafs die
auf Privationen und Negationen gehende Demonstration gar keinen
Wert für uns habe. Sie hat ihn, weil auch so das Objektive
wieder mit hineinspielt, und somit die Aussage, oder vielmehr das

Ausgesagte, in acta exercito genommen, a parte rei, vollständig
zu Recht besteht. Aus der Einteilung des Ens in ein Ens sim-

plieiter und in ein Ens secundum quid ergibt sich also nicht,
wie Lalemandet (bei d'Aguirre 1. c. tract. I disp. IV) will, dafs

es eine scientia simpliciter dicta und eine scientia secundum quid
oder analogica gebe (analogià tendente ad aequivocationem), zu
welch letzterer die Logik gehöre, sondern nur, dafs eine scientia
perfecta und eine scientia vera sed minus perfecta bestehe. Man
sehe doch nur auf den Zweck der wissenschaftlichen Forschung:
er ist kein anderer als der, am Schlüsse keine Chimären in den
Händen zu haben, sondern etwas objektiv Begründetes, mag
diese Begründung nun so oder anders lauten. Und mit Recht
retorquiert d'Aguirre gegen Lalemandet Folgendes: „Mathematica
sunt scientiae simpliciter, iuxta omnes, et tarnen obiectum illarum,
nimirum quantitas continua aut discreta, est ens secundum quid
utpote accidens, et analogice conveniens in esse rei cum obiecto
Physiologiae, quod est substantia mobilis, univoce autem in
ratione commuai scibilis".

3° Das Objekt der formellen Logik (und Gleiches gilt von
dem der materiellen Logik) hat aber auch das Geeignetsein, von
einer obersten und allgemeinen proprietas aus sich in verzweigtere,

einzelne, ableiten zu lassen. Das primum medium der
demonstratio logica ist die Definition der Logik: „Scientia circa
Ens rationis artificiose dispositum ut leges imponit tum formis,
in quibus cogitamus, tum instrumentis applicandis, per
quae ad aliquid cognoscendum procedimus."

Die prima und suprema passio und proprietas ist aber,
wie uns scheinen will, das Ens rationis artificiose dispositum, ut
et in formis et in instrumentis gradatio est de simplicioribus
elementis usque ad complexa. So leiten sich alle nachfolgenden
passiones und proprietates ganz natürlich ab.

Allerdings ist der conceptus der obersten proprietas und
passio mit dem conceptus des definierten Formalobjektes realiter
identisch, aber beide unterscheiden sich doch secundum explicitum
und implicitum, weil der eine Begrilf nach dem ihm Eigentümlichen

in dem anderen conceptus nicht aufleuchtet, sondern in
unserem Denken erst auf ihn folgt. Deshalb ist die suprema
und prima passio und proprietas auch ein demonstrable (wie es

ja sein mufs), weil zu einer demonstratio genügt, dafs für das

27*



400 Was ist die Logik?

zu Beweisende eine ratio a priori gegeben werde, wozu eine
distinctio realis oder auch rationis adaequata nicht gefordert wird,
sondern eine inadaequata genügt, wie aus der Metaphysik erhellt,
wo vom Ens die von ihm real nicht unterschiedenen Passiones
demonstriert werden, wie auch dasselbe sich vollzieht bei den
Attributen Gottes gegenüber der Wesenheit Gottes.

Das Ens rationis der Logik läfst also wirklich Proprietates
aus sieh wie aus der quasi-causa emanieren. Eine causa in sensu
stricto ist es ja allerdings nicht, aber auch das Ens der Meta-
physica hat, wie es aus sich das Verum und bonum emanieren
läfst (ut proprietates realiter indistinctas), die ratio verae causae
nicht; „sutficit, sagt d'Aguirre 1. c. ut essentia sit ratio a priori
proprietatum, vel causa logica, tarn in ente reali quam rationis,
ut illae probentur demonstrative". Und als Beispiele führt er
dann 1. c. n. 41 an: „dimanat praedicabilitas ab universalitate,
et praedicabilitas de pluribus differencibus specie in quid ab
essentia determinata generis".

4° Das Objekt der Logica formalis ist nur geeignet, eine
relatio transcendentalis des entsprechenden habitus scientificus zu
terminieren. Aber das genügt auch für die Existenz einer scientia
veri nominis. Für eine scientia stricte realis wird ja nach
manchen Thomisten eine relatio realis zwischen dem habitus
und dem realen Objekt gefordert, aber dafs eine scientia, die
genügend real ist, weil sie ihr Fundament in der Objektivität
der Dinge hat, gar nicht mehr proprie scientia sei, kann nur
der behaupten, der a priori ohne Beweis scientia stricte realis
und scientia proprii nominis für ein und dasselbe tafst.

5° Fafst man die Logik und ihr Objekt als primär in
den Dienst anderer Wissenschaften gestellt auf, 60 möchte man
meinen, als entbehrte das Objekt der nötigen wissenschaftlichen
Selbständigkeit und könnte mithin Logik keine wahre Wissenschaft

sein. Darauf wurde schon sub b 2° geantwortet.
ad c) Allerdings schreitet die Logik nicht in ihrem ganzen

Verlaufe modo resoiutorio voran, aber doch zu öfteren Malen,
und schliefslich bedient sie sich doch des modus resolutorius
immer zum Nachweise, dafs ihre Kompositionen durchaus zu
Recht bestehen, der erforderlichen inneren Güte sich erfreuen.

Bisher haben wir den wissenschaftlichen Charakter der Logik
im allgemeinen betrachtet. Es ist nun nach dem sub n. 4
Gesagten selbstverständlich, dafs wir der Sophistik keinen
wissenschaftlichen Charakter zuschreiben können. Sie gehört ja gar nicht
zur Logik, steht nur in Diensten der formellen und materiellen
Logik und gehört zu dieser reductive, insofern sie das Compositum



Was ist die Logik? 401

ordinatum wiederherstellen lehrt, und nach der Wiederherstellung

in die eigentlichen und selbständigen Teile der Logik
mündet. Ebensowenig wie die Entfernung des reatus culpae
in sich der übernatürlichen Ordnung angehört und in sich
Gegenstand der übernatürlichen Wissenschaft ist, ebensowenig kann
auch der Habitus der Logik auf die Sophistik gehen; der hl. Th.
scheint allerdings mit dieser Conclusio im Widerspruch zu stehen.
Er schreibt nämlich lib. 4 Met. lect. 4 paragr. b.: „Dialectica
secundum quod est docens est scientia. Utens vero est,
secundum quod modo adiuncto utitur ad concludendum aliquid
probabiliter in singulis scientiis, et sic recedit a scientia. Et
similiter dicendum est de Sophistica, quia prout est docens,
tradit per necessarias et demonstrativas rationes modum arguendi
apparenter. Secundum vero quod est utens, deficit a processu
verae argumentations." Doch dürfte S. Th. ganz mit uns
übereinstimmen. Die Sophistik hat, sagt S. Thomas, necessarias et
demonstrativas rationes. Gut, aber woher hat sie dieselben?
Eicht aus sich, wie einleuchtet, sondern nur von der formellen
und materiellen Logik. Die Sophistica ist nur möglich, traktabel
unter Voraussetzung der pars Analytica und der pars Topica.
Kur im Lichte der schon in der Analytica und Topica gewonnenen
Resultate zeigt sie die Falschheit der sophistischen Proceduren
auf. Nach dieser Seite fällt sie vollständig mit diesen Teilen
zusammen, ist nur eine Rekapitulation derselben. Aber indem
sie das Gewonnene anwendet, um evident falsche Konklusionen
nach dem Grunde ihrer Falschheit durchsichtig zu machen, liefert
sie innerhalb des Gebietes der Logik praktisch den Beweis
für die Richtigkeit aller gewonnenen Resultate und leistet so,
praktisch, dasselbe, was die resolutio usque ad ultima prin-
eipia leistet. Die Sophistica ist also Logica docens auf eine

specifisch neue Weise und kann deshalb, so betrachtet, mit
S. Thomas mit Recht als vera scientia (partialis) bezeichnet werden.
Läfst man aber den anderen Gesichtspunkt obwalten, so erscheint
die Sophistik nicht mehr als Wissenschaft. Beide Anschauungen
dürften berechtigt sein.

6° Hat die Topik wissenschaftlichen Charakter? Da die Topik
die formelle Logik nicht formaliter voraussetzt — sonst
gehörte sie nicht, wie wir von ihr behauptet haben, zur materiellen
Logik —, sondern nur fundamentaliter, weil auch hier, wie
bei jeder Wissenschaft, eine demonstratio per se infallibilis nur
in Verbindung mit dem in der Logica formalis gelehrten modus
sciendi möglich ist, ist offenbar die Topik genau insoweit
selbständig und Wissenschaft, als dies der materiellen Logik



402 Was ist die Logik?

zukommt. Innerhalb der materiellen Logik bezeichnet aber die
materia probabilis eine besondere species neben der materia
certa. Deshalb ist die Topik ein eigener Teil in der Logik,
allerdings mehr nach Art einer scientia subalternata. Denn sie
ist innerlich abhängig von der pars de materia certa.

Eine weitere Kontroverse ist, ob die Logica utens Wissenschaft
sei. Es ist aber hier wohl zu unterscheiden zwischen der Logica
utens in propria materia und der Logica utens in aliéna materia.
Die Logica utens in propria materia ist schon dann vorhanden,
wenn sie durch Exemplifikationen in ihrem Werden der
logischen Wahrheiten sich voll und ganz erst bemächtigen will, oder
nach gewonnener sicherer Erkenntnis noch mehr in dieselbe durch
jene Exemplifikationen einzudringen sucht. Das ist natürlich, wie
d'Aguirre in seinem citierten Werke öfters bemerkt, nichts anderes
als reine Spekulation und kann deshalb dem wissenschaftlichen
Charakter der L. nicht im Wege stehen. Wenn hingegen der
Gebrauch der Logik in anderen Materien vorkommt, ist, falls nicht
eine reflexe Achtsamkeit auf die L. nur materialiter als L.
vorfanden, nicht aber formaliter, und kann deshalb auch nur
materialiter der da beschäftigte Logiker als Logiker auftreten,
mit a. W.: die L. verliert ihren wissenschaftlichen Charakter in
actu signato, nicht aber in actu exercito. „In der Philosophie wird
die reflexe Achtsamkeit auf die L. als solche am öftesten
vorkommen, und deshalb wird dann auch da die L. utens nicht
aufhören, wahrhaft Wissenschaft zu sein: aber in anderen
Wissenschaften wird der logisch gebildete Gelehrte sowohl seltener die
feineren E-egeln der künstlichen L. in Anwendung bringen müssen,
als auch die Anwendung der logischen Regeln öfters ohne
reflexes Bewufstsein sich vollziehen." Unter dieser Distinktion
behalten denn auch die Argumente d'Aguirres 1. c. ihre Kraft, der
beweisen will, dafs auch die L. utens vera scientia sei. Sie sind
folgende: Erster Beweis. „Usus constructive syllogismi demon-
strativi vere est actus scientificus. Ergo et Logica secundum
munus utentis in parte demonstrativa est formaliter scientia.
Consequents patet ratione a priori, quia omnis habitus scientiae
formaliter exprimitur in ordine ad actum scientificum. Antecedens
autem probatur multipliciter. Wir geben nur einen Beweis wieder.
Usus constructive syllogismi nihil aliud est quam actualis constructio
eiusdem syllogismi demonstrativi, atque adeo est ipsurn actuale
exercitium demonstrandi. Sed actuale exercitium demonstrandi
est actus scientificus, immo nullus actus scientificus esse potest
nisi sit actuale demonstrandi exercitium." Ergo usus constructive
syllogismi est actus scientificus. — Zweiter Beweis. „Artifieium



Was ist die Logik? 403

illud, sine quo nullus scientiarum realium actus scientificus esse
potest, debet procedere efficienter a scientia artificiali formaliter.
At non proeedit efficienter ab alia quam a Logica sub munere
utendi, ut probatum est disput. 3a- Ergo Logica sub munere
utendi artificio illo in actibus scientiarum realium est formaliter
scientia artificialis. Übrigens nimmt d'Aguirre den terminus
scientia, wie uns scheint, in einem weiten Sinne. Die L. ist
nämlich jene Wissenschaft, die ihre Konklusionen beweist, und
in facto esse den Zusammenhang der Konklusionen mit der
Herleitung noch festhält. So haben wir die L. docens und, wie
gesagt, die L. als eigentliche Wissenschaft. Wo sie aber ihre
Aufstellungen nicht ex causis herleitet, oder die Konklusionen
nicht nach ihrer nächsten Herleitung aus den Principien besagt,
sondern unter der Voraussetzung des Gesagten für andere Zwecke
nützlich ist, ist sie nicht mehr L. in sensu stricto, eben weil sie
nicht mehr L. docens ist. Ganz richtig sagt deshalb d'Aguirre
1. c. tract. I disp. IV n. 32 : „Tertium (infertur) syllogismos
omnes et quoslibet actus in materia aliarum scientiarum ad

quorum formam artificiosam concurrit Logica, solum esse actus
usus relate ad Logicam, non vero actus doctrinae. Id patet:
tum quia ex communi sententia Logica in quantum docens nullo
modo praestat concursum effectivum circa materiam aliarum
scientiarum, tum etiam quia in iis syllogismis Logicas nullas
régulas tradit, sed solum exequitur in materia extranea, seu
concursum et subsidium praestat aliis scientiis, exercendo régulas
ipsas, quas tradiderat intra propriam materiam. Cum igitur doctrina
consistât in traditione regularum, coneequens est, ut syllogismi
s. actus aliarum scientiarum, ad quos Logica efficientes concurrit,
non sint actus doctrinae relate ad ipsam, sed usus, s. constructions

tantum."
Wenn daher jemand beim usus noch in reflexer Achtsamkeit

sich die doctrina als solche zu vergegenwärtigen vermag,
so besitzt er allerdings auch noch im usus die scientia, sonst
aber nicht.

7° Ist die L. auch Kunst — ars — Zur Entscheidung
dieser Frage ist es nötig, zu wissen, dafs man die ars entweder
im Gegensatz zur scientia speculativa, oder auch zur scientia
practica auffassen kann. Und es ist ferner wichtig, die scientia

practica nach ihrer obersten Einteilung zu kennen, infolge deren
sie „practica" sein kann bezüglich der immanenten Willensakte
{und so haben wir die Moralphilosophie oder Moraltheologie) und
bezüglich der actus transeuntes, falls hier nur eine wahre
deductio conclusionum ex causis vorliegt — wo dies



404! Was ist die Logik?

fehlt, haben wir nicht mehr Wissenschaft, sondern die sogenannten
mechanischen Künste, die blofse angelernte Fertigkeiten sind.
Es dürfte aber feststehen, dafs die Philosophie gemeiniglich schon
der scientia als solcher die ars gegenüberstellt, so dafs nur die
artes mechanicae (v. g. ars sartoria, fabrilis etc.) als artes sensu
stricto erscheinen. Aus dem Begriff der praktischen Wissenschaft

heraus fliefst also zuletzt die Definition der ars in sensu
stricto, wie sie blofs die mechanischen Künste umfafst, so dafs
die L. absolut mit ihr nichts zu thun hat. Da aber ferner die
scientia practica in sensu stricto sumpta nach dem hl. Th. und
seiner Schule nur auf ein opus extra-intellectuale geht, so-

geht es nicht an, falls man sogar scientia practica und ars
identifiziert, die L. als ars zu bezeichnen, weil ihr opus ein intra-
intellectuale ist, falls man nämlich die Lehre des hl. Th. über
die scientia speculativa et practica festhalten will. Dafs aber
am besten der scientia qua talis die ars gegenübergestellt wird,
ist klar. Denn sonst ist zwar eine repugnantia inter scientiam
et scientiam, nicht aber zwischen scientia und non-scientia
vorhanden. Die L. ist also nur ars secundum quandam similitu-
dinem.

8° Wirkt die L. in fremdem Gebiete causaliter mit zur
Erzeugung der Kunstform, oder blofs directive? — Es
ist notwendig, hier einiges vorauszuschicken, a) Der habitus
der Logica utens ist materialiter identisch mit dem habitus der
Logica docens. Mastrius (Quaest. Prooem. de nat. Log. n. 9 fine)
hält zwar an einem realen Unterschied fest, doch wohl mit
Unrecht. Ein solcher wird überflüssigerweise behauptet, wenn die
distinctio includentis et inclusi genügt. Diese liegt aber in
unserem Falle thatsächlich vor, da die L. docens die conclusionea
scientificae besagt, wie die L. utens, aber überdies die aktuelle
Entwicklung, Darlegung und Erhärtung derselben bezeichnet,
während die L. utens mit Absehen davon genau so verfährt, wie.
die scientia subalternata gegenüber der scientia subalternans.
Es ist deshalb ganz falsch, wenn viele Auktoren (so auch neuerdings

wieder Urrâburu 1. c. vol. I p. 1080) die Frage bezüglich
der logica docens stellen. Ganz richtig schreibt dem gegenüber
d'Aguirre 1. c. disp. 3 sect. I n. 5: „Praemitto, nec controversiam
esse de Logica secundum munus docendi quoniam sub hac con-*

sideratione solum concurrit dirigendo ceteras scientias proponenda
illis obiective et doctrinaliter instrumenta communia, quibus ordinate

procédant ad cognoscendum sua obiecta, sicut intellectua
obiective et directive tantum concurrit ad actus voluntatis pro-
ponendo illi obiecta, in quae ordinate feratur. Quare dissidium



Was ist die Logik? 405

est de Logica sub munere utendi, quo subinduit modutn scientiae
practieae et executricis: an concurrat active cum ceteris scientiis,
applicando forraam artificialem syllogisticamque operationibus et
demonstrationibus aliarum scientiarum, sicut concurrit active ad
usum formalem in propria materia." b) Dafs der concursus der
Logica utens auch für den Fall, dafs man ihn als efficiens fafst,
doch auch direktiver Natur ist, erscheint fast überflüssig zu
bemerken. Er hat ja suo modo das zu thun, was der habitus pru-
dentiae gegenüber den anderen moralischen Tugenden zu erfüllen
hat: als habitus des intellectus mufs er nicht blofs in propria
materia, sondern auch da, wo er in Verbindung mit anderen
Wissenszweigen tritt, intellektuell, aufklärend wirken, aber
damit verträgt sich ganz wohl ein influxus physicus, ja derselbe
wird durchaus benötigt. Denn es ist geradezu unfafslich, wie
ein Habitus A auf den specifisch verschiedenen Habitus B soll
direktiv Einflufs üben können, ohne dafs seine Entität mitspielt.
Man sage nicht, dafs ein von A ausgehendes Vorhalten seines
intellektuellen Inhaltes gegenüber B genügt. Denn der Intellekt
erscheint unter dem Habitus A dazu durchaus nicht bestimmt,
und ebensowenig B gegenüber A, ganz abgesehen davon, dafs
im letzteren Falle A sich nicht selbst direktiv verhält, sondern
nur als Norm der Direktion dient, die A sich selbst gibt. Es
könnte also nur der Intellekt im allgemeinen Grund dafür
sein, dafs unter dem Einflufs eines Willensdekretes sich A zu B
oder B zu A wendete. Aber selbst dann erhalten wir nicht die
gewünschte Direktion, wenn der Habitus A nicht effective
konkurriert. Denn die specifische Gleichgültigkeit, welche die beiden
Habitus zu einander haben, erscheint erst innerlich überwunden
nach dem Empfange der künstlichen Form, welche die
Naturwissenschaft z. B. von der Logik erhält. Vorher ist gar keine
ratio 8ufficiens zu finden, weshalb die Logik geeignet und
geneigt sein soll, ihren Inhalt der Naturwissenschaft in wirksamer
Weise dirigendo vorzuhalten, diese aber, sich bestimmen und
dirigieren zu lassen.

9° Welches ist das obiectum formale oder adaequatum der
Logik? •— Die Gesetze, die das gesamte Denken regeln,
Gesetze, die zum Teil an dem Ens rationis haften, wie dieses künstlich

sind und in der Einheit mit diesem das Formalobjekt der
L. formalis konstituieren, teils aber sich unterschiedslos auf das

natürliche und künstliche Denken beziehen, insofern dasselbe auf
gleichviel welchen Stoff geht, und so haben wir die L. materialis.
Für letztere wird also das objektive Wahrheit suchende Denken
in recto notiert, während es bei der L. formalis nur höchstens



406 Was ist die Logik?

in obliquo mitspielt. Für die L. formalis ist die demonstratio,
der Syllogismus, die argumentatio ein obiectum adaequatum
partiale, und zwar das vorzügliche, weil alles andere sekundär
auf dasselbe hingeordnet ist und materialiter von ihm umfafst
wird. In vorzüglicher Weise weist das d'Aguirre 1. c. disp. VI
sect, la nach, indem er ausführt, wie ein jeder modus sciendi
in durchaus selbständiger Weise, zunächst rein um seiner selbst
willen von der L. betrachtet wird, wie sich das ja auch aus
ihrem Charakter als scientia speculativa ergibt. Eben wegen
dieser sekundären Hinordnung und wegen dieses materiellen
Enthaltenseins ist alles andere aufser dem Syllogismus und der
Beweisführung in gleicher Weise mit diesem Objekt der L.,
also obiectum formale. Aus dem Gesagten folgert aber auch
schon ersichtlichermafscn, dafs Alles und Jegliches, wenn es
und insofern es gesetzmäfsig in der L. formalis bestimmt ist,
zum obiectum formale der L. formalis gehört. Eben deshalb
verneinen d'Aguirre und viele Thomisten mit Entschiedenheit gegen
Joh. a s. Th. und einige andere Thomisten, dafs nicht blofs
der modus sciendi stricte dictus, wie er die Definition, die
Division, die Argumentation und die Demonstration umfafst, das

Formalobjekt der L. formalis bilde, und behaupten mit vollem
Rechte, dafs dasselbe durch den modus sciendi in communi,
s. late dictus, gegeben sei. Es ist aber auch bereits ersichtlich,
dafs mit Recht nach der fast allgemein recipierten thomistischen
Lehre nur der modus sciendi obiectivus als Formalobjekt
bezeichnet wird. Denn die L. ist ja in Wahrheit scientia, wie
nachgewiesen wurde, nur durch ihr Wurzeln in der Objektivität
der Dinge, was eben durch den modus scieodi obiectivus
ausgedrückt wird; die Gesetzmäfsigkeit, von der sie handelt, ist eine
wissenschaftliche. Deshalb muls denn das Ens rationis, wie
es als Formalobjekt erscheint, um Formalobjekt einer Wissenschaft

sein zu können, die Verbindung mit dem Objektiven in
recto, und nicht blofs in obliquo bezeichnen, ein Umstand, der
in den Definitionen mancher Lehrbücher übersehen wird. Damit
ist aber auch das obiectum formale der L. formalis bereits zur
Genüge bestimmt. Aber wie verhalten sich nun die actus mentis,
und dann weiterhin deren Lenkbarkeit zum Formalobjekt der
Logik? — Es ist zu beachten, dafs zur Bildung der secunda in-
tentio, des modus sciendi obiectivus, Denkakte des reflexthätigen
Geistes erst führen, z. B. durch die Erwägung, dafs Petrus,
Paulus, Sokrates u. s. w. in gleicher Weise „Mensch" genannt
werden. Deshalb kann die L. als L. auch von diesen handeln,
aber nicht um ihrer selbst willen. Das obiectum formale der



Was ist die Logik? 407

formalen L. ist also der actus mentis considerantis, wie er am
Ende mit der secunda intentio nach festen, unwandelbaren Ge-:

setzen bekleidet worden ist. Es ist also, wenn man die secunda
intentio im Verhältnis zu den voraufgehenden Denkakten
betrachtet, nicht blofs der conceptus obiectivus (i. e. in obiectivitate
radicatus) im Gegensatz zum conceptus formalis notiert, sondern
die Umwandlung von den voraufgehenden conceptus obiectivi in
einen neuen, der eben deshalb, weil die voraufgehenden conceptus.
wirklich objektiv waren, nun auch selbst in genügender Weise in
der Objektivität wurzelt. So ist es denn auch ganz evident, dafs
das Formalobjekt der L. nicht aus der secunda intentio und den
Denkakten wie aus Teilen erwächst. Letztere sind, als conceptus
obiectivi gefafst, nicht einmal Substrat für das Ens rationis
(das ist der Denkakt nach seiner Entität), sondern blofs Voraus-;

Setzung. Was aber die Lenkbarkeit der Akte des Intellekts
betrifft, so bemerkt diesbezüglich d'Aguirre 1. c. disp. VI sect. 3
n. 46 mit Recht Folgendes: „Quod commune est Logicae et
ceteris virtutibu8 intellectus, nequit esse proprium Logicae obiectum,'
ut patet. At dirigibilitas et directio actuum Logicae est quid
commune tarn ipsi quam omnibus virtutibus intellectus. Ergo'
actus secundum dirigibilitatern aut directionem nequeunt esse
proprium Logicae obiectum. Prob. Minor, in qua sola potest esse
dissidium: Quia omnis habitus inclinans intellectum in verum,
dirigit illius operationes; nam inclinare meutern in verum est

dirigere illam, quippe cuius terminus est Veritas, a qua solunf
errando recidetur. At non solum Logicae sed etiam ceteris
virtutibus intellectualibus commune est inclinare intellectum in verum,
ut patet ex definitione virtutis intelleetualis generatim suinptae,
quae est habitus dirigeas intellectum circa verum, ut omnibus
notum est et patet ex Arist. lib 6 Ethic., ubi de virtutibus in-
tellectualibuB generatim atque etiam in specie agit. Ergo
dirigibilitas et directio actuum mentis est quid commune Logicae et
ceteris virtutibus intellectus. Si autem dicas, Logicain convenire
cum alii8 habitibus generice in dirigendis actibus mentis, sed

tarnen dirigere illos modo specifice distincto ab aliis, verum qui-
dem dicis. At ego insisto in eo quod ceteri habitus intellectuals
speciali etiam modo diriguut operationes mentis iuxta propriam
uniuscuiusque speciem, et tarnen non respiciunt directionem ipsam
et proprium obiectum, sed ut viam et tendentiam tautuni. Ergo
idem dicendum de Logica, quamvis speciali modo dirigat operationes

mentis." Überdies mufs das obiectum formale der L. als

einer Kunst etwas Künstliches sein, ebenso wie auch das Objekt
der Medizin die sanabilitas corporis artificialis, und nicht die



408 Was ist die Logik?

8anabilitas schlechthin ist. Das trifft aber bei der Lenkbarkeit
nicht zu, wie d'Aguirre 1. c. tract. I disp. VII n. 7 gut ausfuhrt:
„Dirigibilitas passiva actuum intellectus non est forma aliqua
artificial«, sed proprietas naturalis ipsorum actuum, ut absque
errore dirigantur in f'ormam modi sciendi, sicut dirigibilitas passiva
lignorum et lapidum non est forma aliqua artificial« sed solum
naturalis illorum proprietas ut recte ordinentur in formam aedi-
ficii. Ergo sicut hanc ab causam dirigibilitas passiva lignorum
et lapidum non est ratio l'ormalis in obiecto artis aedificatoriae,
ita et dirigibilitas passiva actuum intellectus non est ratio for-
malis in obiecto artis Logicae. Kimirum, nulla proprietas naturalis
sed dumtaxat forma artificial« potest esse ratio l'ormalis quae in
obiecto artis, ut ab inductione patet in omnibus artibus et ex
propria ipsarum notione constat." Wenn wir so die Lenkbarkeit
der Denkakte als obiectum formale zurückweisen müssen, so
gehört allerdings die Lenkbarkeit der künstlichen instrumenta
sciendi mit zum Formalobjekt der Logik. Es verhält sich nämlich

mit ihr nicht wie mit anderen Künsten. Es kann eine Kunst
ihre Instrumente anfertigen, ohne die Lenkbarkeit beweisend
darzustellen. Bei der Logik fallt aber Beides in Eins zusammen. —
Ist also, wie nachgewiesen wurde, nicht die natürliche
Lenkbarkeit der Denkakte das obiectivum formale der Logik, so ist
doch die künstliche Lenkbarkeit in innigere Beziehung zu
demselben gesetzt. Dieselbe besagt nämlich die Anlage zur
Bekleidung mit allen jenen Gesetzen, welche die Logik aufstellt.
Sie ist wohl nicht das obiectum formale selbst, nämlich für die
Logica in fieri — das ist nämlich das Gesetzmäfsige selbst, wie
es wird — aber, wie ersichtlich, innig mit ihr verbunden. Aber
mit einigem Recht kann man die aktive Leitung als Formalobjekt

bezeichnen, falls man darunter den den logischen Gesetzen
eigenen inneren Einflufs versteht. Sonst müssen wir auch diese
Meinung ablehnen. Es sprechen dagegen fast dieselben Gründe,
die d'Aguirre gegen die Lenkbarkeit geltend machte. — Andere
bezeichnen wiederum die realis rectitudo actuum intellectus, prout
consistit in recta obiectorum repraesentatione, als Formalobjekt.
Das dürfte richtig sein, wenn man dabei an die materielle Logik
denkt, falsch aber bezüglich der L. formal«, wie aus allem bisher
Gesagten erhellt.

10° Da es der formelle Zweck der L. ist, einerseits den
Intellekt in seinen Operationen vor Irrtum zu bewahren, und
andererseits ihm eine wissenschaftliche Erfassung der Objekte
zu sichern, so hängt es von der Grenzbestimmung der Möglichkeit

des Irrtums einerseits und von der Umschreibung der



409

etwaigen in der natürlichen Logik gegebenen Möglichkeit, Wissenschaft

erringen zu helfen, andererseits ab, was in betreff der
Notwendigkeit der L. zu gelten habe. Was nun den ersten
Punkt betrifft, so gibt es natürliche Sicherheit vor Irrtum nur in
Bezug auf die prima principia und die ersten Schlufsfolgerungen
daraus, sowie in Bezug auf die principia synthetica und die
•meisten kontingenten Erfahrungsurteile. Darüber hinaus ist dem
Irrtum Thür und Thor geöffnet, und dies umsomehr, jemehr man
sieh vom Ausgangspunkt entfernt. Das beweist die Erfahrung
der Menschheit, die klar zeigt, dafs im Ringen nach fortschreitender

Erkenntnis sowohl zahllose Irrungen auf gar allen
Gebieten vorgekommen sind, als auch mannigfach nur Probabilität
zu gewinnen ist, mithin sowohl die Existenz schwer zu
erforschender Objekte den Irrtum nur zu nahe legt, wie auch die
Schwäche des Geistes selber. Wenn nun auch die natürliche
Logik in Diensten des zu ihrer Benutzung durch Eigeninteresse
und andere Motive getriebenen, sowie durch das sociale Zusammenleben

vielfach unterstützten Menschengeistes manches zu verhüten
oder zu korrigieren vermag, so ist es doch auch wahr, dafs
die Natur allüberall da, wo sie als solche mangelhaft ist, darauf
angelegt ist, durch Nachhilfe von Seiten des Menschen, durch
Kunst das Mangelnde zu ergänzen, und dafs sie nur so
menschenwürdige Natur wird. Wenden wir das Gesagte auf die

Logik an, so folgt, dafs sie simpliciter notwendig ist, um den
Menschen so vor Irrtum zu bewahren, wie es sich für ihn
geziemt. Und es geziemt sich für ihn, dafs er auf jener Stufe der
Kultur, wo die Künste und Wissenschaften beginnen, zumeist
vor Irrtum bewahrt werde, wenn es ihm auch nicht beschieden
sein kann, die Wahrheit zumeist mit Gewifsheit zu erfassen.
Und das Gesagte wird voll und ganz bestätigt, wenn man
erwägt, dafs die natürliche Logik weder zur Erwerbung der scientia
in statu perfecto noch zur Erzielung der scientia in statu
imperfecta ausreicht. Es liegt aber die scientia in statu perfecta
dann vor, wenn in Bezug auf die Totalität der wichtigeren
Konklusionen, mögen diese nun, was die L. betrifft, im Gebiete der
Analytica oder der Topica liegen, eine Gewifsheit besteht.
Ein Zeichen letzterer ist es aber, wenn man die Resultate

gegen die erhobenen Einwürfe siegreich zu verteidigen vermag.
Eine scientia in statu imperfecta liegt vor, wenn man die eine
•oder andere wichtigere Konklusion wahrhaft wissenschaftlich,
d. h. aus ihren Gründen und so herzuleiten vermag, dafs die

Herleitung als Resultat eine reflexe Gewifsheit über die
Wahrheit oder Wahrscheinlichkeit des gewonnenen Resultates



410 Was ist die Logik?

ergibt. Was nun die scientia perfecta betrifft, ist vor allem an
die schon erwähnte Notwendigkeit zu erinnern, dafs die Natur
des Geistes in dessen fortschreitender Entwicklung zur Verhütung
mancher Irrtümer in wichtigen Punkten auf eine Kunst
angewiesen ist. Diese Kunst ist nun aber die L. Ergo! Diese

Erwägung wird dann aber noch ganz bedeutend verstärkt, wenn
man sich au das erinnert, was die L. in betreff eines streng
wissenschaftlichen Beweisverfahrens lehrt und beweist. d'Aguirre
1. c. tract. I disp. II n. 9 fafst das also zusammen: „Ut
intellects absque errore procedat in difficilibus conclusionibus
probandi, oportet, necessariumque est simpliciter, ut in materia
eiusmodi sciat recte disponere praemissas, collocare terminos, dis-
tribuere medium, et omnes illas régulas servare, quas exigit
Syllogismus perfects. Alioqui enim nulla fiet demonstratio, nee
assen8U8 scientificus generabitur, quia assensus scientificus est
effects solius demonstrations, et demonstratio est Syllogismus
faciens scire ac proinde perfects. At sine L. id fieri non potest,,
in materia praesertim abstrusa. Ergo."

Ohne die L. kann es nur einen Syllogismus geben, der
nach modus und figura unvollkommen ist. Mit diesem ist es aber
auch unmöglich, sich reflexe, d. h. zur Wissenschaft absolut
nötige Gewifsheit über die Standhältigkeit des Resultates zu
verschaffen. Dies gilt aber offenbar auch da, wo nur eine
einzige Konklusion in Frage kommt, und deshalb ist die L. auch;
schon für die scientia in statu imperfecto simpliciter notwendig.
Sehr gut läfst sich die L. mit der Prudentia vergleichen. Wie
diese simpliciter für die Willensakte der übrigen Kardinaltugenden
erfordert wird, damit diese auf vielfach verschlungenen Pfaden im
einzelnen ihr medium rationis finden, so mnfs a pari ratione — ein
Grund für ein anderes Verhältnis ist nicht ersichtlich — der
Akt des Intellektes in den schwierigeren Prozessen, d. h. wo
immer es sich um eine conclusio scientifica handelt, eine besondere

Direktive erhalten, bei deren Ermangelung auch nur in einem,
einzelnen Falle der gute Ausgang ebensowenig verbürgt ist,
als wo der Wille sich nur durch die Principien der Synderese
in seinem moralischen Handeln dirigieren läfst. Schwanken,
Furcht u. s. w. sind die notwendigen Folgen, und das umsomehr,
wenn etwa von aufsen ein Sophist oder auch nur ein dialektisch
Gebildeter, der bona fide anderer Meinung ist, dazu kommt. Das
Bedürfnis nach der L. artificialis ist also nicht blofs permissive
in der menschlichen Natur, sowie die Genesung eines Kranken
abstrahiert von ihrer Herbeiführung durch die Natur oder durch
den Arzt, sondern als positive von der Natur gefordert zu



Was ist die Logik? 411

bezeichneo. Der bedeutendste Einwurf nun, der sich gegen die
auseinandergesetzte Doktrin erheben läfst, wird von d'Aguirre
1. c. tract. I disp. II n. 23 sq. also formuliert: „Dices, intellectum
posse lumine naturali attingere prima principia prioristica, ex
quibus L. deducit conclusiones, sicut eodem naturae lumine per-
cipit prima principia spectantia ad alias scientias. Unde et po-
terit naturali rationis lumine ordinäre praemissas in modo et figura
perfecta, quia naturaliter ordinativus est, sicut potest eodem
lumine discurrere, quia naturaliter discursivus est. Q,uare posita
cognitione primorum principiorum ex parte formae, et collocatione
terminorum similiter, et discursu ex parte materiae, nihil deest,
ut intellectus faciat demonstrationem formalem. Et hoc modo
videtur se gessisse Aristoteles, quoniam solo naturae lumine asse-
cutus fuit prima principia prioristica s. requisita ex parte formae
eiusque ordinem in modo et figura perfecta. Ergo ad id non est
necessaria Logica artificialis." Zur Lösung gibt nun d'Aguirre
eine längere Vorbemerkung, die hier wörtlich wiedergegeben
werde, weil wir an ihrer Hand selbständig das Ganze beleuchten
wollen. Er schreibt: „Suppono quod omnibus in ore est, quam-
libet 8cientiam, sicut et conclusionem scientificam contineri vir-
tualiter in suis principiis, quae sunt veluti semina ipsius: principia

vero ipsa continentur in lumine naturali intellectus, sive illa
naturalia sint, sive etiam artificialia; nam ars in natura funda-
mentum habet, atque ab ea originem dueit, non e contrario. Unde
fit deinum, ut Logica artificialis contineatur virtualiter in suis primis
principiis prioristicis, quae sunt dici de omni, et dici de nullo.
Quare ad primam demonstrationem scientificam, quae necessario
debet esse ex iis principiis deducta, concurrit Logica artificialis, prout
in eisdem principiis virtualiter contenta. Prima autem demonstratio
exercita, quam intellectus potest facere et praemittere ante omnem
aliam, debet versari circa demonstrationem in actu signato sub
hac vere forma: Omnis Syllogismus constans praemissis certis et
evidentibus atque recto ordine dispositis generat scientiam. At
demonstratio est Syllogismus constans praemissis certis et evidentibus

ac recto ordine dispositis. Ergo demonstratio generat
scientiam." Indem wir den von d'Aguirre für diese demonstratio
geführten Beweis als selbstverständlich auslassen, sagen wir: Es
ist evident, dafs der habitus scientificus in dem Erfinder der L.
nur ganz allmählich, in organischem Fortschritte vom
Unvollkommenen zum Vollkommenen herausgebildet wurde, mochte sich
die Reflexion nur zuerst auf die Denkformen oder auf die
Denkwerkzeuge lenken. Es ist ebenfalls evident, dafs die
intellektuelle Aussprache der gewonnenen Resultate zunächst in



412 Was ist die Logik?

Urteilen erfolgte, die noch gar keinen Syllogismus erforderten oder
vielmehr voraussetzten. Im Fortschreiten aber sah sich der Geist
schon genötigt, um Resultate zu erzielen, Urteile zusammenzusetzen,

ohne dafs jedoch schon die Reflexion sich auf das
Verfahren der Zusammensetzung als solcher richtete. Ein Beispiel
mag das Gesagte veranschaulichen. Zuerst sagte sich der Denker:
Termini sind das, was einen Satz natnrgemäfs zusammensetzt.
Die nächste Beobachtung war die, dafs die Termini, um einen
guten Satz zu liefern, klar u. s. w. sein müssen. Hiermit war
schon der Syllogismus, wenigstens unvollkommen, gegeben. Nun
war im Verlauf, je öfter sich die Zusammensetzung der Urteile
wiederholte und je schwieriger diese wurden, nichts natürlicher,
als dafs die Reflexion auf die Zusammensetzung selbst lenkte,
vor allem, wenn Irrungen konstatiert worden waren. Zunächst
mochte wohl da die Form nach ihren Gesetzen erforscht werden,
dann aber die Gesetze für das auf Objektives gerichtete Denken.
So fand denn der Denker, dafs, wenn Formales und Materiales
zusammenstimmen in einem Syllogismus, durch denselben notwendig
die Wahrheit erkannt wird. Indem nun ein solcher Demonstration
genannt wurde, konnte in betreff dieser, wie sie in actu signato
sich findet, folgende demonstratio in actu exercito erfolgen: Omnis
Syllogismus constans praemissis certis et evidentibus atque recto
ordine dispositis generat scientiam. At demonstratio est Syllogismus

constans praemissis certis et evidentibus ac recto ordine
dispositis. Ergo demonstratio generat scientiam. Mit dieser
demonstratio exercita ist das schöpferische Princip aller Wissenschaft

und zunächst der Logik selbst gewonnen. Zu ihrer Satzung
trägt aber der habitus Logicus noch nicht formaliter bei — er
existiert ja erst nach ihr — sondern nur „prout virtualiter in
suis principiis continetur", d'Aguirre 1. c. „Nisi enim, so d'Aguirre
1. c. n. 25, eiusmodi notitia demonstrativa praecedat, non poterit
intellectus facere ullara demonstrationem in materia Logicae et
multo minus in materia aliarum scientiarum. Facta vero demon-
stratione illa in actu exercito circa demonstrationem in actu
signato, generatur quodammodo habitus Logicae, aliisque atque aliis
demonstrationibus intra propriam materiam augetur. Unde licet
ad primam demonstrationem solum concurrat Logica artificialis
prout virtualiter contenta in suis principiis ad reliquas tarnen con-
currit prout exsistens formaliter in se ipsa. Neque aliter posset
intellectus procedere ad demonstrandum exercite vel in materia
propria Logicae vel in iüateria aliarum scientiarum quam prae-
supposita demonstratione exercita circa demonstrationem in actu
signato ordinata ex principiis Logicae artificialis. Ergo haec



Die Lehre des hl. Thomas von der scintilla animae. 413

simpliciter necessaria est, aut virtualiter exsistens ad primam
demonstrationem faciendam, aut formaliter exsistens ad reliquas
demon8trationes faciendas sive in materia propria sive aliarnm
scientiarum."

K3E>

DIE LEHRE DES HL. THOMAS VON DER SCINTILLA
ANIMAE IN IHRER BEDEUTUNG FÜR DIE DEUTSCHE

MYSTIK IM PREDIGERORDEN.
Von MARTIN GRABMANN.

Der hl. Thomas von A quin hat durch seine tiefe, von Prin-
cipien getragene Lehre und durch seine unvergleichliche Logik
und Methodik auf die gesamte nachfolgende Wissenschaft einen
durchgreifenden ' Einflufs ausgeübt. Was früher als originellste
Geistesarbeit einzelner Denker galt, das hat nunmehr gar vielfach

eine fortgeschrittene Quellenforschung beim englischen Lehrer
mehr oder minder klar ausgesprochen gefunden. Ein Beweis
hiefür ist das Verhältnis zwischen St. Thomas und den deutschen
Mystikern des Predigerordens. Preger, Charles Schmidt und zum
Teil auch Stöckl und Bach würdigen nicht oder nur wenig den

innigen Zusammenhang des thomistischen und mystischen Denkens.
Die Folge davon ist, dafs die einen in Eckehart den Vater der
deutschen Spekulation feierten, während andere in den Mystikern
die Vertreter des Pantheismus und Quietismus sahen. Freilich
haben sich auch schon frühzeitig apologetische Stimmen für die
Orthodoxie der deutschen Mystiker erhoben. Surius hat die
Werke Taulers, des doctor sublimis et illuminatus, ins Lateinische
übersetzt und nennt ihn einen insignis theologus. Der ehrwürdige

Ludwig von Blois hat sogar eine Apologia pro Thaulero
geschrieben. Über Eckehart äufsern sich Quétif-Echard also1:
„Non blasphemi, non haeresiarchae nota inurendus. Sed in
eos errores sanetioris vitae desiderio immodico ac non sobrio ab-

reptus censendus."
Es ist das hohe Verdienst des um die Geschichte der

mittelalterlichen Litteratur höchst verdienten P. Denifle 0. P., durch
seine gründlichen Forschungen Licht in die dunkle Frage über
den wahren Wert der deutschen Mystik gebracht zu haben. Wer

1 Quétif-Echard, Scriptores Ord. Praed. I, 307. Über Eckehart
siehe noch: Lütolf in der Tübinger theol. Quartalschrift 1875, 4. Heft,
und Chevalier, Répertoire des sources historiques du moyen âge, art.
Eckehart.

Jahrbuch für Philosophie etc. XXV. 28


	Was ist die Logik?

