
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 14 (1900)

Artikel: Savonarola und Renaissance im Spiegel der "historischen" Theologie

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761989

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SAVONAROLA UND RENAISSANCE IM SPIEGEL
DER „HISTORISCHEN" THEOLOGIE.

Von Dr. M. GLOSSNER.
o<S>o

Die Centenarfeier Savonarolas gab den verschiedensten
Standpunkten und Richtungen Anlafs, dem gewaltigen Reformator des
Renaissancezeitalters gegenüber Stellung zu nehmen. Unter
anderen trat auch die sogenannte „historische" Theologie, als deren
Haupt vormals Döllinger galt, in einem ihrer hervorragendsten
Vertreter auf den Plan. Wohl ist in diesem Falle das Wort
„Vertreter" in einem unbestimmteren Sinne zu nehmen, da es
nicht ausgemacht ist, ob die unter dem Pseudonym: „Spektator"
sich verbergende litterarische Feder in den bekannten
„kirchenpolitischen Briefen" der Beilage der Allgemeinen Zeitung als
Kolletiv- oder Individualbezeichnung zu nehmen sei.

Anknüpfend an ein Alfred de Vigny entnommenes Motto:
Das Leben eines bedeutenden Menschen ist nichts anderes als

die Verwirklichung eines grofsen Gedankens, der dessen Geist
von Jugend an beschäftigt hat" (Beil. N. 248, Jahrg. 1898),
kommt der anonyme Verfasser zu folgender abschliefsender
Charakteristik : „In Savonarola zeigt uns die Geschichte das

tragischste Beispiel dessen, was ein Priester von hoher Begabung,
grofser Seele, tiefer Kenntnis der hl. Schrift und der Theologie,
wunderbarer Höhe des ascetischen Ideals, feiner Empfindung für
die Forderungen des Gewissens werden kann und werden mufs,
wenn alle diese Gaben nicht in den ausschliefslichen Dienst der
Religion gestellt, sondern zur Verfolgung irdischpolitischer Zwecke
verwertet werden. Auch wo diese nur als Mittel zum höchsten
Zweck verfolgt werden, müssen sie, weil von der Natur des
religiösen und inneren Lebens abliegend, jene herrlichen Gaben
auf die Dauer in der Wurzel angreifen und vergiften; sie werden
früher oder später den Inhaber derselben stets auf einen Weg
zwingen, wo die Auswüchse der Leidenschaften, die Konflikte
mit der Idee des Christentums, der kirchlichen und der
staatlichen Auktorität wie Unkraut am Wege wachsen. Auf solchem

Wege wird der Fufs auch des Besten und Reinsten, von den
Disteln blutig gerissen, schliefslich straucheln. Das ist Savonarolas

Geschichte. Er bleibt ein Typus für alle Zeiten, dem viele
gefolgt sind, ohne ihn an Zauber der Persönlichkeit, an Gröfse

Jahrbuch für Philosophie etc. XIV. 26



382 Savonarola und Renaissance im Spiegel der „histor." Theologie.

des Gedankens, an Macht der Empfindung und des Gedankens
zu erreichen. Sein innerster Kern ist rein und unantastbar: aber
an seinem Kleide klebten Flecken, die der von einem Borgia
angezündete Scheiterhaufen in der Erinnerung des Guten
wegbrennen sollte. Niemand hat das Recht, sein Andenken zu
schmähen, denn er war ein Israelita in quo dolus non fuit; ihn
als Heiligen oder Märtyrer der „katholischen Demokratie" auf
den Altar zu erheben, wäre der sonderbarste Irrtum." (A. a. 0.
S. 6.)

Diese tönenden und widerspruchsvollen Worte tragen den

Stempel der Tendenz deutlich auf der Stirne. Savonarola soll
als warnendes Beispiel dem sogenannten „politischen Katholicis-
inus" vor Augen gestellt werden. Ist es doch die offenkundige
Tendenz der Spektatorartikel, Kirche und Priestertum auf die
Sakristei zu beschränken. Wir haben nicht die Absicht, auf das
Verhältnis von Religion und Politik einzugehen, dürfen aber das
offene Geständnis nicht unterdrücken, dafs auch die Politik von
christlichem Geiste beseelt, also unter dem sittlichen und
religiösen Einflüsse, unter der Leitung der Religion und der
religiösen Mächte stehen müsse. Die Auffassung des Spektators
beruht auf einer Verkennung der übernatürlichen Kraft, der alle
Verhältnisse heiligenden Macht des Christentums, und müfste
schliefslich dazu führen, die Religion und ihre Diener auf das
Niveau einer sittenpolizeilichen Sparte des allmächtigen Staates
herabzusetzen. Die Religion und ihre Organe haben allerdings
nicht unmittelbar Politik zu machen, wohl aber ihren Einfluls
zur Geltung zu bringen, damit von den dazu berufenen Mächten
christliche Politik gemacht werde. Und in diesem Sinne hat
auch Savonarola Politik gemacht; wider seinen Willen in das

politische Getriebe hineingerissen, machte er sich, sobald es ihm
möglich war, davon frei und starb nicht als aktives, sondern
als leidendes Opfer der Politik.

Indes Spektator hat auch für jene „Flecken" an Savona-
rolas Gewand eine Entschuldigung. Er sieht in ihm einen geistig
Abnormen, einen Nervenkranken. „Wir sind also freilich der
Ansicht, dafs man bei Savonarola von einer Psychose sprechen
kann. Krankhafte Anlage, Überreizung durch den Anblick eines
jedes redliche Gemüt entsetzenden Zustandes der Kirche hatten
in ihm eine Disposition geschaffen, aus der sich alles erklärt:
sowohl seine Autosuggestion hinsichtlich der Prophetengabe und
der eigenen Mission, als die Mal'slosigkeiten und die
Extravaganzen im Kampfe gegen Alexander VI., nicht minder die
Vorstellung: es lasse sich Florenz in ein Kloster verwandeln,



Savonarola und Renaissance im Spiegel der ,,histor." Theologie. 383

oder, was einst Cosimo als Ding der Unmöglichkeit bezeichnete,
mit einem Paternoster regieren.'" (A. a. 0. S. 5 f.)

Selbst aus den Zügen im Bilde Fra Bartholomeos glaubt der
Anonymus die krankhafte Disposition herauszulesen. „Wir würden

uns nicht wundern, wenn ein Irrenarzt ans ihnen die
Anzeichen geistiger Umnachtung nachweisen wollte." (A. a. 0.)

Diese Ansicht, die Savonarola auf die Stufe eines Somnambulen,

eines Visionäre und Schwärmers herabsetzt,1 widerspricht
entschieden der Klarheit des Denkens, die sich in seinen
philosophischen und apologetischen Schriften, wie nicht minder in den
Predigten kundgiebt, und würde viel besser zu jenem theosophi-
schen und theurgischen Neuplatonismus stimmen, dem Sav. so

unsympathisch gegenüberstand. Dafs Sav.s Prophetengabe auf
autosuggestiver Einbildung beruhe, hat Spektator nicht bewiesen
und ist durch nichts zu beweisen. Uberhaupt aber hat sich der
anonyme Kritiker durch seine Uberschätzung der Renaissance
die richtige Würdigung des „Frate" unmöglich gemacht.

In einer Bemerkung a. a. 0. S. 7 glaubt er, meiner kurzen
Charakteristik der philosophischen Bewegung in der Renaissance
gegenüber, den „glänzendsten Repräsentanten" der letzteren in
Schutz nehmen zu sollen. Der gütige Leser möge gestatten, das
kurze Referat Sp.s über meine Schrift hier wörtlich anzuführen:
„Als Zusammenfassung der theologischen und spekulativen
Ansichten Savonarolas ist die Schrift dankenswert. Die geschichtlichen

Quellen kennt der Verfasser offenbar nicht, er citiert
nur aus zweiter Hand. Von der Renaissance hat H. G. eine
äufserst geringe Meinung, und ihren glänzendsten Repräsentanten
schlachtet er mit dem einem oberflächlichen Franzosen entlehnten
Citat ab: der Kopf Lorenzos habe bei Eröffnung seines Grabes
die denkbar tierischste Bildung gezeigt."

Hierauf habe ich zu erwidern, dafs es mir weder um eine
eingehende und quellenmäfsige Schilderung der Renaissance, noch

um eine allseitige „Würdigung ihres glänzendsten Repräsentanten",
sondern um die Darstellung der apologetischen und philosophischen

Lehren Sav.s zu thun war. Diese aber habe ich nach
den Quellen gegeben. Nur glaubte ich, um das Medium, in
welchem S. wirkte, zu charakterisieren, eine kurze Darstellung
der philosophischen Bestrebungen der Renaissance, insbesondere
ihres Piatonismus vorausschicken zu sollen. Dabei mufste auch

1 Auch die hl. Theresia ist nach der Ansicht Spektators eine
hysterische Visionärin. A. a. 0. S. 5. Mit Recht erklärt sich gegen diese
moderne Sucht, aus den Heiligen Nervenleidende zu machen, H. Joly in
seiner Psychologie des Saints p. 2.

26*



384 Savonarola und Renaissance im Spiegel der „histor." Theologie.

der „Platoniker" Lorenzo von Medici erwähnt und der Widerspruch

hervorgehoben werden, in welchen „Ideales" und „Reales"
in diesem „glänzendsten Vertreter" der Renaissance zu einander
treten. Die Thatsache selbst wagt Sp. nicht zu bestreiten.
Wenn aber Sp. selbst nicht ansteht, aus dem Bilde Savona-
rolas auf pathologische Zustände zu schliefsen, so wird es wohl
anderen, wären es auch Franzosen, erlaubt sein, aus der
Kopfbildung des „Prächtigen" auf eine Charakteranlage, die durch
die Geschichte nicht völlig widerlegt wird, einen Schlufs zu
ziehen.

Wie selbst Bewunderer Lorenzos die widersprechenden Züge
in seinem Charakterbilde zugestehen, möge uns die Schilderung
lehren, die Alf. v. Reumont davon entwirft. Nachdem er L.
als Künstler und Fürsten gerühmt, kann er nicht umhin, von
Verirrungen zu reden, die das eheliche Verhältnis lockerten;
auch er habe sich nicht frei zu erhalten vermocht von dem Epi-
kureismus der Zeit, die auch von diesem erlesenen Geiste Opfer
verlangt habe: auch dann noch mit lebendigem Bewufstsein der
Macht und Kulturtendenzen auf dem Boden der Kirche, wenn
frivoler Materialismus diese zu schwächen, ihn selbst in den
Lebensanschauungen auf bedenkliche Abwege zu führen drohte.
Die Schwächen und Untugenden seiner Zeit haben ihm auch
nicht gefehlt. Seine innere Politik hat schärfster Tadel
getroffen, so die fortschreitende Fälschung des Wesens der
Verfassung zur Mehrung persönlicher Autorität, sowie die Korruption
zur Erlangung unbehinderter Befugnis im Verwenden der
Geldmittel." (Reumont, Lorenzo de Medici, Bd. 2 S. 426 der 2. Aufl.)
„Nachdem in der Zeit der Albizzi mehr als in irgend einer
anderen persönliches Verdienst den Ausschlag gegeben, hat die
Mediceische Epoche nur zu sehr die Herrschaft persönlicher
Interessen an den Tag gebracht. Nur durch Befriedigung
letzterer, namentlich durch materielle Vorteile, ist es Lorenzo
gelungen, Zerwürfnissen vorzubeugen, wie sie seinen Vater und
Grofsvater gefährdet haben." (A. a. 0. S. 427.)

Korruption der Sitten und Grausamkeit sind die Mittel,
durch die eine angemafste Herrschaft sich zu begründen und zu
befestigen suchen mufs. Wir wollen das Blutbad und die
Plünderung von Volterra nicht auf das Schuldkonto des „Prächtigen"
setzen. Die Verantwortung dafür trifft unmittelbar die Werkzeuge
Lorenzos im Kampfe gegen die unglückliche Stadt. Reumont
schreibt darüber (a. a. 0. Bd. I, S. 337 der I. Aufl.): „Die furchtbare

Mifshandlung Volterras hat einen schwarzen Flecken auf
dem sonst geehrten Namen des Grafen von Urbino und dem



Savonarola und Renaissance im Spiegel der „histor." Theologie. 385

Ruf der Florentiner zurückgelassen." Gleichwohl scheint sich
Lorenzo selbst nicht frei von Schuld gefühlt zu haben; denn
unter jenen verschiedenen und allerdings widersprechenden
Berichten über die letzten Augenblicke Lorenzos findet sich auch
die Version, er habe sich dreier Dinge angeklagt, der Plünderung
Volterras, der Wegnahme der Mitgiftgelder und des bei der
Verschwörung der Pazzi vergossenen Blutes: Vergehen, über welche
er gröfste Zerknirschung an den Tag gelegt habe. (A. a. 0. II.
S. 418.)

Die Umgebung, in welche die göttliche Vorsehung den Prior
von S. Marco hineingestellt, und der Geist, in welchem derselbe
seine Aufgabe erfafste, wird viel treffender als vom Anonymus
der wissenschaftlichen Beilage gekennzeichnet von H. Grimm
im „Leben Michelangelos" I. S. 112 ff. Sav. wird hier als ein
Mann geschildert, „der eine mächtige Natur mit sich brachte, um
das ins Werk zu setzen, was in seinem Geiste als Gedanke
zuerst entstanden war. Man könnte diesen zartgebauten,
einsamen, nur auf sich selbst beruhenden, wie aus eisernen Fäden
gewebten Charakter eine fleischgewordene Idee nennen; denn
der Wille, der ihn beseelte, vorwärts trieb und aufrecht hielt,
ist so rein aus jeder seiner Handlungen zu erkennen, dafs die
Erscheinung der wunderbaren, aber einseitigen Kraft etwas
Schauerliches an sich hat. Dieser Mann durchschneidet das

neblige Meer des Lebens wie ein Schiff, das der Segel und der
günstigen Winde entraten kann, das die Stürme nicht irren, in
sich selbst die Kraft besitzend, die es vorwärts treibt, geradeaus
und keinen Zoll von der Linie weichend, die es innehalten
wollte von Anfang an. Savonarolas leitende Idee war die
Lehre vom Strafgerichte, das unverzüglich über das verderbte
Italien hereinbrechen werde, um dann aber um so höhere Blüte
des Vaterlandes eintreten zu lassen. Savonarola sah die
heidnische Wirtschaft überall, den Papst und die Kardinäle
tonangebend an der Spitze. Die Strafe dieser Greuel konnte nicht
länger auf sich warten lassen, das Mafs war voll. So dachte er.
Es ist wahr, der moralische Zustand des Landes erscheint
unerträglich für unser Urteil. Die Verschwörung der Pazzi steht
nicht etwa als ein besonderer Fall hervorragend da, sondern
nach diesem Muster waren alle die Dinge geformt, die vorfielen.
Kein bedeutender Mann damals, dessen Tod nicht zum Gerüchte
der Vergiftung Anlafs bot. Alan lese die Geschichtschreiber
daraufhin, unwillkürlich wird immer diese Ursache als die erste
und natürlichste vorausgesetzt, an die man denkt. Unehelichen
Kindern, mochte die Mutter ein Mädchen oder eine Frau sein,



386 Savonarola und Renaissance im Spiegel der „histor." Theologie.

klebte keine Makel an, kaum dafs ein Unterschied zwischen ihnen
und legitimen Abkommen gemacht wurde. Betrug erwartete
man überall, und nur der Betrüger ward verachtet, der sich
überlisten liefe. Feigheit war nur dann Verbrechen, wenn sie
mit zu wenig Hinterlist gepaart, das Ziel verfehlte. Klug wurde
der genannt, der auch der treuherzigsten Versicherung keinen
Glauben schenkte."

Die weitere Schilderung des allgemeinen Sittenverfalles übergehe

ich. Sollten auch die Farben zu grell aufgetragen sein,
des Wahren ist genug daran. Einem Macchiavelli war es ein
Leichtes, die Praxis in Theorie überzusetzen. Uber die Ursachen
des Verfalles kann kein Zweifel sein: es ist der mit der
heidnischen Philosophie und Kunst im heuchlerischen religiösen
Gewände des Neuplatonismus eindringende Naturalismus des Heidentums.

Idealistische Schwärmerei liefs sich mit frivolem Sinnen-
genufs und Herrschbegier vortrefflich verbinden. Die aufstrebende

Tyrannei hatte mehr Grund, den Verfall zu fördern, als
zu bekämpfen.

Grimm fährt fort (S. 115 f.): „Sav. wurde durch sein
Gefühl, das mit ruheloser Kraft in ihm arbeitete, nicht zur
Verzweiflung an die Möglichkeit des Heils getrieben, sondern er
wollte verkünden, was er drohend erblickte, um zu retten, was
zu retten war. Er prophezeite die Zukunft, aber es lag
nichts Dunkles, Orakelmäfsiges in seinem Wesen. Seine Phantasie

war weder umfangreich, noch bot sie ihm farbige Bilder,
er war eher eine nüchterne Natur, deren logisches Denken sich
bis zur Verzückung steigerte. Einige Sätze dräugte er der Welt
gewaltig auf, alles andere leitete er mit schneidender
Wissenschaftlichkeit von ihnen ab. Politik war sein eigentliches Feld
und mit seinen Ideen ging er stets auf sofortige praktische
Anwendung aus."

Mit derselben Wärme wie der Geschichtstheologe der wissen^
schaftlichen Beilage nimmt sich Professor Kraus der Renaissance

gegen meine Darstellung an. Zwischen beiden Referaten besteht
eine merkwürdige Übereinstimmung. Wie Spektator läfst sich
Herr Kraus meine Darlegung der Lehren Savonarolas gefallen
und „heifst sie als eine im wesentlichen gute und brauchbare
willkommen". (Litter. Rundschau vom 1. Juli 1899.) Dagegen
findet er aufser einigen Ausstellungen untergeordneter Art, date
meine historische Einleitung über die Renaissance vollends
verunglückt sei.

Ich habe auf diesen Vorwurf Spektator gegenüber bereits
geantwortet, füge dem aber für Herrn Professor Kraus als wen-



Savonarola und Renaissance im Spiegel der „histor." Theologie. 387

teres Wort zur Aufklärung hinzu, dafs meine bescheidene Arbeit
eine aktuell-apologetische, nicht aber eine geschichtliche,
wenigstens in erster Linie sein will und ist, dafs sie folglich
auch vom theologisch-apologetischen Standpunkt beurteilt sein
will. Ich betone das: „aktuell-apologetisch", denn für mich bietet
die Lehre Savonarolas nicht blofs ein geschichtliches Interesse,
sondern ist für die apologetischen Bewegungen der Gegenwart
von hoher Bedeutung. Aus diesem Grunde veröffentlichte ich
gleichzeitig mit meiner Schrift über Savonarola eine Abhandlung
unter dem Titel : „Die angebliche Krise der Apologetik",
worin ich gegen die neuerdings in Prankreich aufgetauchten und
nach Deutschland importierten Versuche, die Apologetik auf
Kaatschen Grundlagen zu regenerieren, Stellung nehme.

Ich glaubte erwarten zu dürfen, dafs meine Schrift von
diesem Gesichtspunkte beurteilt werde, wie dies denn auch in
dem philosophischen Jahrbuch des Görresvereins von Prof. Otten
in dankenswerter Weise geschah. Ein anderes Verfahren schlägt
Prof. Kraus ein, allerdings, wie wir sehen werden, aus begreiflichen

Gründen.
Wenn ich von einer Gesellschaft rede, die im Begriffe war,

unter dem trügerischen Kamen einer Wiedergeburt in ein neues
Heidentum zu versinken, so deutet dies Prof. Kraus dahin, dafs
ich in diesem neuen Heidentum das Wesen der Renaissance
bestehen lasse. Nun weifs ich so gut als Herr Kraus auch die

gesunden Elemente der diesen Namen führenden Bewegung zu
schätzen, hatte aber keine Veranlassung, auf diese Seite
einzugehen und das Lob der Renaissance zu singen. Wer sich zu
dem Grundsatze bekennt: gratia perficit naturam, wer in der
klassischen Kultur der Griechen und Römer das Höchste
bewundert, was die Natur ohne den erleuchtenden und erwärmenden
Sonnenstrahl der Offenbarung zu erreichen vermochte, wer in
Aristoteles mit einem hl. Thomas den Philosophen mit Vorzug
anerkennt: wird seine Anerkennung und Bewunderung jenen
Erscheinungen nicht versagen, in welchen klassische Form und
christlicher Inhalt zu harmonischer Verbindung gelangten.
Andererseits aber wird er das Auge gegen jene Auswüchse nicht
verschliefsen, deren Folgen sich die Jahrhunderte hindurch bis

in die Gegenwart erstrecken, und die sich insbesondere in der

Verkennung des übernatürlichen Kerns des Christentums und der

Verweltlichung von Kunst und Wissenschaft kundgeben.
Wie kleinlich die Art und Weise ist, mit welcher H. Kraus

seinen Vorwurf „überaus naiver Vorstellungen" von der Renaissance

begründet, möge an den einzigen sachlichen Ausstellungen,



388 Savonarola und Renaissance im Spiegel der „histor." Theologie.

die er vorbringt, kurz gezeigt werdeD. Zu den Worten: Die
Flamme des Scheiterhaufens, die über Florenz loderte, bemerkt
er ironisch: Pardon! Sagen wir über die Piazza della Signoria,
die ist schon grofs genug! Weiterhin erinnert er daran, dafs
der häufig citierte Ausspruch des Kardinals Bembo einer Zeit,
da Bembo noch nicht Kardinal war, entstamme. Mag dem auch
so sein, so ist das Wort von der Gefährdung der Eleganz des
Stils trotz alledem das eines Kardinals, wie die Schriften, die
Prof. Kraus verfafste, bevor er Professor wurde, Schriften des
Professors Kraus sind.

Doch das sind untergeordnete Dinge. Hätte sich H. Kraus
mit dem bisher Erörterten begnügt, so hätte ich keinen Anlafs
genommen, mich mit seinem Referate zu befassen. Nun schliefst
aber H. Kraus mit folgender Expektoration: „Sicher zählt die
Renaissance zu den Dingen, welche in aller Munde sind und
deren wirkliches Wesen von den Wenigsten erfafst ist. Ich habe
es versucht, in dem letzten Bande meiner ,Geschichte der christlichen

Kunst', welchen ich in Jahresfrist vorzulegen hoffe, eine
Verständigung in dieser Richtung zu unternehmen, an der hoffentlich

auch so grausame Thomisten wie H. G. nicht gänzlich
vorübergehen werden." (A. a. 0. S. 203.)

Das Epitheton, das mir H. Kraus hier an den Kopf wirft,
zwingt mich zu einer principiellen Auseinandersetzung. H.Prof.
Kraus ist zweifellos einer der hervorragendsten Vertreter der
sogenannten historischen Schule unter den katholischen Theologen
der Gegenwart; in Bezug auf umfassende Gelehrsamkeit und
weitverzweigte Verbindungen dürfte sich kaum ein anderer
lebender katholischer Schriftsteller mit ihm messen können,
ausgenommen etwa Spektator, dessen Fühlfäden sich von London
bis Rom und von Petersburg bis Washington erstrecken. Dieser
durch seine kirchengeschichtlichen, archäologischen und
kunsthistorischen Arbeiten unzweifelhaft verdiente Autor hegt aber
zugleich die lebhafteste Sympathie für die moderne spekulative
Richtung. Nicht blofs in seiner Abhandlung über Rosminis Leben
und Schriften (Deutsche Rundschau. 1887/8. 12), die zudem auch
von seinen persönlichen Beziehungen zum Rosminischen Kreise
Zeugnis gibt, sondern auch in der Kirchengeschichte gibt Prof.
Kraus dieser Sympathie unverhohlenen ,\usdruck. Die Parteinahme

für die moderne Schule und die Abneigung gegen die
sogenannte Neuscholastik tritt wenigstens in den früheren
Auflagen der Kirchengeschichte mit einer Schroffheit hervor, die
einen jüngeren Theologen, den nachmaligen Washingtonschen
Professor J. Schröder bewog, in Herrn Kraus den „Liberalismus



Savonarola und Renaissance im Spiegel der „histor." Theologie. 389

in der Theologie und Geschichte" in einer gegen 200 Seiten
umfassenden Schrift (Trier 1883) zu bekämpfen. Wir wissen
nicht, ob Prof. Kraus gegen diesen Angriff reagierte. Wohl aber
hat Spektator die Sache seines Gesinnungsgenossen in die Hand
und an Pr. Schröder „grausame" Rache genommen. Denn der
anonyme Theologe des liberalen süddeutschen Blattes erklärt zwar:
„Diese Persönlichkeit (Prof. Schröder) hat keinen Anspruch darauf,
uns hier weiter zu beschäftigen. Wir gönnen es ihr, wenn sie
ihre Sehritte heimwärts lenkte und da ihr Brot fand. Wir führen
keinen Krieg, um jemand in seiner Existenz zu schädigen. So

kleine Leute und so schlechte Musikanten sind auch kein Gegenstand,

dem wir die Ehre einer Polemik erweisen werden. Sie
können ruhig nach Hause gehen. Worauf es ankommt, das war,
auf Grund der authentischen Erkundigungen festzustellen, dafs

es ganz falsch ist, was von den Freunden des Herrn Schröder
überall ausgestreut wurde, er sei als Opfer des Amerikanismus
gefallen."

War dies das Motiv, so bedurfte es offenbar nicht einer
mehrere Seiten langen Schilderung des Charakters und der
Lebensweise „dieser Persönlichkeit" auf Grund „authentischer
Erkundigungen", d. h. wie „man sich in Newyork erzählt".
(Kirchenpolitische Briefe in der Beil. der Allg. Zeitung vom
3. Januar 1898.) Wer sich für diese Sache näher interessiert,
mag den angeführten Brief selbst nachlesen; wir haben keine
Lust, dem ehrenrührigen Klatsch des Spektators eine weitere
Verbreitung zu verschaffen. Wer ihn liest, wird sich mit uns
fragen: Ist in der That das angegebene auch das wirkliche
Motiv

Koch in der neuesten Auflage schreibt Dr. Kraus über das

Haupt der Tübinger Schule, J. v. Kuhn: er widersetze sich im
Kantschen Geiste (sehr richtig!) der Demonstrationswut der
früheren Systeme; im Streite mit Schäzler habe es sich um die
Frage gehandelt, ob die Gnade als eine Ergänzung oder als eine
Vervollkommnung der menschlichen Natur anzusehen sei (K. G.
S. 713 f.): eine im besten Falle höchst ungenaue Berichterstattung,

die dem Leser insinuiert, dafs der Neuscholastiker Schäzler
den Satz: gratia perficit naturam nicht gekannt oder verkannt
habe. Was Schäzler gegen Kuhn verteidigte, ist die alttheologische

Lehre, dafs die Gnade nicht blofs die natürlichen Geisteskräfte

zu voller Entwicklung bringe, sondern der Seele höhere,
übernatürliche Kräfte verleihe und in diesem Sinne die Natur
ergänze (in der Richtung auf ihr übernatürliches Endziel) und
vervollkommne. H. Kraus fährt fort: „Wiederholten Denunziationen



390 Was ist die Logik?

gelang es, in Rom eine Untersuchung der Kuhnschen Lehren zu
veranlassen (1869), die indes keineswegs zu Ungunsten desselben
ausfiel," d. h. infolge gewisser Einflüsse und persönlicher
Rücksichten zu keiner Censurierung führte, die Sache also in suspenso
liefs.

Dr. Kraus hat seinen theologischen Standpunkt in einer
Prorektoratsrede (1890) dargelegt. Hier redet er einer theologischen
Arbeitsteilung das Wort (S. 30). Mag eine solche in gewissen
Grenzen zulässig, ja geboten sein, so müssen wir doch daran
erinnern, dafs jedes theologische Fach seinen theologischen
Charakter nur durch die dogmatische Basis erhält, worauf es
ruht. Dies gilt von der Kirchengeschichte wie vom Kirchenrecht.
Ohne solche ist die erstere eine Sammlung von gelehrten No^
tizen, keineswegs theologische Wissenschaft. An dieser Klippe
ist Döllinger gescheitert und werden alle scheitern, die in seine
Fufsstapfen treten. Ob und inwieweit dies auf Herrn Dr. Kraus
Anwendung findet, lassen wir dahingestellt sein. Es genügt
uns, dem Leser die Erklärung gegeben zu haben, warum der
gelehrte Geschichtsforscher für die eigentliche Absicht, die der
„grausame Thomist" mit seiner Savonarolaschrift verfolgte, kein
Verständnis besitzt. Das Prädikat aber verdiente derselbe, weil
er es wagt, gegen eine Schule aufzutreten, welche die
offenkundige Sympathie des Professors der Kirchengeschichte in Freiburg

besitzt.

WAS IST DIE LOGIK?

Von P. GREGOR VON HOLTUM O. S. B.

1. Wenn man die Definition der Logik und die Bestimmung
des obiectum formale derselben miteinander vergleicht, so findet
man bei manchen Auktoren einen offenbaren Widerspruch vor.
Die Definition lautet bei ihnen nach dem hl. Thomas (In Analyt.
Post. lib. 1, lect. 1): „Ars directiva ipsius actus rationis, per
quam scilicet homo in ipso actu rationis ordinate et faciliter et
sine errore procedat," und die Division ist dann die gewöhnliche
in die Logica formalis und materialis. Sucht man dann in der
Logica das obiectum formale der so definierten einen Logik, so

wird als solches das Ens rationis, die rolatio rationis, die sich
bei der artificiosa conceptuum dispositio vorfindet, bezeichnet.


	Savonarola und Renaissance im Spiegel der "historischen" Theologie

