Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 14 (1900)

Artikel: Savonarola und Renaissance im Spiegel der "historischen” Theologie
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761989

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SAVONAROLA UND RENAISSANCE IM SPIEGEL
DER ,,HISTORISCHEN“ THEOLOGIE.
Von Dr. M. GLOSSNER.

— 0G0

Die Centenarfeier Savonarolas gab den verschiedensten Stand-
punkten und Richtungen Anlafs, dem gewaltigen Reformator des
Renaissancezeitalters gegeniiber Stellung zu nehmen. Unter an-
deren trat auch die sogenannte ,historische* Theologie, als deren
Haupt vormals Déllinger galt, in einem ihrer hervorragendsten
Vertreter auf den Plan. Wohl ist in diesem Falle das Wort
»vertreter in einem unbestimmteren Sinne zu nehmen, da es
nicht ausgemacht ist, ob die unter dem Pseudonym: ,Spektator*
sich verbergende litterarische Feder in den bekannten ,kirchen-
politischen Briefen* der Beilage der Allgemeinen Zeitung als
Kolletiv- oder Individualbezeichnung zu nehmen sei.

Ankniipfend an ein Alfred de Vigny entnommenes Motto:
~Das Leben eines bedeutenden Menschen ist nichts anderes als
die Verwirklichung eines grofsen Gedankens, der dessen Geist
von Jugend an beschiftigt hat* (Beil. N. 248, Jahrg. 1898),
kommt der anonyme Verfasser zu folgender abschliefsender Cha-
rakteristik : ,,In Savonarola zeigt uns die Geschichte das tra-
gischste Beispiel dessen, was ein Priester von hoher Begabung,
grofser Seele, tiefer Kenntnis der hl, Schrift und der Theologie,
wunderbarer Hohe des ascetischen Ideals, feiner Empfindung fiir
die Forderungen des Gewissens werden kann und werden muls,
wenn alle diese'Gaben nicht in den ausschliefslichen Dienst der
Religion gestellt, sondern zur Verfolgung irdischpolitischer Zwecke
verwertet werden. Auch wo diese nur als Mittel zum hochsten
Zweck verfolgt werden, miissen sie, weil von der Natur des re-
ligiosen und inneren Lebens abliegend, jenme herrlichen Gaben
auf die Dauer in der Wurzel angreifen und vergiften; sie werden
friither oder spater den Inhaber derselben stets auf einen Weg
zwingen, wo die Auswiichse der Leidenschaften, die Konflikte
mit der Idee des Christentums, der kirchlichen und der staat-
lichen Auktoritit wie Unkraut am Wege wachsen. Auf solchem
Wege wird der Fufls auch des Besten und Reinsten, von den
Disteln blutig gerissen, schliefslich straucheln. Das ist Savona-
rolas Geschichte. Er bleibt ein Typus fiir alle Zeiten, dem viele
gefolgt sind, ohne ihn an Zauber der Personlichkeit, an Grofse

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIV. 26



382 Savonarola und Renaissance im Spiegel der ,,histor. Theologie.

des Gedankens, an Macht der Empfindung und des Gedankens
zu erreichen. Sein innerster Kern ist rein und unantastbar: aber
an seinem Kleide klebten Flecken, die der von einem Borgia
angeziindete Scheiterhaufen in‘der Erinnerung des Guten weg-
brennen sollte. Niemand hat das Recht, sein Andenken zu
schmihen, denn er war ein Israelita in quo dolus non fuit; ihn
als Heiligen oder Mairtyrer der ,katholischen Dewmokratie* auf
den Altar zu erheben, wire der sonderbarste Irrtum.“ (A. a. O.
S. 6.)

Diese tonenden und widerspruchsvollen Worte tragen den
Stempel der Tendenz deutlich auf der Stirne. Savonarola soil
als warnendes Beispiel dem sogenannten ,,politischen Katholicis-
mus“ vor Augen gestellt werden. Ist es doch die offenkundige
Tendenz der Spektatorartikel, Kirche und Priestertum auf die
Sakristei zu beschrdnken. Wir haben nicht die Absicht, auf das
Verhiltnis von Religion und Politik einzugehen, diirfen aber das
offene Gestdndnis nicht unterdriicken, dals auch die Politik von
christlichem Geiste beseelt, also unter dem sittlichen und re-
ligiosen Einflusse, unter der Leitung der Religion und der re-
ligiosen Méachte stehen miisse. Die Auffassung des Spektators
beruht auf einer Verkennung der iibernatiirlichen Kraft, der alle
Verhiltnisse heiligenden Macht des Christentums, und miilste
schliefslich dazu fiihren, die Religion und ihre Diener auf das
Niveau einer sittenpolizeilichen Sparte des allméchtigen Staates
herabzusetzen. Die Religion und ihre Organe haben allerdings
nicht unmittelbar Politik zu machen, wohl aber ihren Einfluls
zur Geltung zu bringen, damit von den dazu berufenen Méchten
christliche Politik gemacht werde. Und in diesem Sinne hat
auch Savonarola Politik gemacht; wider seinen Willen in das
politische Getriebe hineingerissen, machte er sich, sobald es ihm
moglich war, davon frei und starb nicht als aktives, sondern
als leidendes Opfer der Politik. :

Indes Spektator hat auch fiir jene ,Flecken* an Savona-
rolas Gewand eine Entschuldigung. Er sieht in ihm einen geistig
Abnormen, einen Nervenkranken. ,,Wir sind also freilich der
Ansicht, dafs man bei Savonarola von einer Psychose sprechen
kann. Krankhafte Anlage, Uberrelznng durch den Anblick eines
jedes redliche Gemiit entsetzenden Zustandes der Kirche hatten
in ihm eine Disposition geschaffen, aus der sich alles erklért:
sowohl seine Autosuggestion hinsichtlich der Prophetengabe und
der eigenen Mission, als die Mafslosigkeiten und die Extra-
vaganzen im Kampfe gegen Alexander VI., nicht minder die
Vorstellung : es lasse sich Florenz in ein - Kloster . verwandeln,



Savonarola und Renaissance im Spiegel der , histor.* Theologie. 383

oder, was einst Cosimo als Ding der Unmoglichkeit bezeichnete,
mit einem Paternoster regieren.” (A. a. 0. 8. 5 f)

Selbst aus den Ziigen im Bilde Fra Bartholomeos glaubt der
Arnonymus die krankhafte Disposition herauszulesen. ,, Wir wiir-
den uns nicht wundern, wenn ein Irrenarzt aus ihnen die An-
zeichen geistiger Umnachtung nachweisen wollte.“ (A. a. O.)

Diese Ansicht, die Savonarola auf die Stufe eines Somuam-
bulen, eines Visiondrs und Schwérmers herabsetzt,! widerspricht
entschieden der Klarheit des Denkens, die sich in seinen philo-
sophischen und apologetischen Schriften, wie nicht minder in den
Predigten kundgiebt, und wiirde viel besser zu jenem theosophi-
schen und theurgischen Neuplatonismus stimmen, dem Sav. so
unsympathisch gegeniiberstand. Dals Sav.s Prophetengabe anf
autosuggestiver Einbildung beruhe, hat Spektator nicht bewiesen
und ist durch nichts zu beweisen. Uberhaupt aber hat sich der
anonyme Kritiker durch seine Uberschitzung der Renaissance
die richtige Wiirdigung des ,,Frate unmoglich gemacht.

In einer Bemerkung a. a. O. 8. 7 glaubt er, meiner kurzen
Charakteristik der philosophischen Bewegung in der Renaissance
gegeniiber, den ,glinzendsten Reprisentanten” der letzteren in
Schutz nehmen zu sollen. Der giitige Leser moge gestatten, das
kurze Referat Sp.s iiber meine Schrift hier wortlich anzufiihren:
»,Als Zusammenfassung der theologischen und spekulativen An-
sichten Savonarolas ist die Schrift dankenswert. Die geschicht-
lichen Quellen kennt der Verfasser offenbar (?) nicht, er citiert
nur aus zweiter Hand. Von der Renaissance hat H. G. eine
dulserst geringe Meinung, und ihren glinzendsten Reprasentanten
schlachtet er mit dem einem oberflichlichen Franzosen entlehnten
Citat ab: der Kopf Lorenzos habe bei Eréffnung seines Grabes
die denkbar tierischste Bildung gezeigt.*

Hieranf habe ich zu erwidern, dafls es mir weder um eine
eingehende und quellenmélsige Schilderung der Renaissance, noch
um eine allseitige ,,Wiirdigung ihres glinzendsten Reprisentanten®,
sondern um die Darstellung der apologetischen und philosophi-
schen Lehren Sav.s zu thun war. Diese aber habe ich nach
den Quellen gegeben. Nur glaubte ich, um das Medium, in
welchem S. wirkte, zu charakterisieren, eine kurze Darstellung
der philosophischen Bestrebungen der Renaissance, insbesondere
ihres Platonismus vorausschicken zu sollen. Dabei mulste auch

1 Auch die hl. Theresia ist nach der Ansicht Spektators eine hy-
sterische Visiondrin. A. a. O. 8. 5. Mit Recht erklart sich gegen diese
moderne Sucht, aus den Heiligen Nervenleidende zu machen, H. Joly in
seiner Psychologie des Saints p. 2. :

26*



384 Savonarola und Renaissance im Spiegel der ,histor.“ Theologie.

der ,,Platoniker“ Lorenzo von Medici erwahnt und der Wider-
spruch hervorgehoben werden, in welchen ,ldeales und , Reales*
in diesem ,glidnzendsten Vertreter der Renaissance za einander
treten. Die Thatsache selbst wagt Sp. nicht zu bestreiten.
Wenn aber Sp. selbst nicht ansteht, aus dem Bilde Savona-
rolas auf pathologische Zustinde zu schliefsen, so wird es wohl
anderen, wiren es auch Franzosen, erlaubt sein, aus der Kopf-
bildung des ,,Pridchtigen auf eine Charakteranlage, die durch
die Geschichte nicht véllig widerlegt wird, einen Schlufs zu
ziehen.

Wie selbst Bewunderer Lorenzos die widersprechenden Ziige
in seinem Charakterbilde zugestehen, moge uns die Schilderung
lehren, die Alf. v. Reumont davon entwirft. Nachdem er L.
als Kiinstler und Fiirsten geriihmt, kann er nicht umhin, voun
Verirrungen zu reden, die das eheliche Verhdltnis lockerten;
auch er habe sich nicht frei zu erhalten vermocht von dem Epi-
kureismus der Zeit, die auch von diesem erlesenen Geiste Opfer
verlangt habe: auch dann noch mit lebendigem Bewulstsein der
Macht und Kulturtendenzen auf dem Boden der Kirche, wenn
frivoler Materialismus diese zu schwéachen, ihn selbst in den
Lebensanschanungen auf bedenkliche Abwege zu fiihren drohte.
Die Schwichen und Untugenden seiner Zeit haben ihm auch
nicht gefehlt. . . . Seine innere Politik hat schérfster Tadel ge-
troffen, so die fortschreitende Félschung des Wesens der Ver-
fassung zur Mehrung personlicher Autoritdt, sowie die Korruption
zur Erlangung unbehinderter Befugnis im Verwenden der Geld-
mittel.“ (Reumont, Lorenzo de Medici, Bd. 2 S. 426 der 2. Aufl.)
,Nachdem in der Zeit der Albizzi mehr als in irgend einer an-
deren personliches Verdienst den Ausschlag gegeben, hat die
Mediceische Epoche nur zu sehr die Herrschaft personlicher In-
teressen an den Tag gebracht. Nur durch Befriedigung letz-
terer, namentlich durch materielle Vorteile, ist es Lorenzo ge-
lungen, Zerwiirfnissen vorzubeugen, wie sie seinen Vater und
Grofsvater gefihrdet haben.“ (A. a. O. 8. 427.)

Korruption der Sitten und Grausamkeit sind die Mittel,
durch die eine angemalste Herrschaft sich zu begriinden und zu
befestigen suchen mufs. Wir wollen das Blutbad und die Pliin-
derung von Volterra nicht auf das Schuldkonto des ,,Préchtigen®
setzen. Die Verantwortung dafiir trifft unmittelbar die Werkzeuge
Lorenzos im Kampfe gegen die ungliickliche Stadt. Reumont
schreibt dariiber (a. a. O. Bd. I, 8. 337 der 1. Aufl.): ,,Die furcht-
bare Mifshandlung Volterras hat einen schwarzen Flecken auf
dem sonst geehrten Namen des Grafen von Urbino und dem



Savonarola und Renaissance im Spiegel der ,histor.“ Theologie. 389

Ruf der Florentiner zuriickgelassen.” Gleichwohl scheint sich
Lorenzo selbst nicht frei von Schuld gefiihlt zu haben; denn
unter jenen verschiedenen und allerdings widersprechenden Be-
richten iiber die letzten Augenblicke Lorenzos findet sich auch
die Version, er habe sich dreier Dinge angeklagt, der Pliinderung
Volterras, der Wegnahme der Mitgiftgelder und des bei der Ver-
schworung der Pazzi vergossenen Blutes: Vergehen, iiber welche
er griofste Zerknirschung an den Tag gelegt habe. (A. a. O. IL
S. 418.)

Die Umgebung, in welche die gottliche Vorsehung den Prior
von S. Marco hineingestellt, und der Geist, in welchem derselbe
seine Aufgabe erfalste, wird viel treffender als vom Anonymus
der wissenschaftlichen Beilage gekennzeichnet von H. Grimm
im ,,Leben Michelangelos®“ I. S. 112 ff. Sav. wird hier als ein
Mann geschildert, ,der eine maéchtige Natur mit sich brachte, um
das ins Werk zu setzen, was in seinem Geiste als Gedanke zu-
erst entstanden war. . . . Man konnte diesen zartgebauten, ein-
samen, nur auf sich selbst beruhenden, wie aus eisernen Féaden
gewebten Charakter eine fleischgewordene Idee nennen; denn
der Wille, der ihn beseelte, vorwarts trieb und aufrecht hiel,
ist so rein aus jeder seiner Handlungen zu erkennen, dafs die
Erscheinung der wunderbaren, aber einseitigen Kraft etwas
Schauerliches an sich hat. . . . Dieser Mann durchschneidet das
neblige Meer des Lebens wie ein Schiff, das der Segel und der
giinstigen Winde entraten kann, das die Stirme nicht irren, in
sich selbst die Kraft besitzend, die es vorwirts treibt, geradeaus
und keinen Zoll von der Linie weichend, die es innehalten
wollte von Anfang an. . .. Savonarolas leitende Idee war die
Lehre vom Strafgerichte, das unverziiglich iiber das verderbte
Italien hereinbrechen werde, um dann aber um so hohere Bliite
des Vaterlandes eintreten zu lassen. . . . Savonarola sah die
heidnische Wirtschaft iiberall, den Papst und die Kardinédle ton-
angebend an der Spitze. Die Strafe dieser Greuel konnte nicht
langer auf sich warten lassen, das Mafs war voll. So dachte er.
Es ist wahr, der moralische Zustand des Landes erscheint un-
ertriglich fiir unser Urteil. Die Verschwirung der Pazzi steht
nicht etwa als ein besonderer Fall hervorragend da, sondern
nach diesem Muster waren alle die Dinge geformt, die vorfielen.
Kein bedeutender Mann damals, dessen Tod nicht zum Geriichte
der Vergiftung Anlals bot. Man lese die Geschichtschreiber
daraufhin, unwillkiirlich wird immer diese Ursache als die erste
und natiirlichste vorausgesetzt, an die man denkf. Unehelichen
Kindern, mochte die Mutter ein Madchen oder eine Frau sein,



386 Savonarola und Renaissance im Spiegel der ,histor.“ Theologie.

klebte keine Makel an, kaum dafs ein Unterschied zwischen ihnen
und legitimen Abkommen gemacht wurde. . .. Betrug erwartete
man iiberall, und nur der Betriiger ward verachtet, der sich
iiberlisten liefs. Feigheit war nur dann Verbrechen, wenn sie
mit zu wenig Hinterlist gepaart, das Ziel verfehlte. Klug wurde
der genannt, der auch der treuherzigsten Versicherung keinen
Glauben schenkte.

Die weitere Schilderung des allgemeinen Sittenverfalles iiber-
gehe ich. Sollten auch die Farben zu grell aufgetragen sein,
des Wahren ist genug daran. Einem Macchiavelli war es ein
Leichtes, die Praxis in Theorie iiberzusetzen. Uber die Ursachen
des Verfalles kann kein Zweifel sein: es ist der mit der heid-
nischen Philosophie und Kunst im heuchlerischen religiosen Ge-
wande des Neuplatonismus eindringende Naturalismus des Heiden-
tums. ldealistische Schwérmerei liefs sich mit frivolem Sinnen-
genufs und Herrschbegier vortrefflich verbinden. Die aufstre-
bende Tyrannei hatte mehr Grund, den Verfall zu fordern, als
zu bekdmpfen.

Grimm fahrt fort (S. 115 f): ,,Sav. wurde durch sein Ge-
fiihl, das mit ruheloser Kraft in ihm arbeitete, nicht zur Ver-
zweiflung an die Moglichkeit des Heils getrieben, sondern er
wollte verkiinden, was er drohend erblickte, um zu retten, was
zu retten war. . .. Er prophezeite die Zukunft, aber es lag
nichts Dunkles, Orakelméfsiges in seinem Wesen. Seine Phan-
tasie war weder umfangreich, noch bot sie ihm farbige Bilder,
er war eher eine niichterne Natur, deren logisches Denken sich
bis zur Verziickung steigerte. KHinige Sitze dringte er der Welt
gewaltig auf, alles andere leitete er mit schneidender Wissen-
schaftlichkeit von ihnen ab. Politik war sein eigentliches Feld (?),
und mit seinen Ideen ging er stets auf sofortige praktische An-
wendung aus.*

Mit derselben Wiirme wie der Geschichtstheologe der wissen-
schaftlichen Beilage nimmt sich Professor Kraus der Renaissance
gegen meine Darstellung av. Zwischen beiden Referaten besteht
eine merkwurdlge Ubereinstimmung. Wie Spektator lifst sich
Herr Kraus meine Darlegung der Lehren Savonarolas gefallen
und ,heilst sie als eine im wesentlichen gute und brauchbare
willkommen®, (Litter. Rundschau vom 1. Juli 1899.) Dagegen
findet er aufser einigen Ausstellungen untergeordneter Art, dafls
meine historische Einleitung iiber die Renaissance vollends ver-
ungliickt sei.

Ich habe auf diesen Vorwurf Spektator gegeniiber berexts
geantwortet, fiige dem aber fiir Herrn Professor Kraus als wei-



Savonarola und Renaissance im Spiegel der ,histor.“ Theologie. 387

teres Wort zur Aufkldrung hinzu, dals meine bescheidene Arbeit
eine aktuell-apologetische, nicht aber eine geschichtliche,
wenigstens in erster Linie sein will und ist, dafls sie folglich
auch vom theologisch-apologetischen Standpunkt beurteilt sein
will. Ich betone das: ,aktuell-apologetisch®, denn fiir mich bietet
die Lehre Savonarolas nicht blofs ein geschichtliches Interesse,
sondern ist fir die apologetischen Bewegungen der Gegenwart
von hoher Bedeutung. Aus diesem Grunde verdffentlichte ich
gleichzeitig mit meiner Schrift iiber Savonarola eine Abhandlung
unter dem Titel: ,,Die angebliche Krise der Apologetik®,
worin ich gegen die neuerdiogs in Fraokreich aufgetauchten und
nach Deutschland importierten Versuche, die Apologetik auf
Kantschen Grundlagen zu regenerieren, Stellung nehme.

Ich glaubte erwarten zu diirfen, dafs meine Schrift von
diesem Gesichtspunkte beurteilt werde, wie dies denn auch in
dem philosophischen Jahrbuch des Gorresvereins von Prof. Otten
in dankenswerter Weise geschah. Ein anderes Verfahren schlidgt
Prof. Kraus ein, allerdings, wie wir sehen werden, aus begreif-
lichen Griinden.

Wenn ich von einer Gesellschaft rede, die im Begriffe war,
unter dem triigerischen Namen einer Wiedergeburt in ein neues
Heidentum zu versinken, so deutet dies Prof. Kraus dahin, dafs
ich in diesem neuen Heidentum das Wesen der Renaissance be-
stehen lasse. Nun weils ich so gut als Herr Kraus auch die
gesunden Elemente der diesen Namen fiihrenden Bewegung zu
schitzen, hatte aber keine Veranlassung, auf diese Seite einzu-
gehen und das Lob der Renaissance zu singen. Wer sich zu
dem Grundsatze bekennt: gratia perficit naturam, wer in der
klassischen Kultur der Griechen und Romer das Hochste be-
wundert, was die Natur ohne den erleuchtenden und erwidrmenden
Sonnenstrahl der Offenbarung zu erreichen vermochte, wer in
Aristoteles mit einem hl. Thomas den Philosophen mit Vorzug
anerkennt: wird seine Anerkennung und Bewunderung jenen
Erscheinungen nicht versagen, in welchen klassische Form und
christlicher Inhalt zu harmonischer Verbindung gelangten. An-
dererseits aber wird er das Auge gegen jene Auswiichse nicht
verschliefsen, deren Folgen sich die Jahrhunderte hindurch bis
in die Gegenwart erstrecken, und die sich insbesondere in der
Verkennung des iibernatiirlichen Kerns des Christentums und der
Verweltlichung von Kunst und Wissenschaft kundgeben.

Wie kleinlich die Art und Weise ist, mit welcher H. Kraus
seinen Vorwurf ,,iiberaus naiver Vorstellungen* von der Renaissance
begriindet, moge an den einzigen sachlichen (?) Ausstellungen,



388 Savonarola und Renaissance im Spiegel der , histor.“ Theologie.

die er vorbringt, kurz gezeigt werden. Zu den Worten: Die
Flamme des Scheiterhaufens, die iiber Florenz loderte, bemerkt
er ironisch: Pardon! Sagen wir iiber die Piazza della Signoria,
die ist schon grofs genug! Weiterhin erinnert er daran, dafs
der hdufig citierte Ausspruch des Kardinals Bembo einer Zeit,
da Bembo noch nicht Kardinal war, entstamme. Mag dem auch
so sein, so ist das Wort von der Gefihrdung der Eleganz des
Stils trotz alledem das eines Kardinals, wie die Schriften, die
Prof. Kraus verfalste, bevor er Professor wurde, Schriften des
Professors Kraus sind.

Doch das sind untergeordnete Dinge. Hitte sich H. Kraus
mit dem bisher Erdrterten begniigt, so hatte ich keinen Anlafs
genommen, mich mit seinem Referate zu befassen. Nun schlielst
aber H. Kraus mit folgender Expektoration: ,Sicher zihlt die
Renaissance zu den Dingen, welche in aller Munde sind und
deren wirkliches Wesen von den Wenigsten erfalst ist. Ich habe
es versucht, in dem letzten Bande meiner ,Geschichte der christ-
lichen Kunst‘, welchen ich in Jahresfrist vorzulegen hoffe, eine
Verstindigung in dieser Richtung zu unternehmen, an der hoffent-
lich auch so grausame Thomisten wie H. G. nicht génzlich vor-
iibergehen werden.”“ (A. a. 0. 8. 203.)

Das Epitheton, das mir H. Kraus hier an den Kopf wirft,
zwingt mich zu einer principiellen Auseinandersetzung. H. Prof.
Kraus ist zweifellos einer der hervorragendsten Vertreter der
sogenannten historischen Schule unter den katholischen Theologen
der Gegenwart; in Bezug auf umfassende Gelehrsamkeit und
weitverzweigte Verbindungen diirfte sich kaum ein anderer le-
bender katholischer Schriftsteller mit ihm messen konnen, aus-
genommen etwa Spektator, dessen Fiihlfiden sich von London
bis Rom und von Petersburg bis Washington erstrecken. Dieser
durch seine kirchengeschichtlichen, archéiologischen und kunst-
historischen Arbeiten unzweifelhaft verdiente Autor hegt aber
zugleich die lebhafteste Sympathie fiir die moderne spekulative
Richtung. Nicht blofs in seiner Abhandlung iiber Rosminis Leben
und Schriften (Deutsche Rundschau. 1887/8. 12), die zudem auch
von seinen personlichen Beziehungen zum Rosminischen Kreise
Zeugnis gibt, sondern auch in der Kirchengeschichte gibt Prof.
Kraus dieser Sympathie unverhohlenen Ausdruck. Die Partei-
nahme fiir die moderne Schule und die Abneigung gegen die
sogenannte Neuscholastik tritt wenigstens in den fritheren Anuf-
lagen der Kirchengeschichte mit einer Schroffheit hervor, die
einen jiingeren Theologen, den nachmaligen Washingtonschen
Professor J. Schroder bewog, in Herrn Kraus den ,Liberalismus



Savonarola und Renaissance im Spiegel der ,histor.“ Theologie. 389

in der Theologie und Geschichte® in einer gegen 200 Seiten
umfassenden Schrift (Trier 1883) zu bekdmpfen. Wir wissen
nicht, ob Prof. Kraus gegen diesen Angriff reagierte. Wohl aber
hat Spektator die Sache seines Gesinnungsgenossen in die Hand
und an Pr. Schroder ,,grausame’ Rache genommen. Denn der ano-
nyme Theologe des liberalen siiddeutschen Blattes erklart zwar:
,Diese Personlichkeit (Prof. Schréder) hat keinen Anspruch darauf,
uns hier weiter zu beschéftigen. Wir gonnen es ihr, wenn sie
ihre Schritte heimwérts lenkte und da ihr Brot fand. Wir fiihren
keinen Krieg, um jemand in seiner Existenz zu schiadigen. So
kleine Leute und so schiechte Musikanten sind auch kein Gegen-
stand, dem wir die Ehre einer Polemik erweisen werden. Sie
konnen ruhig nach Hause gehen. Worauf es ankommt, das war,
auf Grund der authentischen Erkundigungen festzustellen, dafs
es ganz falsch ist, was von den Freunden des Herrn Schrioder
iiberall ausgestreut wurde, er sei als Opfer des Amerikanismus
gefallen.*

War dies das Motiv, so bedurfte es offenbar nicht einer
mehrere Seiten langen Schilderung des Charakters und der
Lebensweise ,,dieser Personlichkeit* auf Grund ,,authentischer
Erkundigungen®, d. h. wie ,,man sich in Newyork erzahlt“.
(Kirchenpolitische Briefe in der Beil. der Allg. Zeitung vom
3. Januar 1898.) Wer sich fur diese Sache ndher interessiert,
mag den angefithrten Brief selbst nachlesen; wir haben keine
Lust, dem ehrenriihrigen Klatsch des Spektators eine weitere
Verbreitung zu verschaffen. Wer ihn liest, wird sich mit uns
fragen: Ist in der That das angegebene auch das wirkliche
Motiv ?

Noch in der neuesten Auflage schreibt Dr. Kraus iiber das
Haupt der Tibioger Schule, J. v. Kuhn: er widersetze sich im
Kantschen Geiste (sehr richtig!) der Demonstrationswut (!) der
friiheren Systeme; im Streite mit Schézler habe es sich um die
Frage gehandelt, ob die Gnade als eine Ergénzung oder als eine
Vervollkommnung der menschlichen Natur anzusehen sei (K. G.
S. 713 f.): eine im besten Falle hochst ungenaue Berichterstat-
tung, die dem Leser insinuiert, dals der Neuscholastiker Schizler
den Satz: gratia perficit naturam nicht gekannt oder verkannt
habe. Was Schizler gegen Kuhn verteidigte, ist die alttheolo-
gische Lehre, dals die Gnade nicht blofs die natiirlichen Geistes-
krifte zu voller Entwicklung bringe, sondern der Seele hohere,
tibernatiirliche Krifte verleihe und in diesem Sinne die Natur
erganze (in der Richtung auf ihr iibernatiirliches Endziel) und
vervollkommne. H. Kraus fahrt fort: ,, Wiederholten Denunziationen



390 Was ist die Logik?

gelang es, in Rom eine Untersuchung der Kuhnschen Lehren zu
veranlassen (1869), die indes keineswegs zu Ungunsten desselben
ausfiel,“ d. h. infolge gewisser Einfliisse und personlicher Riick-
sichten zu keiner Censurierung fiihrte, die Sache also in suspenso
liefs.

Dr. Kraus hat seinen theologischen Standpunkt in einer Pro-
rektoratsrede (1890) dargelegt. Hier redet er einer theologischen
Arbeitsteilung das Wort (8. 30). Mag eine solche in gewissen
Grenzen zuldssig, ja geboten sein, so miissen wir doch daran
erinnern, dafs jedes theologische Fach seinen theologischen Cha-
rakter nur durch die dogmatische Basis erhdls, worauf es
ruht. Dies gilt von der Kirchengeschichte wie vom Kirchenrecht.
Ohne solche ist die erstere eine Sammlung von gelehrten No-
tizen, keineswegs theologische Wissenschaft. An dieser Klippe
ist Dollinger gescheitert und werden alle scheitern, die in seine
Fulsstapfen treten. Ob und inwieweit dies auf Herrn Dr. Kraus
Anwendung findet, lassen wir dahingestellt sein. Es geniigt
uns, dem Leser die Erklirung gegeben zu haben, warum der
gelehrte Geschichtsforscher fiir die eigentliche Absicht, die der
,grausame Thomist* mit seiner Savonarolaschrift verfolgte, kein
Verstindnis besitzt. Das Priadikat aber verdiente derselbe, weil
er es wagt, gegen eine Schule aufzutreten, welche die offen-
kundige Sympathie des Professors der Kirchengeschichte in Frei-
burg besitzt.

—

WAS IST DIE LOGIK?
Von P. GREGOR VON HOLTUM O. S. B.

1. Wenn man die Definition der Logik und die Bestimmung
des obiectum formale derselben miteinander vergleicht, so findet
man bei manchen Auktoren einen offenbaren Widersprach vor.
Die Definition lautet bei ihnen nach dem hl. Thomas (In Analyt.
Post. lib. 1, lect. 1): ,,Ars directiva ipsius actus rationis, per
quam scilicet homo in ipso actu rationis ordinate et faciliter et
sine errore procedat, und die Division ist dann die gewdhnliche
in die Logica formalis und materialis. Sucht man dann in der
Logica das obiectum formale der so definierten einen Logik, so
wird als solches das Ens rationis, die relatio rationis, die sich
bei der artificiosa conceptuum dispositio vorfindet, bezeichnet.



	Savonarola und Renaissance im Spiegel der "historischen" Theologie

