
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 14 (1900)

Artikel: St. Bonaventura über die Heiligung der Gottesmutter

Autor: Leonissa, P. Josephus a

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761988

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


St. Bonaventura über die Heiligung der Gottesmutter. 341

vor vollen Bänken gelesen. Dann kommt er auf seinen Schüler
Zebrzydowski zu sprechen, rät an diesen wenn auch nur einige
Zeilen zu richten und fügt wohlweislich hinzu : „et licet ista non
moreris, ôœQeàv ov ygaxpeiq". Der Brief enthält auch sonst eine
Fülle interessanter Einzelheiten. Erasmus erwiderte, und in den
ersten Märztagen des Jahres 1528 machte sich Zebrzydowski,
jedoch nicht in Begleitung des Coxus (dessen er, damals bereits
33 Jahre alt, entbehren konnte), sondern eines wohl gleich-,
altrigen Studiengenossen Martin Slap Dqbrowski nach Basel auf.
Er nahm Briefe von polnischen Freunden und die hundert oben
erwähnten Gulden, welche der König gespendet, mit.1 Wenn
auch Erasmus seiner in Briefen an Krzycki und Tomicki lobend
gedenkt, so klingt dieses Lob, wenn man es mit den Superlativen,
welche Laski zu teil werden, vergleicht, doch etwas reserviert.

(Fortsetzung folgt.)

£3E>

ST. BONAVENTURA ÜBER DIE HEILIGUNG DER
GOTTESMÜTTER.

Von P. JOSEPHUS A LEONISSA O. M. Cap.

Bei Beurteilung der ganz und gar gleichen Stellung der
grofsen mittelalterlichen Gottesgelehrten zur Unbefleckten
Empfängnis wird vielfach die dogmengeschichtliche Seite zu wenig
beachtet. Die Folge sind dann mancherlei Schwierigkeiten im
Verständnis dieser grofsen Scholastiker (vgl. dieses Jahrbuch X.
S. 433 ff.; „Divus Thomas", vol. VI. Comment, in III. qu. 27)

Zur Zeit des hl. Bernardus waren manche (vgl. dies. Jahrbuch

XI. S. 112 f.; Strozzi, Controv. d. concept. B. V. 1. 3.

cp. 14.; Passaglia, de Immac. Conceptu, pars 3., p. 1839) der
Ansicht, Maria sei auf wunderbare Weise empfangen worden,
ähnlich wie die Kinder im Urzustand ohne Sündenfall empfangen
worden wären; ihre Heiligung sei schon in den Eltern geschehen,
In diesem Sinne sprachen sie von einer conceptio sine peccato
und behaupteten, Maria sei dem Fleische nach vor der Beseelung
(sanctificatio ante animationem) heilig gewesen, habe heiliges

1 Brief des Decius vom 28. Februar 1528 in der Burscherschen
Sammlung der Leipziger Universitätsbibliothek: Mitto per hunc nobilem
juvenem Sebredovicium B.egis mei jussu aureos nummos 100 hungaricos etc.
Vgl. Lasciana S. 111. i



342 St. Bonaventura über die Heiligung der Gottesmutter.

Fleisch und eine natura intégra von ihren Eltern empfangen.
Offenbar wurde aber so die Erlösungsbedürftigkeit Mariens
geleugnet. Diesem Irrtum gegenüber wurde dann vom hl. Ber-
nardus und den grofsen Scholastikern des 13. Jahrhunderts
entschieden die caro peccati und natura vitiata (infeota),
d. i. die Erlösungsbedürftigkeit (Bulle „Ineffabilis" v. 10. Dez.
1854: „intuitu ineritorum Christi etc.") bei Maria betont.
Albertus d. Gr. (III. Sent. dist. 8. a. 3. 4.) sagt ausdrücklich:
„Dicimus quod beata Virgo non fuit sanctificata aute animationem,
et qui oppo8itum dicunt, est haeresis damnata a beato
Bernardo in epistola ad Lugdunenses, et a magistris omnibus pari-
siensibus" (vgl. Passaglia a. a. 0. S. 1827). Von diesem
Standpunkte aus sind die grofsen Scholastiker zu beurteilen und auch
leicht zu verstehen.

Uber die Stellung des Aquinaten in unserer Frage schrieben
um die Mitte unseres Jahrhunderts (vgl. Passaglia a. a. 0.
S. 1944, Note 3) die drei gelehrten Theologen aus dem
Dominikanerorden: Michael Thomas Salzanus (üb. in ecclesiasticam
historiam); Marianus Spada (Esame critico sulla dottrina delP
Angeüco Dottore circa il peccato originale relativamente alla
b. Vergine Maria); Franciscus Gaude (de immac. Deiparae con-
ceptu eiusque dogmatica definitione in ordine praesertim ad
scholam thomisticam), welche Schriften uns leider nicht zur
Verfügung stehen. Die diesbezügliche Stellung des hl. Bonaventura
haben wir bereits (dies. Jahrbuch XI. S. 57 ff.) etwas näher
besprochen. Dazu noch hiermit ein Nachtrag.

Bei Behandlung der sanctificatio B. V. wendet sich der
seraphische Lehrer sofort (III. dist. 3. p. 1. a. 1. qu. 1.) mit
aller Entschiedenheit gegen den erwähnten Irrtum. Eingehend
beweist er den Satz: Beatae Virginis caro ante animationem non
fuit sanctificata. Gott konnte zwar dieses Fleisch früher reinigen
als beseelen; aber die Heiligung findet statt mittels einer
unverdienten Gnadengabe, welche nicht im Fleische, sondern in
der Seele ist. „Caro beatae Virginis ante animationem non fuit
sanctificata; non quia Deus non potuerit carnem Virginis
purificare ante quam animare, sed quia1 sanctificatio habet
esse per aliquod donum gratuitum superadditum, quod quidem
non habet esse in carne, sed in anima." Diese Heiligung geschieht
entweder mittels der Gnade in der eigenen Seele oder durch die
Gnade in den Seelen der Eltern. „Ideo si caro beatae Virginis
dicitur sanctificari, aut hoc intelligitur mediante gratia
existente in eius anima, vel mediante gratia existente in ani-
mabus parentum." Beides geschah nicht aus folgenden Gründen;



St. Bonaventura über die Heiligung der Gottesmutter. 343

nicht mittels der Gnade in der eigenen Seele, weil diese noch
nicht da war. „Constat, quod non mediante gratia existente in
eius anima, quia tunc esset oppositio in adiecto, videlicet quod
caro 8anctificetur ante animae creationem et tarnen sanctificetur
per virtutem gratiae illius animae; sequitur enim, quod idem sit
prius et posterius in uno et eodem." Nicht mittels der Gnade
in den Seelen der Eltern, weil die heiligmachende Gnade nicht
auf dem gewöhnlichen Wege der Fortpflanzung von den Eltern
auf die Nachkommenschaft übergehen kann. „Si autem intelli-
gatur hoc fieri per gratiam, quae collata fuerit animabus pare

ntum, hoc non potest esse, triplici ratione. 1": quia gratia
sanctificationis non habet transfundi a parente in prolem, pro
eo quod proles non est in parente secundum animam; ideo nec
in parente habet sanctificationis gratiam 2a ratio est: quia
etsi hoc esset possibile, quod sanetificatio derivaretur a parente
in prolem, sicut originalis iustitia; nunquam tarnen derivatur
mediante coitu libidinoso, quia tunc duo opposito essent simul et
semel in eodem 3a ratio est: quia esto quod sanetificatio
adesset, et libido defuerit virtute divina; non tarnen decuit, ut
deesset, propter hoc quod haec est solius beatae Virginie prae-
rogativa; sola enim ipsa, ut Sancti dicunt, sine peccato concepit
et sine dolore peperit; et ideo hoc parentibus concedi non debuit
beatae Virginia, sed soli Virgine reservari ." Dieselben Gründe
wendet der hl. Bernardus (epist. 174) an, dessen Worte im Texte
angeführt sind.

Als Fundament seiner Beweisführung gibt unser Lehrer
kurz folgende Gründe an:

„1. Bernardus ad Lugdunenses: ,Ante conceptionem saneti-
ficari minime poterat, quia non erat; sed nec in ipso conceptu
propter peccatum, quod inerat;' sed constat, quod illud non
est dictum propter peccatum, quod esset in parentibus, quia
potuissent earn concipere sine peccato: ergo dicit propter causam
peccati, quae erat in carne: ergo non videtur, quod sanetificatio
fuerit ante infusionem animae.

2. Item, sanetificatio est per aliquod munus gratiae Spiritus
sancti; sed gratia non habet esse in carne, sed in anima: ergo
non videtur, quod ante fuerit carni gratia infusa quam animae.

3. Item, esse gratiae praesupponit esse naturae, et per-
fectio gratiae perfectionem naturae: si ergo sanetificatio dicit
effectum gratiae vivificantis, impossibile videtur, quod caro
sanctificetur, antequam ab anima vivificetur.

4. Item, nihil pertinet ad sanctificationem, quod non pertinet
ad glorificationem; sed caro ante animationem non pertinet ad



344 St. Bonaventura über die Heiligung der Gottesmutter.

glorificationem nee resurrectionem — unde foetus abortivi ante
animationem non resurgunt, ut dioit Augustinus — igitur caro
ante animationem non erat idonea ad sanctificationem: ergo non
fuit caro Virginie ante sanctificata quam animata." Nach dem
bereits oben Gesagten braucht es wohl keiner näheren Erläuterung.

Der Reihe nach werden die gemachten Einwände widerlegt:

Der erste Einwand beruft sich auf des Propheten (Jerem. 1, 5)
Wort: ,Antequam formarem te in utero, novi te;' und fordert
dies um so mehr von Maria: „Constat, quod beata Virgo ex-
cellentior fuit quam Jeremias: ergo prius fuit approbata et puri-
ficata eius caro, quam esset formata. Sed ante fuit formata
quam animata: ergo ante fuit carnis sanctificatio quam animatio."
Der Einwand bezieht fälschlicherweise das ,novi te' auf die Zeit,
welche dem formare in utero vorangeht, während es doch von
der ewigen Vorherbestimmung gilt. Darum antwortet der
seraphische Lehrer: „Dicendum, quod notitia illa non ponit aliquid
circa ipsum (i. e. Jeremiam), sed circa propositum Dei prae-
destinantis, sicut electio et dilectio et praedestinatio aeterna non
ponit aliquid circa praedestinatum: et ideo non sequitur ex hoc,
quod caro Jeremiae vel Virginia ante fuerit sanctificata quam
formata." Der zweite Einwand beruft sich auf die Erklärung
der Glosse: ,Nondum erat in eo Spiritus vitae, et iam erat spiritus
gratiae' zu Luk. 1, 44: ,Exultavit in gaudio infans in utero', und
fordert auch dies um so mehr von Maria: „Ergo multo fortius
hoc fuit in Domini matre, quae dignior fuit quam Joannes: ergo
sanctificata fuit ante spiritum vitae et ita ante animationem."
Dagegen stützt sich der hl. Lehrer auf den Sprachgebrauch der
hl. Schrift, welche vom Nichtsein einer Sache redet, wenn diese
nicht äufserlich wahrgenommen wird: „Dicendum, quod in Scrip-
tura aliquid dicitur fieri, quando innotescit; et non esse,
quando non apparet. Et ideo dicitur spiritus non fuisse in
Joanne, quia non apparebat; adhuc enim in utero erat; spiritus
gratiae in eo dicitur fuisse, quando in occursum Domini exul-
tavit in ventre."

Der dritte Einwand hebt hervor, das Fleisch könne vor
der Beseelung ebenso geheiligt wie verdorben werden: „Non est
minus potens virtus sanctificans, quam sit virtus inficiens et
foedans; sed caro infici potest et foedari ante animationem : ergo
pari ratione ante animae infusionem, immo fortiori potest sancti-
ficari, cum ,opposita nata sint fieri circa idem.' Si ergo beatae

Virgini hoc concessum est, quantumcunque congruum est concedi

purae creaturae; videtur, quod caro eius ante animationem sanctificata

fuerit." Dagegen wendet" St. Bonaventura ein, dafs das



St. Bonaventura über die Heiligung der Gottesmutter. 345

infici und sanctificari ante animationem sich nicht auf dasselbe
suhiectum beziehen. Das infici geht die Natur, das sanctificari
die Person an. Die Natur nun wird fortgepflanzt als gefallene
durch die fleischliche Zeugung, nicht aber der Eltern persönliche
Heiligkeit: „Dicendum, quod non est simile, quia generatio carnis
ex carne est carnalis, non spiritualis; ideo magis habet trans-
fnndi caro vitiosa ex carne vitiosa quam sancta ex parentibus
sanctificati8 per gratiam." Der vierte Einwand schreibt die
Empfängnis B. V. der Kraft des hl. Geistes zu und leitet davon
die Heiligung des Fleisches vor der Beseelung her: „Oonceptio
gloriosae Virginis fuit de legitimo matrimonio et de parentibus
Sanctis et de matre sterili, secundum quod narrat quaedam historia:
videtur ergo, quod ipsa concepta fuerit virtute Spiritus sancti:
si ergo ilia conceptio, quae est secundum legitimum matrimonium
et secundum Spiritus sancti adiutorium, est sancta et immaculata;
videtur, quod caro Virginis Mariae in ipsa sua conceptione fuerit
sanctificata. Sed ante fuit conceptio quam animatio: ergo fuit
ante sanctificata quam animata." Dagegen unterscheidet unser
Lehrer zwischen culpa actualis und causa peccati, welche letztere
von der fleischlichen Zeugung nach dem Sündenfalle nicht
ausgeschlossen werden kann. Zugleich wird beim Wirken des
hl. Geistes unterschieden zwischen einfachem opus supra naturam
und der sanctificatio illius operis: „Dicendum, quod totum illud
est probabile, videlicet quod concepta fuerit ex sterili et ex coitu
coniugali absque omni culpa actuali; non tarnen sequitur, quod
concepta fuerit absque causa peccati, quia ita transfunditur
originale ex illis qui générant ex coitu legitimo, sicut qui générant
ex coitu adulterio, sicut ostensum fuit in secundo libro (dist. 31.
a. 2. qu. 3.). — Et si obiiciat, quod non debuit ibi esse causa
originalis, quia facta est mediante virtute Spiritus sancti fecundante,
et propter fecundationem sterilitatis maternae, quae non fuit ab

homine, sed a Deo; dicendum quod illud non valet, quia hoe

similiter posset obiici de Joanne et Isaac, qui de sterilibus sunt
concepti. Propter quod nota, quod Spiritus sanctus aliquando ope-
ratur ut Spiritus, aliquando ut sanctus. Tunc quidem operatur
ut Spiritus, quando opus facit supra naturam; tunc ut Spiritus
sanctus operatur, cum non facit solum opus supra naturam, sed
etiam sanctificat illud, supra quod operatur. — Dico igitur, quod
in conceptione solius Filii Dei, qui est Sanctus Sanctorum, non
solum operatus est ut Spiritus, sed ut Spiritus sanctus. In
conceptione vero, qua Joannes est conceptus, sive beata Virgo,
operatus est ut Spiritus tantum; ideo sola Virgo Maria dicitur
concepisse de Spiritu sancto."



346 St. Bonaventura über die Heiligung der Gottesmutter.

Wohl zu beachten ist, dafs der hl. Lehrer die conceptio stets
als carnali8 fafst. Mit seiner Ausführung vergleiche man beispielsweise

in der Summa theologica des Aquinaten III. qu. 27. a. 2.,
und es wird gewifs niemand mehr daran zweifeln, dafs auch
St. Thomas a. a. 0. von der Heiligung des Fleisches B. V. redet.
Vor der Beseelung konnte das Fleisch nicht geheiligt werden,
weil die Seele und die heiligmachende Gnade nicht da war;
aber auch nicht in instanti creationis et infusionis animae, d. i.
zugleich mit (simul tempore, in eodem temporis instanti) der
creatio et infusio animae; denn dann hätte das Fleisch auf andere
Weise geheiligt werden müssen als durch die der Seele

eingegossene heiligmachende Gnade. Diese beginnt erst ihre
Wirksamkeit nach der Vereinigung der Seele mit dem Leibe, d. i.
nach der Konstituierung der Person. St. Thomas sagt ausdrücklich
(Comp. Theolog. cp. 224): „Gratia sanctificationis per prius in
anima radicatur, nec ad corpus potest pervenire nisi per ani-
mam: unde post infusionem animae credendum est eam (i. e.

B. V. secundum carnem) sanctificatam fuisse." Kur in diesem
Sinne ist auch verständlich und mit dem katholischen Glauben
durchaus übereinstimmend, was der Aquinate (III. qu. 27. a. 2.
sub: Sed contra) sagt: ,.Ea quae fuerunt in veteri Testamento,
sunt figura novi, secundum illud (I. Cor. 10, 12): ,Omnia in
figura contingebant illis.' Sed per sanctificationem tabernaculi
de qua dicitur (Ps. 45, 5): ,Sanctificavit tabernaculum suum
Altissimus,' videtur significari sanctificatio Matris Dei quae
tabernaculum Dei dicitur, secundum illud (Ps. 18, 6): ,In sole posuit
tabernaculum suum'; de tabernaculo autem dicitur (Exod. ult. 31):
,Postquam cuncta perfecta sunt, operuit nubes tabernaculum testi-
monii, et gloria Domini implevit illud.' Ergo etiam beata Virgo
non fuit sanctificata, nisi postquam cuncta eius perfecta sunt,
scilicet et corpus et anima."

Die grofsen Scholastiker kannten sehr gut das Privilegium
der U. E.; sie reden ja ausdrücklich davon, dafs Maria nie
Sklavin Satans gewesen, sondern denselben vollständig besiegt
habe; dafs niemals in ihr die Sünde herrschte (vgl. Rom. 6, 12.
14; dies. Jahrbuch XL S. 68). Sie wenden sich aber mit aller
Entschiedenheit gegen die oben angegebene falsche Auffassung
des Gnadenvorzugs, welche die Erlösungsbedürftigkeit der Gottesmutter

leugnete. Sie verwirrten allerdings nicht die Sache durch
überflüssige Unterscheidungen von debitum proximum und re-
motum, sondern sie sagten einfach und klar, worin bei Maria
das debitum (die nécessitas) contrahendi peccatum originale, d. i.

die Erlösungsbedürftigkeit, bestand, nämlich in ihrer caro pec-



St. Bonaventura über die Heiligung der Gottesmutter. 347

cati, d. i. in ihrer natura vitiata. Ihre Meinung geht dahin,
dafs sich Maria ihrer Natur, nie ihrer Person nach die Erbsünde

zugezogen hat, d. i. zunächst dem Fleische nach durch die
durchaus gewöhnliche Art der Fortpflanzung, dann aber auch

der Seele nach, insoweit dieselbe zur Natur gehört,
d. i. dem Wesen der Seele nach als forma corporis. Das
Wesen der Seele unterscheidet sich von der wirklich bestehenden
Seele, wie die potentia vom actus. „Anima humana, cum sit
subsistens, composita est ex potentia et actu. Nam ipsa
substantia animae non est suum esse, sed comparatur ad ipsum
ut potentia ad actum (S. Thom. de anima, a. 1. ad 6.). Ipsa
enim essentia formae comparatur ad esse sicut potentia ad

proprium actum. Et ita in formis per se subsistentibus invenitur
et potentia et actus, inquantum ipsum esse est actus formae
sübsistentis, quae non est suum esse (ibid. a. 6. corp.)."

Demnach sagt auch St. Bonaventura in der qu. 2. a. a. 0.,
die Seele der Gottesmutter sei geheiligt worden post originalis
peccati contractionem. „Originale, prout est vitium in nobis,
primo inchoat a parte sensitiva, quia modus corrumpendi
c contrario est in nobis, quam fuerit in Adam. Ibi enim
persona corrupit naturam, et ratio partem sensibilem, et voluntas
carnem; ut sie, cum e contrario sit in nobis, originalis corruptio
ascendit ad partem rationalem mediante portione sen-
sibili, secundum quod est vitiositas; ; licet, secundum quod est

culpa, habeat esse in sola parte rationali, in qua est libertas
arbitrii (S. Bonav. II. dist. 31. a. 1. qu. 2.)." (Vgl. näher dies.
Jahrb. XI. S. 169 ff.) Der hl. Bonaventura stimmt durchaus mit
seinem innigen Freunde, dem Aquinaten überein. Letzterer
(1. 2. qu. 83. a. 2. c.) sagt: „Manifestum est quod peccatum
originale causatur per originem. Unde illud animae, quod primo
attingitur ab origine hominis, est primum subiectum originalis
peccati. Attingit autem origo animam ut terminum gene-
rationis, secundum quod est forma corporis; quod quidem
•convenit ei secundum essentiam propriam. Unde anima
secundum essentiam est primum subiectum originalis peccati"
(vgl. dies. Jahrb. XII. 8. 64 ff.). Das Wesen der Seele ist
auch nach den Scholastikern sofort da, wann das von den Eltern
ausgegangene Fleisch (semen) zu leben beginnt, wann dieses

anfängt, unter der Seele als der forma corporis zu sein und die
menschliche Natur zu haben. Die Schaffung und Eingiefsung der
(wirklichen) Seele aber ist nach deren Meinung zeitlich später
(vgl. d. Jahrb. XI. S. 58), und eben deshalb müssen sie auch
von der Seele Mariens behaupten, das sie geheiligt worden



348 St. Bonaventura über die Heiligung der Gottesmutter.

zeitlich post originalis peccati contractionem, d. i. geheiligt im
ersten Augenblicke ihres wirklichen Daseins. Gott schuf eben
die Seele der Gottesmutter in der Gnade. Maria hatte auch
der Seele nach das Vitium naturae, die Natur sünde; aber diese
wurde bei ihr nie herrschend, „non inclinavit ad actum"; ihre
Natursünde ging nicht über von der Wesenheit der Seele zu
den Vermögen, hatte nicht „processum ab essentia animae ad

potentias"; steckte nie ihre Person an, „non personam infecit".
Die bei der Schaffung der Seele eingegossene Gnade hielt die
Ansteckung der Person auf. Maria war vom ersten Augenblicke
ihres persönlichen Daseins in der Gnade. Ihrer Person nach
war Maria stets makellos, rein, heilig, „gratia plena"; aber ihrer
Natur nach hatte sie die Erbsünde als reine Natur sünde. Darin
liegt durchaus kein Widerspruch. Denn die Natur sünde an
sich ist nicht unmittelbar der heiligmachenden Gnade entgegengesetzt,

sondern erst ihre Folge für die Person; sie ist blofs
potentia ad abesse gratiae. Darum sagt St. Thomas — um es
immer wieder zu betonen — ausdrücklich (III. dist. 3. qu. 1.
a. 1. Sol. 1. ad 2.): „Gratia sanctificans non omnino directe
opponitur peccato originali, sed solum prout peccatum originale
personam inficit; est enim gratia perfectio personalis, peccatum
vero originale est Vitium naturae." Der seraphische Lehrer
stimmt damit voll und ganz überein (vgl. dies. Jahrb. XL
S. 174 ff.).

In der angeführten quaestio (dist. 3. p. 1. a. 1.) lernen wir
zwei Meinungen kennen. Die eine sagt, in der Seele B. V.
sei die Gnade der Heiligung der macula peccati originalis
vorausgegangen. Die andere sagt, bei Maria sei die Heiligung der
contractio originalis peccati gefolgt. Anscheinend sind sich beide
Meinungen entgegengesetzt, in Wirklichkeit aber nicht. Mit
Hilfe der genauen Unterscheidung zwischen natura und persona,
zwischen anima respectu ad carnem und anima respectu ad Deum
(vgl. dies. Jahrb. XII. S. 64) ist es leicht, den scheinbaren
Widerspruch zu lösen. Die erste Meinung fafst die Seele als
wirklich von Gott geschaffen, welche in Verbindung mit dem
Fleische die Person setzt, und spricht von Maria als von einer
Person zwischen Christus und den übrigen Menschen (vgl. dies.
Jahrb. XI. S. 61.): „Sicut fuit persona immunis ab originali et
in carne et in anima, sive in causa et in effectu, et persona
utroque modo habens originale, sie esset (propter ordinis
decorem) persona media, quae quodam modo haberet et quodam
modo non haberet; et ista est beata Virgo, quae mediatrix est
inter nos et Christum, sicut Christus inter nos et Deum." Wohl



St. Bonaventura über die Heiligung der Gottesmutter. 349

zu beachten sind die Worte: „persona media, quae quodam
modo haberet et quodam modo non haberet." Also auch diese

Meinung gibt zu, dafs Maria in gewissem Sinne die Erbsünde
hatte, nämlich dem Fleische nach; nicht aber der Seele nach,
insofern sie als vernünftige wirklich da ist. Nur in diesem Sinne
nehmen die Anhänger dieser Meinung die Seele, nämlich als
konstitutiven Teil der wirklichen Person. Und eben deshalb
müssen sie von dieser Seele sagen, dafs sie vorher durch die
Gnade geheiligt worden sei: „Licet ilia gratia praeveniret animae
iDfectionem, non tarnen praevenit carnis foeditatem." Von
dieser Meinung gibt der hl. Bonaventura zu, „quod non répugnât
veritati saerae Scripturae et fidei christianae" (a. a. 0.). Seine
Meinung, auch die des hl. Bernardus, Thomas v. Aq., Albertus
Magnus, Alexander v. Haies u. s. w.), aber hält er für com-
munior, rationabilior und securior. So hätte er aber durchaus

nicht sagen dürfen, wenn er der Meinung gewesen, Maria
wäre persönlich, wenn auch nur auf kürzeste Zeit, mit der
Erbsünde behaftet. Wo bliebe denn da dessen Logik? Zwei
konträre Sätze können ja nicht zugleich wahr sein.

Die erste Meinung sagt ebenfalls, dafs Maria „quodam modo
originale habuit"; aber blofs dem Fleische nach. Zur gefallenen
Natur gehört jedoch nicht blofs das Fleisch in Maria, sondern
auch ihre Seele in Beziehung zum Fleische, d. i. die Seele ihrer
Natur, ihrem Wesen nach als forma corporis. Diese Meinung
wird also dem Beweise der Erlösungsbedürftigkeit B. V. nicht
ganz gerecht. Die andere Meinung aber bringt den vollen Beweis
dieser Erlösungsbedürftigkeit. Und nur deshalb hält der
seraphische Lehrer letztere für rationabilior und securior. Sie erklärt
genauer das debitum B. V. contrahendi peccatum originale, welches
ein debitum naturae, nicht blofs ein debitum carnis war:
„Rationabilior est, quia esse naturae praecedit esse gratiae,
vel tempore vel natura; prius est igitur animam uniri
carni, quam gratiam Dei sibi infundi. Si igitur caro illa infecta
fuit, ex sua infectione nata erat animam culpa originali inficere.
Necessarium est igitur ponere, quod ante fuerit originalis culpae
infectio quam sanctificatio" (a. a. 0.). Die grofsen Scholastiker
sprechen von einem zeitlichen Nachher der Gnade wegen
der damals allgemein geltenden Ansicht von der Schaffung und
Eingiefsung der Seele. Das primum instans creationis sen in-
fusionis animae ist dem hl. Bonaventura jener Augenblick, in
welchem das von den Eltern ausgegangene Fleisch zu leben
beginnt. So oft St. Bonaventura (und die grofsen Scholastiker
überhaupt) von der Natur B. V. redet, behauptet er die con-

Jahrbucli für Philosophie etc. XIV. 24



350 Litterarische Berichte.

tractio peccati originalis; ist dagegen von ihrer Person die Rede,
so heifst Maria „tota pulchra", „gratia plena", „vincens diabolum
et ex omni parte peceaturu". Ohne die scharfe Unterscheidung
von natura und persona ist die gauze Lehre der grofsen
Scholastiker über die Heiligung der Gottesmutter geradezu
unverständlich, weil voll der gröfsten Widersprüche. Wie liefse sich
aber damit reimen, dafs Papst Leo XIII. als oberster Lehrer
der Kirche die Philosophen und Theologen immer wieder
nachdrucksamst hinweist auf die sichere, irrtumslose Lehre des

Aquinateu, der doch in unserer Frage voll und ganz mit dem
seraphischen Lehrer übereinstimmt?! (Vgl. dies. Jahrb. XII.
S. 54 ff.)

-Wgg^-c

LITTERARISCHE BERICHTE.

Von Dr. E. GOMMER.

In diesen Berichten können wir nur diejenigen Werke berücksichtigen,

welche der Redaktion unseres Jahrbuches zugesandt worden sind
und teils keine ausführliche Besprechung finden, teils erst nach längerer
Zeit recensiert werden können. Gemäfs den früher ausgesprochenen
Grundsätzen (Bd. X, S. 496, XIII, S. 367) wollen wir den Leser über
Inhalt und Standpunkt der uns vorgelegten Schriften in Kürze
orientieren, wobei wir jedoch bei möglichst objektiver Berichterstattung die
Bedeutung jedes Buches von unserem Standpunkt, demjenigen der christlichen

Philosophie, aus messen. Dabei müssen wir jedoch verzichten,
auf Einzelheiten einzugehen. Ein erschöpfendes Urteil kann daher
von diesen kurzen Berichten nicht erwartet werden. Wir würden unser
Referat gern als das bezeichnen, was die Amerikaner „Editor's easy
chair" zu nennen lieben, wenn es nicht vielmehr nach dem alten
deutschen "Ausdruk eines Sorgenstuhles dazu bedürfte. Denn die Aufgabe
der Kritik, wenn sie auch nur im bescheidensten Mafse erfüllt werden
soll, ist stets eine schwere. Wer die katholischen Litteraturblätter
verfolgt, wird finden, dafs Lob und Tadel nicht immer nach rein sachlichen
Gründen bemessen werden. Ohne die bona fides unserer Kritiker in
Zweifel zu ziehen, so üben doch sehr oft Rücksichten auf den confessi-
onellen Standpunkt und weiter auf die Richtung oder die besondere
Schule und die engeren Kreise, auf welche ein Buch Bezug nimmt, bei
der Beurteilung einen störenden Eiufiufs aus und lassen sie subjektiv
erscheinen. Diesen Fehler müssen wir gewissenhaft vermeiden. Andererseits

mufs der Kritiker, namentlich dann, wenn ihm nur wenig Raum zur
Aufserung belassen ist, grofse Vorsicht üben. Streng genommen dürfte
nur derjenige als Kritiker auftreten, der selbst im stände wäre, über den
Gegenstand seiner Kritik ein ähnliches Buch zu schreiben. Das können
wir freilich nicht lëisten. Aber wir dürfen auch nicht durch allgemein
gehaltene Urteile die Fehler eines Buches verdecken oder seine Vorzüge

verschweigen. Mit diesen Vorsätzen gehen wir an unsere Arbeit,
des alten Spruches eingedenk : „ Tros Tyriusque mihi nullo discrimine agetur."


	St. Bonaventura über die Heiligung der Gottesmutter

