Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 14 (1900)

Artikel: Thomistische Gedanken uber das Militar [Fortsetzung]
Autor: Tessen-Wesierski, F. von
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761986

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Thomistische Gedanken iiber das Militir. 299

Der Unterrichtslehre geht eine kurze, durch trefflich ge-
wihlte Beispiele erlauterte Darstellung der Denklehre voraus.
Da der Verf, sich bereit erklart (,,Zur Orientierung‘), objektive
Bemerkungen fiir e¢ine weitere Auflage zu verwerten, erlauben
wir uns, fir eine solche, die wir der trefflichen Schrift baldigst
wiinschen, einige Winke hierher zu setzen. Beziiglich der Bil-
dung von Begriffen wire zu bemerken, dals der vergleichenden
Begriffsbildung eine unbewulste, natiirliche Bildung insbesondere
der Grundbegriffe durch den thétigen Verstand vorausgehe. Statt:
»der hochste Gattungsbegriff ist der Begriff des Etwas* wére zu
sagen: ,,Sein, Etwas sind von allen Gattungen auszusagende und
deshalb iibergreifende (transcendentale) Begriffe* (S. 11). Die
Stelle iiber die Gegensitze wire dahin zu modifizieren: relativer
Gegensatz, wie Vater, Sohn; kontradiktorischer: bejahen, ver-
veinen; kontrirer: weifs — schwarz; privativer: sehend — blind.
Endlich: oberstes Denkgesetz ist das des Widerspruchs; das
Gesetz des ausgeschlossenen Dritten ist eine Folgerung daraus;
das der Identitdt enthdlt eine selbstverstdndliche Tautologie; das
des hinreichenden Grundes gilt von Wahrheiten, die nicht un-
mittelbar einleuchten, also einer Begriindung bediirfen.

———

THOMISTISCHE GEDANKEN UBER DAS MILITAR.!

Von Professor Fr. von TESSEN—W]::'SIERSKI.
(Fortsetzung von Bd. XIV,, S. 125.)

II. Das Heer als bevorzugte Gesellschaft im Staate.

1. Wegen der Dienste, welche das Heer dem Staate leistet,
ist letzterer in besonderer Weise zur dauernden Sorge
fir das Heer verpflichtet.

»Est enim bellator . . . . pars praecipua politiae“ heiflst es
De reg, Princ. 1. 4. cap. 24. Dieser Satz ist ein dufserst folgen-
Schwerer, fiir die Ansicht einzelner Gegner des Heeres und des
Kriegerstandes ein geradezu vernichtender. Er wendet sich
Zudem gegen alle jene, welche die allgemeine Gleichheit aller

Biirger vor der Staateauktoritit als unantastbares und hochstes
-—__——-—-»_—

1 Im ersten Teil dieses Artikels (vgl. dieses Jahrbuch Bd. XIV.,
8. 125 ff.) sind besonders folgende zwei sinnstorende Druckfehler stehen
Beblieben: S. 126 oben 3. Zeile lies doch statt dort; S. 137 oben 5. Zeile
lies didicisse statt dixisse.



300 Thomistische Gedanken iiber das Militir.

Princip der geistigen Aufklarung hinstellen. Jener Satz zwingt
uns, einen faktischen Unterschied unter den Staatsangehorigen,
unter den Stinden im Staate anzuerkennen, welcher nicht durch
Gewalt oder Betrug oder durch das Recht der Gewohnheit in
den Staat hineingetragen worden ist, sondern von Natur aus in
ihm vorhanden ist und vorhanden sein mufs.

Wenn nédmlich einmal zugegeben wird, dals der néchste und
unmittelbare Zweck des Staates darin besteht, das irdische Wohl
der Biirger zu begriinden und zu erhalten, wenn also die staat-
liche Verbindung der Menschen untereinander eine notwendige
ist, so ist es auch die erste Pflicht des Staates, sich selbst fiir
seine Biirger zu erhalten. Aus dieser Selbsterhaltungspflicht
des Staates folgt aber weiter, dals alle Mittel, welche zur KEr-
reichung dieses Zweckes angewendet werden, untereinander nach
ihrer grofseren oder geringeren Bedeutung fiir denselben ge-
ordnet sein miissen. Je mehr also irgend ein solches Mittel die
Existenz des Staates garantiert, je mehr es auf die Erhaltung
dieser Existenz zugeschnitten ist, desto wichtiger wird es auch
tir den Staat. Da nun die Wehrmacht als solche einzig und
allein gerade diesen Zweck erstrebt, pro conmservanda patria
arbeitet, so ist sie thatsdchlich das bedeutendste Werkzeug des
Staates zur Erfiillung seiner ersten und notwendigsten Aufgabe.
Die Wehrmacht oder der Wehr-, Kriegerstand soll ja, wie
friiher gezeigt worden war,! nicht etwa nur einem Teile des
Staates, sonderc dem ganzen Staate niitzen: non solum
parti politiae, sed toti militaris gradus in republica
singulariter est fructuosus.? Per eos (scil. bellatores) civi-
tas conservatur in sua virtute,® heilst es an einer anderen Stelle.
Dadurch wird allerdings der Zweck des Wehrstandes, der Zweck,
welchen das Heer in und fiir den Staat zu erstreben hat, weit
iiber alle jene Teilzwecke erhoben, welche von den anderen
Stinden im Staate fiir diesen angestrebt werden. Somit ist die
hervorragende Stellung, welche von den Verfassern des Buches
De regimine Principum den Heeresangehdrigen im Staate zuge-
standen wird, nicht als vom Heere usurpiert zu betrachten; sie
ist keine Préatorianerherrschaft, sondern wurzelt in der natiir-
lichen Beschaffenheit des Staates.

Sehen wir daher niher, worin eigentlich die Stellung des
Heeres sich von derjenigen der anderen Biirger im Staate unter-

1 Siehe oben S. 126 ff.
2 De reg. Princ. 1. 4. cap. 24.
3 Ebd. cap. 14.



Thomistische Gedanken iiber das Militir. 301

scheidet, oder vielmehr, inwiefern der Staat gegen das Heer
andere und grofsere Pflichten hat als gegen die iibrigen Biirger.

1. Dem Heere, dem Soldaten verdankt jeder Staatsange-
hirige die Grundlage seines Staatslebens, d. i. die sichere Existenz
ceines Vaterlandes. Ihm soll daher auch der Biirger, oder
besser, der Staat als Gemeinschaft der Biirger vou den Friichten
abgeben, welche erst und allein in dem durch das Heer ge-
schiitzten Frieden gewonnen werden konnen. Das ist im kurzen
die Ansicht der verschiedenen Verfasser des Buches De reg.
Princ., welche im folgenden ndher erlautert werden soll: Ratio-
nabile etiam erat, quod Hippodamus de bellatoribus seu militibus
ordinaverat, ut stipendia perciperent de bonis communitatis, sicut
communitati deserviunt. Sic etiam Romana respublica statuit,
ut de publico aerario viverent.! h

Ein jeder giebt freiwillig schon demjenigen, der ihn z. B.
im Erwerb seines Lebensunterhaltes unterstiitzt, von den Friichten
dieses seines Erwerbes ab. Es ist das nicht blofs eine Pflicht
der Dankbarkeit, sondern unter gewissen Umstéinden auch eine
wahre Rechtspflicht. In einem &hnlichen Verhéltnis befindet sich
das Heer zu den anderen Biirgern des Vaterlandes. Der Soldat
hilft nicht blofs diesem oder jenem Biirger im Erwerb, son-
dern er verschafft eigentlich allen Biirgern und Staatsange-
horigen die letzte Vollendung der Erwerbsmoglichkeit, indem
er ihnen den Staat und die Ruhe im Staate erhélt. Dadurch
verpflichtet er sich auch alle Biirger, den ganzen Staat minde-
stens zum Dank. Wie daher die Pflicht der Selbsterhaltung
einen jeden zum Krieger stempelt, wie diese Pflicht innerhalb
der Staatsgemeinschaft zum dauernden Besitz eines kraftvollen
und starken Heeres dringt, so hat dieselbe Pflicht der Selbst-
erhaltung auch die Pflicht der Dankbarkeit gegen diejenige
Lustitution im Staate zur Folge, welche fiir die anderen Biirger
diese Selbsterhaltungspflicht iibernimmt. Da zudem der Soldat
Dicht einem einzelnen, sondern allen Staatsangehorigen in dieser
Weise dient, so hat auch das Ganze, die Staatsgemeinschaft
oder vielmehr die Staatsgewalt den Dank an das Heer zu ent-
richten.

Dieser Dank muls sich zundchst auf dasjenige beziehen, was
dem Soldaten am notigsten ist. Am notwendigsten ist aber fiir
lhn, wie fiir alle Menschen, der Lebensunterhalt. Letzteren
kann der Krieger sich nicht selbst erwerben, weil, wie Thomas
Schon anerkennt, Handel und Gewerbe iiberhaupt dem Kriegs-

—

1 Ebd. cap. 12.
Jahrbuch fiir Philosophie ete. X1V. 21



302 Thomistische Gedanken fiber das Militir.

dienst zuwiderlaufen: est etiam negotiationis usus contrarius
quam plurimum exerecitio militari.!

Somit mufs die Staatsgewalt zunéchst fiir den Lebensunter-
halt des Soldaten sorgen. Es sind daher auch die Summen,
welche das Heeresbudget in unseren modernen Staaten fiir den
Unterhalt des Heeres verlangt, nicht als ungerechte Last
der anderen Staatsangehorigen anzusehen, sondern als pflicht-
schuldiger Dank, welchen jeder Biirger von demjenigen abzu-
statten hat, was er nur durch die Existenz seines Heeres sicher
erlangt hat und in Sicherheit erlangen konnte,

2. Es liegt aber auf der Hand, dafs der Unterhalt und die
damit zusammenhéngende Besoldung eines stehenden Heeres eine
dauernde Ausgabe ist, welche einer stabilen Sicherung bedarf.
Heutzutage geschieht das meist dadurch, dafs die Parlamente in
gewissen Perioden die von der Heeresverwaltung vorgeschlagenen
Summen bewilligen, freilich auch manchmal wenigstens teilweise
verweigern. Dals diese Art Sicherung der Heeresausgaben die
vollkommenste ist, kann wohl nicht behauptet werden. Sie ist
von der Gunst und dem Hafs der Parteien im Staate allzu ab-
hingig, als dals sie eine Garantie fiir ldngere Zeiten bdte.
Gerade in diesem Punkte findet sich bei dem Verfasser des
vierten Buches De reg. Princ. ein Fingerzeig, der zur Lésung
der vorliegenden Frage beitragen konnte. Er referiert némlich
1. 4. cap. 14. den Tadel, welchen Aristoteles iiber das zeitweise
fir die Frauen in Sparta iiberwiegend giinstige Erbrecht aus-
spricht: Quartum autem, quod Aristoteles reprehendit in Lace-
daemoniorum politia, est de inaequali divisione successionum . . .
item circa uxores, quia in bonis defuncti uxor ratione dotis duas
occupabat partes, sicut accidit in Francia de medietate bonorum;
residuum vero distinguebatur seu distruebatur heredibus et pro
suis legatis. Sed quantumcumque toleretur apud Lacedaemonios
de aliis civitatibus diminutio possessionum, quantum tamen ad
bellatores sustineri non debet, quia per eos civitas conservatur
in sua virtute.?

Im letzteren Satze verlangt also der Verfasser, dafs ein
solches ungleiches Erbrecht, mag es auch sonst vielleicht bei

1 De reg. Princ. 1. 2, cap. 8. — Vgl. Thomas Aq. S. th. 2. 2. qu. 40.
art. 2.: quaedam negotia sunt adeo sibi repugnantia, ut convenienter
simul exerceri non possint; et ideo illis, qui maioribus deputantur, pro-
hibentur minora; sicut secundum leges humanas militibus, qui deputantur
ad exercitia bellica, negotiationes interdicuntur. — Ders. Expos. in 2.
Tim. 2. lect. 1.

2 Vgl. auch De reg. Princ. 1. 4. cap. 12.



Thomistische Gedanken iiber das Militar. 303

den anderen biirgerlichen Gemeinschaften moglich sein, doch beim
Kriegerstande ausgeschlossen werde. Denn es wiirde nicht nur
die diminutio possessionum, die stetige Verminderung der den
Kriegern angehiorigen liegenden (iiter, sondern dadurch auch
die Schwichung des ganzen Kriegerstandes, der Wehrmacht des
Staates, herbeifihren. Hoc autem Aristoteles accidisse Spartiatis
.+ . dicit, quia ad nihilum sunt redacti propter dictam causam,
fahrt unser Autor daher fort. Offenbar hélt er es also fir gut,
dafs die Krieger liegende Giiter haben. Fragt man, fiir wen
dieses letztere gut sein soll, so antwortet er: fir den Staat;
denn der Staat der Spartiaten — ein reiner Militirstaat — ging
zu Grunde propter dictam causam, wegen der diminutio possessi-
onum, welche das Erbrecht beim Besitztum des Kriegerstandes
bewirkte. Dieser Umstand, dals die Verkleinerung des Besitz-
tums erst dem Wehrstand, dann aber auch dem Staate selbst
den Untergang bereiten kann, fordert natiirlich das Entgegen-
gesetzte als etwas Gutes, Vorteilhaftes. Es niitzt also zunéchst
dem Wehrstand, dann aber auch dem Staate, wenn ersterer
liegenden Besitz dauernd in seiner Hand behilt.

Wenn sich nun auch die Verhéltnisse in unseren modernen
Kulturstaaten in keiner Weise jenen Zustinden im alten Sparta
gleichstellen lassen, so ist es doch klar, dafs auch heute noch
der Besitz von liegenden Giitern gewissen Sténden im Staate
und dadurch auch dem Staate selbst von hdéchstem Nutzen sein
kann. Von diesem Gesichtspunkte aus betrachtet, konnte daher
auch heute noch in Erwigung gezogen werden, ob es nicht
angingig und niitzlich wire, wenn dem Wehrstande in irgend
einer passenden Form ein Besitz an Grund und Boden zuge-
wiesen, oder, wenn er wenigstens mit dem letzteren in innigern
Zusammenhang gebracht wiirde.

Es handelt sich hierbei um die Sicherung und Férderung
mehrfacher Interessen der Militdrverwaltung. Einmal hat sie
dem Gros des Heeres die tdgliche Nahrung zu bieten. Sie hat
Brot, Fleisch, Gemiise u. s. w. an die Mannschaften, Futter fiir
die Pferde zu liefern. In allen diesen Dingen ist sie an die
Héndler, oft an gewissenlose Spekulanten gewiesen, welche die
Preise hinaufzutreiben wissen, sobald ihr Spiirsinn von einer
Notlage der Militirverwaltung Kenntnis besitzt. Es wiirde nun
heute freilich schwierig sein, wenn die Heeresverwaltung soviel
Grundbesitz erwerben sollte, um unabhéngig von anderen Fak-
toren diese Bediirfnisse befriedigen zu konnen. Solange dieses
Unmpglich ist, kana sich die Verwaltung darauf beschrinken,
die notwendigen Naturalien mehr direkt — wie es in den letaten

21%



304 Thomistische Gedanken iiber das Militir.

Zeiten ja auch geschieht — von den heimischen Produzenten
zu kaufen, indem sie den Erwerb und Betrieb eigener Giiter
besseren Zeiten iiberlalst.

3. Das Princip jedoch, welches von dem Autor des vierten
Buches De reg. Princ. im vorhergehenden aufgestellt wurde,
verlangt eigentlich noch mehr als die blofse Sicherstellung der
taglichen Mannschaftsverpflegung. Es legt einen ganz besonderen
Wert auf den Zusammenhang zwischen Heer und Landbesitz
oder Landwirtschaft. Dals letztere heutzutage unter dem Sieges-
rausch einer plotzlich ins Ungeheuerliche gewachsenen Industrie
nicht die ihr zukommende Beachtung findet, ist ein schweres
Ubel, unter welchem auch Heer und Staat in gleicher Weise
leiden miissen. Der Staat braucht ein wahres konservierendes
Element, eine feste und stetige Basis: beides giebt ihm der
konigstreue Bauernstand. Das Heer bedarf ebenso eines korper-
lich zdhen Grundelementes: auch dieses giebt ihm hauptséchlich
der an KEntbehrungen, an Ausdauer und Arbeitskraft reiche
Bauernstand. Letzteres bemerkt schon der Verfasser des vierten
Buches De reg. Princ.: er lobt die Meinung des Vegetius, der
in den Bauern ein vorziigliches Rekrutenmaterial sieht.! Heer
und Staat haben daher ein Interesse an der Existenz eines krif-
tigen Bauernstandes: wo derselbe vorhanden ist, muls er erhalten
werden, wo er fehlt, sollte er geschaffen werden.

Wie kann aber das Heer einen Bauernstand hervorbringen?
Auch das wire vielleicht nicht ganz ein Ding der Unmiglichkeit.
Wir haben das berechtigte Institut der Militirversorgung. Konnte
man da nicht erwirken, dafs die aus dem Bauernstande hervor-
gegangenen Unteroffiziere u. s. w., welche Apspruch auf die
Militdrversorgung haben, mehr und mehr der Landwirtschaft
zugefiihrt werden, sobald sie Neigung und Geschick dazu be-
kunden? Sie brauchten nicht gleich ein eigenes Gut zu erhal-
ten, sondern konnten auch beispielsweise als Inspektoren u. dgl.
verwendet werden. Oder aber, man iiberlifst ihnen ein kleineres
oder grofseres Bauerngut in Pacht auf allméhliche Riickerstattung
des Preises hin. Man konnte aus ihnen sogar, wie es ja friiher
iiblich war, eine Grenzwehr schaffen, indem man sie in den vom
Feinde am meisten bedrohten Greuzbezirken ansiedelt. Freilich
miifste auch erst der ganze Stand der Landwirtschaft eine durch-
greifende Besserung erfahren. Ist das letztere einmal geschehen,
so finden sich auch leicht Militiranwarter, welche auf landwirt-
schaftliche Stellen reflektieren.

1 De reg. Princ. 1. 4. cap. 10. und cap. 11,



Thomistische Gedanken iiber das Militir. 305

Endlich konnten sogar fiir bestimmte hohere militérische
Stellungen Giiter und Landbesitz in entsprechender Weise reser-
viert bleiben, gleichsam eine Art von militdrischen Fideikom-
missen geschaffen werden, welche nicht fiir den militdrischen
zeitweiligen Besitzer, sondern fiir den entsprechenden militarischen
Grad als fixierte Gage oder Belohnung zu betrachten wiren.
Ob nicht durch solche Veranstaltungen auch das Interesse fiir
die Landwirtschaft selbst wieder gehoben werden konnte?

Das sind allerdings nur Gedanken, welche man nicht im
Handumdrehen verwirklichen kann; sie sollen auch in keiner
Weise Anspruch auf Vollstindigkeit und einfache praktische
Durchfiihrbarkeit machen, sondern nur das Augenmerk auf das
notwendige Zusammenwirken von Heer und Landwirtschaft in
und fiir den Staat hinlenken. —

“4. Aus der allgemeinen Pflicht, dem Heere den nétigen
Unterbalt zu bieten, ergiebt sich endlich noch eine specielle
Aufgabe des Staates: er hat sowohl fiir diejenigen Krieger zu
sorgen, welche mit Auszeichnung ldnger noch, als es ihre Pflicht
erforderte, gedient haben, dann aber fiir den aktiven Dienst un-
tauglich geworden sind, als auch fiir die Angehorigen der aktiven
Soldaten, noch mehr aber fiir die Angehorigen der im Kriege
Grefallenen. |

Beides verlangt einfach die Gerechtigkeit. Ein Soldat,
welcher Jahre hindurch aktiv gedient hat, ist thatséchlich wah-
rend dieses Zeitraumes behindert worden, materielle Friichte
seines KFleilses zu sammeln, sowohl, weil der Kriegsdienst heut-
zutage nicht mehr ein Handwerk ist, als auch dem aktiven Sol-
daten verbietet, ein Gewerbe nebenbei zu treiben. Est etiam
Degotiationis usus contrarius quam plurimum exercitio militari. ..
unde secundum iura civilia negotiatio est militibus interdicta,
sagt Thomas von Aquin.! Der Soldat kann also nicht, wie die
anderen Biirger des Staates, fiir seine Zukunft sorgen, wahrend
er doch andererseits die Friichte seiner Arbeit dem ganzen
Staate zukommen ldfst. Der letztere hat daher die Pflicht der
militarischen Versorgung, d. i. die Pflicht, dem durch langjéhrigen
Dienst zur Ausiibung des Kriegshandwerks unfihig gewordenen
Soldaten entweder den Lebensunterhalt zu erleichtern oder direkt
zu leisten.
~ Auch die Angehdrigen der Krieger miissen an der staat-
lichen Fiirsorge fiir das Heer Anteil haben. Dieser Anteil kana
Sich zuniichst darauf griinden, dafs der aktiv thdtige Krieger

! De reg. Princ. 1. 2. cap. 8.



306 Thomistische Gedanken tiber das Militir.

fir seine Familienangehorigen nicht den geniigenden Lebens-
unterhalt zu beschaffen vermag. Das gilt umsomehr, da das
Heer, als ein so wichtiger Bestandteil im Staate, auch an dem
Zwecke des letzteren partizipieren mufs. Als Zweck des Staates
gilt aber das Wohl aller Biirger, oder, wie Thomas genauer
sagt: ad bonam vitam multitudinis instituendam tria requiruntur.
Primo quidem, ut multitudo in unitate pacis constituatur. Se-
cundo, ut multitudo vinculo pacis unita dirigatur ad bene
agendum. . . . Tertio vero requiritur, ut per regentis industriam
necessariorum ad bene vivendum adsit sufficiens copia.! Daraus
resultieren dann z. B. die Vergiinstigungen, welche vom Staate
den unteren Chargen behufs Erziehung ihrer Kinder gewahrt
werden. Andererseits kann und mufs der Staat auch besondere
Dienstleistungen von Mitgliedern des Heeres durch besondere
Vergiinstigungen fiir deren Angehdrige vergelten. Endlich ver-
langt die Gerechtigkeit auch, dals der Staat fiir die Angehdrigen
jener tapferen Krieger sorgt, welche im Kampfe fiir das Vater-
land ihr Leben hingegeben haben. So sagt daher der Autor
des vierten Buches De reg. Princ.: Item statuit idem Hippodamus
in sua politia quasdam leges pietate plenas et iuri naturae
consentaneas circa quaedam genera hominum. Primo quidem
quantum ad sapientes: ut, si ex eis aliquis ordinaret expediens
civitati vel castro, honorem consequeretur iuxta meritum operis,
sicut factum est Joseph per Pharaonem, ut in Genesi scribitur,
et sic accidit Mardochaeo per Assuerum; et hoc propter bene-
ficia, quae uterque contulerat unus quidem regioni alter vero
principi. Hoc idem etiam de bellatoribus praecipit, ut si aliqui
eorum morerentur in bello ob defensionem patriae et bonum civi-
tatis, ipsorum nati acciperent cibum de aerario publico. In quo
quidem Romana respublica maxime conatum adhibuit, victoriosos
milites honorare sive in morte sive in vita, ut historiae tradunt;
sed praecipue in filiis.?

2. Als naturnotwendiger Bestandteil des Staates mufls die
Heeresgesellschaft vom Staate gebildet, erhalten und
privilegiert werden.

1. Es ist nicht die einzige Pflicht der Staatsgemein-
schaft gegen ihr Heer, dals sie ihm den notwendigen Lebens-
unterhalt darbietet; sie mufs ihm auch die ihm im Staate zu-
kommende Stellung wahren. Diese Stellung richtet sich nach
der Bedeutung des Wehrstandes im Staate und fiir denselben.

1 Ebd. 1. 1. cap. 15.
2 De reg. Princ. 1. 4. cap. 13.



Thomistische Gedanken iiber das Militér, 307

Denn es ist klar, dafs nicht alle Mitglieder eines Staates

ihrer Wichtigkeit und Bedeutung nach vollig gleichstehen konneu.
Das durfte wohl die Revolution proklamieren, allein ausge-
fithrt hat auch sie gerade das Gegenteil. Der Unterschied der
Sténde ist ein von Gott gewollter natiirlicher, und kein noch so
weit gehender ,Liberalismus“ wird ihn aus der Welt schaffen
konnen. Thomas pracisiert die Notwendigkeit und Bedeutung
«der Stinde folgendermalsen: Non autem esset multitudo ordinata,
'sed confusa, si in multitudine diversi ordines non essent .
‘Quae qmdem diversitas ordinum secundum diversa ofﬁcla et
actus consideratur, sicut patet, quod in una civitate sunt diversi
ordines secundum diversos actus: nam alius est ordo iudicantinm
et alius pugnantlum et alius laborantium in agris, et sic de aliis.
Sed quamvis multi sint unius civitatis ordines, omnes tamen ad
tres possunt reduci, secundum quod quaelibet multitudo perfecta
habet principium, medium et finem. Unde et in civitatibus tri-
plex ordo hominum invenitur: quidam enim sunt supremi, ut opti-
mates; quidam autem sunt infimi, ut vilis populus; quidam autem
sunt medii, ut populus honorabilis.!

Die bedeutsame Stellung des Heeres im Staate ist nun
schon mehrfach hervorgehoben worden: das Heer bildet die
‘Grundlage fir die Erhaltung der Existenz, fiir die Sicherheit
eines Staatswesens, es garantiert den Frieden nach innen und
nach aufsen, es erweist also thatsachlich den Staatsbiirgern be-
stimmte Wohlthaten. Schon im allgemeinen steht aber derjenige,
welcher einem anderen hilft oder Wohlthaten spendet, gerade
beziiglich dieser Wohlthaten héher als derjenige, welchem er
sie spendet. Thut ersterer dieses noch dazu in einer wichtigen
Sache und eigentlich selbstlos, so erhoht er sich selbst noch weit
mehr iiber den zweiten. Der Soldat hilft aber dem Biirger nicht
nur in der wichtigsten von allen materiellen Fragen, némlich
im Erwerb des Lebensunterhaltes, dessen grofstmoglichste Sicher-
heit er garantiert, sondern er hilft ihm auch, ohne dafiir in jedem
einzelnen Falle Bezahlung zu fordern; natiirlich wird hier von
‘einem Soldnerheer ginzlich abgesehen, da ein solches, wie friither
gezeigt, heutzutage wenigstens in keiner Weise fir die Erhal-
tung des Staatswesens geeignet ist. Der Soldat leistet demge-
mils in der selbstlosesten Weise eine Hllfe, er betrachtet sogar
seine Hilfeleistung als eine Aufgabe seiner moralischen Pflicht,
indem er freudig selbst das Hochste, sein Leben, daran giebt,

1 Thom. Aq. S. th. 1, qu. 108. art. 2. — Vgl. ebd. 2. 2. qu. 183.
art, 2, et 3.



308 Thomistische Gedanken iitber das Militir.

um diese Hilfe thatkraftig zu leisten. Nach diesen Gesichts-
punkten ist die Bedeutung und Stellung des Heeres im Staate
zu betrachten.

2. Weil das Heer fiir das Leben, die Existenz des Staates
der wichtigste Faktor ist, mufs es auch im Leben, im Organis-
mus des Staates die erste Stellung einnehmen. Gleichwie bei
jeder Maschine derjenige Teil, welcher der wichtigste ist, auch
die grofste Fiirsorge verlangt, so auch das Heer im Leben des
Staates. Dem Heere gegeniiber treten die anderen Staatsbiirger
in gewisser Weise zuriick. Sie sind nicht iiberfliissig, im Gegen-
teil, auch sie haben ihre bestimmte Bedeutung im Staate und
daher auch ihren Anteil am Staate oder an der Fiirsorge des
Staates. Allein, mit Ausnabhme der Heeresangehirigen, befinden
sich alle anderen Biirger dem Staate gegeniiber mehr als Em-
pfangende; das Heer allein ist dasjenige Element, welches dem
Staate mehr giebt, als es von ihm verlangt. Der Kaufmann, der
Gelehrte u, s. w. leistet zwar auf einige von seinen persionlichen
Rechten zu Gunsten der staatlichen Gemeinschaft Verzicht; er
verlangt aber dafiir von der letzteren nicht nur die Garantie
seiner personlichen Individualitit, sondern auch die Garantie fiir
die Rechtssicherheit seiner Handlungen aufserhalb jener Sphire,
welche durch seine individuelle Personlichkeit begrenzt wird.

Denn der einzelne Mensch als solcher ist zunéichst Mitglied
jener einfachsten und natiirlichsten Gesellschaft, welche ihm die
ersten und einfachsten Rechte giebt und die ersten Pflichten von
ihm verlangt, der Familiengemeinschaft. Bilden eine gewisse
Anzahl von Familien die darauffolgende und hoher stehende Ge-
sellschaft der xcjuz, des vicus oder der civitas im Sinne von
Dorf- oder Stadtgemeinde (auch wirtschaftliche Gesellschaft ge-
nannt), so setzt sich schliefslich die hochste menschliche Gesell-
schaft, die mod«g, respublica, der Staat, aus mehreren Dorf- oder
Stadtgemeinden zusammen.! Durch jede dieser drei Arten von
natiirlichen und Gffentlichen Gesellschaften erhoht sich das Mals
des Aktionsumfanges und der Aktionssicherheit, welche dem ein-
zelnen Menschen als solchem zusteht. Dagegen wird die Freiheit
seiner Handlungen schon durch den Eintritt in die Gesellschaft
der Familie gebunden; in ihr wird der Mensch der ersten
menschlichen Gewalt, ndmlich der elterlichen, unterstellt. Diese
naturrechtliche Beschréinkung wird aber auch schon in der Familie
durch Erlangung ganz neuer und wertvollerer Rechte paralysiert,
sie verringert sich noch mehr durch den Eintritt in die Dorf-

1 Vergl. Ders, Comm. in Aristotelis Polit. 1. 1. lect. 1.



Thomistische Gedanken iiber das Militér. 309

oder Stadtgemeinde und reduziert sich endlich am meisten durch
die Zugehorigkeit zur staatlichen Gesellschaft.

Ganz anders verhdlt sich aber die Sache bei den Angehdrigen
des Heeres. Da verlangt der Zweck, fir welchen iiberhaupt
ein Heer existiert, gerade das Gegenteil von demjenigen, was
der einzelne Biirger fiir sich erstrebt, wenn er sich den ver-
schiedenen Gesellschaftsarten angliedert. Der Biirger verlangt
von der Stadt- und Staatsgemeinschaft neue Rechte und neue
Vorteile; der Soldat tritt dagegen aus der Dorf- oder Stadtge-
meinde aus und ldfst sich in der aktuellen Teilnahme an der
Familiengemeinschaft beschrinken, um sich statt dessen ganz in
den Dienst des Staates zu stellen. Er verlangt von diesem
auch nicht neue Rechte, sondern giebt vielmehr von seiner Per-
sonlichkeit, von seinen individuellen Rechten etwas ab, jedenfalls
mehr, als es der einfache Biirger jemals thut. Der Soldat tritt
aus der Familie heraus: das ist die alte Klage, welche dem
Heerwesen stets vorgehalten wird. Freilich ist sie nicht gerecht-
fertigt, wenigstens nicht in dem Umfange, den man ihr gerne
zu geben beliebt; selbst die Zwecke der beiden hier in Betracht
kommenden Gesellschaften, des Heeres und der Familie, schliefsen
nicht aus, dafs der Soldat beiden gleichzeitig angehdrt, weil sie
einander subordiniert sind: die Familie erstrebt nur das Wohl
der individuellen menschlichen Natur, das Heer dagegen das
Wohl aller Familien in einem und demselben Staate. Gleich-
wohl beweist jene Klage offenbar, dafs der Krieger nicht mehr
80 innig an dem gemeinsamen Streben der Familienmitglieder
teilnehmen kann, ebenso gut, wie die alte Drohung: wer den
Eltern nicht folgen will, mufs dem Kalbfell folgen. Der Soldat
16st aber aufserdem giinzlich das Band, welches ihn mit der
grofseren Stadt- oder Dorfgemeinde verkniipft, indem er jener
Bethitigung den Vorzug giebt, welche auf demselben Gebiete
mehr erreichen will, als die Stadt- oder Dorfgemeinde. Und
doch verlifst auch der Soldat nur die Familie und seine engere
Heimat, um beide im Staate wiederzufinden: er kdmpft und will
nur fir die Familie und fiir die Heimat kampfen.

3. Wenn der Soldat sich von den beiden ihm als Einzel-
Person am nichsten stehenden (Gesellschaften trennt, so muls er
In irgend einer Weise sich wieder einer anderen Gesellschaft
angliedern. Er schlielst sich vom Staate nicht aus; im Gegen-
teil, er schliefst sich ihm nur desto enger an, je mehr er sich
von der Familie und der engeren Heimat treont. Er bildet mit-
hin innerhalb der staatlichen Gesellschaft eine neue und wahre
Gesellschaft: die Gesellschaft des Heeres. Denn, dals das Heer



310 Thomistische Gedanken iiber das Militér.

eine Gesellschaft im wahren Sinne des Wortes ist, kann unmog-
lich geleugnet werden.! Das gemeinsame Ziel des Heeres, das
pugnare mit allen seinen vorbereitenden und ergédnzenden Hand-
lungen, verbindet die Angehdrigen zu einem Ganzen, zu einer
Einheit, welche auch #aufserlich ihren Ausdruck in dem der Ein-
heit vorgesetzten Fiihrer findet. Das Heer ist mithin eine wahre
Gesellschaft. Es ist zudem eine natiirliche Gesellschaft; denn
der Zweck, welchen das Heer anstrebt, ist in der Natur, in der
natiirlichen Beschaffenheit des Staates, fiir welchen das Heer
gebildet wird, enthalten. Der Staat mufls seine Existenz erhal-
ten und gebraucht hierzu ein in ihm selbst enthaltenes Mittel.
Letzteres sind die dem Staate angehorigen Biirger, d. h. eben
die natiirliche Grundlage des Staates, die Materie, wenn auch
im Sinne des Aquinaten nur die entfernte Materie.

Allein das Heer unterscheidet sich doch wiederum in einem
sehr wichtigen Punkte von den anderen Gesellschaftsbildungen
im Staate: es ist keine freie, sondern eine durch Naturnotwen-
digkeit bedingte Gesellschaft. Derjenige, fiir welchen das
Heer so naturnotwendig ist, ist wieder der Staat.

Aus diesem Grunde folgt die &ufserst innige Verbindung
zwischen Heer und Staat und zugleich auch die ganz excepti-
onelle Stellung, welche das Heer im Staate einzunehmen hat.

Weil der Staat unbedingt eines Heeres bedarf, so hat
auch der Staat fir die Existenz eines Heeres zu sorgen. Da
kann also von einer freien Konkurrenz nicht mehr die Rede
sein: das Heer bildet sich nicht selbst, setzt sich nicht selbst
zu einer Gesellschaft zusammen, sondern der Staat bildet, schafft
sich das Heer. Er hat daher das Material fiir die Heeres-
gesellschaft zu liefern, er hat auch dem Heere diejenige Form
zu verleihen, welche notwendig ist, um den Zweck des Heeres,
die Verteidigung der Existenz des Staates, zu garauntieren.

4. Somit bestimmt zundchst der Staat oder die Staatsgewalt
mit Recht die &ufsere und innere Stdirke seiner Heeresgesell-
schaft. Er erklart, wie grofs diese Gesellschaft sein muls; er
bestimmt den Grad der Tauglichkeit des Einzelnen, wie die

1 Vgl. Thom. Aq. Op. 19.: Contra impugnantes Dei cultum et reli-
gionem, cap. 3.: Item, quibuscunque competit aliquis actus, competit ad-
mitti ad societatem illorum, qui ordinantur ad actum illum; cum societas
nihil aliud esse videatur, quam adunatio hominum ad unum aliquid com-
muniter agendum: unde et omnes, quibus pugnare licet, possunt com-
municare in eodem exercitu, qui est socictas ordinata ad pugnandum:
non enim videmus, quod milites religiosi repellant milites saeculares a
suo exercitu, nec e converso.



Thomistische Gedanken iiber das Militir. 311

Tiichtigkeit des Ganzen. Er hat daher die Aufgabe, die Aus-
hebung der Krieger und ihre Musterung zu besorgen; er regelt
den Dienst im Frieden, wie im Kriege; er ist es auch, der die
allgemeine Tauglichkeit des Einzelnen durch persdnliche Ubungen
und durch Ubungen des ganzen Heeres, d.i. durch Kriegsspiele,
Manover zu steigern sucht; er ist es weiter, der das Heer zu
Jener grofseren und erhabeneren Vaterlandsliebe und Tapferkeit
erzieht, welche alles, selbst das eigene Leben hingiebt, um das
Vaterland zu retten.

Der Staat ist es endlich auch, welcher durch ganz aufser-
gewohnliche Belohnungen und Preise die innere Berufsfreudig-
keit und Frische zu erhalten und zu erhGhen strebt. Welcher
Art diese Belohnungen sein miissen, das entscheidet Zeit und
Art des Verdienstes, die Stellung und Gesinnung desjenigen,
welcher sich ausgezeichnet hat u. dgl. mehr. In dieser Hinsicht
zeigt die Geschichte wieder die besten Beispiele, und der Ver-
tasser des vierten Buches De reg. Princ. weist uns ausdriicklich
auf die Belohnungen hin, welche das kriegerische Rom seinen
siegreichen Feldherren und Soldaten in reichlichem Malse spen-
dete. So heifst es in der schon friiher herangezogenen Stelle
Il. 4. cap. 13.: ... Romana respublica maxime conatum adhibuit,
victoriosos milites honorare sive in morte sive in vita, ut histo-
riae tradunt.! Ganz besonders lehrreich in dieser Beziehung
ist aber die Stelle 1. 4. cap. 25.: Necessarii igitur sunt bella-
tores omni tempore in republica, tum pro pace civium conser-
vanda, tum pro. incursu hostium evitando: quorum considerato
fructu in republica amplior eis inter cives confertur honor, tam-
quam magis necessariis ad conservationem politiae, et propter
periculum, cui se pro ipsa debent exponere. Propter quod
eisdem solis dabatur victoriosis corona. Hinc est quod in Poli-
crato assimilantur manui, quae secundum Aristotelem in 2. de
Anima est organum organorum. Jura etiam ipsos milites ampli-
ori decorant privilegio inter omnes civiles, seu in testamentis,
sive in donationibus, seu in quibuscunque negotiis, sed praecipue,
dum sunt in castris ac suum exercent officium. An dieser Stelle
werden mithin mehrere der vorhin angegebenen Bevorzugungs-
punkte angefiihrt und zugleich wird gesagt, dals dieselben dem
Heere von Natur aus zukommen.

: 1 Vgl. De reg. Princ. l. 4. cap. 6.: Bellicis autem rebus intendere
in republica libertatem meretur: unde et militibus iura gentium speciales
apices privilegiorum concedunt . . . pugnare autem summa est actio,
cum sit actus fortitudinis, qui solus, si laudabiliter exerceatur, meretur
coronam,



312 Thomistische Gedanken iiber das Militéir.

5. Die Grundlage aber aller dieser Vorteile, welche dem
Heere zuzuwenden sind, ist das Princip, dals das Heer eine
gapnz besondere Gesellschaft im Staate ist. Sie ist nicht das
blofse Material, aus welchem sich der Staat bildet, wie die
Familiengemeinschaft und die wirtschaftliche Gesellschaft. Sie
hat als Ziel und Zweck auch nicht allein das Wohl ihrer Mit-
glieder, wie jene beiden Gesellschaftsarten — bei der wirtschaft-
lichen bilden die Familien das Mitgliedermaterial —, sondern
sie ist einerseits das einzige Instrument des Staates, durch
welches dieser seine Integritit und seinen Frieden wahrt, und
hat andererseits als Ziel das Wohl des ganzen Staates, also auch
jener Mitbiirger, welche nicht ihr selbst angehoren.

Daher leiht der Staat bereitwillig seine Macht, um diese
neue Gesellschaft zu bilden, zu erhalten und zu stirken; daher
setzt er freudig alles daran, um dieser seiner vorziiglichsten
Stiitze neue Kraft zuzufihren. Aus demselben Grunde giebt der
Staat seinem Heere eine Bewegungsfreiheit, welche er den
anderen freien Gesellschaften nicht gewdhren kann. Und endlich
belohnt er seine Krieger in der freigebigsten und weitgehendsten
Weise, weil auch sie ihm das Hochste und Beste schenken:
ihre Freiheit und ihr Leben.

Wenn wir daher von diesem Gesichtspunkte das Heer be-
trachten, so verstehen wir erst, wie die Neuzeit immer mehr und
mehr von der Institution der Séldnerheere abgekommen ist und
ihre Sympathieen dem Heere zugewendet hat, welches aus den
Kindern des Landes genommen wird. Jene Soldner der friiheren
Zeiten mufsten dem Staate, in welchem sie eine besondere
Gesellschaft bildeten, stets eine schwere Gefahr sein, und sie sind
es auch gewesen. Als das entkriftete Rom die kraftvollen Ger-
manen in seinen Sold nahm, war auch seine Herrschaft dahin:
die Soldner zertriimmerten sie, nachdem sie die Schwiache ihrer
Herren erkannt hatten. Solange ferner das Heer der Sammel-
punkt aller Zuchtlosen war, konnte auch der Staat nicht die
ganze Fiille seiner Macht und seiner Gunst dieser Rotte zu-
wenden: ein Grund mehr, weshalb das Soldnerheer als unfahig
erkannt wurde, die Integritit des Staates zu schiitzen. Erst,
als man die Sohne des eigenen Landes dem Heere einreihte,
konnte man sowohl hoffen, dals letzteres in Wahrheit Gut
und Blut fiir das Vaterland einsetzen wiirde, konnte man auch
dem Heere ohne Furcht eine hervorragende Stellung im Staate
zuteilen und ohne Neid die Belohnungen gewéhren, welche ihm
gebiihren.



Thomistische Gedanken fiber das Militir. 313

So soll heute dasjenige Heer, welches seine Aufgabe im
Staate richtig erkennt und seine Pflicht ehrlich erfiillt, als eine
durchaus ehrenvolle und dem Staate unentbehrliche Institution
dastehen.

IIT. Die Organisation des Heeres.

1. Das Material des Heeres bilden die korperlich und geistig
geeigneten und fir den Kriegsdienst ausgebildeten
Landeskinder.

1. Um eine Gesellschaft, ihre innere Einrichtung und Zu-
sammensetzung naher kennen zu lernen, frigt man gewdhnlich
zunéchst nach dem Material derselben, d. h. nach den Mitgliedern,
aus welchen sie zusammengesetzt ist; weiter aber auch nach dem
Verhéltnis, in welchem diese Mitglieder untereinander stehen,
ob sie koordiniert oder subordiriert sind, und im letzteren Falle
wieder, wem und wie sie subordiniert sind. Um aber volle
Klarheit iiber Inneres und Aufseres der Gesellschaft zu erhalten,
mufs man ferner die Frage stellen, welchen Zweck sie eigent-
lich verfolgt, und endlich auch noch, wie sie entsteht, welche
Ursache schliefslich ausschlaggebend war, um die Konstituierung
dieser bestimmten Gesellschaft effektiv herbeizufiihren.

Alle diese Fragen miissen auch von den Verfassern des
Buches De reg. Princ. beantwortet werden, wenn sie uns einen
néheren Einblick in jene so eigentiimliche und hervorragende
Gesellschaft des Heeres bieten wollen. Und thatséchlich finden
wir auch diese Fragen in dem eben genannten Werke beant-
wortet.

Die eine dieser vier Fragen findet ihre Erledigung in dem
ersten Abschnitt dieses Artikels, welcher die Aufschrift: Staat
und Heer tragt. Das dort angegebene Resultat zeigt uns nam-
lich, welchen Zweck das Heer im Staate hat: es hat die Auf-
gabe, den Staat in seiner Integritdt nach innen und nach aufsen
zu schiitzen. Im zweiten Abschnitt dagegen versuchten wir einen
Aufschlufs dariiber zu geben, wie und durch welchen Faktor
eigentlich die Geselischaft des Heeres entsteht. Die Antwort
lautete: der Staat, die Staatsgewalt ist es, welche das Heer ent-
stehen lafst und es in der fiir jenen eben genannten Zweck
notwendigen Weise oder Verfassung erhélt. Es bleiben uns
also nur noch die zwei ersten Fragen zu beantworten: 1. aus
welchem Material ist das Heer zusammengesetzt, und 2. welche
Konstitution ist fiir die Heeresgesellschaft notwendig? Beide
Fragen lassen sich unter der einen Frage nach der Organisation
des Heeres vereinigen.



314 Thomistische Gedanken iiber das Militir.

2. Zunachst haben wir das Material des Heeres naher
kennen zu lernen.

Ganz allgemein betrachtet konnen nach dem, was friiher
iiber Soldnerheere u. 8. w. gesagt worden ist, nur Biirger des
Staates selbst das Material fir das Heer bilden, welches dieser
bestimmte Staat notwendig hat. Wenn nun an und fir sich
jeder Biirger wegen der Pflicht der Selbsterhaltung schon zum
Krieger gestempelt ist — es ist das jener Gedanke, welcher
Darwin zu seinem arg iibertriebenen Begriff des struggle for life
filhrte! —, so erfordert doch der Zweck des Heeres, das pugnare,
eine bestimmte Auswahl unter allen Wehrpflichtigen zu treffen.
Das Kiampfen verlangt namlich eine gewisse Fahigkeit, welche
nicht jedem Wehrpflichtigen zu eigen ist. Diese Fiahigkeit selbst
aber mufs dem Zwecke des Heeres entsprechend wieder eine
doppelte sein: eine rein korperliche und eine geistige.

Die rein korperliche Fahigkeit und Tauglichkeit verlangt
ein gewisses Mals von korperlicher Widerstandskraft gegen die
Anstrengungen, welche den Soldater im Kriege erwarten. Da
aber das Heer im Frieden auf den Krieg vorbereitet wird, so
muls jene korperliche Widerstandsfahigkeit auch schon im Frieden
vorhanden sein, d. h. nur jene Biirger eines Staates konnen zum
Kriegsdienst herangezogen werden, welche voraussichtlich die
Strapazen eines Krieges ertragen konnen. Demgemifs kaun die
Heeresverwaltung, wenn auch vielleicht nur ausnahmsweise,
schon im Frieden derartige Ubungen veranstalten, welche die
volle Widerstandskraft, wie sie im Kriege erforderlich ist, ver-
langen. So sagt der Verfasser des vierten Buches De reg. Princ.:
Assumendi sunt igitur cives ad pugnam . ... sive consiliarii
(d. h. die Beamten des Staates), sive artifices (Handwerker),
sive agricultores, dummodo dispositionem corporis habeant,
unde non impediantur a pugna.l

Was unser Autor hier unter der dispositio corporis, der
korperlichen Tauglichkeit versteht, das erlautert er an derselben
Stelle, indem er die korperlich Untauglichen aufzdhlt. Das sind
fir ihn die homines corpulenti et ponderosi ad ambulandum, also
eigentlich Kranke, freilich hier eine eigentiimliche Art von
Kranken; ferner die cives nimis deliciis dediti, eine Klasse von
Menschen, welche allerdings zum grofsen Teil durch die eiserne
Disciplin im Heere von ihrer Untauglichkeit geheilt werden
konnten.?2 Zu den vom Kriegsdienst auszuschliefsenden Biirgern

t De reg. Princ. 1. 4. cap. 10.
? Vgl. auch ebd. 1. 3. cap. 4.



Thomistische Gedanken iiber das Militar. 315

rechnet er aber auch die homines, quos emeritos habebant anti-
qui Romani, homines etiam provectae aetatis, quos divina lex
prohibet a pugna. Die Erstgenannten sollen also jene Biirger
sein, welche durch ein Staatsgesetz, obgleich sie tauglich sind,
vom Kriegsdienst befreit werden, weil sie sich in irgend einer
Form um das Vaterland in hervorragender Weise verdient ge-
macht haben. Dagegen ist fiir die homines provectae aetatis
auch in den modernen Kriegs- und Heeresverfassungen eine Be-
freiung vom Kriegsdienst durch gesetzliche Festlegung einer
Altersgrenze fiir die Wehrpflicht vorgesehen.

Die Ausnahmen endlich, welche jener Verfasser noch auflser-
dem an derselben Stelle auffiihrt, sind entweder mit den eben
erwahnten identisch oder beziehen sich auf Verhéltnisse, welche
heute kaum eine Ausnahme rechtfertigen diirften.?

Somit gilt auch unserem Autor im allgemeinen jene Wider-
standsfahigkeit, welche zur Ertragung der Kriegsstrapazen not-
wendig ist, als Malsstab fir die Aufnahme in das Heer. Da
werden natiirlich alle jene Biirger ganz besonders fiir den Kriegs-
dienst befdhigt sein, welche auch sonst schon in ihrem Beruf
grofse korperliche Anstrengungen zu ertragen vermogen. Dazu
gehoren vorziiglich die artifices et agricolae, die Handwerker und
noch mehr die Landleute. Daher tadelt unser Autor jene Ein-
teilung des Hippodamus, nach welcher in dessen Idealstaat keine
der drei dort genannten genera hominum, der bellatores, artifices
und agricolae, das (Gewerbe oder die Arbeit der beiden anderen
iibernehmen diirfe: quod nec bellator ad cultum terrae, nec ad
negotiationes, nec agricola ad arma transiret. (Gerade diese letztere
Bestimmung sei falsch, quia artifices et agricolae aliquando sunt
bellatores, cum de istis duobus generibus hominum praecipue
eligantur tyrones (Rekruten).?

1 Ks heilst dort, 1. 4. cap. 10., nimlich weiter: Hos excludere a
pugna dignum videtur, ut patet in Deuteronomio, quos lex praedicta
prohibet, instante exercitu et acclamante praetore: ubi quattuor genera
hominum ponuntur, qui a pugna excipiuntur ibidem, videlicet qui aedi-
ficasset novam domum et non ea fuisset usus; vel qui plantasset novam
Vineam; qui in proximo uxorem duxisset: quae quidem tria intentionem
distrahunt a pugnante et ex hoc efficitur minus audax. Quartum genus
est nimis timentium mortem, qui a sacra Scriptura formidolosi vocantur.
Vegetius etiam in principio primi libri inter artifices quinque genera
hominum dicit excludenda a castris, videlicet piscatores, aucupes, dulcia-
rios, id est, qui deliciis intendunt, lenones, id est, qui molles sunt et
lexibiles, item qui videntur intendere ad genesia, id est ad opera mu-
liebria, ut sunt opera textrina sive venerea. . :

~ ® Ebd. cap. 11. — Vgl. auch ebd. cap. 10.; Vegetius ... ubi docet,
eligi tyronem, ad agricolas et artifices magis remittit, eo quod assueti
Sunt ad labores.



316 Thomistische Gedanken iiber das Militér.

Die allgemeine Fihigkeit zum Kriegsdienst miissen die Re-
kruten sofort besitzen, wenn sie ausgehoben werden; sie mufs
aber auch erhalten, erh6ht und derartig gekriftigt werden, dals
der Soldat wirklich im Kriegsfall eine korperliche Stirke bESItAt

welche durch Ubung auch auf ausnahmsweise grofse Anstren-
gungen vorbereitet ist. Daher mufs im Heere auch der Korper
durch Leibesiibungen gestiarkt werden.

3. Wichtiger aber als die korperliche Kraft ist dem Heere
die geistige Kraft, Intelligenz: denn sola fortitudo — hier die
korperliche Stirke — non sufficit ad vincendum in pugna,. .. sed
astutia bellandi.l

Naturgeméals bedarf nicht jedes Mitglied des Heeres der-
selben geistigen Intelligenz. Wie bei jeder anderen Gesellschaft,
so miissen auch bei dem Heere die filhrenden Teile mehr wissen
und mehr verstehen als die gefiihrten. Trotzdem hat auch der
gemeine Soldat ein gewisses Quantum vou geistiger Kraft not-
wendig, da ein jeder derselben nicht nur die Befehle der Oberen
entgegenzunehmen und zu verstehen hat, sondern auch in eine
Lage kommen kann, in welcher er auf sich selbst und auf sein
eigenes Wissen angewiesen ist. Dies hebt auch Thomas hervor,
wenn er sagt: Ars bellica requirit tria, scilicet scientiam, robur
et exercitium.?

Zweierlei bedarf in dieser Beziehung jeder Soldat: einer
hervorragenden Liebe zum Vaterlande und jener Tugend, welche
man allgemein Tapferkeit, fortitudo, nennt.

Ohne Zweifel mufs jeder Biirger schon sein Vaterland lieben.
Auch hieriiber belehrt uns der Aquinate: homo efficitur diversi-
mode aliis debitor secundum eorum diversam excellentiam et
diversa beneficia ab eis suscepta. In utroque autem Deus sum-
mum obtinet locum: qui et excellentissimus est, et est nobis
essendi et gubernandi primum principium; secundario vero
nostri esse et gubernationis principia sunt parentes
et patria, a quibus et in qua nati et nutriti sumus. Et ideo
post Deum est homo maxime debitor parentibus et
patriae. Unde sicut ad religionem pertinet cultum Deo exhibere,
ita secundario gradu ad pietatem pertinet, exhibere cultum
parentibus et patriae. ... In cultu autem patriae intelligitur
cultus omnium concivium ef omnium patriae amicorum.?

Noch mehr als jeder andere Biirger mufs jedoch der Soldat
sein Vaterland lieben. Denn er weiht sich ganz dem Dienste

: Ebd. 1. 4. cap. 6.
* Thomas Aq. Expos. in Psalm. 17.
# Ders. S. th. 2. 2. qu. 101. art. 1. — Vgl. auch ebd, art. 3.




Thomistische Gedanken iiber das Militér. 317

seines Landes, verlifst sein Gewerbe, trennt sich von seiner
naheren (Gemeinschaft, der er bisher angehdrte, er verzichtet
auf den eigenméchtigen Erwerb seines Lebensunterhaltes, auf
die Sicherung seiner Zukunft, er bereitet sich sogar vor, sein
Leben in seinem neuen Berufe hinzugeben. Und alles dieses
thut er nur, um sein Vaterland zu schiitzen und zu retten.
Dafs hierzu ein besonderer Grad von Liebe zum Vaterland ge-
hort, wird wohl niemand in Zweifel ziehen. Daher betont der
Verfasser des vierten Buches De reg. Princ.: Amor patriae in
radice caritatis fundatur .. .. virtus autem caritatis in merito
antecedit omnem virtutem . . . ergo amor patriae super ceteras
virtutes gradum meretur honoris.! So forderte auch der Vater
des Judas Makkabi, Mattathias, seine Sohne auf: Aemulatores
estote legis et date animas vestras pro testamento patrum
et accipietis gloriam magnam et nomen aeternum.?

4, Die Liebe zum Vaterlande ist es auch, welche den
Krieger ganz besonders zur Tapferkeit antreibt. Pugnare autem
summa est actio, cum sit actus'fortitudinis, qui solus si laudabi-
liter exerceatur meretur coronam, heifst es De reg. Princ. 1. 4.
cap. 6. Denn die kriegerische fortitudo bezweckt dasselbe Gut,
wie die Liebe zum Vaterlande: sie will ndmlich das Vaterland
erhalten, retten; allein jene erstrebt dieses Ziel nicht blofs im
aligemeinen, sondern in einem speciellen Falle, ndmlich dann,
wenn das Vaterland sich in Gefahr befindet. So sagt Thomas:
fortitudo autem (consistit) in periculis bellorum, quae sustinen-
tur pro salute communi.®

Demgeméfs besteht die Tapferkeit darin, dafs der Krieger
die Gefahren des Krieges mit Gleichmut, mit Freuden ertragt
und sie in keiner Weise aus Furcht vermeidet: principalior actus .
fortitudinis est sustinere, id est immobiliter sistere in periculis,
quam aggredi.* Die grofste korperliche Gefahr aber, welche
dem Krieger im Kampfe fiir das Vaterland drohen kann, ist der
Tod. Daher #ufsert sich die Tapferkeit auch vornehmlich darin,
dafs der Krieger dem ehrenvollen Tod auf dem Schlachtfeld
furchtlos entgegensieht, wie Thomas wiederum S. th. 2. 2. qu.
123. art. 5. sagt: Sed pericula mortis, quae sunt in bellicis,
directe imminent homini propter aliquod bonum, inquantum vide-

licet defendit bonum commune per iustum bellum. ... Et secun-
-—‘_-'__‘_--—-_

! De reg. Princ. 1. 3. cap. 4.

2 1. Makk. 2, 50.

* Thomas Aq. S. th. 2. 2. qu. 141. art. 8.
+ Ebd. qu. 123. art. 6. ;

Jahrbuch fiir Philosophie ete, XIV. 22



318 Thomistische Gedanken iiber das Militir.

dum hoc concedendum est, quod fortitudo proprie est circa
pericula mortis, quae est in bello

Durch die Uberwmdung der Todesfurcht wird die Tapferkeit
auch zu einer besonderen Art von Tugend, indem sie sich der
(seelischen) Starkmut anschliefst. Wie diese nimlich gegen die
Schwierigkeiten ankdmpft, um den Menschen zum vernunftge-
méfsen Handeln zu fiithren, so iiberwindet die korperliche forti-
tudo, die Tapferkeit, die korperlichen Hindernisse, unter denen
der Tod das letzte, grofste und schrecklichste ist, um dem
Krieger die Erfiillung seiner Soldatenpflicht zu erméglichen.?

Die Tapferkeit ist mithin eine fiir jeden Soldaten unerlafs-
liche Tugend.? Sie ergénzt und vervollkommnet die korperliche
Tauglichkeit, sie hebt den Krieger hinauf zu jener Hohe des
Edelmutes und der Selbstverleugnung, welche der Grundzug der
wahren Vaterlandsliebe sein soll. Daher sagt Thomas: quanto
aliqua virtus magis pertinet ad bonum multitudinis, tanto melior
est . . . fortitudo autem (consistit) in periculis bellorum, quae
sustinentur pro salute communi.3.

5. Diesen beiden Erfordernissen, welchen jeder einzelne
Soldat geniigen mufs, treten aber auch noch jene zur Seite,
welche von dem ganzen Heere verlangt werden, insofern es
wirklich brauchbares Material zum Kriegfiihren oder zur Ver-
teidigung des Vaterlandes sein soll. Hierzu gehort vor allem
die schon oft betonte Schulung des Heeres wihrend der Frie-
denszeit. Denn: sola fortitudo non sufficit ad vincendum in
pugna, ut probat Vegetius de re militari...sed astutia bellandi.*
Diese astutia, Klugheit, Schlauheis, Erfahrung im Kriegfiihren
kann, wie schon friher erwihnt, nur durch Ubung erworben
werden und zwar durch eine Ubung, welche mit denselben oder
wenigstens mit ahnlichen Verhiltnissen rechnet, wie sie der Krieg
mit sich bringt. Demgemifs hat die Heeresleitung dergleichen
Ubungen anzuordnen, der Staat sie moglich zu machen, indem
er die notwendigen Geldmlttel Ubungsplitze u. dgl. zur Ver-
figung stellt. So fordert auch hier wieder Thomas konsequent

1 Vgl. Thomas Aq. S. th. 2. 2. qu. 123, art. 1. — Ebd. art. 4, —
2. Sent. dist. 44. qu. 2. art. 1. ad 3. — 3. Sent. dist. 33. qu. 3. art. 1.
quaest. 1.

2 Vgl. De reg. Princ. 1. 4. cap. 17.: Concluditur (ab Aristotele) etiam
ex eodem forte malam esse politiam praedlctorum (Lacedaemomorum),
quia viri militares non assumebantur, qui essent fortes virtute, videlicet
fortitudinis, quae est una de principalibus inter quattuor, qua cives ex-
ponunt se morti pro republica.

8 Thomas Aq. S. th. 2. 2. qu. 141, art. 8.

+ De reg. Princ. 1. 4. cap. 6.



Thomistische Gedanken iiber das Militér. 319

vom Oberhaupt des Staates, d. h. vom Konige: oportet providere,
quis locus aptus sit urbibus constituendis, quis villis, quis
castris; ubi constituenda sint studia literarum, ubi exercitia
militum ete.? .

Praktisch lernt der Soldat die Kriegsverhéltnisse im Frieden
kennen durch Gefechtsiibungen in grofseren oder kleineren
Truppenverbénden, bis hinauf zu den grofsen Mandvern, denen
unter Umstdnden auch die wirkliche Kriegsstirke und kriegs-
mifsige Ausriistung der einzelnen Truppenformationen zu Grunde
gelegt werden kann. Der fiihrende Soldat dagegen, dessen
geistiger Auffassungskraft und moralischer Verantwortlichkeit
auch eine hohere geistige Tauglichkeit zum Kriegfiihren ent-
sprechen mufs, bedarf auch noch einer hdheren theoretischen
Ausbildung. Er kann diese Ausbildung durch privates Studium
oder durch ein Studium an einer Kriegsschule, Kriegsakademie
erlernen, besitzen mufs er sie jedenfalls; denn das Kriegfiihren
ist eine Kunst, die ars bellandi! Wenn dann in den Zeiten
der hochsten Not auch das ganze Volk zu den Waffen gerufen
werden muls, so bildet doch die verhdltnisméfsig vielleicht ge-
ringe Zahl der kriegsgeiibten Fiihrer und Krieger den Kern,
der die Masse der Ungeiibten mit Erfolg einem ebenfalls in
grofser Menge auftretenden Feinde entgegenwerfen kann. So
verstehen wir auch die Worte, welche der Verfasser des vierten
Buches De reg. Princ. cap. 10. uns zuruft: Quamvis autem
bellatores sint aptiores ad pugnam, quia experientiam
habent et pugnandi artem, et, ut ait Vegetius, nemo facere
metuit, quod se bene didicisse confidit, impetum tamen multitu-
dinis sustinere non possint, nisi cum multitudine.

2. Der Konigistder geborene Flihrer des Heeres:ihm schuldet
der Soldat auf Grund des Fahneneides den militérischen
Gehorsam.

1. Eine jede Gesellschaft ist ein geordnetes Ganzes.
Weil némlich der Zweck einer Gesellschaft eine Einheit bildet,
welche von den verschiedenen Gliedern erstrebt wird, mufs
auch dieses Streben einerseits ein verschiedenes sein, weil
€8 von den verschiedenen Gliedern ausgefiihrt wird; anderer-
Seits aber ein einheitliches, weil der Effekt des Strebens eine
Einheit ist. Beide Momente umfafst die Ordnung, welche gerade
durch ihr Vorhandensein in voneinander unterschiedenen Dingen
letztere im Hinblick auf einen gemeinsamen Zweck zu einer
Einheit verbindet. ‘

—_—

1 Ebd. L. 1. cap. 13.

22%



320 Thomistische Gedanken iiber das Militir.

Wihrend daher das Material einer Gesellschaft das ist,
woraus dieselbe gebildet wird, ist die Ordnung das, was in
dem Material der Gesellschaft vorhanden ist, wenn sie wahre
Gesellschaft sein soll. Das Princip aber, welches jedem Teil-
haber in der Gesellschaft seinen Platz anweist und die Thatig-
keit angiebt, durch welche er in seiner Weise den gemeinsamen
Zweck anstreben soll, welches also eigentlich die Ordnung in
der Gesellschaft hervorbringt, nennen wir die sociale Auktoritat
oder Gewalt in der Gesellschaft.

_ Diese Auktoritdt mufs mithin effektiv innerhalb jeder Gesell-
schaft existieren, um jedes Mitglied zum Streben nach dem gemein-
samen Zweck antreiben und den widerstrebenden Willen binden
zu konnen. Sie mufls ferner, wenn wir von menschlichen Gesell-
schaften sprechen, so geartet sein, dafs sie von den menschlichen
Mitgliedern als Auktoritdt auch &ulserlich erkannt werden kann.
Beides wird dadurch erreicht, dafs die Auktoritdt sich im Be-
sitze eines oder mehrerer Mitglieder einer menschlichen Gesell-
schaft befindet. Diesem Mitglied oder diesen Mitgliedern fallt
dann die Pflicht zu, auf alle Teilnehmer an der betreffenden
Vereinigung so einzuwirken, dafs sie im gemeinsamen und ein-
miitigen Handeln den gemeinsamen Zweck anstreben. Erst durch
den Einflufs der Auktoritit kommt also das Zusammenwirken
in der Gesellschaft zu stande. Durch das gemeinsaume Wirken
wieder wird die Erreichung des gemeinsamen Zweckes garan-
tiert und so die Gesellschaft selbst zu einer lebensvollen orga-
nischen Einheit gemacht.

Denn aus der Kriifte schon vereintem Streben
Erhebt sich, wirkend, erst das wahre Leben.

Wie daher in der Familiengemeinschaft die Auktoritdt im
Vater verkorpert ist, wie in der staatlichen Gesellschaft der
Konig, der Herrscher, Regent — wenn wir hier nur die Mo-
narchie betrachten — die auktoritative Gewalt besitzt, so mufls
es auch innerhalb der Heeresgemeinschaft eine wahre Auktoritit
geben.

2. Wer ist aber der eigentliche Leiter des Heeres, oder
wer ist der Trager der Auktoritit in der Heeresgesellschaft?

Thomas beweist in den Kap, 2—6 des ersten Buches De
reg. Princ., dafs fir jede staatliche Gemeinschaft die Herrschaft
eines Einzigen das Beste und Vollkommenste sei; die Monarchie
und der Konig in ihr, dessen Wahlspruch das Wohl seines
Volkes ist, das ist stets das Ideal des Grafen von Aquino, wie



Thomistische Gedanken {iber das Militir. 321

wir es des otteren in seinen Schriften finden.! Hoc igitur offi-
clum rex se suscepisse cognoscat, ut sit in regno sicut in corpore
anima et sicut Deus in mundo, sagt er sogar De reg. Princ. 1. 1.
cap. 12. Der Konig soll also im Staate dasselbe sein, was die
Seele im Leibe des Menschen ist. Wie die Seele aber die
Herrschaft iiber alle Teile des Korpers hat und fiir alle Teile
daher das Princip ihrer Thétigkeit ist, so kann auch der Ober-
aufsicht und Herrschaft des Konigs kein Teil des Staates ent-
zogen sein. Im Gegenteil, er ist die letzte und oberste Aukto-
ritat fiir alle Teilnehmer an der staatlichen Gesellschaft, wie
Thomas bestatigt: si igitur, ut dictum est, qui de ultimo fine
curam habet, praeesse debet his, qui curam habent de ordinatis
ad finem et eos dirigere suo imperio, manifestum ex dictis fit,
quod rex . ... praeesse debet omnibus humanis officiis et ea
imperio sui regiminis ordinare.? Daraus geht klar hervor, dals
auch das Heer nicht aulserhalb des koniglichen Machtberciches
liegen kann. ‘
Allein der Konig und sein Heer sind noch viel inniger mit-
einander verkniipft als irgend etwas anderes im Staate. Der
Zweck des Staates ist das bonum commune aller seiner Biirger,
derselbe Zweck gilt aber auch fiir den Konig: rex est, qui unius
multitudinem civitatis vel provinciae et propter bonum com-
mune regit.® Dieses bonum commune oder bonum publicum
kann im Grunde genommen nur durch drei Ursachen verhindert
werden, welche Thomas ausfithrlich im 15. Kap. des ersten Buches
De reg. Princ. angiebt. Das erste Hindernis ist ein rein natiir-
liches: es ist der Tod, welcher jeden Biirger dem Staate ent-
zieht und so gleichsam den Staat selbst aufhebt, Da nun der
Staat nicht blofs fiir eine Generation gegriindet wird, sondern
wenn moglich alle Zeiten hindurch bestehen soll, so hat der
Konig zunichst fiir den rechtzeitigen Ersatz derjenigen zu sor-
gen, welche infolge ihres Alters oder infolge anderer Ursachen
nicht mehr fahig sind, ihre Amter in der richtigen Weise zu
verwalten.* Das zweite Hindernis fiir die allgemeine Wohlfahrt

1 Vgl. z.B. Thomas Aq. 8. contra gentiles 1. 4. cap. 76.: Optimum
Autem regimen multitudinis est, ut regatur per unum; quod patet ex fine
regiminis, qui est pax: pax enim et unitas subditorum est finis regentis;
Unitatis autem congruentior causa est unus quam multi. — De reg. Princ.
. 1. cap. 2.: Omne autem naturale regimen ab uno est. u. s. w.

2 Thomas Aq. De reg. Princ. 1. 1. cap. 15.

3 Ebd. 1. 1. cap. 1. )

. + De reg. Princ. 1. 1. cap. 15.: Igitur circa tria . . . triplex cura
lmminet regi. Primo quidem de successione hominum et substitutione
illorum, qui diversis officiis praesunt; ut, sicut per divinum regimen in



822 Thomistische Gedanken {iber das Militiir.

eines Volkes entsteht durch den schlechten Willen einiger Biir-
ger, welche aus Trigheit, Hals und Neid die anderen Biirger
in ihrem ruhigen Besitz storen und so den inneren Frieden des
Staates selbst gefdhrden. Ihnen gegeniiber hat der Konig anf
die Beobachtung der Gesetze zu dringen und in gerechter Weise
Lohn und Strate zu verteilen.! Dafs der Konig in der Erfiil-
lung dieser seiner zweiten Pflicht im Heere seine Unterstiitzung
suchen soll, spricht der Verfasser des vierten Buches De reg.
Princ. aus: Est enim bellator in republica necessarius et pars prae-
cipua politiae: quia eius officium est assistere principi pro
exequenda iustitia.? Das grofste und letzte Hindernis endlich,
welches nicht nur die offentliche Wohlfahrt, sondern mit ihr a.uch
den Staat selbst vernichten kann, ist die Bedrohung des Friedens
durch den #ufseren Feind. Daher ist es die ganz besondere
Pflicht des Konigs, den Staat und seine Biirger gegen die An-
griffe des Feindes sicher zu stellen. Dementsprechend sagt
Thomas: Tertio imminet regi cura, ut multitudo sibi subiecta
contra hostes tuta reddatur. Nihil enim prodesset interiora vitare
pericula, si ab exterioribus defendi non posset.? Auch diese
Sorge verlangt, wie friiher schon gezeigt wurde, dafs der Konig
ein Heer habe, welches ihm in der Erfiillung dieser seiner
dritten Pflicht treue Mithilfe leiste.é

Demnach ist der Konig in zweifacher Weise auf das Heer
direkt angewiesen: er braucht es, um den inneren und éduflseren
Frieden zu schiitzen und dadurch den Staat selbst zu erhalten.
Das Heer ist also das Werkzeug des Konigs, durch welches er
den Frieden und die Existenz seines Volkes garantiert. Werk-
zeug kann aber nur dasjenige Ding genannt werden, welches
nicht aus eigener Kraft, sondern durch die Kraft desjenigen
eine Thatigkeit ausiibt, in dessen Besitz es sich befindet. So
miissen wir das Heer, wenn es wirklich ein Werkzeug zur Er-
haltung des inneren und #ufseren Friedens sein soll, als Eigen-

rebus corruptibilibus, quia semper eadem durare non possunt, provisum
est, ut per generationem alia in locum aliorum succedant, ut vel sic
conservetur integritas universi, ita per regis studium conservetur
subiectae multitudinis bonum, dum sollicite curat, qualiter
alii in deficientium locum succedant.

1 Ebd.: Secundo autem (sc. cura imminet regi), ut suis legibus et
praeceptis, poenis et praemiis homines sibi subiectos ab iniquitate coer-
ceat et ad opera virtuosa inducat, exemplum a Deo accipiens, qui homi-
nibus legem dedit, observantlbus quidem mercedem, transgredientibus
poenas retribuens.

? Ebd. 1. 4. cap. 24,

¢ Kbd. 1. 1. cap. 15.

+ Dieses Jahrbuch Bd. X1V, 8. 127 f.



Thomistische Gedanken iiber das Militér. 323

tum des Konigs betrachten. Denn er ist in der Monarchie
allein derjenige, dessen erste Pflicht es ist, kraft der ihm durch
Gott selbst verliehenen und durch die Zustimmung seines Volkes
aperkannten Auktoritdt fiir den inneren und é&ufseren Frieden
im Staate zu sorgen.! Daher wird dem Konig im zweiten Buche
De reg. Princ. nicht nur das Recht gegeben, sondern auch die
Pflicht auferlegt, befestigte Plitze mit Kriegern zu besetzen, um
sich selbst und seinen Hof zu schiitzen, um den aufriihrerischen
Sinn des Volkes durch die fortwdhrende Anwesenheit der Krieger
vom Aufstand abzuschrecken,?>um die Stralsen fiir Handel und
Verkehr zu sichern.®

Aus allem diesen geht zur Geniige hervor, dafs der Konig
der Herr des Heeres ist, dals er die oberste Auktoritdt im Heere
besitzt. Er hat diese Auktoritdit nicht dadurch, dals er etwa
selbst kriegstiichtig ist, oder dafs er, bevor er Konig wurde,
der Heeresgesellschaft angehorte, sondern allein schon dadurch,
dafs er Konig, Monarch ist. Als Konig ist er also zugleich
der geborene Fiihrer des Heeres.

Wie ihm .daher als Konig die Pflicht zufdllt, ein Heer zu
halten, so tritt an ihn als den geborenen Fiihrer dieses Heeres
auch die weitere Verpflichtung heran, fiir dieses Heer nach jeder
Richtung hin Sorge zu tragen. Er hat daher zunichst als Landes-
herr und als Fihrer des Heeres dariiber zu bestimmen, wie
grofs das letztere sein mufs, um mit Sicherheit sein Land und
sein Volk schiitzen zu konnen; er hat ferner dariiber zu wachen,
dafs dieses Heer fiir den Krieg vollkommen ausgebildet und aus-
geriistet werde; er hat aber weiter auch als letzte Instanz die
Bestimmungen iiber die Besetzung der Fiihrerstellen im Heere
zu treffen, die Einteilung der Truppen und ihre Aufstellung an
den Grenzen oder im Inneren des Landes zu iiberwachen,® er
hat endlich im Kriegsfalle das Recht, selbst das Kommando zu
ibernehmen.

1 Vgl. De reg. Princ. 1. 8. cap. 11.: Finis ergo regis est, ut regimen
Prosperetur, quod homines conserventur per regem. Kt hinc habet com-
mune bonum cuiuslibet principatus participationem divinae bonitatis;
unde bonum commune dicitur a Philosopho in 1. Ethic. esse quod omnia
dppetunt et esse bonum divinum; ut, sicut Deus, qui est Rex regum et
Dominus dominantium, cuius virtute principes imperant, ut probatum est
Supra, nos regit et gubernat non propter seipsum, sed propter nostram
Salutem, ita et reges faciant et alii dominatores in orbe.

2 Ebd. 1. 2. cap. 11.

3 Ebd. cap. 12.

+ Vgl. hieriiber besonders De reg. Princ. 1. 4. cap. 28.



324 Thomistische Gedanken iiber das Militér.

3. Derjenige, welcher in einer menschlichen Gesellschaft
der Trager der socialen Auktoritit ist, mufs als solcher von den
Teilhabern an derselben Gesellschaft anerkannt werden, d. h.
letztere sind ihm beziiglich des Zweckes, den die Gesellschaft
anstrebt, zum Gehorsam verpflichtet.

Das gilt auch fiir das Heer. Allein, der Gehorsam, welcher
von den Mitgliedern der Wehrmacht gefordert wird, ist wegen
des Zweckes, welchen die Heeresgesellschaft anstrebt, wegen
der Art und Weise, wie dieser Zweck erreicht werden mulfs,
und endlich wegen der doppelten Auktoritit, welche der Kénig
als ihr Landesherr und als ihr Fiihrer in sich vereinigt, ein viel
strengerer und vollkommenerer, als in irgend einer anderen
menschlichen Gesellschaft.

Der Gehorsam, welcher in jeder menschlichen Gesellschaft
von den Teilnehmern erfordert werden mufs, erhiilt seine Form
durch den Zweck der Gesellschaft. Der erste und allgemeinste
Zweck jeder Vereinigung von Menschen ist aber das Zusammen-
wirken, die gemeinsame Arbeit. Darauf griindet sich einerseits
die Freundschaft und andererseits jede Gesellschaft iiberhaupt.!
Schon dieser erste und allgemeinste Zweck jeder Vereinigung
von Menschen fordert von den Teilnehmern eine gegenseitige
Beriicksichtigung, insofern das Zusammenwirken nicht ein ganz
und gar planloses sein kann, sondern ein gemeinsames sein soll.
Eine gegenseitige Riicksichtnahme ist aber nichts anderes als
der Anfang und die Grundlage des Gehorsams,? indem der eine
seinen eigenen Willen zu Guunsten des andgren, mit welchem
er in Gemeinschaft getreten ist, beziiglich irgend eines Punktes
aufgiebt.? Kann letateres mit freiem Willen und aus freiem
Antrieb schon unter Freunden geschehen, ohne dafs hierbei der
eine Freund von dem anderen eine solche Unterwerfung des
eigenen Willens als Forderung aufstellen darf, so é&ndert sich
sofort das Verhéltnis der einzelnen Teiloehmer einer Gesellschaft
untereinander, sobald der Zweck der letzteren nicht mehr eine
ganz und gar gleiche, sondern eine verschiedene, aber
trotzdem gemeinsame Thitigkeit der Teilnehmer verlangt.

Bei der Verbindung unter Freunden fordert némlich der
eine Freund von dem anderen nur Gegenliebe, also eine gleiche
Thatigkeit. Bei jeder anderen Verbindung aber, die nicht mehr

1t Vgl Aristoteles IToAwr. Z (4) 9 (11) 1295b 24, — Ethic. Nic. @
11. 1159b 27, u. a. — Thomas Aq. 8. th. 1. 2. qu. 65. art. 5. — Ebd.
2. 2, qu. 23, art. 1. u. a.

2 Vgl. Thomas Aq. S. th. 2. 2, qu. 104. art. 2. ad 4.

¢ Vgl. Ders. Opus. 18. cap. 10.



Thomistische Gedanken iiber das Militar. 325

aus gleichen Mitgliedern besteht, wird auch eine nicht mehr
gleiche Thatigkeit von den letzteren erwartet. Trotzdem soll
diese verschiedene Thatigkeit von dem Trédger der Auktoritdt
innerhalb der Gesellschaft so gelenkt und geleitet werden, dals
nur der eine, gemeinsame Zweck erreicht wird. Das kann
nur dadurch geschehen, dafs die verschiedenen Thétigkeiten und
Handlungen der verschiedenen Gesellschaftsteilnehmer nach dem
Zwecke, den man zu erreichen strebt, geordnet werden.

In dem Begriff der Ordnung liegt aber einmal, dals es ein
Princip giebt, welches die Idee der Ordnung praktisch verwirk-
lichen ldfst, und andererseits, dafs es ein Material giebt, in
welchem und durch welches dieselbe Idee der Ordnung realisiert
wird. Ersteres ist die Auktoritit und der Trédger der Aukto-
ritit, letzteres sind die Teilnehmer jeder Gesellschaft, welche
ihrerseits durch die Unterwerfung ihres Willens unter die An-
ordnungen der Auktoritdit die Ordeung ausdriicken oder ver-
wirklichen.

Dieselben hier entwickelten Principien miissen wir auch auf
die Heeresgesellschaft anwenden. Sie ist in Wahrheit eine Ver-
einigung, welche einen besonderen Zweck erstrebt, wie er von
keiner anderen Gesellschaft angestrebt wird. lhren Zweck haben
wir im friiheren dahin gekennzeichnet, dals sie die Garantie fiir
die Existenz und Sicherheit eines Staates zu iibernehmen hat,
indem sie seinen inneren und &dufseren Friedep schiitzt. Dieser
Zweck verlangt von allen Teilnehmern an der Gesellschaft des
Heeres eine gemeinsame Arbeit, von jedem einzelnen aber
eine besondere Wirksamkeit, weil das Heer keine gleiche Gre-
sellschaft ist, wie z. B. eine Handels- oder Aktien- Gesellschaft,
sondern eine ungleiche, in welcher demnach nicht gleiche, son-
dern verschiedene Rechte, nicht gleiche, sondern verschiedene
Pflichten gegeben und verlangt werden. Infolgedessen hat der
Triager der Auktoritdt in dieser ungleichen Gesellschaft — und
als solcher war im vorhergehenden der Landesherr, der Konig
erkannt worden — die verschiedenen Rechte zu verteilen, die
verschiedenen Pflichten anzuordnen, jeder einzelne Teilnehmer
dagegen das ihm Zugeteilte im Gehorsam gegen die Auktoritat
anzunehmen und zu erfiillen.

Das ist ganz allgemein die Grundlage der sogenannten
Disciplin im Heere. Sie ist im Grunde genommen auf den-
selben Principien aufgebaut, wie jeder Gehorsam, jede Unter-
werfung des Willens in irgend einer Gesellschaft, und zwar
unter den Willen desjenigen, welcher der eigentliche Trager der



326 Thomistische Gedanken iiber das Militiir.

Auktoritdt ist, in letzter Reihe aber die Unterwerfung des
eigenen individuellen Willens nnter den gemeinsamen Zweck.

4. Ist aber die Heeresdisciplin auch ihrer Grundlage nach
auf denselben Principien aufgebaut, welche den Gehorsam iiber-
haupt konstituieren, so ist sie doch in ihrer &ufseren Form von
allen anderen Arten von Gehorsam verschieden. Sie unter-
scheidet sich von letzteren zundchst durch den Zweck, auf
welchen sie sich bezieht. Dieser Zweck, der Zweck der Heeres-
gemeinschaft, ist nicht nur ein fiir sich einzig dastehender —
denn keine andere Institution innerhalb eines Staates setzt sich
die Sicherung des dufseren und inneren Friedens, die Wahrung
der Integritdt und Existenz desselben Staates zum Ziele —,
sondern auch ein fiir die Existenz des Staates absolut notwen-
diger. HEs giebt keine andere, bessere und der Natur des
Menschen angemessenere Sicherung dieser Existenz, als diejenige,
welche durch das Heer herbeigefiihrt wird. Das bezeugt die
Geschichte aller Zeiten, das lehrt die Staatsweisheit, das aner-
kennt selbst die Friedensreligion, das Christentum, und nur
einige Schwirmer, die sich weiser diinken als die Erfahrung
von mehr denn 5000 Jahren, stiirmen mit verbundenen Augen
maulwurfsartig gegen diese feststehende Thatsache an. Je not-
wendiger aber iiberhaupt ein Zweck fiir die Menschheit ist,
desto notwendiger mufs er auch von uns angestrebt werden,
desto notwendiger wird auch diejenige Institution, durch welche
er erreicht werden kann, desto notwendiger und zwingender
endlich ist auch die Verpflichtung, innerhalb dieser Insti-
tution sich dem Zwecke zu unterwerfen. Damit allein
schon ist die Disciplin im Heere als streng bezeichnet.

Dazu kommt aber, dafs die Sicherung des Staates gegen
aufsere und innere Feinde schliefslich nur durch Kampf und
Krieg herbeigefiihrt werden kann. Kxercitus congregatur
ad pugnam, sagt Thomas S. th. 2. 2. qu. 48., wilhrend er von
den Schlachten und Kriegen behauptet, dafs sie der Menschheit
Rube und Frieden bringen.! Kampf und Krieg sind aber Dinge,
welche weder spielend erlernt noch mit Scherz und Tanz aus-
gefiihrt werden. Im Gegenteil, sie widerstreben der Natur des
Menschen von Grund aus, weil sie meist nur mit den schwersten
Opfern, selbst mit der Hingabe des eigenen Lebens verbunden
sind. Gerade wegen der Schwierigkeit des Krieges, wegen der
furchtbaren Gefahren, welche er mit sich fiihrt, ist daher auch

1 De reg. Princ. 1. 2, cap. 1.: . . . bellorum, quibus tuta redditur
humana socictas.



Thomistische Gedanken iiber das Militér. 327

der Zweck, welchen die Heeresgemeinschaft erstrebt, &ufserst
schwer durchzufiihren. Wie viele Krieger wiirden sich, wenn
die Gefahr wirklich an sie herantritt, dem Tode mutig entgegen-
stellen, wenn nicht der Gehorsam sie zwinge, das zu thun, was
ihrem innersten Triebe, dem Triebe der Selbsterhaltung, direkt
zuwiderlauft? Daher mufs die Disciplin im Heere nicht nur
streng, sie muls eisern sein: quia homo in bello prae-
cipue regimine indiget propter difficilem et terribilem
actum, quem exercet.! Und diese Disciplin darf nicht erst
im Felde vor dem Feinde beginnen, sondern mufs schon im
Frieden geiibt werden, weil das Schwere, Ungewohnte und der
menschlichen Natur Widerstrebende nur durch Ubung und Ge-
wohnung angeeignet werden kann.

Endlich besitzt die Heeresgemeinschaft in ihrem Oberhaupte
ein Auktoritdtsprincip, welches ihr sonst schon als Landesherr
entgegentritt. Denn weder tritt der Monarch von der Landes-
regierung zuriick, wenn er die Fiihrung der Heeresgesellschaft
iibernimmt, noch scheidet der Soldat aus dem Staatsverbande
aus, wenn er sich zur Fahne begiebt. Der letztere besonders
weiht sich vielmehr, wie friiher gezeigt, in noch hervorragenderer
Weise als der sonstige Biirger dem Dienste des Staates da-
durch, dafs er Soldat wird. Er sieht daher in seinem Kriegs-
herrn zundchst den speciellen Fithrer, welchem er als Mitglied
derselben Heeresgesellschaft den eben besprochenen Gehorsam
leisten mufs; er sieht in ihm aber zugleich den Konig des Landes,
welchem er wegen seiner eigenen Liebe zur Heimat nicht nur
Gehorsam, sondern auch Liebe entgegenbringt. Durch diese Ver-
bindung des doppelten Amtes im Konig als Herr des Landes
und als Herr des Heeres wird daher die eiserne Disciplin im
Heere zu einer hoheren Stufe erhoben: sie wird durch die
Hinzufiigung jener Liebe, welche der Krieger seinem
Vaterlande gegeniiber schuldet, vervollkommnet und
verklart.

5. Weil also der Konig in- doppelter Weise Vorgesetzter
oder Oberer der Soldaten ist, ist der letztere auch in doppelter
Weise gezwungen, ihm Gehorsam zu leisten. Das verlangt schon
die Ordnung der Gerechtigkeit und des Rechtes im allgemeinen,
gemifs welcher stets der Untergebene dem Oberen zu gehorchen
hat: ordo autem iustitiae requirit, ut inferiores suis superioribus
obediant: aliter enim non posset humanarum rerum status con-
servari.2 Die Ordoung der irdischen Gerechtigkeit und des

—_—

t Ebd. 1. 4. cap. 27.
> Vgl. Thomas Aq. S. th., 2, 2. qu. 104. art. 6.



328 Thomistische Gedanken iiber das Militér.

irdischen Rechtes ist ndmlich nichts anderes als das Abbild jener
anderen Rechtsordnung, durch welche die Geschopfe, also die
ganze Welt, ihrem Schopfer gegeniiber als Untergebene dastehen.
Wie daher die Geschopfe durch die letztgenannte Ordnung auf
Gott, ihren Schopfer, als auf ihr letztes Ziel hingeordnet sind,
g0 wird auch der Soldat, wenn er in die Heeresgesellschaft
eintritt, auf seinen Fiihrer hingeordnet. Der letztere ist dann
auch fiir das Mitglied des Heeres, insofern es Soldat ist,
das letzte Ziel. Daher sagt Thomas: ...ideo primo oportuit...
hominem ordinare ad Deum . . . sicut etiam in exercitu, qui
ordinatur ad ducem sicut ad finem, primum est, quod miles sub-
datur duei.!

Weil aber ferner die Ausfiihrung des Zweckes, namlich die
Verteidigung des Staates, einerseits fiir den letzteren und da-
durch auch fiir den Soldaten als Angehdrigen dieses Staates
unbedingt notwendig ist, andererseits aber wegen der damit
verbundenen grofsen (Gefahren auch zugleich dufserst schwierig
ist, mufs die Unterwerfung des Soldaten unter das Auktoritats-
princip in der Heeresgesellschaft eine besonders vollkommene
und strenge sein.

Der Zweck ndmlich, um dessentwillen die Heeresgasellachaf’t
gegriindet wird, bezeichnet auch den Gegenstand und begrenzt
den Umfang des Gehorsams. Der Staat gebraucht das Heer,
um seine Integritit und seine Existenz zu schiitzen: der Gehor-
sam des Soldaten bezieht sich daher im allgemeinen auf die
Wahrung des inneren und &ufseren Friedens im Staate. Da
dieses durch den Krieg und durch die Kriegsbereitschaft ermog-
licht wird und da der Konig dieses als Fiihrer des Heeres zu
ermoglichen sucht, so hat der Soldat dem Fiihrer des Heeres,
dem Konig, in allem demjenigen zu gehorchen, was sich auf den
Krieg bezieht. Sed in his, so heilst es demgemifls bei Thomas,
quae pertinent ad dispositionem actuum et rerum humanarum,
tenetur subditus suo superiori obedire secundum rationem supe-
rioritatis: sicut miles duci exercitus in his, quae pertinent
ad bellum, servus domino in his, quae pertinent ad servilia
opera exequenda, filius patri in his, quae pertinent ad discipli-
nam vitae et curam domesticam.?

Hierbei ist es jedoch gleichgiiltig, ob der Konig in Person
oder durch Stellvertreter seine Auktoritdt ausiibt. Auch seine
Stellvertreter, also die niederen Chargen im Heere, besitzen je

! Ders. S. th. 1. 2. qu. 100. art. G.
2 Kbd. — Vgl. Quodlib. qu. 2. art. 9. — 2. Sent. dist. 44. qu. 2.
art. 3. ad 1.




Thomistische Gedanken iiber das Militir. 329

nach ihrem Range und auf dem Gebiete, auf welchem sie den
Heerfiihrer zu vertreten haben, ihren bestimmten Anteil an der
Auktoritdt des letzteren: ordo enim inferioris principii dependet
ab ordine superioris.! Allein, weil der Stellvertreter seine Auk-
toritit nicht aus sich selbst besitzt, sondern nur durch den
obersten Fiihrer des Heeres, kann auch die Verpflichtung, seinen
Befehlen zu gehorchen, nur insoweit Geltung haben, als diese
Befehle mit dem Willen und den Intentionen des obersten Fiihrers
ibereinstimmen. Demnach darf der Soldat keineswegs z. B. im
Kriege oder sonstwie dem Unteranfiilhrer mehr gehorchen, als
dem obersten Fihrer, wenn ersterer sich im offenbaren Wider-
spruch mit dem letzteren befindet. So sagt Thomas wiederum:
Considerandum est etiam, quod, cum proprium alicunius bonum
habet ordinem ad plura superiora, liberum est volenti, ut ab
ordine alicuius superiorum recedat et alterius ordinem non dere-
linquat, sive sit superior sive sit inferior; sicut miles, qui ordi-
natur sub rege et sub duce exercitus, potest voluntatem suam
ordinare in bonum ducis et non regis, aut e converso (d. h. wenn
die Intentionen beider iibereinstimmen); sed si dux ab ordine
regis recedat, bona erit voluntas militis recedentis a
voluntate ducis et dirigentis voluntatem suam in regem,
mala autem voluntas militis sequentis voluntatem ducis
contra voluntatem regis.?

6. Dieser specielle Soldaten-Gehorsam bildet demgeméfs die
Grundlage und Grundbedingung fir die Aufnahme eines Biirgers
in das Heer. Wenn der Biirger seine Arbeit, sein Gewerbe,
sein Feld verldlst, wenn er aus seiner Dorf- oder Stadtgemeinde
ausscheidet, wenn er sogar das Band lockert, welches ihn an
seine Familie kniipft, um fiir die Allgemeinheit, fiir alle seine
Mitbiirger, sich den Gefahren des Krieges und den Miihen des
Soldatenlebens zu unterziehen, so ist das ein Akt, welcher oft
eine heroische Selbstiiberwindung verlangt. Wohl kann ihn die
privilegierte Stellung des Kriegerstandes locken, wohl kann ihn
auch die Erhabenheit des Zieles und Zweckes begeistern —
allein beide verlangen Miihen und Arbeiten von einer bisher
vielleicht ganz unbekannten und ungewohnten Art, ja, zu Zeiten
sogar die Hingabe des Hochsten und Teuersten, was der Mensch
besitzt: des Lebens. Wankelmiitig, wie der Mensch meist ist,
unter dem Zwange der wechselnden Stimmung bald dem Kr-
habenen freudig und mutvoll zustrebend, bald vor ihm und den

(-

! Thomas Agq. S. ctr. Gent. 1. 8. cap. 109.
2 Ebd.




330 Thomistische Gedanken iiber das Militér.

damit verbundenen Miithen kraftlos zuriickweichend, wiirden der
Biirger viele, nachdem sie erst eben diese Miihen gekostet, das
grofse Ziel der Heeresgesellschaft im Stich lassen und zu ihrer
altgewohnten und leichteren Thétigkeit zuriickkehren. Doch eins
balt «ie sicher bei der Fahne zuriick: das ist der Eid der Treue,
den der neugewonnene Rekrut seinem Konig auf das geweihte
Banner zuschwort. Dieser Eid ruft ihn in den Stunden der
Niedergeschlagenheit zu seiner Pflicht zuriick, belebt seinen Mut
in der morderischen Schlacht und bettet ihn sanft, wenn er tod-
lich getroffen auf dem Felde der Ehre dahinsinkt.

So ist es kein Wunder, wenn von alters her der Eidschwur
auf die Fahue den Biirger zum Soldaten machen mulfste, kein
Wunder auch, dals dieser Eidschwur selbst als etwas Heiliges
galt. Und mit Recht: gilt die Verteidigung von Haus und
Hof, des Vaterlandes, der Heimat als etwas Erhabenes und Hei-
liges, so macht der Eid, durch welchen der Biirger zu dieser
Verteidigung berufen und verpflichtet wird, den Soldaten selbst
zum Verteidiger eines Heiligtums: er heiligt den Verteidiger,
wie Thomas sagt: Alio modo sanctificatio importat mancipati-
onem alicuius ad aliquod sacrum, et sic dicebantur sacramenta,
et quasi sanctificantia, quia per ea fiebat quaedam idoneitas ad
sacros usus et in templo et in vasis et in ministris et in populo.
Et per hunc etiam modum apud gentiles dicebantur sacramenta mili-
taria, quibus homo mancipabatur officio militari, quod sacramentum
reputabant, sicut et omnia, quae ad communitatem pertinebant.?

Was das Heidentum nur durch Erhohung des Staates zur
Gottheit heiligen konnte, das hat das Christentum erst recht
geheiligt, indem es die staatliche Verbindung der Menschen unter-
einander als von Gott gewollt anerkannte. Der Eidschwur,
welchen der Soldat vor dem Altar seinem Konig zuschwort, gilt
daher dem letzteren nicht als Menschen, sondern als dem von
Gott bestellten Hiiter der staatlichen Ordnung. Im christlichen
Staate soll die Aufnahme des Biirgers in den Wehrstand ein
religioser Akt sein, soll der Soldat seinen Gehorsam gegen seinen
Konig und Fiihrer als religiose Pflicht auffassen. Dann kann
der Krieger als wahrer Hiiter des Friedens, als Bewahrer des
Staates gelten, dann miissen ihm gerne die anderen Biirger
seine Wiirde und Ehre geben, dann darf der Konig mit Stolz
und mit sicherer Ruhe auf sein einiges, kraftvolles und stets
geriistetes Volk blicken!

1 Thomas Aq. 4. Sent. dist. 1. qu. 1. art. 6. quaest. 1. ad 1.
——Ee



	Thomistische Gedanken über das Militär [Fortsetzung]

