
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 14 (1900)

Artikel: Thomistische Gedanken über das Militär [Fortsetzung]

Autor: Tessen-Wesierski, F. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761986

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomistische Gedanken über das Militär. 299

Der Unterrichtslehre geht eine kurze, durch trefflich
gewählte Beispiele erläuterte Darstellung der Denklehre voraus.
Da der Verf., sich bereit erklärt („Zur Orientierung"), objektive
Bemerkungen für eine weitere Auflage zu verwerten, erlauben
wir uns, für eine solche, die wir der trefflichen Schrift baldigst
wünschen, einige Winke hierher zu setzen. Bezüglich der
Bildung von Begriffen wäre zu bemerken, dafs der vergleichenden
Begriffsbildung eine unbewufste, natürliche Bildung insbesondere
der Grundbegriffe durch den thätigen Verstand vorausgehe. Statt:
„der höchste Gattungsbegriff ist der Begriff des Etwas" wäre zu
sagen: „Sein, Etwas sind von allen Gattungen auszusagende und
deshalb übergreifende (transcendentale) Begriffe" (S. 11). Die
Stelle über die Gegensätze wäre dahin zu modifizieren : relativer
Gegensatz, wie Vater, Sohn; kontradiktorischer: bejahen,
verneinen; konträrer: weifs — schwarz; privativer: sehend — blind.
Endlich: oberstes Denkgesetz ist das des Widerspruchs; das
Gesetz des ausgeschlossenen Dritten ist eine Folgerung daraus;
das der Identität enthält eine selbstverständliche Tautologie; das
des hinreichenden Grundes gilt von WTahrheiten, die nicht
unmittelbar einleuchten, also einer Begründung bedürfen.

o—«gg>-c

THOMISTISCHE GEDANKEN ÜBER DAS MILITÄR.1
Von Professor Fr. von TESSEN-WESIERSKI.

i
(Fortsetzung von Bd. XIV., S. 125.)

II. Das Heer als bevorzugte Gesellschaft im Staate.
!• Wegen der Dienste, welche das Heer dem Staate leistet,

ist letzterer in besonderer Weise zur dauernden Sorge
für das Heer verpflichtet.

„Est enim bellator pars praecipua politiae" heifst es
De reg. Princ. 1. 4. cap. 24. Dieser Satz ist ein äufserst
folgenschwerer, für die Ansicht einzelner Gegner des Heeres und des
Kriegerstandes ein geradezu vernichtender. Er wendet sich
zudem gegen alle jene, welche die allgemeine Gleichheit aller
Bürger vor der Staatsauktorität als unantastbares und höchstes

1 Im ersten Teil dieses Artikels (vgl. dieses Jahrbuch Bd. XIV.," 125 ff.) sind besonders folgende zwei sinnstörende Druckfehler stehen
Seblieben: S. 126 oben 3. Zeile lies doch statt dort; S. 137 oben 5. Zeile
«es didicisse statt dixisse.



300 Thomistische Gedanken über das Militär.

Princip der geistigen Aufklärung hinstellen. Jener Satz zwingt
uns, einen faktischen Unterschied unter den Staatsangehörigen,
unter den Ständen im Staate anzuerkennen, welcheç nicht durch
Gewalt oder Betrug oder durch das Recht der Gewohnheit in
den Staat hineingetragen worden ist, sondern von Natur aus in
ihm vorhanden ist und vorhanden sein mufs.

Wenn nämlich einmal zugegeben wird, dafs der nächste und
unmittelbare Zweck des Staates darin besteht, das irdische Wohl
der Bürger zu begründen und zu erhalten, wenn also die staatliche

Verbindung der Menschen untereinander eine notwendige
ist, so ist es auch die erste Pflicht des Staates, sich selbst für
seine Bürger zu erhalten. Aus dieser Selbsterhaltungspflicht
des Staates folgt aber weiter, dafs alle Mittel, welche zur
Erreichung dieses Zweckes angewendet werden, untereinander nach
ihrer gröfseren oder geringeren Bedeutung für denselben
geordnet sein müssen. Je mehr also irgend ein solches Mittel die
Existenz des Staates garantiert, je mehr es auf die Erhaltung
dieser Existenz zugeschnitten ist, desto wichtiger wird es auch
für den Staat. Da nun die Wehrmacht als solche einzig und
allein gerade diesen Zweck erstrebt, pro conservanda patria
arbeitet, so ist sie thatsächlich das bedeutendste Werkzeug des
Staates zur Erfüllung seiner ersten und notwendigsten Aufgabe.
Die WTehrmacht oder der Wehr-, Kriegerstand soll ja, wie
früher gezeigt worden war,1 nicht etwa nur einem Teile des

Staates, sondere dem ganzen Staate nützen: non solum
parti politiae, sed toti militaris gradus in republica
singulariter est fruetuosus.2 Per eos (seil, bellatores) eivi-
tas conservatur in sua virtute,3 heifst es an einer anderen Stelle.
Dadurch wird allerdings der Zweck des Wehrstandes, der Zweck,
welchen das Heer in und für den Staat zu erstreben hat, weit
über alle jene Teilzwecke erhoben, welche von den anderen
Ständen im Staate für diesen angestrebt werden. Somit ist die
hervorragende Stellung, welche von den Verfassern des Buches
De regimine Principum den Heeresangehörigen im Staate
zugestanden wird, nicht als vom Heere usurpiert zu betrachten; sie
ist keine Prätorianerherrschaft, sondern wurzelt in der natürlichen

Beschaffenheit des Staates.

Sehen wir daher näher, worin eigentlich die Stellung des
Heeres sich von derjenigen der anderen Bürger im Staate unter-

1 Siehe oben S. 126 ff.
2 De reg. Princ. 1. 4. cap. 24.
3 Ebd. cap. 14.



Thomistische Gedanken über das Militär. 301

scheidet, oder vielmehr, inwiefern der Staat gegen das Heer
andere und gröfsere Pflichten hat als gegen die übrigen Bürger.

1. Dem Heere, dem Soldaten verdankt jeder Staatsangehörige

die Grundlage seines Staatslebens, d. i. die sichere Existenz
seines Vaterlandes. Ihm soll daher auch der Bürger, oder
besser, der Staat als Gemeinschaft der Bürger von den Früchten
abgeben, welche erst und allein in dem durch das Heer
geschützten Frieden gewonnen werden können. Das ist im kurzen
die Ansicht der verschiedenen Verfasser des Buches De reg.
Princ., welche im folgenden näher erläutert werden soll: Ratio-
nabile etiam erat, quod Hippodamus de bellatoribus seu militibus
ordinaverat, ut stipendia perciperent de bonis communitatis, sicut
communitati deserviunt. Sie etiam Romana respublica statuit,
ut de publico aerario viverent.1

Ein jeder giebt freiwillig schon demjenigen, der ihn z. B.
im Erwerb seines Lebensunterhaltes unterstützt, von den Früchten
dieses seines Erwerbes ab. Es ist das nicht blofs eine Pflicht
der Dankbarkeit, sondern unter gewissen Umständen auch eine
wahre Rechtspflicht. In einem ähnlichen Verhältnis befindet sich
das Heer zu den anderen Bürgern des Vaterlandes. Der Soldat
hilft nicht blofs diesem oder jenem Bürger im Erwerb,
sondern er verschafft eigentlich allen Bürgern und Staatsangehörigen

die letzte Vollendung der Erwerbsmöglichkeit, indem
er ihnen den Staat und die Ruhe im Staate erhält. Dadurch
verpflichtet er sich auch alle Bürger, den ganzen Staat mindestens

zum Dank. Wie daher die Pflicht der Selbsterhaltung
einen jeden zum Krieger stempelt, wie diese Pflicht innerhalb
der Staatsgemeinschaft zum dauernden Besitz eines kraftvollen
und starken Heeres drängt, so hat dieselbe Pflicht der
Selbsterhaltung auch die Pflicht der Dankbarkeit gegen diejenige
Institution im Staate zur Folge, welche für die anderen Bürger
diese Selbsterhaltungspflicht übernimmt. Da zudem der Soldat
uicht einem einzelnen, sondern allen Staatsangehörigen in dieser
Weise dient, so hat auch das Ganze, die Staatsgemeinschaft
oder vielmehr die Staatsgewalt den Dank an das Heer zu
entrichten.

Dieser Dank mufs sich zunächst auf dasjenige beziehen, was
dem Soldaten am nötigsten ist. Am notwendigsten ist aber für
]hn, wie für alle Menschen, der Lebensunterhalt. Letzteren
kann der Krieger sich nicht selbst erwerben, weil, wie Thomas
schon anerkennt, Handel und Gewerbe überhaupt dem Kriegs-

1 Ebd. cap. 12.

Jahrbuch für Philosophie etc. XIV. 21



302 Thomistische Gedanken Ober das Militär.

dienst zuwiderlaufen : est etiam negotiations usus contrarius
quam plurimum exercitio militari.1

Somit mufs die Staatsgewalt zunächst für den Lebensunterhalt

des Soldaten sorgen. Es sind daher auch die Summen,
welche das Heeresbudget in unseren modernen Staaten für den
Unterhalt des Heeres verlangt, nicht als ungerechte Last
der anderen Staatsangehörigen anzusehen, sondern als
pflichtschuldiger Dank, welchen jeder Bürger von demjenigen
abzustatten hat, was er nur durch die Existenz seines Heeres sicher
erlangt hat und in Sicherheit erlangen konnte.

2. Es liegt aber auf der Haud, dafs der Unterhalt und die
damit zusammenhängende Besoldung eines stehenden Heeres eine
dauernde Ausgabe ist, welche einer stabilen Sicherung bedarf.
Heutzutage geschieht das meist dadurch, dafs die Parlamente in
gewissen Perioden die von der Heeresverwaltung vorgeschlagenen
Summen bewilligen, freilich auch manchmal wenigstens teilweise
verweigern. Dafs diese Art Sicherung der Heeresausgaben die
vollkommenste ist, kann wohl nicht behauptet werden. Sie ist
von der Gunst und dem Hafs der Parteien im Staate allzu
abhängig, als dafs sie eine Garantie für längere Zeiten böte.
Gerado in diesem Punkte findet sich bei dem Verfasser des
vierten Buches De reg. Princ. ein Fingerzeig, der zur Lösung
der vorliegenden Frage beitragen könnte. Er referiert nämlich
1. 4. cap. 14. den Tadel, welchen Aristoteles über das zeitweise
für die Frauen in Sparta überwiegend günstige Erbrecht
ausspricht: Quartum autem, quod Aristoteles reprehendit in Lace-
daemoniorum politia, est de inaequali divisione successionum
item circa uxores, quia in bonis defuneti uxor ratione dotis duas

occupabat partes, sicut accidit in Francia de medietate bonorum ;

residuum vero distinguebatur seu distruebatur heredibus et pro
suis legatis. Sed quantumeumque toleretur apud Lacedaemonios
de aliis civitatibus diminutio possessionum, quantum tarnen ad
bellatores sustineri non debet, quia per eos civitas conservatur
in sua virtute.2

Im letzteren Satze verlangt also der Verfasser, dafs ein
solches ungleiches Erbrecht, mag es auch sonst vielleicht bei

1 De reg. Princ. 1. 2. cap. 3. — Vgl. Thomas Aq. S. th. 2. 2. qu. 40.
art. 2.: quaedam negotia sunt adeo sibi repugnantia, ut convenienter
simul exerceri non possint; et ideo illis, qui maioribus deputantur, pro-
hibentur minora; sicut secundum leges humanas militibus, qui deputantur
ad exercitia bellica, negotiationes interdicuntur. — Ders. Expos, in 2.
Tim. 2. lect. 1.

Vgl. auch De reg. Princ. 1. 4. cap. 12.



Thomistische Gedanken über das Militär. 303

den anderen bürgerlichen Gemeinschaften möglich sein, doch beim
Kriegerstande ausgeschlossen werde. Denn es würde Dicht nur
die diminutio possessionum, die stetige Verminderung der den
Kriegern angehörigen liegenden Güter, sondern dadurch auch
die Schwächung des ganzen Kriegerstandes, der Wehrmacht des
Staates, herbeiführen. Hoc autem Aristoteles accidisse Spartiatis

dicit, quia ad nihilum sunt redacti propter dictam causam,
fährt unser Autor daher fort. Offenbar hält er es also für gut,
dafs die Krieger liegende Güter haben. Fragt man, für wen
dieses letztere gut sein soll, so antwortet er: für den Staat;
denn der Staat der Spartiaten — ein reiner Militärstaat — ging
zu Grunde propter dictam causam, wegen der diminutio possessionum,

welche das Erbrecht beim Besitztum des Kriegerstandes
bewirkte. Dieser Umstand, dafs die Verkleinerung des Besitztums

erst dem Wehrstand, dann aber auch dem Staate selbst
den Untergang bereiten kann, fordert natürlich das Entgegengesetzte

als etwas Gutes, Vorteilhaftes. Es nützt also zunächst
dem Wehrstand, dann aber auch dem Staate, wenn ersterer
liegenden Besitz dauernd in seiner Hand behält.

Wenn sich nun auch die Verhältnisse in unseren modernen
Kulturstaaten in keiner Weise jenen Zuständen im alten Sparta
gleichstellen lassen, so ist es doch klar, dafs auch heute noch
der Besitz von liegenden Gütern gewissen Ständen im Staate
und dadurch auch dem Staate selbst von höchstem Eutzen sein
kann. Von diesem Gesichtspunkte aus betrachtet, könnte daher
auch heute noch in Erwägung gezogen werden, ob es nicht
angängig und nützlich wäre, wenn dem Wehrstande in irgend
einer passenden Form ein Besitz an Grund und Boden
zugewiesen, oder, wenn er wenigstens mit dem letzteren in innigem
Zusammenhang gebracht würde.

Es handelt sich hierbei um die Sicherung und Förderung
Mehrfacher Interessen der Militärverwaltung. Einmal hat sie
dem Gros des Heeres die tägliche Nahrung zu bieten. Sie hat
Brot, Fleisch, Gemüse u. s. w. an die Mannschaften, Futter für
die Pferde zu liefern. In allen diesen Dingen ist sie an die
Händler, oft an gewissenlose Spekulanten gewiesen, welche die
Preise hinaufzutreiben wissen, sobald ihr Spürsinn von einer
Hotlage der Militärverwaltung Kenntnis besitzt. Es würde nun
beute freilich schwierig sein, wenn die Heeresverwaltung soviel
Grundbesitz erwerben sollte, um unabhängig von anderen
Faktoren diese Bedürfnisse befriedigen zu können. Solange dieses

unmöglich ist, kann sich die Verwaltung darauf beschränken,
die notwendigen Naturalien mehr direkt — wie es in den letzten

21*



304 Thomistische Gedanken über das Militär.

Zeiten ja auch geschieht — von den heimischen Produzenten
zu kaufen, indem sie den Erwerb und Betrieb eigener Güter
besseren Zeiten überläfst.

3. Das Princip jedoch, welches von dem Autor des vierten
Buches De reg. Princ. im vorhergehenden aufgestellt wurde,
verlangt eigentlich noch mehr als die blofse Sicherstellung der
täglichen Mannschaftsverpflegung. Es legt einen ganz besonderen
Wert auf den Zusammenhang zwischen Heer und Landbesitz
oder Landwirtschaft. Dafs letztere heutzutage unter dem Siegesrausch

einer plötzlich ins Ungeheuerliche gewachsenen Industrie
nicht die ihr zukommende Beachtung findet, ist ein schweres
Übel, unter welchem auch Heer und Staat in gleicher Weise
leiden müssen. Der Staat braucht ein wahres konservierendes
Element, eine feste und stetige Basis: beides giebt ihm der
königstreue Bauernstand. Das Heer bedarf ebenso eines körperlich

zähen Grundelementes: auch dieses giebt ihm hauptsächlich
der an Entbehrungen, an Ausdauer und Arbeitskraft reiche
Bauernstand. Letzteres bemerkt schon der Verfasser des vierten
Buches De reg. Princ.: er lobt die Meinung des Vegetius, der
in den Bauern ein vorzügliches Rekruteninaterial sieht.1 Heer
und Staat haben daher ein Interesse an der Existenz eines
kräftigen Bauernstandes: wo derselbe vorhanden ist, mufs er erhalten
werden, wo er fehlt, sollte er geschaffen werden.

Wie kann aber das Heer einen Bauernstand hervorbringen?
Auch das wäre vielleicht nicht ganz ein Ding der Unmöglichkeit.
Wir haben das berechtigte Institut der Militärversorgung. Könnte
man da nicht erwirken, dafs die aus dem Bauernstande
hervorgegangenen Unteroffiziere u. s. w., welche Anspruch auf die
Militärversorgung haben, mehr und mehr der Landwirtschaft
zugeführt werden, sobald sie Neigung und Geschick dazu
bekunden? Sie brauchten nicht gleich ein eigenes Gut zu erhalten,

sondern könnten auch beispielsweise als Inspektoren u. dgl.
verwendet werden. Oder aber, man überläfst ihnen ein kleineres
oder gröfseres Bauerngut in Pacht auf allmähliche Rückerstattung
des Preises hin. Man könnte aus ihnen sogar, wie es ja früher
üblich war, eine Grenzwehr schaffen, indem man sie in den vom
Feinde am meisten bedrohten Grenzbezirken ansiedelt. Freilich
müfste auch erst der ganze Stand der Landwirtschaft eine
durchgreifende Besserung erfahren. Ist das letztere einmal geschehen,
so finden sich auch leicht Militäranwärter, welche auf
landwirtschaftliche Stellen reflektieren.

1 De reg. Princ. 1. 4. cap. 10. und cap. 11.



Thomistische Gedanken über das Militär. 305

Endlich könnten sogar für bestimmte höhere militärische
Stellungen Güter und Landbesitz in entsprechender Weise reserviert

bleiben, gleichsam eine Art von militärischen Fideikom-
mis8en geschaffen werden, welche nicht für den militärischen
zeitweiligen Besitzer, sondern für den entsprechenden militärischen
Grad als fixierte Gage oder Belohnung zu betrachten wären.
Ob nicht durch solche Veranstaltungen auch das Interesse für
die Landwirtschaft selbst wieder gehoben werden könnte?

Das sind allerdings nur Gedanken, welche man nicht im
Handumdrehen verwirklichen kann; sie sollen auch in keiner
Weise Anspruch auf Vollständigkeit und einfache praktische
Durchführbarkeit machen, sondern nur das Augenmerk auf das

notwendige Zusammenwirken von Heer und Landwirtschaft in
und für den Staat hinlenken. —

4. Aus der allgemeinen Pflicht, dem Heere den nötigen
Unterhalt zu bieten, ergiebt sich endlich noch eine specielle
Aufgabe des Staates: er hat sowohl für diejenigen Krieger zu
sorgen, welche mit Auszeichnung länger noch, als es ihre Pflicht
erforderte, gedient haben, dann aber für den aktiven Dienst
untauglich geworden sind, als auch für die Angehörigen der aktiven
Soldaten, noch mehr aber für die Angehörigen der im Kriege
Gefallenen.

Beides verlangt einfach die Gerechtigkeit. Ein Soldat,
welcher Jahre hindurch aktiv gedient hat, ist thatsächlich während

dieses Zeitraumes behindert worden, materielle Früchte
seines Fleifses zu sammeln, sowohl, weil der Kriegsdienst
heutzutage nicht mehr ein Handwerk ist, als auch dem aktiven
Soldaten verbietet, ein Gewerbe nebenbei zu treiben. Est etiam
negotiations usus contrarius quam plurimum exercitio militari...
unde secundum iura civilia negotiatio est militibus interdieta,
sagt Thomas von Aquin.1 Der Soldat kann also nicht, wie die
anderen Bürger des Staates, für seine Zukunft sorgen, während
er doch andererseits die Früchte seiner Arbeit dem ganzen
Staate zukommen läfst. Der letztere hat daher die Pflicht der
militärischen Versorgung, d. i. die Pflicht, dem durch langjährigen
Dienst zur Ausübung des Kriegshandwerks unfähig gewordenen
Soldaten entweder den Lebensunterhalt zu erleichtern oder direkt
zü leisten.

Auch die Angehörigen der Krieger müssen an der
staatlichen Fürsorge für das Heer Anteil haben. Dieser Anteil kann
sich zunächst darauf gründen, dafs der aktiv thätige Krieger

1 De reg. Princ. 1. 2. cap. 3.



306 Thomistische Gedanken über das Militär.

für seine Familienangehörigen nicht den genügenden
Lebensunterhalt zu beschaffen vermag. Das gilt umsomehr, da das

Heer, als ein so wichtiger Bestandteil im Staate, auch an dem
Zwecke des letzteren partizipieren mufs. Als Zweck des Staates

gilt aber das Wohl aller Bürger, oder, wie Thomas genauer
sagt: ad bonam vitam multitudinis instituendam tria requiruntur.
Primo quidem, ut multitudo in unitate pacis constituatur.
Secundo, ut multitudo vinculo pacis unita dirigatur ad bene

agendum. Tertio vero requiritur, ut per regentis industriam
nece8sariorum ad bene vivendum adsit sufficiens copia.1 Daraus
resultieren dann z. B. die Vergünstigungen, welche vom Staate
den unteren Chargen behufs Erziehung ihrer Kinder gewährt
werden. Andererseits kann und mufs der Staat auch besondere
Dienstleistungen von Mitgliedern des Heeres durch besondere
Vergünstigungen für deren Angehörige vergelten. Endlich
verlangt die Gerechtigkeit auch, dafs der Staat für die Angehörigen
jener tapferen Krieger sorgt, welche im Kampfe für das Vaterland

ihr Leben hingegeben haben. So sagt daher der Autor
des vierten Buches De reg. Princ.: Item statuit idem Hippodamus
in sua politia quasdam leges pietate plenas et iuri naturae
con8entaneas circa quaedatn genera hominum. Primo quidem
quantum ad sapientes: ut, si ex eis aliquis ordinaret expediens
civitati vel Castro, honorem consequeretur iuxta meritum operis,
sicut factum est Joseph per Pharaonem, ut in Genesi scribitur,
et sie accidit Mardochaeo per Assuerum; et hoc propter bénéficia,

quae uterque contulerat unus quidem regioni alter vero
prineipi. Hoc idem etiam de bellatoribus praeeipit, ut si aliqui
eorum morerentur in bello ob defensionem patriae et bonum
civitatis, ipsorum nati aeeiperent eibum de aerario publico. In quo
quidem Romana respublica maxime conatum adhibuit, victoriosos
milites honorare sive in inorte sive in vita, ut historiae tradunt;
sed praeeipue in filiis.2

2. Als naturnotwendiger Bestandteil des Staates mufs die
Heeresgesellschaft vom Staate gebildet, erhalten und

privilegiert werden.
1. Es ist nicht die einzige Pflicht der Staatsgemeinschaft

gegen ihr Heer, dafs sie ihm den notwendigen
Lebensunterhalt darbietet; sie mufs ihm auch die ihm im Staate
zukommende Stellung wahren. Diese Stellung richtet sich nach
der Bedeutung des Wehrstandes im Staate und für denselben.

1 Ebd. 1. 1. cap. 15.
1 De reg. Princ. 1. 4. cap. 13.



Tkomistische Gedanken über das Militär. 307

Denn es ist klar, dafs nicht alle Mitglieder eines Staates
ihrer Wichtigkeit und Bedeutung nach völlig gleichstehen können.
Das durfte wohl die Revolution proklamieren, allein ausgeführt

hat auch sie gerade das Gegenteil. Der Unterschied der
Stände ist ein von Gott gewollter natürlicher, und kein noch so
weit gehender „Liberalismus" wird ihn aus der Welt schaffen
können. Thomas präcisiert die Notwendigkeit und Bedeutung
der Stände folgendermafsen : Non autem esset multitudo ordinata,
sed confusa, si in multitudine diversi ordines non essent
Quae quidem diversitas ordinum secundum diversa officia et
actus consideratur, sicut patet, quod in una civitate sunt diversi
ordines secundum diversos actus: nam alius est ordo iudicantium
et alius pugnantium et alius laborantium in agris, et sie de aliis.
Sed quamvis multi sint unius civitatis ordines, omnes tarnen ad
très possunt reduci, secundum quod quaelibet multitudo perfecta
habet prineipium, medium et finera. Unde et in civitatibus
triplex ordo hominum invenitur: quidam enim sunt supremi, ut opti-
mates; quidam autem sunt infimi, ut vilis populus; quidam autem
suDt medii, ut populus honorabilis.1

Die bedeutsame Stellung des Heeres im Staate ist nun
schon mehrfach hervorgehoben worden: das Heer bildet die
Grundlage für die Erhaltung der Existenz, für die Sicherheit
eines Staatswesens, es garantiert den Frieden nach innen und
nach aufsen, es erweist also thatsächlich den Staatsbürgern
bestimmte Wohlthaten. Schon im allgemeinen steht aber derjenige,
welcher einem anderen hilft oder Wohlthaten spendet, gerade
bezüglich dieser Wohlthaten höher als derjenige, welchem er
sie spendet. Thut ersterer dieses noch dazu in einer wichtigen
Sache und eigentlich selbstlos, so erhöht er sich selbst noch weit
mehr über den zweiten. Der Soldat hilft aber dem Bürger nicht
nur in der wichtigsten von allen materiellen Fragen, nämlich
im Erwerb des Lebensunterhaltes, dessen gröfstmöglichste Sicherheit

er garantiert, sondern er hilft ihm auch, ohne dafür in jedem
einzelnen Falle Bezahlung zu fordern; natürlich wird hier von
•einem Söldnerheer gänzlich abgesehen, da ein solches, wie früher
gezeigt, heutzutage wenigstens in keiner Weise für die Erhaltung

des Staatswesens geeignet ist. Der Soldat leistet demge-
mäfs in der selbstlosesten Weise eine Hilfe, er betrachtet sogar
seine Hilfeleistung als eine Aufgabe seiner moralischen Pflicht,
indem er freudig selbst das Höchste, sein Leben, daran giebt,

1 Thom. Aq. S. th. 1. qu. 108. art. 2. — Vgl. ebd. 2. 2. qu. 183.
art. 2. et 3.



308

um diese Hilfe thatkräftig zu leisten. Nach diesen Gesichtspunkten

ist die Bedeutung und Stellung des Heeres im Staate
zu betrachten.

2. Weil das Heer für das Leben, die Existenz des Staates
der wichtigste Faktor ist, rnufs es auch im Leben, im Organismus

des Staates die erste Stellung einnehmen. Gleichwie bei
jeder Maschine derjenige Teil, welcher der wichtigste ist, auch
die gröfste Fürsorge verlangt, so auch das Heer im Leben des
Staates. Dem Heere gegenüber treten die anderen Staatsbürger
in gewisser Weise zurück. Sie sind nicht überflüssig, im Gegenteil,

auch sie haben ihre bestimmte Bedeutung im Staate und
daher auch ihren Anteil am Staate oder an der Fürsorge des
Staates. Allein, mit Ausnahme der Heeresangehörigen, befinden
sich alle anderen Bürger dem Staate gegenüber mehr als
Empfangende; das Heer allein ist dasjenige Element, welches dem
Staate mehr giebt, als es von ihm verlangt. Der Kaufmann, der
Gelehrte u. s. w. leistet zwar auf einige von seinen persönlichen
Rechten zu Gunsten der staatlichen Gemeinschaft Verzicht; er
verlangt aber dafür von der letzteren nicht nur die Garantie
seiner persönlichen Individualität, sondern auch die Garantie für
die Rechtssicherheit seiner Handlungen aufserhalb jener Sphäre,
welche durch seine individuelle Persönlichkeit begrenzt wird.

Denn der einzelne Mensch als solcher ist zunächst Mitglied
jener einfachsten und natürlichsten Gesellschaft, welche ihm die
ersten und einfachsten Rechte giebt und die ersten Pflichten von
ihm verlangt, der Familiengemeinschaft. Bilden eine gewisse
Anzahl von Familien die darauffolgende und höher stehende
Gesellschaft der xc6(irj, des vicus oder der ci vitas im Sinne von
Dorf- oder Stadtgemeinde (auch wirtschaftliche Gesellschaft
genannt), so setzt sich schliefslich die höchste menschliche Gesellschaft,

die jcôkiç, respublica, der Staat, aus mehreren Dorf- oder
Stadtgemeinden zusammen.1 Durch jede dieser drei Arten von
natürlichen und öffentlichen Gesellschaften erhöht sich das Mafs
des Aktionsumfanges und der Aktionssicherheit, welche dem
einzelnen Menschen als solchem zusteht. Dagegen wird die Freiheit
seiner Handlungen schon durch den Eintritt in die Gesellschaft
der Familie gebunden; in ihr wird der Mensch der ersten
menschlichen Gewalt, nämlich der elterlichen, unterstellt. Diese
naturrechtliche Beschränkung wird aber auch schon in der Familie
durch Erlangung ganz neuer und wertvollerer Rechte paralysiert,
sie verringert sich noch mehr durch den Eintritt in die Dorf-

1 Vergl. Ders. Comm. in Aristotelis Polit. 1. 1. lect. 1.



Thomistische Gedanken über das Militär. 309

oder Stadtgemeinde und reduziert sich endlich am meisten durch
die Zugehörigkeit zur staatlichen Gesellschaft.

Ganz anders verhält sich aber die Sache bei den Angehörigen
des Heeres. Da verlangt der Zweck, für welchen überhaupt
ein Heer existiert, gerade das Gegenteil von demjenigen, was
der einzelne Bürger für sich erstrebt, wenn er sich den
verschiedenen Gesellschaftsarten angliedert. Der Bürger verlangt
von der Stadt- und Staatsgemeinschaft neue Rechte und neue
Vorteile; der Soldat tritt dagegen aus der Dorf- oder Stadtgemeinde

aus und läfst sich in der aktuellen Teilnahme an der
Familiengemeinschaft beschränken, um sich statt dessen ganz in
den Dienst des Staates zu stellen. Er verlangt von diesem
auch nicht neue Rechte, sondern giebt vielmehr von seiner
Persönlichkeit, von seinen individuellen Rechten etwas ab, jedenfalls
mehr, als es der einfache Bürger jemals thut. Der Soldat tritt
aus der Familie heraus: das ist die alte Klage, welche dem
Heerwesen stets vorgehalten wird. Freilich ist sie nicht gerechtfertigt,

wenigstens nicht in dem Dmfange, den man ihr gerne
zu geben beliebt; selbst die Zwecke der beiden hier in Betracht
kommenden Gesellschaften, des Heeres und der Familie, schliefsen
nicht aus, dafs der Soldat beiden gleichzeitig angehört, weil sie
einander subordiniert sind: die Familie erstrebt nur das Wohl
der individuellen menschlichen Natur, das Heer dagegen das
Wohl aller Familien in einem und demselben Staate. Gleichwohl

beweist jene Klage offenbar, dafs der Krieger nicht mehr
so innig an dem gemeinsamen Streben der Familienmitglieder
teilnehmen kann, ebenso gut, wie die alte Drohung: wer den
Eltern nicht folgen will, mufs dem Kalbfell folgen. Der Soldat
löst aber aufserdem gänzlich das Band, welches ihn mit der
gröfseren Stadt- oder Dorfgemeinde verknüpft, indem er jener
Bethätigung den Vorzug giebt, welche auf demselben Gebiete
mehr erreichen will, als die Stadt- oder Dorfgemeinde. Und
doch verläfst auch der Soldat nur die Familie und seine engere
Heimat, um beide im Staate wiederzufinden: er kämpft und will
nur für die Familie und für die Heimat kämpfen.

3. Wenn der Soldat sich von den beiden ihm als Einzelperson

am nächsten stehenden Gesellschaften trennt, so mufs er
in irgend einer Weise sich wieder einer anderen Gesellschaft
angliedern. Er schliefst sich vom Staate nicht aus; im Gegenteil,

er schliefst sich ihm nur desto enger an, je mehr er sich
von der Familie und der engeren Heimat trennt. Er bildet mithin

innerhalb der staatlichen Gesellschaft eine neue und wahre
Gesellschaft: die Gesellschaft des Heeres. Denn, dafs das Heer



310 Thomistische Gedanken über das Militär.

eine Gesellschaft im wahren Sinne des Wortes ist, kann unmöglich

geleugnet werden.1 Das gemeinsame Ziel des Heeres, das

pugnare mit allen seinen vorbereitenden und ergänzenden
Handlungen, verbindet die Angehörigen zu einem Ganzen, zu einer
Einheit, welche auch äufserlich ihren Ausdruck in dem der Einheit

vorgesetzten Führer findet. Das Heer ist mithin eine wahre
Gesellschaft. Es ist zudem eine natürliche Gesellschaft; denn
der Zweck, welchen das Heer anstrebt, ist in der Natur, in der
natürlichen Beschaffenheit des Staates, für welchen das Heer
gebildet wird, enthalten. Der Staat mufs seine Existenz erhalten

und gebraucht hierzu ein in ihm selbst enthaltenes Mittel.
Letzteres sind die dem Staate angehörigen Bürger, d. h. eben
die natürliche Grundlage des Staates, die Materie, wenn auch
im Sinne des Aquinaten nur die entfernte Materie.

Allein das Heer unterscheidet sich doch wiederum in einem
sehr wichtigen Punkte von den anderen Gesellschaftsbildungen
im Staate: es ist keine freie, sondern eine durch Naturnotwendigkeit

bedingte Gesellschaft. Derjenige, für welchen das
Heer so naturnotwendig ist, ist wieder der Staat.

Aus diesem Grunde folgt die äufserst innige Verbindung
zwischen Heer und Staat und zugleich auch die ganz excepti-
onelle Stellung, welche das Heer im Staate einzunehmen hat.

Weil der Staat unbedingt eines Heeres bedarf, so hat
auch der Staat für die Existenz eines Heeres zu sorgen. Da
kann also von einer freien Konkurrenz nicht mehr die Hede
sein: das Heer bildet sich nicht selbst, setzt sich nicht selbst
zu einer Gesellschaft zusammen, sondern der Staat bildet, schafft
sich das Heer. Er hat daher das Material für die
Heeresgesellschaft zu liefern, er hat auch dem Heere diejenige Form
zu verleihen, welche notwendig ist, um den Zweck des Heeres,
die Verteidigung der Existenz des Staates, zu garantieren.

4. Somit bestimmt zunächst der Staat oder die Staatsgewalt
mit Recht die äufsere und innere Stärke seiner Heeresgesellschaft.

Er erklärt, wie grofs diese Gesellschaft sein mufs; er
bestimmt den Grad der Tauglichkeit des Einzelnen, wie die

1 Vgl. Thom. Aq. Op. 19.: Contra inipugnantes Dei cultum et reli-
gionem, cap. 3.: Item, quibuscunque competit aliquis actus, competit ad-
mitti ad societatem illorum, qui ordinantur ad actum illum; cum societas
nihil aliud esse videatur, quam adunatio hnminum ad unum aliquid com-
muniter ageudum: unde et omnes, quibus pugnare licet, possunt com-
municare in eodem exercitu, qui est societas ordinata ad pugnaudum:
non enim videmus, quod milites religiosi repellant milites saeculares a
suo exercitu, nec e converso.



Thomistiscbe Gedanken über das Militär. 311

Tüchtigkeit des Ganzen. Er hat daher die Aufgabe, die
Aushebung der Krieger und ihre Musterung zu besorgen; er regelt
den Dienst im Frieden, wie im Kriege; er ist es auch, der die
allgemeine Tauglichkeit des Einzelnen durch persönliche Übungen
und durch Übungen des ganzen Heeres, d. i. durch Kriegsspiele,
Manöver zu steigern sucht; er ist es weiter, der das Heer zu
jener gröfseren und erhabeneren Vaterlandsliebe und Tapferkeit
erzieht, welche alles, selbst das eigene Leben hingiebt, um das
Vaterland zu retten.

Der Staat ist es endlich auch, welcher durch ganz aufser-
gewöhnliche Belohnungen und Preise die innere Berufsfreudigkeit

und Frische zu erhalten und zu erhöhen strebt. Welcher
Art diese Belohnungen sein müssen, das entscheidet Zeit und
Art des Verdienstes, die Stellung und Gesinnung desjenigen,
welcher sich ausgezeichnet hat u. dgl. mehr. In dieser Hinsicht
zeigt die Geschichte wieder die besten Beispiele, und der
Verfasser des vierten Buches De reg. Princ. weist uns ausdrücklich
auf die Belohnungen hin, welche das kriegerische Horn seinen
siegreichen Feldherren und Soldaten in reichlichem Mafse spendete.

So heifst es in der schon früher herangezogenen Stelle
1. 4. cap. 13.: Romana respublica maxime conatum adhibuit,
victoriosos milites honorare sive in morte sive in vita, ut histo-
riae tradunt.1 Ganz besonders lehrreich in dieser Beziehung
ist aber die Stelle 1. 4. cap. 25.: Necessarii igitur sunt bella-
tores omni tempore in republica, tum pro pace civium conser-
vanda, tum pro incursu hostium evitando: quorum considerato
fructu in republica amplior eis inter cives confertur honor, tam-

quam magis necessariis ad conservationem politiae, et propter
periculum, cui se pro ipsa debent exponere. Propter quod
eisdem solis dabatur victoriosis corona. Hinc est quod in Poli-
crato assimilantur manui, quae secundum Aristotelem in 2. de
Anima est Organum organorum. Iura etiam ipsos milites ampli-
ori décorant privilegio inter omnes civiles, seu in testamentis,
sive in donationibus, seu in quibuscunque negotiis, sed praecipne,
dum sunt in castris ac suum exercent officium. An dieser Stelle
werden mithin mehrere der vorhin angegebenen Bevorzugungspunkte

angeführt und zugleich wird gesagt, dafs dieselben dem
Heere von Katur aus zukommen.

1 Vgl. De reg. Princ. 1. 4. cap. 6.: Bellicis autem rebus intendere
in republica libertatem meretur: unde et militibus iura gentium speciales
apices privilegiorum concedunt pugnare autem summa est actio,
cum sit actus fortitudinis, qui solus, si laudabiliter exerceatur, meretur
coronam.



312 Thomistische Gedanken über das Militär.

5. Die Grundlage aber aller dieser Vorteile, welche dein
Heere zuzuwenden sind, ist das Princip, dal's das Heer eine

ganz besondere Gesellschaft im Staate ist. Sie ist nicht das
blofse Material, aus welchem sich der Staat bildet, wie die
Familiengemeinschaft und die wirtschaftliche Gesellschaft. Sie
hat als Ziel und Zweck auch nicht allein das Wohl ihrer
Mitglieder, wie jene beiden Gesellschaftsarten — bei der wirtschaftlichen

bilden die Familien das Mitgliedermaterial —, sondern
sie ist einerseits das einzige Instrument des Staates, durch
welches dieser seine Integrität und seinen Frieden wahrt, und
hat andererseits als Ziel das Wohl des ganzen Staates, also auch
jener Mitbürger, welche nicht ihr selbst angehören.

Daher leiht der Staat bereitwillig seine Macht, um diese
neue Gesellschaft zu bilden, zu erhalten und zu stärken; daher
setzt er freudig alles daran, um dieser seiner vorzüglichsten
Stütze neue Kraft zuzuführen. Aus demselben Grunde giebt der
Staat seinem Heere eine Bewegungsfreiheit, welche er den
anderen freien Gesellschaften nicht gewähren kann. Und endlich
belohnt er seine Krieger in der freigebigsten und weitgehendsten
Weise, weil auch sie ihm das Höchste und Beste schenken:
ihre Freiheit und ihr Leben.

Wenn wir daher von diesem Gesichtspunkte das Heer
betrachten, so verstehen wir erst, wie die Neuzeit immer mehr und
mehr von der Institution der Söldnerheere abgekommen ist und
ihre Sympathieen dem Heere zugewendet hat, welches aus den
Kindern des Landes genommen wird. Jene Söldner der früheren
Zeiten mufsten dem Staate, in welchem sie eine besondere
Gesellschaft bildeten, stets eine schwere Gefahr sein, und sie sind
es auch gewesen. Als das entkräftete Rom die kraftvollen
Germanen in seinen Sold nahm, war auch seine Herrschaft dahin:
die Söldner zertrümmerten sie, nachdem sie die Schwäche ihrer
Herren erkannt hatten. Solange ferner das Heer der Sammelpunkt

aller Zuchtlosen war, konnte auch der Staat nicht die
ganze Fülle seiner Macht und seiner Gunst dieser Rotte
zuwenden: ein Grund mehr, weshalb das Söldnerheer als unfähig
erkannt wurde, die Integrität des Staates zu schützen. Erst,
als man die Söhne des eigenen Landes dem Heere einreihte,
konnte man sowohl hoffen, dafs letzteres in Wahrheit Gut
und Blut für das Vaterland einsetzen würde, konnte man auch
dem Heere ohne Furcht eine hervorragende Stellung im Staate
zuteilen und ohne Neid die Belohnungen gewähren, welche ihm
gebühren.



Thomistische Gedanken über das Militär. 313

So soll heute dasjenige 'Heer, welches seine Aufgabe im
Staate richtig erkennt und seine Pflicht ehrlich erfüllt, als eine
durchaus ehrenvolle und dem Staate unentbehrliche Institution
dastehen.

III. Die Organisation des Heeres.
1. Das Material des Heeres bilden die körperlich und geistig

geeigneten und für den Kriegsdienst ausgebildeten
Landeskinder.

1. Um eine Gesellschaft, ihre innere Einrichtung und
Zusammensetzung näher kennen zu lernen, fragt man gewöhnlich
zunächst nach dem Material derselben, d. h. nach den Mitgliedern,
aus welchen sie zusammengesetzt ist; weiter aber auch nach dem
Verhältnis, in welchem diese Mitglieder untereinander stehen,
ob sie koordiniert oder subordiniert sind, und im letzteren Falle
wieder, wem und wie sie subordiniert sind. Um aber volle
Klarheit über Inneres und Aufseres der Gesellschaft zu erhalten,
mufs man ferner die Frage stellen, welchen Zweck sie eigentlich

verfolgt, und endlich auch noch, wie sie entsteht, welche
Ursache schliefslich ausschlaggebend war, um die Konstituierung
dieser bestimmten Gesellschaft effektiv herbeizuführen.

Alle diese Fragen müssen auch von den Verfassern des
Buches De reg. Princ. beantwortet werden, wenn sie uns einen
näheren Einblick in jene so eigentümliche und hervorragende
Gesellschaft des Heeres bieten wollen. Und thatsächlieh finden
wir auch diese Fragen in dem eben genannten Werke
beantwortet.

Die eine dieser vier Fragen findet ihre Erledigung in dem
ersten Abschnitt dieses Artikels, welcher die Aufschrift: Staat
und Heer trägt. Das dort angegebene Resultat zeigt uns nämlich,

welchen Zweck das Heer im Staate hat: es hat die
Aufgabe, den Staat in seiner Integrität nach innen und nach aufsen
zu schützen. Im zweiten Abschnitt dagegen versuchten wir einen
Aufschlufs darüber zu geben, wie und durch welchen Faktor
eigentlich die Gesellschaft des Heeres entsteht. Die Antwort
lautete: der Staat, die Staatsgewalt ist es, welche das Heer
entstehen läfst und es in der für jenen eben genannten Zweck
notwendigen Weise oder Verfassung erhält. Es bleiben uns
also nur noch die zwei ersten Fragen zu beantworten: 1. aus
welchem Material ist das Heer zusammengesetzt, und 2. welche
Konstitution ist für die Heeresgesellschaft notwendig? Beide
Fragen lassen sich tinter der einen Frage nach der Organisation
des Heeres vereinigen.



314 Thomistische Gedanken über das Militär.

2. Zunächst haben wir das Material des Heeres näher
kennen zu lernen.

Ganz allgemein betrachtet können nach dem, was früher
über Söldnerheere u. s. w. gesagt worden ist, nur Bürger des
Staates selbst das Material für das Heer bilden, welches dieser
bestimmte Staat notwendig hat. Wenn nun an und für sich
jeder Bürger wegen der Pflicht der Selbsterhaltung schon zum
Krieger gestempelt ist — es ist das jener Gedanke, welcher
Darwin zu seinem arg übertriebenen Begriff des struggle for life
führte! —, so erfordert doch der Zweck des Heeres, das pugnare,
eine bestimmte Auswahl unter allen Wehrpflichtigen zu treffen.
Das Kämpfen verlangt nämlich eine gewisse Fähigkeit, welche
nicht jedem Wehrpflichtigen zu eigen ist. Diese Fähigkeit selbst
aber mufs dem Zwecke des Heeres entsprechend wieder eine
doppelte sein: eine rein körperliche und eine geistige.

Die rein körperliche Fähigkeit und Tauglichkeit verlangt
ein gewisses Mafs von körperlicher Widerstandskraft gegen die
Anstrengungen, welche den Soldaten im Kriege erwarten. Da
aber das Heer im Frieden auf den Krieg vorbereitet wird, so
mufs jene körperliche Widerstandsfähigkeit auch schon im Frieden
vorhanden sein, d. h. nur jene Bürger eines Staates können zum
Kriegsdienst herangezogen werden, welche voraussichtlich die
Strapazen eines Krieges ertragen können. Demgemäfs kann die
Heeresverwaltung, wenn auch vielleicht nur ausnahmsweise,
schon im Frieden derartige Übungen veranstalten, welche die
volle Widerstandskraft, wie sie im Kriege erforderlich ist,
verlangen. So sagt der Verfasser des vierten Buches De reg. Princ.t
Assumendi sunt igitur cives ad pugnam sive consiliarii
(d. h. die Beamten des Staates), sive artifices (Handwerker),
sive agricultores, dummodo dispositionem corporis habeant,
unde non impediantur a pugna.1

Was' unser Autor hier unter der dispositio corporis, der
körperlichen Tauglichkeit versteht, das erläutert er an derselben
Stelle, indem er die körperlich Untauglichen aufzählt. Das sind
für ihn die homines corpulenti et ponderosi ad ambulandum, also
eigentlich Kranke, freilich hier eine eigentümliche Art von
Kranken; ferner die cives nimis deliciis dediti, eine Klasse von
Menschen, welche allerdings zum grofsen Teil durch die eiserne
Disciplin im Heere von ihrer Untauglichkeit geheilt werden
könnten.2 Zu den vom Kriegsdienst auszuschliefsenden Bürgern

1 De reg. Princ. 1. 4. cap. 10.
2 Vgl. auch ebd. 1. 3. cap. 4.



Thomistische Gedanken über das Militär. 31»

rechnet er aber auch die homines, quos emeritos habebant anti-
qui Romani, homines etiam provectae aetatis, quos divina lex
prohibet a pugna. Die Erstgenannten sollen also jene Bürger
sein, welche durch ein Staatsgesetz, obgleich sie tauglich sind,
vom Kriegsdienst befreit werden, weil sie sich in irgend einer
Form um das Vaterland in hervorragender Weise verdient
gemacht haben. Dagegen ist für die homines provectae aetatis
auch in den modernen Kriegs- und Heeresverfassungen eine
Befreiung vom Kriegsdienst durch gesetzliche Festlegung einer
Altersgrenze für die Wehrpflicht vorgesehen.

Die Ausnahmen endlich, welche jener Verfasser noch aufser-
dem an derselben Stelle aufführt, sind entweder mit den eben
erwähnten identisch oder beziehen sich auf Verhältnisse, welche
heute kaum eine Ausnahme rechtfertigen dürften.1

Somit gilt auch unserem Autor im allgemeinen jene
Widerstandsfähigkeit, welche zur Ertragung der Kriegsstrapazen
notwendig ist, als Mafsstab für die Aufnahme in das Heer. Da
werden natürlich alle jene Bürger ganz besonders für den Kriegsdienst

befähigt sein, welche auch sonst schon in ihrem Beruf
grofse körperliche Anstrengungen zu ertragen vermögen. Dazu
gehören vorzüglich die artifices et agricolae, die Handwerker und
noch mehr die Landleute. Daher tadelt unser Autor jene
Einteilung des Hippodamus, nach welcher in dessen Idealstaat keine
der drei dort genannten genera hominum, der bellatores, artifices
und agricolae, das Gewerbe oder die Arbeit der beiden anderen
übernehmen dürfe: quod nec bellator ad cultum terrae, nec ad

negotiationes, nec agricola ad arma transiret. Gerade diese letztere
Bestimmung sei falsch, quia artifices et agricolae aliquando sunt
bellatores, cum de istis duobus generibus hominum praecipue
eligantur tyrones (Rekruten).2

1 Es heifst dort, 1. 4. cap. 10., nämlich weiter: Hos excludere a
pugna dignum videtur, ut patet in Deuteronomio, quos lex praedicta
prohibet, instante exercitu et acclamante praetore: ubi quattuor genera
hominum ponuntur, qui a pugna excipiuntur ibidem, videlicet qui aedi-
ficasset novam domum et non ea fuisset usus; vel qui plantasset novam
vineam; qui in proximo uxorem duxisset: quae quidem tria intentionem
distrahunt a pugnante et ex hoc efficitur minus audax. Quartum genus
est nimis timentium mortem, qui a sacra Scriptura formidolosi vocantur.
Vegetius etiam in principio primi libri inter artifices quinque genera
hominum dicit excludenda a castris, videlicet piscatores, aucupes, dulcia-
fios, id est, qui deliciis intendunt, lenones, id est, qui molles sunt et
flexibiles, item qui videntur intendere ad genesia, id est ad opera mu-
liebria, ut sunt opera textrina sive venerea.

* Ebd. cap. 11. — Vgl. auch ebd. cap. 10.: Vegetius ubi docet,
eligi tyronem, ad agricolas et artifices magis remittit, eo quod assueti
sunt ad labores.



316 Thomistische Gedanken über das Militär.

Die allgemeine Fähigkeit zum Kriegsdienst müssen die
Rekruten sofort besitzen, wenn sie ausgehoben werden; sie mufs
aber auch erhalten, erhöht und derartig gekräftigt werden, dafs
der Soldat wirklich im Kriegsfall eine körperliche Stärke besitzt,
welche durch Übung auch auf ausnahmsweise grofse Anstrengungen

vorbereitet ist. Daher mufs im Heere auch der Körper
durch Leibesübungen gestärkt werden.

3. Wichtiger aber als die körperliche Kraft ist dem Heere
die geistige Kraft, Intelligenz: denn sola fortitudo — hier die
körperliche Stärke — non sufficit ad vincendum in pugna,. sed
astutia bellandi.1

Naturgemäfs bedarf nicht jedes Mitglied des Heeres
derselben geistigen Intelligenz. Wie bei jeder anderen Gesellschaft,
so müssen auch bei dem Heere die führenden Teile mehr wissen
und mehr verstehen als die geführten. Trotzdem hat auch der
gemeine Soldat ein gewisses Quantum von geistiger Kraft
notwendig, da ein jeder derselben nicht nur die Befehle der Oberen
entgegenzunehmen und zu verstehen hat, sondern auch in eine
Lage kommen kann, in welcher er auf sich selbst und auf sein
eigenes Wissen angewiesen ist. Dies hebt auch Thomas hervor,
wenn er sagt: Ars bellica requirit tria, scilicet scientiam, robur
et exercitium.2

Zweierlei bedarf in dieser Beziehung jeder Soldat: einer
hervorragenden Liebe zum Vaterlande und jener Tugend, welche
man allgemein Tapferkeit, fortitudo, nennt.

Ohne Zweifel mufs jeder Bürger schon sein Vaterland lieben.
Auch hierüber belehrt uns der Aquinate: homo efficitur diversi-
mode aliis debitor secundum eorum diversam excellentiam et
diversa bénéficia ab eis suscepta. In utroque autem Deus
summum obtinet locum: qui et excellentissimus est, et est nobis
essendi et gubernandi primum principium; secundario vero
nostri esse et gubernationis principia sunt parentes
et patria, a quibus et in qua nati et nutriti sumus. Et ideo
post Deum est homo maxime debitor parentibus et
patriae. Unde sicut ad religionem pertinet cultum Deo exhibere,
ita secundario gradu ad pietatem pertinet, exhibere cultum
parentibus et patriae. In cultu autem patriae intelligitur
cultus omnium concivium et omnium patriae amicorum.3

Noch mehr als jeder andere Bürger mufs jedoch der Soldat
sein Vaterland lieben. Denn er weiht sich ganz dem Dienste

1 Ebd. 1. 4. cap. 6.
« Thomas Aq. Expos, in Psalm. 17.
:l Ders. S. th. 2. 2. qu. 101. art. 1. — Vgl. auch ebd. art. 3.



Thomistische Gedanken über das Militär. 317

seines Landes, verläfst sein Gewerbe, trennt sich von seiner
näheren Gemeinschaft, der er bisher angehörte, er verzichtet
auf den eigenmächtigen Erwerb seines Lebensunterhaltes, auf
die Sicherung seiner Zukunft, er bereitet sich sogar vor, sein
Leben in seinem neuen Berufe hinzugeben. Und alles dieses
thut er nur, um sein Vaterland zu schützen und zu retten.
Dafs hierzu ein besonderer Grad von Liebe zum Vaterland
gehört, wird wohl niemand in Zweifel ziehen. Daher betont der
Verfasser des vierten Buches De reg. Princ. : Amor patriae in
radice caritatis fundatur virtus autem caritatis in merito
antecedit omnem virtutem ergo amor patriae super ceteras
virtutes gradum meretur honoris.1 So forderte auch der Vater
des Judas Makkabi, Mattathias, seine Söhne auf: Aemulatores
estote legis et date animas vestras pro testamento patrum
et accipieti8 gloriam magnam et nomen aeternum.2

4. Die Liebe zum Vaterlande ist es auch, welche den
Krieger ganz besonders zur Tapferkeit antreibt. Pugnare autem
summa est actio, cum sit actus fortitudinis, qui solus si laudabi-
liter exerceatur meretur coronam, heifst es De reg. Princ. 1. 4.

cap. 6. Denn die kriegerische fortitudo bezweckt dasselbe Gut,
wie die Liebe zum Vaterlande: sie will nämlich das Vaterland
erhalten, retten; allein jene erstrebt dieses Ziel nicht blofs im
allgemeinen, sondern in einem speciellen Falle, nämlich dann,
wenn das Vaterland sich in Gefahr befindet. So sagt Thomas:
fortitudo autem (consistit) in periculis bellorum, quae sustinen-
tur pro salute communi.3

Demgemäf8 besteht die Tapferkeit darin, dafs der Krieger
die Gefahren des Krieges mit Gleichmut, mit Freuden erträgt
und sie in keiner Weise aus Furcht vermeidet: principalior actus
fortitudinis est sustinere, id est immobiliter sistere in periculis,
fiuam aggredi.4 Die gröfste körperliche Gefahr aber, welche
dem Krieger im Kampfe für das Vaterland drohen kann, ist der
Tod. Daher äufsert sich die Tapferkeit auch vornehmlich darin,
dafs der Krieger dem ehrenvollen Tod auf dem Schlachtfeld
furchtlos entgegensieht, wie Thomas wiederum S. th. 2. 2. qu.
123. art. 5. sagt: Sed pericula mortis, quae sunt in bellicis,
directe imminent homini propter aliquod bonum, inquantum videlicet

défendit bonum commune per iustum bellum. Et secun-

1 De reg. Princ. 1. 3. cap. 4.
2 1. Makk. 2, 50.
3 Thomas Aq. S. th. 2. 2. qu. 141. art. 8.
4 Ebd. qu. 123. art. 6.

Jahrbuch für Philosophie etc. XIV. 22



318 Thomistische Gedanken über das Militär.

dum hoc concedendum est, quod fortitudo proprie est circa
pericula mortis, quae est in bello.

Durch die Überwindung der Todesfurcht wird die Tapferkeit
auch zu einer besonderen Art von Tugend, indem sie sich der
(seelischen) Starkmut anschliefst. Wie diese nämlich gegen die
Schwierigkeiten ankämpft, um den Menschen zum vernunftge-
mäfsen Handeln zu führen, so überwindet die körperliche
fortitudo, die Tapferkeit, die körperlichen Hindernisse, unter denen
der Tod das letzte, gröfste und schrecklichste ist, um dem

Krieger die Erfüllung seiner Soldatenpflicht zu ermöglichen.1
Die Tapferkeit ist mithin eine für jeden Soldaten unerläfs-

liche Tugend.2 Sie ergänzt und vervollkommnet die körperliche
Tauglichkeit, sie hebt den Krieger hinauf zu jener Höhe des
Edelmutes und der Selbstverleugnung, welche der Grundzug der
wahren Vaterlandsliebe sein soll. Daher sagt Thomas: quanto
aliqua virtus magis pertinet ad bonum multitudinis, tanto melior
est fortitudo autem (consistit) in periculis bellorum, quae
sustinentur pro salute communi.3-

5. Diesen beiden Erfordernissen, welchen jeder einzelne
Soldat genügen mufs, treten aber auch noch jene zur Seite,
welche von dem ganzen Heere verlangt werden, insofern es
wirklich brauchbares Material zum Kriegführen oder zur
Verteidigung des Vaterlandes sein soll. Hierzu gehört vor allem
die schon oft betonte Schulung des Heeres während der
Friedenszeit. Denn: sola fortitudo non sufficit ad vincendum in

pugna, ut probat Vegetius de re militari... sed astutia bellandi.4,
Diese astutia, Klugheit, Schlauheit, Erfahrung im Kriegführen
kann, wie schon früher erwähnt, nur durch Übung erworben
werden, und zwar durch eine Übung, welche mit denselben oder
wenigstens mit ähnlichen Verhältnissen rechnet, wie sie der Krieg
mit sich bringt. Demgemäfs hat die Heeresleitung dergleichen
Übungen anzuordnen, der Staat sie möglich zu machen, indem
er die notwendigen Geldmittel, Übungsplätze u. dgl. zur
Verfügung stellt. So fordert auch hier wieder Thomas konsequent

1 Vgl. Thomas Aq. S. th. 2. 2. qu. 123. art. 1. — Ebd. art. 4. —
2. Sent. dist. 44. qu. 2. art. 1. ad 3. — 3. Sent. dist. 33. qu. 3. art. 1.

quaest. 1.

Vgl. De reg. Princ. 1. 4. cap. 17.: Concluditur (ab Aristotele) etiam
ex eodem forte malam esse politiam praedictorum (Lacedaemoniorum),
quia viri militares non assumebantur, qui essent fortes virtute, videlicet
fortitudinis, quae est una de principalibus inter quattuor, qua cives ex-
ponunt se morti pro republica.

8 Thomas Aq. S. th. 2. 2. qu. 141. art. 8.
* De reg. Princ. 1. 4. cap. 6.



Thomistische Gedanken über das Militär. 319

vom Oberhaupt des Staates, d. h. vom Könige: oportet providere,
quis locus aptus sit urbibus constituendis, quis villis, qui s

cas tris; ubi constituenda sint studia literarum, ubi exercitia
militum etc.1

Praktisch lernt der Soldat die Kriegsverhältnisse im Frieden
kennen durch Gefechtsübungen in gröfseren oder kleineren
Truppenverbänden, bis hinauf zu den grofsen Manövern, denen
unter Umständen auch die wirkliche Kriegsstärke und kriegs-
mäfsige Ausrüstung der einzelnen Truppenformationen zu Grunde
gelegt werden kann. Der führende Soldat dagegen, dessen

geistiger Auffassungskraft und moralischer Verantwortlichkeit
auch eine höhere geistige Tauglichkeit zum Kriegführen
entsprechen mufs, bedarf auch noch einer höheren theoretischen
Ausbildung. Er kann diese Ausbildung durch privates Studium
oder durch ein Studium an einer Kriegsschule, Kriegsakademie
erlernen, besitzen mufs er sie jedenfalls; denn das Kriegführen
ist eine Kunst, die ars bellandi! Wenn dann in den Zeiten
der höchsten Not auch das ganze Volk zu den Waffen gerufen
werden mufs, so bildet doch die verhältnismäfsig vielleicht
geringe Zahl der kriegsgeübten Führer und Krieger den Kern,
der die Masse der Ungeübten mit Erfolg einem ebenfalls in
grofser Menge auftretenden Feinde entgegenwerfen kann. So

verstehen wir auch die Worte, welche der Verfasser des vierten
Buches De reg. Princ. cap. 10. uns zuruft: Quamvis autem
bellatores sint aptiores ad pugnam, quia experientiam
habent et pugnandi artem, et, ut ait Vegetius, nemo facere
ttetuit, quod se bene didicisse confidit, impetum tarnen multitu-
dinis su8tinere non possint, nisi cum multitudine.

2. Der König ist der geborene Führer des Heeres: ihm schuldet
der Soldat auf Grund des Fahneneides den militärischen

Gehorsam.
1. Eine jede Gesellschaft ist ein geordnetes Ganzes.

Weil nämlich der Zweck einer Gesellschaft eine Einheit bildet,
welche von den verschiedenen Gliedern erstrebt wird, mufs
auch dieses Streben einerseits ein verschiedenes sein, weil
es von den verschiedenen Gliedern ausgeführt wird; andererseits

aber ein einheitliches, weil der Effekt des Strebens eine
Bin h ei t ist. Beide Momente umfafst die Ordnung, welche gerade
durch ihr Vorhandensein in voneinander unterschiedenen Dingen
letztere im Hinblick auf einen gemeinsamen Zweck zu einer
Einheit verbindet.

1 Ebd. 1. 1. cap. 13.

22*



320 Thomistische Gedanken über das Militär.

Während daher das Material einer Gesellschaft das ist,
woraus dieselbe gebildet wird, ist die Ordnung das, was in
dem Material der Gesellschaft vorhanden ist, wenn sie wahre
Gesellschaft sein soll. Das Princip aber, welches jedem
Teilhaber in der Gesellschaft seinen Platz anweist und die Thätig-
keit angiebt, durch welche er in seiner Weise den gemeinsamen
Zweck anstreben soll, welches also eigentlich die Ordnung in
der Gesellschaft hervorbringt, nennen wir die sociale Auktorität
oder Gewalt in der Gesellschaft.

Diese Auktorität mufs mithin effektiv innerhalb jeder Gesellschaft

existieren, um jedes Mitglied zum Streben nach dem gemeinsamen

Zweck antreiben und den widerstrebenden Willen binden
zu können. Sie mufs ferner, wenn wir von menschlichen
Gesellschaften sprechen, so geartet sein, dafs sie von den menschlichen
Mitgliedern als Auktorität auch äufserlich erkannt werden kann.
Beides wird dadurch erreicht, dafs die Auktorität sich im
Besitze eines oder mehrerer Mitglieder einer menschlichen Gesellschaft

befindet. Diesem Mitglied oder diesen Mitgliedern fallt
dann die Pflicht zu, auf alle Teilnehmer an der betreffenden
Vereinigung so einzuwirken, dafs sie im gemeinsamen und
einmütigen Handeln den gemeinsamen Zweck anstreben. Erst durch
den Einflufs der Auktorität kommt also das Zusammenwirken
in der Gesellschaft zu stände. Durch das gemeinsame Wirken
wieder wird die Erreichung des gemeinsamen Zweckes garantiert

und so die Gesellschaft selbst zu einer lebensvollen
organischen Einheit gemacht.

Denn aus der Kräfte schön vereintem Streben
Erhebt sich, wirkend, erst das wahre Leben.

Wie daher in der Familiengemeinschaft die Auktorität im
Vater verkörpert ist, wie in der staatlichen Gesellschaft der
König, der Herrscher, Regent — wenn wir hier nur die
Monarchie betrachten — die auktoritative Gewalt besitzt, so mufs
es auch innerhalb der Heeresgemeinschaft eine wahre Auktorität
geben.

2. Wer ist aber der eigentliche Leiter des Heeres, oder
wer ist der Träger der Auktorität in der Heeresgesellschaft?

Thomas beweist in den Kap. 2—6 des ersten Buches De

reg. Princ., dafs für jede staatliche Gemeinschaft die Herrschaft
eines Einzigen das Beste und Vollkommenste sei; die Monarchie
und der König in ihr, dessen Wahlspruch das Wohl seines
Volkes ist, das ist stets das Ideal des Grafen von Aquino, wie



Thomistische Gedanken über das Militär. 321

wir es des ötteren in seinen Schriften finden.1 Hoc igitur
officium rex se suscepisse cognoscat, ut sit in regno sicut in corpore
anima et sicut Deus in mundo, sagt er sogar De reg. Princ. 1. 1.

cap. 12. Der König soll also im Staate dasselbe sein, was die
Seele im Leibe des Menschen ist. Wie die Seele aber die
Herrschaft über alle Teile des Körpers hat und für alle Teile
daher das Princip ihrer Thätigkeit ist, so kann auch der
Oberaufsicht und Herrschaft des Königs kein Teil des Staates
entzogen sein. Im Gegenteil, er ist die letzte und oberste Aukto-
rität für alle Teilnehmer an der staatlichen Gesellschaft, wie
Thomas bestätigt: si igitur, ut dictum est, qui de ultimo fine
curam habet, praeesse debet his, qui curam habent de ordinatis
ad finem et eos dirigere suo imperio, manifestum ex dictis fit,
quod rex praeesse debet omnibus humanis officiis et ea
imperio sui regiminis ordinäre.2 Daraus geht klar hervor, dafs
auch das Heer nicht aufserhalb des königlichen Machtbereiches
liegen kann.

Allein der König und sein Heer sind noch viel inniger
miteinander verknüpft als irgend etwas anderes im Staate. Der
Zweck des Staates ist das bonum commune aller seiner Bürger,
derselbe Zweck gilt aber auch für den König : rex est, qui unius
multitudinem civitatis vel provinciae et propter bonum
commune regit.8 Dieses bonum commune oder bonum publicum
kann im Grunde genommen nur durch drei Ursachen verhindert
Werden, welche Thomas ausführlich im 15. Kap. des ersten Buches
De reg. Princ. angiebt. Das erste Hindernis ist ein rein
natürliches: es ist der Tod, welcher jeden Bürger dem Staate
entzieht und so gleichsam den Staat selbst aufhebt. Da nun der
Staat nicht blofs für eine Generation gegründet wird, sondern
wenn möglich alle Zeiten hindurch bestehen soll, so hat der
König zunächst für den rechtzeitigen Ersatz derjenigen zu
sorgen, welche infolge ihres Alters oder infolge anderer Ursachen
nicht mehr fähig sind, ihre Amter in der richtigen Weise zu
verwalten.4 Das zweite Hindernis für die allgemeine Wohlfahrt

1 Vgl. z.B. Thomas Aq. S. contra gentiles 1. 4. cap. 76.: Optimum
autem regimen multitudinis est, ut regatur per unum; quod patet ex fine
regiminis, qui est pax: pax enim et uuitas subditorum est finis regentis;
unitatis autem congruentior causa est unus quam multi. — De reg. Princ.
1- 1. cap. 2.: Omne autem naturale regimen ab uno est. u. s. w.

2 Thomas Aq. De reg. Princ. 1. 1. cap. 15.
3 Ebd. 1. 1. cap. 1.
4 De reg. Princ. 1. 1. cap. 15.: Igitur circa tria triplex cura

jmminet régi. Primo quidem de successione hominum et substitutione
Hlorum, qui diversis officiis praesunt; ut, sicut per divinum regimen in



322 Thomistische Gedanken über das Militär.

eines Volkes entsteht durch den schlechten Willen einiger Bürger,

welche aus Trägheit, Hafs und Neid die anderen Bürger
in ihrem ruhigen Besitz stören und so den inneren Frieden des
Staates selbst gefährden. Ihnen gegenüber hat der König auf
die Beobachtung der Gesetze zu dringen und in gerechter Weise
Lohn und Strafe zu verteilen.1 Dafs der König in der Erfüllung

dieser seiner zweiten Pflicht im Heere seine Unterstützung
suchen soll, spricht der Verfasser des vierten Buches De reg.
Princ. aus: Est enim bellator in republica necessarius et pars prae-
cipua politiae: quia eius officium est assistere principi pro
exequenda iustitia.2 Das gröfste und letzte Hindernis endlich,
welches nicht nur die öffentliche Wohlfahrt, sondern mit ihr auch
den Staat selbst vernichten kann, ist die Bedrohung des Friedens
durch den äufseren Feind. Daher ist es die ganz besondere
Pflicht des Königs, den Staat und seine Bürger gegen die
Angriffe des Feindes sicher zu stellen. Dementsprechend sagt
Thomas: Tertio imminet régi cura, ut multitudo sibi subiecta
contra hostes tuta reddatur. Nihil enim prodesset interiora vitare
pericula, si ab exterioribus defendi non posset.3 Auch diese
Sorge verlangt, wie früher schon gezeigt wurde, dafs der König'
ein Heer habe, welches ihm in der Erfüllung dieser seiner
dritten Pflicht treue Mithilfe leiste.4

Demnach ist der König in zweifacher Weise auf das Heer
direkt angewiesen: er braucht es, um den inneren und äufseren
Frieden zu schützen und dadurch den Staat selbst zu erhalten.
Das Heer ist also das Werkzeug des Königs, durch welches er
den Frieden und die Existenz seines Volkes garantiert. Werkzeug

kann aber nur dasjenige Ding genannt werden, welchea
nicht aus eigener Kraft, sondern durch die Kraft desjenigen
eine Thätigkeit ausübt, in dessen Besitz es sich befindet. So

müssen wir das Heer, wenn es wirklich ein Werkzeug zur
Erhaltung des inneren und äufseren Friedens sein soll, als Eigenrebus

corruptibilibus, quia semper eadem durare non possunt, provisum
est, ut per generationem alia in locum aliorum succédant, ut vel sic
conservetur integritas universi, ita per regis Studium conservetur
subiectae multitudinis bonum, dum sollicite curat, qualiter
alii in deficientium locum succédant.

1 Ebd.: Secundo autem (sc. cura imminet régi), ut suis legibus et
praeceptis, poenis et praemiis homines sibi subiectos ab iniquitate coer-
ceat et ad opera virtuosa inducat, exemplum a Deo accipiens, qui komi-
nibus legem dédit, observantibus quidem mercodem, transgredientibus
poenas retribuens.

2 Ebd. 1. 4. cap. 24.
' Ebd. 1. 1. cap. 15.
4 Dieses Jahrbuch Bd. XIV. S. 127 f.



Thomistische Gedanken über das Militär. 323

tum des Königs betrachten. Denn er ist in der Monarchie
allein derjenige, dessen erste Pflicht es ist, kraft der ihm durch
Gott selbst verliehenen und durch die Zustimmung seines Volkes
anerkannten Auktorität für den inneren und äufseren Frieden
im Staate zu sorgen.1 Daher wird dem König im zweiten Buche
De reg. Princ. nicht nur das Recht gegeben, sondern auch die
Pflicht auferlegt, befestigte Plätze mit Kriegern zu besetzen, um
sich selbst und seinen Hof zu schützen, um den aufrührerischen
Sinn des Volkes durch die fortwährende Anwesenheit der Krieger
vom Aufstand abzuschrecken,2 'um die Strafsen für Handel und
Verkehr zu sichern.3

Aus allem diesen geht zur Genüge hervor, dafs der König
der Herr des Heeres ist, dafs er die oberste Auktorität im Heere
besitzt. Er hat diese Auktorität nicht dadurch, dafs er etwa
selbst kriegstüchtig ist, oder dafs er, bevor er König wurde,
der Heeresgesellschaft angehörte, sondern allein schon dadurch,
dafs er König, Monarch ist. Als König ist er also zugleich
der geborene Führer des Heeres.

Wie ihm -daher als König die Pflicht zufällt, ein Heer zu
halten, so tritt an ihn als den geborenen Führer dieses Heeres
auch die weitere Verpflichtung heran, für dieses Heer nach jeder
Richtung hin Sorge zu tragen. Er hat daher zunächst als Landesherr

und als Führer des Heeres darüber zu bestimmen, wie
grofs das letztere sein mufs, um mit Sicherheit sein Land und
sein Volk schützen zu können; er hat ferner darüber zu wachen,
dafs dieses Heer für den Krieg vollkommen ausgebildet und
ausgerüstet werde; er hat aber weiter auch als letzte Instanz die
Bestimmungen über die Besetzung der Führerstellen im Heere
zu treffen, die Einteilung der Truppen und ihre Aufstellung au
den Grenzen oder im Inneren des Landes zu überwachen,4 er
hat endlich im Kriegsfalle das Recht, selbst das Kommando zu
übernehmen.

1 Vgl. De reg. Princ. 1. 3. cap. 11.: Finis ergo regis est, ut regimen
Prosperetur, quod homines conserventur per regem. Et hinc habet
commune bonum cuiuslibet principatus participationem divinae bonitatis ;

unde bonum commune dicitur a Philosopho in 1. Ethic, esse quod omnia
üppetunt et esse bonum divinum; ut, sicut Deus, qui est Rex regum et
Dominus dominantium, cuius virtute principes imperant, ut probatum est
supra, nos regit et gubernat non propter seipsum, sed propter nostram
salutem, ita et reges faciant et alii dominatores in orbe.

2 Ebd. 1. 2. cap. 11.
2 Ebd. cap. 12.
4 Vgl. hierüber besonders De reg. Princ. 1. 4. cap. 28.



324 Thomistische Gedanken über das Militär.

3. Derjenige, welcher in einer menschlichen Gesellschaft
der Träger der socialen Auktorität ist, mufs als solcher von den
Teilhabern an derselben Gesellschaft anerkannt werden, d. h.

letztere sind ihm bezüglich des Zweckes, den die Gesellschaft
anstrebt, zum Gehorsam verpflichtet.

Das gilt auch für das Heer. Allein, der Gehorsam, welcher
von den Mitgliedern der Wehrmacht gefordert wird, ist wegen
des Zweckes, welchen die Heeresgesellschaft anstrebt, wegen
der Art und Weise, wie dieser Zweck erreicht werden mufs,
und endlich wegen der doppelten Auktorität, welche der König
als ihr Landesherr und als ihr Führer in sich vereinigt, ein viel
strengerer und vollkommenerer, als in irgend einer anderen
menschlichen Gesellschaft.

Der Gehorsam, welcher in jeder menschlichen Gesellschaft
von den Teilnehmern erfordert werden mufs, erhält seine Form
durch den Zweck der Gesellschaft. Der erste und allgemeinste
Zweck jeder Vereinigung von Menschen ist aber das Zusammenwirken,

die gemeinsame Arbeit. Darauf gründet sich einerseits
die Freundschaft und andererseits jede Gesellschaft überhaupt.1
Schon dieser erste und allgemeinste Zweck jeder Vereinigung
von Mensehen fordert von den Teilnehmern eine gegenseitige
Berücksichtigung, insofern das Zusammenwirken nicht ein ganz
und gar planloses sein kann, sondern ein gemeinsames sein soll.
Eine gegenseitige Rücksichtnahme ist aber nichts anderes als
der Anfang und die Grundlage des Gehorsams,2 indem der eine
seinen eigenen Willen zu Gunsten des anderen, mit welchem
er in Gemeinschaft getreten ist, bezüglich irgend eines Punktes
aufgiebt.3 Kann letzteres mit freiem Willen und aus freiem
Antrieb schon unter Freunden geschehen, ohne dafs hierbei der
eine Freund von dem anderen eine solche Unterwerfung des

eigenen Willens als Forderung aufstellen darf, so ändert sich
sofort das Verhältnis der einzelnen Teilnehmer einer Gesellschaft
untereinander, sobald der Zweck der letzteren nicht mehr eine

ganz und gar gleiche, sondern eine verschiedene, aber
trotzdem gemeinsame Thätigkeit der Teilnehmer verlangt.

Bei der Verbindung unter Freunden fordert nämlich der
eine Freund von dem anderen nur Gegenliebe, also eine gleiche
Thätigkeit. Bei jeder anderen Verbindung aber, die nicht mehr

1 Vgl. Aristo teles IloXa. Z (J) 9 (111 12951» 24. — Ethic. Nie. 0
11. 1159l> 27. u. a. — Thomas Aq. 8. th. 1. 2. qu. 65. art. 5. — Ebd.
2. 2. qu. 23. art. 1. u. a.

s Vgl. Thomas Aq. S. th. 2. 2. qu. 104. art. 2. ad 4.
Vgl. Ders. Opus. 18. cap. 10.



Thomistisehe Gedanken über das Militär. 325

aus gleichen Mitgliedern besteht, wird auch eine nicht mehr
gleiche Thätigkeit von den letzteren erwartet. Trotzdem soll
diese verschiedene Thätigkeit von dem Träger der Auktorität
innerhalb der Gesellschaft so gelenkt und geleitet werden, dafs

nur der eine, gemeinsame Zweck erreicht wird. Das kann
nur dadurch geschehen, dafs die verschiedenen Thätigkeiten und
Handlungen der verschiedenen Gesellschaftsteilnehmer nach dem
Zwecke, den man zu erreichen strebt, geordnet werden.

In dem Begriff der Ordnung liegt aber einmal, dafs es ein
Princip giebt, welches die Idee der Ordnung praktisch verwirklichen

läfst, und andererseits, dafs es ein Material giebt, in
welchem und durch welches dieselbe Idee der Ordnung realisiert
wird. Ersteres ist die Auktorität und der Träger der Auktorität,

letzteres sind die Teilnehmer jeder Gesellschaft, welche
ihrerseits durch die Unterwerfung ihres Willens unter die
Anordnungen der Auktorität die Ordnung ausdrücken oder
verwirklichen.

Dieselben hier entwickelten Principien müssen wir auch auf
die Heeresgesellschaft anwenden. Sie ist in Wahrheit eine
Vereinigung, welche einen besonderen Zweck erstrebt, wie er von
keiner anderen Gesellschaft angestrebt wird. Ihren Zweck haben
wir im früheren dahin gekennzeichnet, dafs sie die Garantie für
die Existenz und Sicherheit eines Staates zu übernehmen hat,
indem sie seinen inneren und äufseren Frieden schützt. Dieser
Zweck verlangt von allen Teilnehmern an der Gesellschaft des
Heeres eine gemeinsame Arbeit, von jedem einzelnen aber
eine besondere Wirksamkeit, weil das Heer keine gleiche
Gesellschaft ist, wie z. B. eine Handels- oder Aktien-Gesellschaft,
sondern eine ungleiche, in welcher demnach nicht gleiche,
sondern verschiedene Rechte, nicht gleiche, sondern verschiedene
Pflichten gegeben und verlangt werden. Infolgedessen hat der
Träger der Auktorität in dieser ungleichen Gesellschaft — und
als solcher war im vorhergehenden der Landesherr, der König
erkannt worden — die verschiedenen Rechte zu verteilen, die
verschiedenen Pflichten anzuordnen, jeder einzelne Teilnehmer
dagegen das ihm Zugeteilte im Gehorsam gegen die Auktorität
anzunehmen und zu erfüllen.

Das ist ganz allgemein die Grundlage der sogenannten
Disciplin im Heere. Sie ist im Grunde genommen auf
denselben Principien aufgebaut, wie jeder Gehorsam, jede
Unterwerfung des Willens in irgend einer Gesellschaft, und zwar
unter den Willen desjenigen, welcher der eigentliche Träger der



326 Thomistische Gedanken über das Militär.

Auktorität ist, in letzter Reihe aber die Unterwerfung des

eigenen individuellen Willens unter den gemeinsamen Zweck.
4. 1st- aber die Heeresdisciplin auch ihrer Grundlage nach

auf denselben Principien aufgebaut, welche den Gehorsam
überhaupt konstituieren, so ist sie doch in ihrer äufseren Form von
allen anderen Arten von Gehorsam verschieden. Sie
unterscheidet sich von letzteren zunächst durch den Zweck, auf
welchen sie sich bezieht. Dieser Zweck, der Zweck der
Heeresgemeinschaft, ist nicht nur ein für sich einzig dastehender —
denn keine andere Institution innerhalb eines Staates setzt sich
die Sicherung des äufseren und inneren Friedens, die Wahrung
der Integrität und Existenz desselben Staates zum Ziele —,
sondern auch ein für die Existenz des Staates absolut notwendiger.

Es giebt keine andere, bessere und der Natur des
Menschen angemessenere Sicherung dieser Existenz, als diejenige,
welche durch das Heer herbeigeführt wird. Das bezeugt die
Geschichte aller Zeiten, das lehrt die Staatsweisheit, das
anerkennt selbst die Friedensreligion, das Christentum, und nur
einige Schwärmer, die sich weiser dünken als die Erfahrung
von mehr denn 5000 Jahren, stürmen mit verbundenen Augen
maulwurfsartig gegen diese feststehende Thatsacbe an. Je
notwendiger aber überhaupt ein Zweck für die Menschheit ist,
desto notwendiger mufs er auch von uns angestrebt werden,
desto notwendiger wird auch diejenige Institution, durch welche
er erreicht werden kann, desto notwendiger und zwingender
endlich ist auch die Verpflichtung, innerhalb dieser
Institution sich dem Zwecke zu unterwerfen. Damit allein
schon ist die Disciplin im Heere als streng bezeichnet.

Dazu kommt aber, dafs die Sicherung des Staates gegen
äufsere und innere Feinde schliefslich nur durch Kampf und
Krieg herbeigeführt werden kann. Exercitus congregatur
ad pugnam, sagt Thomas S. th. 2. 2. qu. 48., während er von
den Schlachten und Kriegen behauptet, dafs sie der Menschheit
Ruhe und Frieden bringen.1 Kampf und Krieg sind aber Dinge,
welche weder spielend erlernt noch mit Scherz und Tanz
ausgeführt werden. Im Gegenteil, sie widerstreben der Natur des
Menschen von Grund aus, weil sie meist nur mit den schwersten
Opfern, selbst mit der Hingabe des eigenen Lebens verbunden
sind. Gerade wegen der Schwierigkeit des Krieges, wegen der
furchtbaren Gefahren, welche er mit sich führt, ist daher auch

1 De reg. Princ. 1. 2. cap. 1.: bellorum, quibus tuta redditur
humana societas.



Thomistische Gedanken über das Militär. 327

der Zweck, welchen die Heeresgemeinschaft erstrebt, äufserst
schwer durchzuführen. Wie viele Krieger würden sich, wenn
die Gefahr wirklich an sie herantritt, dem Tode mutig entgegenstellen,

wenn nicht der Gehorsam sie zwänge, das zu thun, was
ihrem innersten Triebe, dem Triebe der Selbsterhaltung, direkt
zuwiderläuft!' Daher mufs die Disciplin im Heere nicht nur
streng, sie mufs eisern sein: quia homo in hello prae-
cipue regimine indiget propter difficilem et terribilem
actum, quem exercet.1 Und diese Disciplin darf nicht erst
im Felde vor dem Feinde beginnen, sondern mufs schon im
Frieden geübt werden, weil das Schwere, Ungewohnte und der
menschlichen Hatur Widerstrebende nur durch Übung und
Gewöhnung angeeignet werden kann.

Endlich besitzt die Heeresgemeinschaft in ihrem Oberhaupte
ein Auktoritätsprincip, welches ihr sonst schon als Landesherr
entgegentritt. Denn weder tritt der Monarch von der
Landesregierung zurück, wenn er die Führung der Heeresgesellscbaft
übernimmt, noch scheidet der Soldat aus dem Staatsverbande
aus, wenn er sich zur Fahne begiebt. Der letztere besonders
weiht sich vielmehr, wie früher gezeigt, in noch hervorragenderer
Weise als der sonstige Bürger dem Dienste des Staates
dadurch, dafs er Soldat wird. Er sieht daher in seinem Kriegsherrn

zunächst den speciellen Führer, welchem er als Mitglied
derselben Heeresgesellschaft den eben besprochenen Gehorsam
leisten mufs; er sieht in ihm aber zugleich den König des Landes,
welchem er wegen seiner eigenen Liebe zur Heimat nicht nur
Gehorsam, sondern auch Liebe entgegenbringt. Durch diese
Verbindung des doppelten Amtes im König als Herr des Landes
und als Herr des Heeres wird daher die eiserne Disciplin im
Heere zu einer höheren Stufe erhoben: sie wird durch die
Hinzufügung jener Liebe, welche der Krieger seinem
Vaterlande gegenüber schuldet, vervollkommnet und
verklärt.

5. Weil also der König in doppelter Weise Vorgesetzter
oder Oberer der Soldaten ist, ist der letztere auch in doppelter
Weise gezwungen, ihm Gehorsam zu leisten. Das verlangt schon
die Ordnung der Gerechtigkeit und des Rechtes im allgemeinen,
gemäfs welcher stets der Untergebene dem Oberen zu gehorchen
hat: ordo autem iustitiae requirit, ut inferiores suis superioribus
obediant: aliter enim non posset humanarum rerum status con-
servari.2 Die Ordnung der irdischen Gerechtigkeit und des

1 Ebd. 1. 4. cap. 27.
2 Vgl. Thomas Aq. S. th. 2. 2. qu. 104. art. 6.



328 Thomistische Gedanken über das Militär.

irdischen Rechtes ist nämlich nichts anderes als das Abbild jener
anderen Rechtsordnung, durch welche die Geschöpfe, also die

ganze Welt, ihrem Schöpfer gegenüber als Untergebene dastehen.
Wie daher die Geschöpfe durch die letztgenannte Ordnung auf
Gott, ihren Schöpfer, als auf ihr letztes Ziel hingeordnet sind,
so wird auch der Soldat, wenn er in die Heeresgesellschaft
eintritt, auf seinen Führer hingeordnet. Der letztere ist dann
auch für das Mitglied des Heeres, insofern es Soldat ist,
das letzte Ziel. Daher sagt Thomas: ideo primo oportuit...
hominem ordinäre ad Deum sicut etiam in exercitu, qui
ordinatur ad ducem sicut ad finem, primum est, quod miles sub-
datur duci.1

Weil aber ferner die Ausführung des Zweckes, nämlich die
Verteidigung des Staates, einerseits für den letzteren und
dadurch auch für den Soldaten als Angehörigen dieses Staates
unbedingt notwendig ist, andererseits aber wegen der damit
verbundenen grofsen Gefahren auch zugleich äufserst schwierig
ist, mufs die Unterwerfung des Soldaten unter das Auktoritäts-
princip in der Heeresgesellschaft eine besonders vollkommene
und strenge sein.

Der Zweck nämlich, um dessontwillen die Heeresgesellschaft
gegründet wird, bezeichnet auch den Gegenstand und begrenzt
den Umfang des Gehorsams. Der Staat gebraucht das Heer,
um seine Integrität und seine Existenz zu schützen: der Gehorsam

des Soldaten bezieht sich daher im allgemeinen auf die
Wahrung des innereu und äufseren Friedens im Staate. Da
dieses durch den Krieg und durch die Kriegsbereitschaft ermöglicht

wird und da der König dieses als Führer des Heeres zu
ermöglichen sucht, so hat der Soldat dem Führer des Heeres,
dem König, in allem demjenigen zu gehorchen, was sich auf den

Krieg bezieht. Sed in his, so heifst es demgemäfs bei Thomas,
quae pertinent ad dispositionem actuum et rerum humanarum,
tenetur subditus suo Buperiori obedire secundum rationem supe-
rioritatis: sicut miles duci exercitus in his, quae pertinent
ad bellum, servus domino in his, quae pertinent ad servilia
opera exequenda, filius patri in his, quae pertinent ad discipli-
nam vitae et curam domesticam.2

Hierbei ist es jedoch gleichgültig, ob der König in Person
oder durch Stellvertreter seine Auktorität ausübt. Auch seine
Stellvertreter, also die niederen Chargen im Heere, besitzen je

1 Ders. S. th. 1. 2. qu. 100. art. 0.
2 Ebd. — Vgl. Quodlib. qu. 2. art. 9. — 2. Sent. dist. 44. qu. 2.

art. 3. ad 1.



Thomistische Gedanken über das Militär. 329

nach ihrem Range und auf dem Gebiete, auf welchem sie den
Heerführer zu vertreten haben, ihren bestimmten Anteil an der
Auktorität des letzteren: ordo enim inferioris principii dependet
ab ordine superioris.1 Allein, weil der Stellvertreter seine
Auktorität nicht aus sich selbst besitzt, sondern nur durch den
obersten Führer des Heeres, kann auch die Verpflichtung, seinen
Befehlen zu gehorchen, nur insoweit Geltung haben, als diese
Befehle mit dem Willen und den Intentionen des obersten Führers
übereinstimmen. Demnach darf der Soldat keineswegs z. B. im
Kriege oder sonstwie dem Unteranführer mehr gehorchen, als
dem obersten Führer, wenn ersterer sich im offenbaren Widerspruch

mit dem letzteren befindet. So sagt Thomas wiederum:
Considerandum est etiam, quod, cum proprium alicuius bonum
habet ordinem ad plura superiora, liberum est volenti, ut ab
ordine alicuius superiorum recedat et alterius ordinem non dere-
linquat, sive sit superior sive sit inferior; sicut miles, qui ordi-
natur sub rege et sub duce exercitus, potest voluntatem suam
ordinäre in bonum ducis et non regis, aut e converso (d. h. wenn
die Intentionen beider übereinstimmen); sed si dux ab ordine
regis recedat, bona erit voluntas militis recedentis a
voluntate ducis et dirigentis voluntatem suam in regem,
mala autem voluntas militis sequentis voluntatem ducis
contra voluntatem regis.2

6. Dieser specielle Soldaten-Gehorsam bildet deingemäfs die
Grundlage und Grundbedingung für die Aufnahme eines Bürgers
in das Heer. Wenn der Bürger seine Arbeit, sein Gewerbe,
sein Feld verläfst, wenn er aus seiner Dorf- oder Stadtgemeinde
ausscheidet, wenn er sogar das Band lockert, welches ihn an
seine Familie knüpft, um für die Allgemeinheit, für alle seine

Mitbürger, sich den Gefahren des Krieges und den Mühen des
Soldatenlebens zu unterziehen, so ist das ein Akt, welcher oft
eine heroische Selbstüberwindung verlangt. Wohl kann ihn die
privilegierte Stellung des Kriegerstandes locken, wohl kann ihn
auch die Erhabenheit des Zieles und Zweckes begeistern —
allein beide verlangen Mühen und Arbeiten von einer bisher
vielleicht ganz unbekannten und ungewohnten Art, ja, zu Zeiten
sogar die Hingabe des Höchsten und Teuersten, was der Mensch
besitzt: des Lebens. Wankelmütig, wie der Mensch meist ist,
unter dem Zwange der wechselnden Stimmung bald dem
Erhabenen freudig und mutvoll zustrebend, bald vor ihm und den

1 Thomas Aq. S. ctr. Gent. 1. 3. cap. 109.
» Ebd.



330 Thomistische Gedanken über das Militär.

damit verbundenen Mühen kraftlos zurückweichend, würden der
Bürger viele, nachdem sie erst eben diese Mühen gekostet, das

grofse Ziel der Heeresgesellschaft im Stich lassen und zu ihrer
altgewohnten und leichteren Thätigkeit zurückkehren. Doch eins
hält sie sicher bei der Fahne zurück: das ist der Eid der Treue,
den der neugewonnene Rekrut seinem König auf das geweihte
Banner zuschwört. Dieser Eid ruft ihn in den Stunden der
Niedergeschlagenheit zu seiner Pflicht zurück, belebt seinen Mut
in der mörderischen Schlacht und bettet ihn sanft, wenn er tödlich

getroffen auf dem Felde der Ehre dahinsinkt.
So ist es kein Wunder, wenn von alters her der Eidschwur

auf die Fahne den Bürger zum Soldaten machen mufste, kein
Wunder auch, dafs dieser Eidschwur selbst als etwas Heiliges
galt. Und mit Recht: gilt die Verteidigung von Haus und
Hof, des Vaterlandes, der Heimat als etwas Erhabenes und
Heiliges, so macht der Eid, durch welchen der Bürger zu dieser
Verteidigung berufen und verpflichtet wird, den Soldaten selbst
zum Verteidiger eines Heiligtums: er heiligt den Verteidiger,
wie Thomas sagt: Alio modo sanctificatio importât mancipati-
onem alicuius ad aliquod sacrum, et sie dicebantur sacramenta,
et quasi sanctificantia, quia per ea fiebat quaedam idoneitas ad
sacros usus et in templo et in vasis et in ministris et in populo.
Et per hunc etiam modum apud gentiles dicebantur sacramenta mili-
taria, quibus homo mancipabatur officio militari, quod sacramentum
reputabant, sicut et omnia, quae ad communitatem pertinebant.1

Was das Heidentum nur durch Erhöhung des Staates zur
Gottheit heiligen konnte, das hat das Christentum erst recht
geheiligt, indem es die staatliche Verbindung der Menschen
untereinander als von Gott gewollt anerkannte. Der Eidschwur,
welchen der Soldat vor dem Altar seinem König zuschwört, gilt
daher dem letzteren nicht als Menschen, sondern als dem von
Gott bestellten Hüter der staatlichen Ordnung. Im christlichen
Staate soll die Aufnahme des Bürgers in den Wehrstand eiu
religiöser Akt sein, soll der Soldat seinen Gehorsam gegen seinen
König und Führer als religiöse Pflicht auffassen. Dann kann
der Krieger als wahrer Hüter des Friedens, als Bewahrer des
Staates gelten, dann müssen ihm gerne die anderen Bürger
seine Würde und Ehre geben, dann darf der König mit Stolz
und mit sicherer Ruhe auf sein einiges, kraftvolles und stets
gerüstetes Volk blicken!

1 Thomas Aq. 4. Sent. dist. 1. qu. 1. art. 5. quaest. 1. ad 1.

3—r


	Thomistische Gedanken über das Militär [Fortsetzung]

