
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 14 (1900)

Artikel: Zur neuesten philosophischen Litteratur [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761985

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


278 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

ja bei der operatio intellectiva zutrifft. Von der operatio der
dem Intellekt untergeordneten potentia sensitiva läfst sich freilich

unmittelbar auf das esse rei kein Schlufs ziehen.
Es mögen noch einige treffliche Sätze des Joh. a s. Thoma

(Cursus phil. [Ed. Vivès] torn. 3. III p. q. X a. II), die
Bezug nehmen auf das behandelte Thema, hier Platz finden. Er
sagt : „Anima non praebet gradum corporeum et sensitivum
limitate, modo inferiori, sicut aliae formae, sed eminenter et
secundum quod continentur in gradu rationali qui etiam communi-
catur corpori non ut dependens ab ipso sed ut sibi ministret
corpus et deserviat in ordine ad operationem intellectivam,
et ideo eminenter debet continere illos gradus sensitivos et cor-
poreos tamquam ministrantes et deservientes intellectivo, eo quod
non intelligit nisi accipiendo ex corpore obiecta quae intelligit,
ideoque requirit potentias corporeas ut ministrantes sibi. Et sie
bene possunt eminenter praeberi gradus corporei, et potentiae
corporeae dimanare ab entitate animae spirituali ut est eminenter
corporea sine ulla dependentia in esse a corpore."

Die gegebenen Ausführungen werden hierdurch bestätigt.

ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN LITTERATUR.
Von Dr. M. GLOSSNER.

(Fortsetzung von S. 155 ff.)

Vom scholastischen Standpunkte und an dem Orte, wohin
sie gehören, nämlich in der Psychologie behandelt P. Tillmann
Pesch die Fragen nach Wesen, Ursprung und Bedeutung des

Erkenn ens in den uns vorliegenden beiden Bänden seiner
(6) Institutiones Psychologicae, mit welchen dieses neue
monumentale Werk eines immensen Fleifses, umfassender
Gelehrsamkeit und ungewöhnlichen Scharfsinns seinen Abschlufs erhält.

Die Disposition der gewaltigen Stofffülle ist dieselbe wie im
ersten Bande des Werkes. Den Thesen, in welchen die eigene
Auffassung des Verfassers kurz zusammengefafst ist, geht eine
diplomatisch getreue Darstellung der scholastischen, insbesondere
der thomisti8chen Lehre, sowie der verschiedenen gegnerischen
Theorieen voraus. Hierauf folgen die Einwendungen, dann die
These und deren eingehende Begründung, endlich die Lösungen
(Respondenda). Die Schärfe der Begriffsbestimmungen, sowie die
auf die Beweisführung verwendete Sorgfalt bedürfen kaum einer
besonderen Betonung. An den gegnerischen Ansichten sucht der



(6) T. Pesch, Institutiones Psychologicae. T. II et III. 279

Verf. die ihm richtig scheinenden Momente gewissenhaft
hervorzukehren: ein an sich lobenswertes Verfahren, soweit es sich
innerhalb der rechten Grenzen hält. Der Verf. geht hierin
zuweilen weiter, als uns zulässig scheint, wenigstens im Ausdruck.
Es sei nur an die „specifischen Sinnesenergieen", die in der
sinnlichen Erkenntnis stattfindende „Projektion", die
„Apperception" der Herbartianer erinnert.

Der erste (resp. 2te) Band enthält das zweite Buch der
„natürlichen oder physischen" Psychologie, der zweite (resp. 3te)
Band die „anthropologische" Psychologie: eine Einteilung, resp.
Ausdrucksweise, über deren Berechtigung wir mit dem Verf.
nicht weiter rechten wollen.

Wenden wir uns dem ersten Bande zu, so enthält derselbe
drei Abhandlungen: 1. von den Lebensäufserungen (vita acciden-
taria) im allgemeinen, 2. von den Aufserungen des vegetativen
Lebens in allen Organismen, 3. vom Erkenntnisleben in allen
Sinneswesen (S. 1). In der ersten Abhandlung wird die
Vermögenstheorie der Aristoteliker entwickelt und gegen Herbart
u. s. w. verteidigt. Richtig fafst P. die Stellung Herbarts zu
den Seelenvermögen als Leuguung derselben auf, wiewohl es
noch gutmütige Pädagogen gibt, die den Begründer der
„wissenschaftlichen Pädagogik" mit der Ausflucht verteidigen zu können
glauben, er habe nicht die Seelenvermögen, soudera nur deren
realen Unterschied von der Seele in Abrede ziehen wollen (S. 9).
Doch entspricht es nicht dem Sachverhalt, wenn P. die Lehre
Herbarts vielfach so darstellt, als ob die Vorstellungen mit den
„Realen" selbst zusammenfielen, da sie im Sinne Herbarts
vielmehr Selbsterhaltungen, also etwas Accidentelles sind. Richtig
ist nur, dafs sie von Herbart mit Vernachlässigung der „Realen"
wie Substanzen behandelt werden.

Die bezüglich der Seelenvermögen, deren Verhältnis zur
Seele und untereinander selbst, sowie ihrer Zuständlichkeiten
und Akte verteidigten Sätze lauten: Die Seelenvermögen sind
vom Wesen der Seele real verschieden (S. 21 f.); die Seele ist
P r i n c i p nicht aber (ausschliefsliches) Subjekt aller vitalen
Potenzen (S. 23). Die Seelenvermögen sind ebenso auch unter
sich selbst real verschieden (S. 32). Allgemein gesprochen
zerfallen dieselben in aktive und passive, d. h. solche die ihr
Objekt hervorbringen (alle vegetativen Vermögen; der intell.
agens) und solche, die der Aktualisierung durch ein actu
vorhandenes Objekt bedürfen. Absolute Passivität kann jedoch von
keinem vitalen Vermögen ausgesagt werden (S. 39). Sie lassen
sich je nach der specifischen Verschiedenheit der Objekte auf



280 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

fünf Gattungen zurückführen (S. 44); wie vom Wesen der Seele,
so sind die Vermögen auch von ihren Akten real verschieden
(S. 59); in jeder Potenz ist eine ihrem Formalobjekt entsprechende
Disposition (nisus, inclinatio) anzunehmen (S. 52). Aufser dieser
natürlichen Disposition sind die Potenzen mit eingebornen oder
durch Gewohnheit erworbenen Fertigkeiten (habilitates) und
Habitus (firmae et fixae dispositiones, ut sunt virtutes, scientiae
etc., S. 55) ausgestattet.

Über die zweite Abhandlung (disputatio) von den vegetativen

Lebensäufserungen und deren unmittelbaren Principien (vita
accidentaria vegetativa) fassen wir uns kurz. Dieselbe kann als
Beispiel dienen, wie die Repristination der mittelalterlichen
Philosophie zu verstehen ist. Diese bedeutet keineswegs eine
Rückkehr zu den mangelhaften Anschauungen und Kenntnissen
derselben von den physikalischen, chemischen, anatomischen und
physiologischen Bedingungen des organischen Lebens, sondern
besteht in der begrifflichen Bestimmung und ursachlichen
Erklärung (allerdings nicht allein der heutzutage als der aus-
schliefslich kausal betrachteten ex causa efficiente) der eigentlichen

Lebensfunktiouen. Dazu gehören Ernährung, Wachstum,
Zeugung, die Natur des Samens. In dieser Beziehung hat die
moderne Forschung nicht allein keinen Fortschritt aufzuweisen,
sondern sieht sich nach wiederholten vergeblichen Versuchen,
jene Erscheinungen aus physikalisch-chemischen Prozessen
abzuleiten, wie das stete Wiederauftreten des „Vitalismus" beweist,
immer wieder, mag sie nun von einer Lebenskraft oder von
idealen oder psychischen Principien reden, zu der Auffassung der
Alten zurückgedrängt. Was die generatio aequivoca betrifft, so
haben gründlichere Untersuchungen allerdings die peripatetischen
Annahmen als unhaltbar erwiesen. Begrifflich betrachtet und als
wissenschaftliche Hypothese aber erscheint sie keineswegs als
widersprechend und absurd, wie die generatio aequivoca der
Materialisten und Darwinianer, mit der sie ohne offenbare
Ungerechtigkeit nicht auf eine Linie gestellt werden darf. Der
Verf. hebt diesen Unterschied treffend hervor 8. 88.

Der weitaus gröfste Raum in diesem Bande ist der
Abhandlung vom sensitiven Leben (cognitio sensitiva, appetitus
sensitivus, motus Vitalis) gewidmet.

Von der Erkenntnis im allgemeinen gelten die fciätze: 1. jede
Erkenntnis geschieht durch Verähnlichung mit dem zu erkennenden
Gegenstande; 2. in allem menschlichen Erkennen wird eine sei
es unmittelbare oder mittelbare (interveniente specie vicaria)
Vereinigung des Erkenntnisvermögens mit dem Gegenstande erfordert;



(6) T. Pesch, Institutiones Psychologicae. T. II et III. 281

3. alles menschliche Erkennen ist insofern ein Leiden, als es

vom Gegenstande abhängt und bestimmt wird (S. 95 ff.). Sofern
aber der Mensch im Erkennen den Gegenstand sich vergegenwärtigt,

ist dasselbe zugleich Thätigkeit, so dafs also die
Erkenntnis als Wirkung zweier Ursachen, des Erkennenden und
Erkannten, sich darstellt (S. 100 ff.). Der Verf. bekennt sich
somit zur Annahme der Notwendigkeit von species impressae,
d. h. durch den Eindruck des Objekts, resp. durch Abstraktion
erworbenen Erkenntnismedien, ohne welche die an sich zu
allem Sensiblen und Intellegiblen nur in Potenz sich verhaltenden
Erkenntniskräfte einen bestimmten Erkenntnisakt nicht vollziehen
könnten. Diese Annahme bildet thatsächlich den entscheidenden
Charakter der aristotelischen Erkenntnislehre. In einem Punkte
jedoch glauben wir dem Verf. nicht beistimmen zu sollen, nämlich
in der Ansicht, dafs die species irapressa, wie sie sich im
Erkenntnisakte selbst findet, nicht formell, sondern virtuell den
Gegenstand vergegenwärtige (S. 105).

Auch in einem anderen Punkte glauben wir unsere
Zustimmung versagen zu müssen. Der Verf. nimmt nämlich eine
Art von „begleitendem Bewufstsein" in jedem Erkenntnisakte an
(S. 115), das allerdings nicht Bewufstsein im eigentlichen Sinne
sei. Als Grund hierfür gibt er an, dafs das erkennende Subjekt

in jedem Erkeuntnisakte den Gegenstand sich vergegenwärtige.

Nun ist dies allerdings insofern richtig, ja von selbst
einleuchtend, weil in der Natur der Erkenntnis gelegen, als
dem Erkennenden im Erkennen der Gegenstand offenbar
wird. Es fragt sich aber, ob überdies in jedem Erkenntnisakte
irgendwie das erkennende Subjekt oder der Erkenntnisakt selbst
zum Objekte, sei es auch nur zum sekundären wird. Nur in
diesem Falle könnte man von einem „Bewufstsein" reden. Nun
ist dies nach allen Principien der scholastischen Philosophie
wenigstens im sinnlichen Erkennen nicht der Fall; denn eine
Erkenntnis, in welcher der Erkenntnisakt selbst zum Objekte
würde, wäre ohne Reflexion unmöglich; eine solche aber
widerspricht der organisch gebundenen Natur der sinnlichen Vermögen.
Man kann deshalb nur in dem Sinne von einem begleitenden
Bewufstsein reden, dafs sich mit jeder Thätigkeit der äufseren
Sinne eine solche des inneren Sinnes verbindet, kraft deren
wir nicht blofs sehen, sondern auch des Sehens uns bewufst sind.

Nicht frei von Unklarheit ist, was von einer Aktivität im
Erkenntnisleben aufserhalb der Erkenntnis (praeter cog-
nitionem est in vita cognoscitiva etiam activitas produetiva)
gesagt wird (S. 121). Dahin sollen Eingebungen in Poesie,



282 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Musik u. s. w. gehören, die uns nicht selten ohne unser Wissen
und Wollen in den Sinn kommen und gröfseren Teils „ohne jede
Erkenntnis oder Bewufstsein" vor sich gehen. Was ist damit
gemeint? Offenbar nicht eine blofse Phantasiethätigkeit. Also
etwa eine solche des intellectus agens? Eine deutlichere
Erklärung dieser Erscheinungen wäre sehr wünschenswert.

Wenn die „positive, specielle Beschaffenheit" (aptitudo),
welche die Sinne für ihre Objekte besitzen, in den Nerven
gesucht wird (S. 127), so dürfte es wohl richtiger sein, zu sagen,
dafs sie den Nerven nur in Verbindung mit den Organen (Auge,
Ohr u. s. w.) zukommen. Diese specifischen, aus der transcen-
dentalen Beziehung zu den Objekten resultierenden Beschaffenheiten

der Sinne als „specifische Energien" zu bezeichnen, dürfte
kaum gebilligt werden können, da sowohl der Ausdruck als auch
der von den Neueren gemachte Gebrauch desselben vielmehr auf
aktuelle, den Vermögen ursprünglich eignende Bestimmtheiten
hinweisen, auf „Energien", mit welchen die Vermögen selbst-
thätig auf äufsere Erregungen antworten (S. 153 u. a. 0.).

W as die Anzahl und die begriffliche Bestimmung der äufseren
und inneren Sinne betrifft, so bleibt der Verf. im allgemeinen der
Theorie der Alten treu. Von den höheren, sozusagen geistigeren
Sinnen lehrt derselbe, dafs sie primär Eigenschaften der Objekte
zur Erkenntnis des Subjektes bringen. Dagegen lesen wir von
den niederen, mehr materiellen Sinnen:' „Der subjektive Beiz
(affectio) wird im Organe des Geschmacksinns als Geschmack,
in dem des Geruchsinns als Geruch, in der Haut als Wärme
empfunden" (S. 133). Dafs diese materielleren Sinne einem
gröfseren Schwanken der zu objektiver Wahrnehmung notwendig
erforderlichen Disposition unterworfen sind, ist einzuräumen.
Gleichwohl offenbaren sie uns, richtig disponiert, ebenfalls
Qualitäten der Körper. Welchen Wert hätten sonst die allgemein
anerkannten Urteile: der Zucker sei siifs, der Wermut bitter?

Bezüglich der „inneren natürlichen Veränderungen" im
Unterschiede von der psychischen — intentionalen — Affektion ist die
Aufserung bemerkenswert: „verum nulla adhuc de his eventibus
theoria est proposita, quae pro certa haberi posait vel admodum
probabilis" (S. 138).

Ungeeignet scheint uns die Ausdrucksweise von einer
Umwandlung der natürlichen Veränderung in eine psychische, in
welcher sich das Sinnesvermögen als aktive Potenz erweise
(S. 148); denn eben in der Entstehung der species impressa
verhält sich die Potenz leidend, weil aufnehmend, wenngleich
dieses Aufnehmen ein vitales und beziehungsweise immaterielles



(6) T. Pesch, Institutions Psychologicae. T. II et III. 283

ist. Dies ist sie nämlich nicht durch eine Thätigkeit, sondern
wegen der Natur des aufnehmenden Subjekts; denn obgleich
Subjekt das Compositum ist, so wird dieses doch „geistig" affiziert
in Kraft der Form, nicht der Materie.

Über die Fechnersehe Theorie fällt der Verf. folgendes
Urteil; „Theoria a Fechner proposita non innititur fundamentis,
quae pugnantia falsaque sunt, dummodo restringatur ad affectiones
subjecti psychicas Id unum inter omnes fere constat, legem
Fechnerianam omnibus irritationibus sensibilibus applicari non
posse" (S. 173).

Der „Muskelsinn" wird mit Recht teils auf den Tastsinn
teils auf den „inneren Sinn" zurückgeführt (S. 182).

Was von den „specifischen Energieen" zu halten sei, wurde
oben bemerkt. Im Sinne des Verf.s sind sie wohl zulässig; er
bemerkt: Id quod inest potentiae quodque energiam vocari per-
mittimus non est actus, neque ulla actus inchoatio,
sed nihil est nisi potentiae ad certum agendi genus dispositio
sive aptitude specifica (S. 219). Jedenfalls ist der Gedanke
ferne zu halten, dafs die species (sei es sensibilis oder intelle-
gibilis) ursprünglich schon im Vermögen enthalten sei und nur
auf äufsere Anregung hin actu hervortrete.

Hervorgehoben zu werden verdient der Satz; Sensibilia
communia percipiuntur a nobis intervenientibus modificationibus
specierum cujusvis proprii sensibilis, womit gewisse
selbstgeschaffene Schwierigkeiten der Modernen von selbst wegfallen
(S. 237).

Wie den Ausdruck „specifische Energie" vermögen wir auch
den einer „Projektion" nicht zu billigen, da wir ja nicht
subjektive Eindrücke nach aufsen „verlegen", sondern unsere
Sinneswahrnehmung objektiv im „Aufsen" terminiert (S. 241).

Von der conscientia concomitans, die der Verf. (S. 242)
dem sensus communis zuschreibt, ist dasselbe zu sagen wie von
derjenigen, die er in jeglicher Erkenntnis annimmt. Der
„Gemeinsinn" erfafst die Sensationen, ohne jedoch sich selbst zum
Objekte seiner Erkenntnis machen zu können, da dies nur durch
Reflexion möglich wäre. Jenes Erfassen in einer Einheit, die
jedoch selbst unerkannt bleibt, genügt vollkommen zur Erklärung
des tierischen Bewufstseins. Würde der Gemeinsinn sich selbst
erfassen, so könnte er „Ich" sagen. Kein Verständiger aber
wird dem Tiere ein Ich zuschreiben.

Wie die Ausdrücke „specifische Energie, Projektion", so
dürfte auch der „Lokalisation", mit dem die Modernen irrtümliche

Vorstellungen verknüpfen, besser zu vermeiden sein (S. 246).



284 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Der Fundauientalsinn Galluppis, Rosminis, Wolffs wird mit
Recht zurückgewiesen (S. 248).

Zu dem Trefflichsten zählt, was über Phantasie, Gedächtnis,
vis aestimativa, bezw. cogitativa gesagt ist.

An Stelle der vier inneren Sinne des englischen Lehrers
glaubt der Verf. nur drei annehmen zu sollen, da das sinnliche
Gedächtnis teils auf die Einbildungskraft, teils auf die vis
aestimativa sich zurückführen lasse. Die hierfür vorgebrachten Gründe
dürften kaum die thomistische Ansicht erschüttern.

Für Phantasie und Gedächtnis werden mit Recht „psychische"

Spuren gefordert (S. 296).
In der Herbartschen Theorie der Association u. s. w. der

Vorstellungen glaubt der Verf. „kostbare Anfänge" zu ersehen
(S. 300 ff.); wie es sich damit verhalten mag, so ist jene Theorie
„principiell" aus einem doppelten Grunde verfehlt, einmal weil
sie den niederen Vorstellungsverlauf ausscbliefslich mechanisch
(aus dem Drucke gleichsam, dem Gewichte, der Anzahl der
Vorstellungen) zu erklären versucht, zweitens weil auch das höhere
Vorstellungsleben, das Denken, als ein Prozefs der Apperception
aufgefafst wird.

Im weiteren wird vom sinnlichen Begehren gehandelt, das,
auf sinnlichem Erkennen beruhend, vom Triebe oder dem appe-
titus naturalis, der eine Bedingung jeglicher natürlicher Thätig-
keit bildet, wesentlich sich unterscheidet. Die reale
Unterscheidung des sinnlichen Begehrens in das konkupiscible und
irascible wird festgehalten und mit überzeugenden Gründen
verteidigt. Hier wie weiterhin huldigt der Verf. der richtigen
Ansicht, dafs Gefühle, Affekte, Passionen Zuständlichkeiten des

Begehrungsvermögens, resp. des Willens seien, ein Grund zur
Annahme eines besonderen Gefühlsvermögens also nicht vorliege.

Die Kontroverse, ob ein besonderes Vermögen der örtlichen
Bewegung anzunehmen sei, wird dahin beantwortet: Intellectus
et appetitus movent sicut imperantes motum, sed oportet esse
potentiam motivam, secundum quam membra sequantur imperium
appetitus et intellectus vel sensus (S. 351). Die Lehre des
hl. Thomas gehe dahin, potentiam locomotivam esse quidem vim
activam re distinctam a facultatibus reliquis, non tarnen princi-
palem, sed ministram appetitui intime adjunctam (p. 353).

Der Verf. hält die Ansicht, das Begehren wirke auf die
Bewegungskraft propter efficientiam quasi moralem infolge der
aus der Einheit des Organismus resultierenden Sympathie, für
die wahrscheinlichere, worin wir ihm nicht zustimmen können
(S. 356).



(6) T. Pesch, Institutiones Psychologicae. T. II et III. 285

Über die Phrenologie urteilt derselbe: In phr. tota vix re-
peries quiequara, quod non nitatur infirmis suspicionibus vel vanis
imaginationibus (S. 360).

Die Lokalisation der Vermögen im Gehirne ist nicht derart
bestimmt und begrenzt, dafs jede Stellvertretung ausgeschlossen
wäre (S. 363); jedoch wissen wir noch äufserst wenig über die
Verteilung der Vermögen an verschiedene Gehirnregionen (S. 364).

Im folgenden werden verschiedene psychische Dispositionen,
wie Sugge8tivität, Schlaf, Traum, Geistesstörungen u. s. w.
behandelt. „Formell ist der Schlaf Bindung des Gemeinsinns
oder des gewöhnlichen Verkehrs zwischen Gehirn und äufseren
Sinnen" (S. 379). „Im Traume wird der Gemeinsinn von der
Phantasie erregt. Von dieser Mitwirkung desselben kommt es,
dafs die Phantasiebilder im Traume das Ansehen wirklicher
Dinge annehmen und sich wie Hallucinationen oder vielmehr
Illusionen verhalten." (S. 384.) Im Somnambulismus werden
überdies die Gehirnteile erregt, die im Dienste des sinnlichen
Begehrens und der örtlichen Bewegung stehen (S. 386).
„Geisteskrankheiten sind weder rein psychisch, noch rein somatisch,
sondern psychoorganisch" (S. 389).

Von übernatürlichen Erscheinungen, soweit sie im
Spiritismus beglaubigt sind, wird geurteilt, dafs sie nicht abgeschiedenen

Seelen, sondern nur dämonischen Einflüssen zugeschrieben
werden können (S. 394).

Die Hypnose wird definiert: status arte effectus, in quo
receptivitas suggestiva supra modum excitatur vel augetur cum
aliqua functionum psychicarum perturbatione (S. 405). „Nicht
ungereimt ist die Ansicht jener, die behaupten, dafs die
hypnotischen Erscheinungen aus natüi'lichen, sei es psychischen oder
physiologischen Ursachen hergeleitet werden können" (S. 413).
„Die Hypnose ist eine von abnormen Reizen, besonders von
Suggestionen herrührende Störung des inneren an das Gehirn
gebundenen Sinnenlebens, wodurch der Gebrauch des reflexen
Bewufstseins und des psychischen Triebes im Hypnotisierten
derart gebunden ist, dafs in ihm durch fortgesetzte Suggestion
Vorstellungen hervorgebracht werden können und der Hypnotisierte

in vielen seiner Thätigkeiten vom Hypnotiseur abhängt"
(S. 417). Mit Recht wird hieraus auf die Gefährlichkeit der
Hypnose geschlossen (S. 419).

Der Wichtigkeit des Gegenstandes entsprechend erfahren die
Erscheinungen des intellektuellen Lebens im zweiten, 551 teilweise
enggedruckte Seiten umfassenden Bande, dem 3teu des ganzen
Werkes, der nach der Ausdrucksweise des Verf.s die „anthropolo-

Jahrbuch für Philosophie etc. XIV. 20



286 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

gische" Psychologie enthält, die eingehendste Behandlung. Er
zerfallt in vier Teile: 1. von den Funktionen des menschlichen
Intellekts; 2. von denen des Willens; 3. von der Verbindung des
geistigen und organischen Lebens; 4. vom Leben der abgeschiedenen

Seelen. Bezüglich des Intellekts heben wir folgende Thesen
hervor: Generisches oder Formal - Objekt des menschlichen

Verstandes ist das Sein (ens). Auf den Verstand
reduzieren sich: das intellektive Gedächtnis, die Vernunft (ratio),
sowohl die sogenannte höhere als die niedere (ratio superior et
inferior), die Intelligenz (die sich zum Intellekt wie der Akt zur
Potenz verhält), der Intellekt der Principien. Die Seele bedarf
der Bestimmung durch Ideen, species intelligibiles, die ihr nicht
eingeboren sind, die sie vielmehr von den Dingen abstrahiert
(S. 37 ff.). Der Verf. meint, wo er von der Lehre des Aristoteles

redet, dieser habe vom passiven Intellekt (vovç ôvvà/isc
vel jcad-TjTixôç) ziemlich dunkel gesprochen (S. 39). Dagegen
läfst sich einwenden, dafs Aristoteles den vovç dvvct/isi mit
hinreichender Schärfe und Deutlichkeit charakterisiert. Ein gewisses
Dunkel liegt nur auf der gelegentlichen Nennung des vovç
Jia&ïjrixôç, den er als (p&açxôç bezeichnet, womit übrigens
bestimmt genug gesagt ist, dafs er nicht der vovç âvvcc/uei sein
könne; es bleibt daher nur übrig, an die Phantasie oder die vis
cogitativa zu denken. „In jeder Verstandeserkenntnis wird ein
verbum mentis erzeugt" (S. 51). „Richtiger ist zu sagen, das
verbum mentis sei nicht dasjenige, worin oder woraus wie
aus einem zuvor Erkannten der Gegenstand erkannt wird,
sondern nur dasjenige, wodurch das Objekt dem Geiste vergegenwärtigt

wird" (S. 60).
„Die species intellegibilis wird vom thätigen Intellekt und

dem Phantasiebild hervorgebracht" (S. 67). Auf eine eingehende
und überzeugende Widerlegung des Sensualismus, der Theorie
der eingebornen Ideen, des Ontologismus und Traditionalismus
folgt eine nähere Exposition und Begründung der thomistischen
Auffassung des Ursprungs der Ideen. Es gereicht uns zur
Befriedigung, dafs der Verf. den Phantasmen eine wahre „bewirkende

Kausalität" in der Erzeugung der Ideen zuschreibt (S. 124),
wiewohl er meint, die entgegengesetzte Ansicht sei ebenfalls
probabel (S. 125). Hierin vermögen wir ihm nicht zuzustimmen.
Vielmehr scheint uns, man habe gegen die Auffassung, den
Phantasmen komme nur eine anregende Einwirkung, nicht aber
eine wahre, wenn auch der Thätigkeit des int. agens
untergeordnete instrumentale Mitwirkung zu, und die Erzeugung der
sp. intellegibilis erfolge in rein immanenter Weise, mit Recht



(6) T. Pesch, Institutiones Psychologicae. T. II et III. 287

geltend gemacht, dafs in diesem Falle die Annahme eingeborner
Ideen oder die Auffassung des Erkenntnisvermögens als einer
aktiven Kraft unvermeidlich sei.

Dagegen weicht der Verf. in einem nicht untergeordneten
Punkte vom englischen Lehrer ab, indem er mit Suarez dem
Intellekte eine direkte Erkenntnis des Individuellen zuschreibt,
eine Erkenntnis, die ohne Aufnahme desselben per speciem in-
tellegibilem propriam im Intellekte nicht geschehen könnte. Eine
solche ist jedoch durch die Materialität des körperlich
Individuellen, das eben deshalb nur potenziell intellegibel ist,
ausgeschlossen (S. 147). Vermag also das Phantasma als Repräsentation

des Individuums nur durch die uuter der Thätigkeit des
int. agens intellegibel gewordene specifische Form auf den
Verstand einzuwirken, so kann dieser offenbar das Individuelle
nicht direkt und per speciem propriam, sondern nur durch
Reflexion auf den eigenen Akt in seiner Hinwendung zum
Phantasma erkennen. Diese Reflexion genügt, um jene Urteile zu

erklären, in denen allgemeine Prädikate von individuellen
Subjekten ausgesagt werden. Der Gegenstand hängt, wie man leicht
sieht, mit der Frage nach dem Princip der Individuation
zusammen. Aus diesem Zusammenhange erklärt sich, wie Suarez
in beiden Fragen vom hl. Thomas abweichen konnte. Über den
Eifs, der dadurch in die thomistische Gesamtanschauung kam,
werden wir später zu reden Gelegenheit finden.

Mit mehr Recht als den Sinnen scheint den Verstandes-
thätigkeiten ein begleitendes Bewufstsein zugeschrieben werden
zu können (S. 174). Jedenfalls bedarf es keines vom Verstände
verschiedenen Vermögens. Es fragt sich jedoch, ob derselbe
ohne Reflexion sich und anderes zugleich zu erkennen vermöge.
Wie uns scheint, ist alles höhere Bewufstsein reflex. Zunächst
nämlich erkennt die Seele das Sein von ihr verschiedener
Objekte und nur durch Zurückwendung von diesen oder durch
Reflexion den eigenen Akt und sich selbst: ein Bewufstsein, das
zwei Objekte einschliefst, primär den Akt und sekundär sein

nrsprüngliches Objekt, wie wenn ich zugleich meinen Gedanken
und die Übereinstimmung desselben mit irgend einem Sachverhalte

erkenne, worin erst das vollkommene Wissen besteht.
Wenn es auf S. 182 heifst: Certum est Dei essentiam videri

posse per similitudinem creatam, quae ipsam essentiam divinam
vepraesentet, ut in se est, so widerspricht dem der hl. Thomas,
Welcher, wie aus der vom Verf. selbst citierten Stelle I S. Th.

12 c. 2 hervorgeht, das Gegenteil lehrt. Sollte durch Schuld
hör Feder oder des Setzers nach videri ein non ausgefallen sein?

20*



288 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

„Der Wille ist, wie von selbst zur Genüge einleuchtet, zu
den passiven Vermögen zu rechnen; denn er macht nicht, dafs
sein Objekt actu besteht, sondern wird vielmehr vom actu
bereits vorhandenen Objekt zu seinem Akte geführt" (S. 210).
Die Freiheit des Willens glaubt der Verf. auch gegenüber der
„praedeterminatio physica" verteidigen zu müssen. Er verwirft
diese als eine opinio veritati contraria et a doctrina S. Thomae
aliéna. Dagegen stellt er den Satz auf: Motio, qua Deus movet
voluntatem in ordine ad actum liberum, ex se et intrinsecus non
est infallibiliter conjuncta cum actu, neque quoad exercitium
actus neque quoad specificationem.

Es kann nicht unsere Absicht sein, auf die bekannte Kontroverse

an diesem Orte näher einzugehen. Was den Ausdruck
betrifft, so kann man ihn preisgeben. Abgesehen aber davon,
handelt es sich um die zweifache Frage, die quaestio facti und
die quaestio juris. Was jene betrifft, nämlich ob die betreffende
Lehre der Sache oder dem Sinne nach mit Recht dem hl. Thomas
zugeschrieben werde, so hegen wir nach den bisher geführten
Untersuchungen nicht den geringsten Zweifel darüber, dafs in
diesem Punkte die Verteidiger der praedeterminatio physica den
englischen Lehrer auf ihrer Seite haben. Darauf einzugehen,
halten wir für überflüssig. Wer sich durch die Nachweise bei
Dummermuth u. a. nicht überzeugen läfst, wird Mittel finden,
auch die evidentesten Zeugnisse aus den Schriften des hl. Thomas
zu eludieren. Wer ohne Vorurteil die vom Verf. selbst gegebene
Darstellung des hl. Thomas von der Bewegung des geschöpflichen

Willens durch den göttlichen Willen erwägt (S. 270),
wird sich zu überzeugen vermögen, dafs der hl. Lehrer die
„Unfehlbarkeit", womit Gott den geschaffenen Willen beherrscht, aus
der absoluten Macht desselben, nicht aber aus einer scientia
media ableitet. Es ist daher weder Lehre des Heiligen, noch
vom Verf. erwiesen: infallibilitatem actus liberi futuri unice ex
efficacitate physica motionis divinae trahi non posse (S. 281).
Will man nicht behaupten, dafs der doctor angelicus überhaupt
nicht in die Tiefe der Frage eingedrungen sei, und dafs es erst
des Scharfsinns eines Molina und Suarez bedurfte, um jene
Herrschaft ohne Beeinträchtigung der Freiheit zu erklären, oder
richtiger, eine begriffliche Bestimmung zu finden, die sie gegen
sophistische Einwendungen sicher stelle, so wird man zugeben
müssen, dafs die Unfehlbarkeit, mit der die Zustimmung des
Wollens mit der motio divina sich verknüpft, im Sinne des
hl. Thomas nicht aus der Gewifsheit des göttlichen Vorherwissens
abzuleiten sei. Der Gedanke an eine derartige Verknüpfung



(6) T. Pesch, Institutiones Psychologicae. T. II et III. 289

war doch schon durch gewisse semipelagianische Annahmen
nahegelegt.

Es geschah daher zweifellos im Sinne des Meisters, wenn
seine Schule die göttliche Herrschaft über den Willen auf die
motio divina zurückführt, die nicht blofs zum Akte, sondern auch
zum modus desselben bestimmt. Man hat daher mit Recht diese
motio als eine Vorausbewegung zur Selbstbewegung des Willens
erklärt. Es kommt demnach alles darauf an, ob man ohne
Widerspruch der über den Gegensätzen des Notwendigen und
Kontingierlichen erhabenen ersten Ursache, dem primum liberum,
der Quelle alles Seins und aller Aktualität die Kraft zuschreiben
kann, auf den Willen so einzuwirken, dafs derselbe in Kraft des

empfangenen Impulses frei und selbstthätig den Akt setzt, zu
welchem die erste Ursache den Impuls gibt. Adoptiert man
diesen Grundgedanken, der nach unserer Überzeugung die Gnadenlehre

sowohl des hl. Thomas als die des hl. Augustin durchdringt,
so zerstieben alle die gegen die praedeterminatio physica
vorgebrachten Einwendungen in nichts und die von den Thomisten
gebrauchten Unterscheidungen erscheinen vollkommen berechtigt.
So, wenn sie sagen, die praem. phys. bestehe zusammen mit der
Möglichkeit der NichtZustimmung des Willens in sensu diviso,
nicht in sensu composito, bedeutet dies nicht, wie der Verf.
insinuiert, der Wille sei nur frei oder habe die Macht der Nicht-
zustimmung nur abgesehen von der motio divina. Vielmehr, da
die motio die freie Zustimmung in sich schliefst, besagt jene
Unterscheidung nichts anderes als der Satz: der Wille habe als
unter dem Einflüsse der motio zustimmend gedacht die Möglichkeit

der Niehtzustimmung nicht in sensu composito, sondern in
sensu diviso.

Hieraus ergeben sich die weiteren Unterscheidungen, dafs
die motio dem Willen keine nécessitas auferlege, mit anderen
Worten die Notwendigkeit, mit welcher, die praemotio gesetzt,
der Wille zustimme, sei eine nec., quam res facit, nicht eine
solche, quae rem facit, sie sei nicht nécessitas consequentis,
sondern nec. consequentiae.

Aus dem Gesagten läfst sich unschwer entnehmen, was von
den folgenden Äufserungen unseres Autors zu halten sei. „Die
Lehre des Aquinaten erheischt, dafs der Wille unter der
Bewegung der ersten Ursache die Fähigkeit behalte, sich selbst zu
bewegen und zu bestimmen, als Herr seiner Akte; dazu aber
Wird erfordert, dafs der Wille positis omnibus ad agendum requisite

possit agere vel non agere vel agere contrarium" (S. 324 ff.).
Ferner: „Der theologische Determinismus hält an der Freiheit



290 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

des menschlichen Willens entschieden fest. Gleichwohl behauptet
er: motio, qua Deus movet voluntatem in actionibus liberis, ex
se intrinsecu8 et physice et necessario esse infallibiliter conjuncta
cum actione futura" (S. 337). Im thomistischen Sinne legt die
motio divina dem Willen keine Notwendigkeit auf; vielmehr ist
die Notwendigkeit, mit welcher unter dem göttlichen Impuls der
Akt erfolgt, ein und dieselbe mit jener, die aus der
Selbstbestimmung des Willens sich ergibt; denn durch die freie
Entscheidung für das eine ist die Möglichkeit einer gleichzeitigen
Entscheidung für das tiegenteil faktisch ausgeschlossen.

Vergeblich rekurriert der Verf., um die Unfehlbarkeit, mit
welcher die motio divina im Willen sich wirksam erweist, mit
anderen Worten, die absolute Herrschaft des schöpferischen über
den kreatürlichen Willen zu erklären, auf das göttliche Vorherwissen

(S. 348); denn auch ein solches im Sinne des Verf.s
angenommen, erscheint der Fall als denkbar, dafs der Wille allen
der göttlichen Macht zur Vorfügung stehenden Mitteln widerstrebt,

da keines von ihnen aus sich im stände ist, ohne
Aufhebung der Freiheit den Widerstand des Willens zu brechen.
Es ist das eine Art von Ubergang slç àXXo yévoç-, denn auch die
vollkommenste Erkenntnis vermag den Ausfall der Macht nicht
zu decken.

Wenn der Verf., um zu zeigen, dafs die Sicherheit des
Vorherwissens die Freiheit nicht gefährdet, der Unterscheidung
einer zweifachen Notwendigkeit sich bedient, so wird dieselbe
Unterscheidung, wie wir sehen, mit Recht, von den Vertretern
der praemotio in Anspruch genommen ; denn das „prae" ist nicht
ein zeitliches, sondern bezeichnet nur die Art und Weise, wie
derselbe Akt als Wirkung zweier Ursachen auf die causa prima
bezogen ist (S. 348).

Bezüglich des Subjekts der Willensfreiheit lehrt der Verf.:
„Die Freiheit ist nicht formell im Intellekte; ebensowenig ist
das ausführende Vermögen frei; formell ist die Freiheit allein
im Willen" (S. 352 ff.).

Die weitere Polemik gegen die thomistische Theorie beruht
auf den schon gerügten Vorurteilen, oder wenn man will, Mifs-
verständnissen. Die praemotio wirkt nicht, wie der Verf. meint:
unwiderstehlich; denn sie schliefst virtuell die freie Selbstbestimmung

des Willens ein, daher auch die Erfahrung, auf welche
der Verf. sich beruft, nicht als Zeugin gegen die praemotio
vorgeführt werden kann (S. 362).

Der Abschnitt von dem der Seele mit dem Leibe gemeinsamen

Leben (vita animae conjunctae corpori) behandelt die



(6) T. Pesch, Institutions Psychologicae. T. II et III. 291

Punkte: 1. Gemeinschaft des sinnlichen mit dem geistigen
Begehren; 2. die der menschlichen Natur eingebornen Triebe; 3. die
Anlagen und Temperamente; 4. die Leidenschaften; 5. das
Gefühl; 6. den Sinn für das Schöne (facultas aesthetica) (S. 395).

Der Verf. berichtet zwar über die moderne Gefühlstheorie
und die verschiedenen „Sinne" der Modernen (moralischer,
ästhetischer u. s. w. Sinn), bekennt sich aber mit Recht zu der
scholastischen Annahme, dafs die Gefühle sämtlich auf das sinnliche

und geistige Begehrungsvermögen zurückgeführt werden
können. „Facultate appetitus sensitivi et intellectivi atque ipsius
intellectus ea omnia suppeditantur, quae ad constituendam affec-
tionem requiruntur (S. 443). Ebensowenig ist Grund gegeben,
einen besonderen ästhetischen Sinn anzunehmen (S. 447 ff.).

Hieran schliefsen sich Untersuchungen über die Habitus, über
Erziehung, Physiognomik, Psychologie der Geschlechter und den
Ursprung der Sprache. Ein weiteres Buch (S. 480 ff.) handelt
von der Unsterblichkeit der Menschenseele und dem Leben
derselben nach dem Tode. In zwei Anhängen wird der psychologische

Materialismus und die Bestimmung des Menschen besprochen.
Da wir, abgesehen von der Art, wie nach dem Verf. die

abgeschiedene Seele im Räume ist (auf den Raumbegriff werden
wir beim folgenden Referate zu reden kommen), keinen weiteren
Anlafs zu kritischen Bemerkungen haben, so präcisieren wir unser
Urteil dahin, dafs die vorliegende mit dem dritten Bande
abgeschlossene Psychologie durch die Fülle wohlgeordneten Stoffes,
durch Klarheit und Übersichtlichkeit der Darstellung, durch
Schärfe der Begriffsbestimmungen und der Beweisführung und
vor allem durch die Korrektheit des Standpunktes im grofsen
und ganzen sich auszeichnet.

Unsere durch einen etwas abweichenden Standpunkt in der
Erkenntnistheorie und der Frage der göttlichen Mitwirkung
gebotenen Ausstellungen sollen uns deshalb nicht abhalten, jedem
des Studiums der Philosophie Beflissenen das monumentale Werk
aufs wärmste zu empfehlen. Aber auch in erkenntnistheoretischer
Beziehung wollen wir nicht unterlassen, dem Verf. unsere
Anerkennung für den Mut auszudrücken, mit welchem er gegenüber
dem betäubenden Lärm der Gegner des sog. „naiven Realismus"
für das Recht und die Stimme der Natur eintritt. Oder könnte
nicht 8chlief8lich auch dem Besonnensten begegnen, was nach der
indischen Fabel jenem Brahmanen begegnete, der zuletzt selbst
an seinem Opfertiere irre wurde, nachdem ihm wiederholt
versichert worden, dafs es kein Ziegenböcklein, sondern ein unreiner
Hund séi? (Hitopadesa IV, 10, nach and. 8.)



292 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Von demselben Verfasser liegen uns die (7) Institutiones
Philosophiae Naturalis in zweiter Auflage vor. Sie
erscheinen in zwei Bänden und enthalten, wie wir dem Vorwort
entnehmen (S. XIII), aufser einigen zur gröfseren Verdeutlichung
dienenden Zusätzen keine von jenen der ersten Auflage
verschiedenen Lehren.

Die Naturphilosophie wird als eine „im weiteren Sinne"
metaphysische Disciplin (S. 1) bezeichnet. Thatsächlich erörtert
sie die den Naturwissenschaften zu Grunde liegenden Principien.
Bs ist demnach kein Grund vorhanden, von der scholastischen
Auffassung des Verhältnisses der „Physik" zur Metaphysik
abzugehen und die in der Wölfischen Schule übliche Einteilung
zu adoptieren. In dieser nämlich unterschied man rationale und
empirische Wissenschaften (auch der Verf. spricht S. 3 von
rationalia sive metaphysica) und fafste jene unter dem Ausdruck
Metaphysik zusammen. Demgemäfs redete man von rationaler
und empirischer Psychologie. Nun ist aber in einem engeren
Sinne rational nur die Logik, sofern sie nicht nur rational
verfährt, sondern auch die ratio oder das rationale Verfahren selbst
erörtert. Dagegen im Sinne der Anwendung der ratio ist jede
Wissenschaft rationell und die Unterscheidung in empirische und
rationelle Wissenschaften undurchführbar. Metaphysik und
Naturphilosophie sind daher nicht nach dem Gesichtspunkte der
empirischen und rationalen, sondern nach der Art der rationalen
Betrachtung, d. h. nach der Stufe der Abstraktion zu
unterscheiden. Die unmittelbare Sinneserfahrung überschreitet jede
Wissenschaft als solche; denn ihr Gegenstand ist das Allgemeine,
nicht das Individuelle. Naturphilosophie ist demnach nicht Wissenschaft

von den Naturkörpern, sofern sie metaphysischen Gründen
unterliegen (S. 7), sondern Wissenschaft vom natürlichen Sein
im allgemeinen, dessen Wesenskonstitutiven und notwendigen
Attributen. Die Darstellung des Verf.s, der seinen Gegenstand
in fünf Bücher einteilt, die von den Aufserungen, dem Wesen,
den Zuständen, dem Entstehen und Vergehen, endlich den
Gesetzen der Naturdinge handeln, bestätigt die Richtigkeit dieser
Definition.

Mit einer durch die veränderte Lage der Naturforschung
gebotenen Vorsicht und unter voller Berücksichtigung der
Fortschritte in den verschiedenen Gebieten derselben bahnt sich der
Verf. Schritt für Schritt im ersten Buche den Weg zur Lösung
der Frage nach den Wesensbestandteilen des natürlichen Seins.
„Quoniam eae ipsae res, quibus philosopbia antiquior in proferenda
sua doctrina innitebatur, hodie in dubium controversiamque vocatae



(7) T. Peach, Institutiones Philosophiae Naturalis. 293

sunt, eas prius diligentissime examinare debemus, quibus foris
natura se manifestât, quam, quibus intus constituatur, indagare
possimus" (S. 26).

Eine scharfsinnige Erörterung erfährt der Begriff des Kon-
tinuums (S. 21 ff.). Gegen Atomismus, Mechanismus und Occa-
8ionalismus wird die Aktivität der Naturkörper nachgewiesen
(S. 48 ff.). Zu verwerfen ist die unvermittelte actio in distans
(S. 74 ff.). In den Naturkörpern herrseht durchgängig die Fina-
lität (S. 86 ff.). Wenn der Verf. hier mathematische Formeln
anwendet (S. 90. 93), so wird es schwerlich seine Meinung sein,
dafs die Formel eine „Exaktheit" gebe, die das „Räsonnement"
an und für sich nicht erreiche. Von den einzelnen Thesen sei
der Satz hervorgehoben: „Apparet in rebus naturaiibus causalitas
quaedam finalis, quae e rerum essentia proxime proficiscitur et
in ipsis rebus vere inest" (S. 104). Die nachgewiesene Finalität
spricht gleichwohl nicht für Hylozoismus und modernen
Psychismus der Häckel u. a. (S. 118 ff.).

Von der gewonnenen soliden Basis aus wird im zweiten
Buche gegen Atomismus und Dynamismus der Dualismus eines
aktiven und passiven Princips, von Materie und Wesensform
(Potenzialität und Aktualität) nachgewiesen (S. 135 ff.).

Da der Verf. wiederholt auf das bekannte „Gesetz der
Erhaltung der Kraft" zu reden kommt, so dürfte es angezeigt
erscheinen, auf die Gefahr aufmerksam zu machen, der vielleicht
der Verf. nicht ganz entgangen ist, jenem Gesetze eine
Ausdehnung zu gebèn, die zur Annahme eines blofsen Parallelismus
der physischen und psychischen Erscheinungen führen würde.
Die Einwirkung psychischer und geistiger bewegender Ursachen,
also die Verursachung von Bewegungen, die nicht auf einer
vorangehenden Bewegung beruhen, ist eine Thatsache, mit der
jenes Gesetz unbedingt rechnen mufs (vgl. 8. 163. 170).

Eine weitere Bemerkung betrifft den actus incompletus,
welchen der Verf. der Materie zuzuschreiben für notwendig
erachtet (S. 191). Dafs der Materie eine ihr eigene, nicht aus
der Form abzuleitende „Realität" zugeschrieben werden müsse,
erleidet keinen Zweifel; ebensowenig, dafs der hl. Thomas der
Materie (mat. prima) eine solche zuschreibt. Da dies niemand
leugnet, ist für den Verf. kein Grund vorhanden, „leichter zu
glauben, dafs ein hl. Thomas nie existierte, als dafs er eine so
schale Ansicht vorgetragen habe". Eine andere Frage ist, ob
der hl. Lehrer einen der Materie für sich zukommenden
unvollständigen Akt im Sinne des Suarez und des Verf., der hierin
wie in vielen anderen Punkten in den Spuren seines grofsen



294 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Ordensgenossen wandelt, annehme. Dies ist es, was die vom
Verf. citierten Autoren, ein Goudin u. a., bestreiten. Denn wenn
diese Thomisten, „qui in voeabulis a S. Thoma adhibitis firmius
haerent", „offen gestehen", dafs der Materie ein inchoativer Akt
zukomme, so meinen sie damit, wie aus den vom Verf.
angeführten Aussprüchen allein schon hervorgeht,1 zwar ein Sein,
eine Realität, aber eine solche, die wegen ihrer Unbestimmtheit

und Bestimmbarkeit, wegen des Mangels wesenhafter
Bestimmtheit (oder eines actus essentiae) ohne hinzukommende Form
der Existenz absolut unfähig ist. Diese Autoren sprechen daher
der Materie zwar nicht die Realität, wohl aber jeden actus
essentiae und existentiae mit dem hl. Thomas ab.

Es handelt sich daher auch keineswegs um einen blofsen
Wortstreit. Die deshalb geführten Kontroversen lassen eine
solche Auffassung nicht zu. Suarez weicht eben in diesem nicht
unwichtigen Punkte von dem strengen aristotelisch-thomistischen
Begriff der realen subjektiven (im scholastischen Sinne des

Wortes) Potenzialität ab, indem er eine Realität ohne
Aktualität für undenkbar hält. Daher schreibt er der materia prima
einen unvollständigen Aktus zu und hält die getrennte, formlose
Existenz derselben wenigstens durch Gottes Allmacht für möglich,
während der englische Lehrer eine solche ausdrücklich als
unmöglich erklärt. Als weitere Konsequenz ergab sich, dafs die
Materie ohne Widerspruch für sich als Träger der Quantität
angesehen werden könne, während der hl. Thomas dies geradezu
als unmöglich erklärt (vgl. S. 37 Anm. 1).

Wir lürchten nicht fehl zu treffen, wenn wir in jener
Auffassung der Materie eine Verdunklung des so wichtigen Begriffs
der realen Potenz ersehen, die ihren Schatten auch in die
Erkenntnistheorie des berühmten Metaphysikers warf. Denn
verläuft der Prozefs der Abstraktion in der Weise rein immanent,
dafs der thätige Intellekt im möglichen auf blofse Anregung der
Sinnenthätigkeit hin die Species hervorbringt, so gilt zwar in
der Theorie das erkennende Vermögen noch als ein passives, im
Grunde aber ist die Passivität desselben bereits preisgegeben.
Eine konsequente Durchführung dieses Standpunkts hätte zur
Beseitigung des int. agens und zur Annahme eingeborner Ideen
führen müssen. Auch erklärt sich aus jener Bestimmung der
mat. prima, warum Suarez eine direkte Erkenntnis des körperlichen

Individuellen dem möglichen Verstände zuschreiben konnte.
— Angesichts der Schicksale, die dem Potenzbegriff in der

1 Vgl. Goudin, Phil. ed. Roux Lavergne t. II p. 32.



(7) T. Pesch, Institutionea Philosophiae Naturalis. 295

neueren Philosophie zu teil geworden sind, glauben wir alle
Ursache zu haben, uns in dieser Streitfrage auf die Seite derjenigen
zu schlagen, die nach dem Ausdrucke des Verf.s vocabulis a
S. Thoma adhibitis firmius adhaerent.

Bezüglich der Frage nach der Fortdauer der Elementarformen

im Organismus wird treffend bemerkt, die Einheit
desselben werde leichter begreiflich, wenn man annehme, dafs z. B.
der Wasserstoff durch die Aufnahme in den lebendigen
Organismus seine Elementarform einfach verliere und von der Lebensform

informiert werde (S. 269).
Zu der Bemerkung (S. 278), die absolut erste Materie könne

zweifellos nur creatione entstehen, glauben wir ergänzend hinzufügen

zu sollen: con creatione potius, quam creatione.
In welche „vituperationes" die Lehre der älteren Peripate-

tiker (darunter auch der hl. Thomas!) von der materia signata
als Princip der Individuation verfallen soll (S. 284), ist nicht
abzusehen, wenn zugestanden wird, dafs die Materie „wurzelhafter

Grund der numerischen Verschiedenheit" ist. Auch in
diesem Punkt hat Suarez die Sache mehr verdunkelt als geklärt.

Auf die Ansicht, jene Redeweise sei vorzuziehen, die der
materia prima an sich einen actus esseptiae und eine von der
Existenz der Form unterschiedene Aktualität der Existenz
zuschreibt, brauchen wir nach dem oben Gesagten nicht weiter
einzugehen, da wir zwischen Realität und Aktualität zu
unterscheiden wissen und jene der Materie „in se und per se"
zuschreiben, diese aber nicht (S. 286).

Geschichtlich dürfte die Auffassung der Materie als einer
zwar in inkompleter Weise aktualen Substanz, die Träger di-
mensiver Quantität ist, und welcher wenigstens durch göttliche
Macht eine getrennte Existenz zukommen kann, nicht ohne Ein-
flufs auf den cartesianischen Begriff der Materie geblieben sein.

Obgleich, wie wir sahen, der Verf. die Elementarformen im
Organismus vergehen läfst, findet er es doch wahrscheinlich, dafs
sie zwar nicht als Formen, doch als „Determinationen" in der
vollkommenen Mischung verharren, gibt jedoch zu: in sententia
Divi Thomae, modo obvio intellecta, entis naturalis unitati faci-
üore negotio provideri. Der hl. Thomas hielt eben strenge an
dem Grundsatz fest, dafs in einem Wesen nur eine substantielle

Form sein könne, die es zu einem Wesen von bestimmter
Art, zur kompleten Substanz determiniere. Oder was ist sonst
Funktion der Form, wenn nicht zu determinieren? Die
Unterscheidung von Determinationen und Formen ist also hinfällig
(S. 311). Die Berufung auf den „Widerstand" der Materie gegen



296 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

das Formalprincip, welcher sich nur aus dem Verbleiben der
„substantiellen Determinationen" der Elemente erkläre, scheint uns
unwirksam, da die Veränderlichkeit, die dem Körper infolge
seiner Materialität zukommt, in Verbindung mit den Dispositionen
des aus den Elementen gemischten Körpers jenen Widerstand
hinreichend motiviert.

Für eine unnötige Subtilität halten wir den modus (S. 319),
der ohne „Entität" zu sein das Band von Materie und Form
bilden soll; er mag wohl mit der Auffassung der Materie
zusammenhängen. Abgesehen von der Menschenseele, die ihr Sein
dem Leibe mitteilt, ist die Naturform die Aktualität der Materie.
Für ein „Band" ist da kein Raum. Man vgl. Goudin a. a. 0.
II p. 73.

Als vorzüglich gelungen glauben wir die Widerlegung der
verschiedenen über die Konstitution der Körper aufgestellten
Systeme, Atomismus (des philosophischen nämlich), Dynamismus,
Monismus, hervorheben zu sollen (S. 323 ff.). Die scholastische
Theorie hält, indem sie die Wahrheitsmomente der verschiedenen
Theorieen in sich autnimmt, die richtige Mitte ein und kongruiert,
wie keine andere, den Erscheinungen.

Die letzten Abschnitte des ersten Bandes erörtern die
Begriffe Natur, Zwang, Kunst, sowie die verschiedenen
Naturursachen im Anschlufs an die aristotelischen Bestimmungen
(S. 422 ff.).

Der zweite Band umfafst das dritte und vierte Buch. Jenes
handelt 1. von Quantität und Ausdehnung, 2. von der Qualität,
3. von der Bewegung, 4. vom Unendlichen, 5. von Ort und Raum,
6. von der Durchdringung der Körper und der Multilokation,
7. von Zeit und Dauer. Die ersten vier Abschnitte bieten uns
keinen besonderen Anlafs zu Bemerkungen. Mit einem grofsen
Aufwand von Scharfsinn und mit Erfolg ist die Möglichkeit einer
unendlichen Gröfse zurückgewiesen (S. 87 ff).

Dagegen scheinen uns die über Raum und Zeit gegebenen
Bestimmungen nicht durchweg haltbar. Der gegen den Stagiriten
erhobene Tadel (dafs er nur den äufseren, nicht den „inneren"
Ort betrachtet habe), würde, wenn er begründet wäre, auch den
hl. Thomas treffen. Von einem inneren Orte kann man eben nur
in einem uneigentlichen Sinne reden, oder es kann damit nur die
dimen8ive Quantität des Körpers selbst gemeint sein. Das Ubi
aber ist auch nach Aristoteles nicht eine blofse Beziehung, was
sowohl daraus hervorgeht, dafs er es als eigene Kategorie
aufstellt, als auch daraus, dafs er die örtliche Bewegung als eine
reale Veränderung, d. h. als einen Übergang von der Potenz in



(7) T. Pesch, Institutiones Philosophiae Naturalis. 297

den Akt betrachtet. Von einem inneren Ubi im Sinne des Suarez
weifs Aristoteles allerdings nichts, ebensowenig der hl. Thomas,
und bei tieferem Nachdenken wird man beiden Denkern
zustimmen müssen. Noch entschiedener aber glauben wir die
Erklärung, die der Verf. vom Räume gibt, ablehnen zu müssen.
Demnach wäre der Raum nach seinem objektiven und nächsten
Fundament jene capacitas, in qua corpora révéra quasi collocata
conspiciuntur, eine Fähigkeit, die näher als ens potentiale
bezeichnet wird (S. 145), d. h. als ein den Körpern vorauszudenkendes

potentiates Sein, also abgesehen von einem umgebenden
Körper wie ein Gefäfs zu fassen, das den Körper aufnimmt. Wie
weit ist von einer solchen Vorstellung zu den modernen Raum-
theorieen eines Gassendi u. s. w.? Sollte nicht Aristoteles, als
er seine Theorie vom „Wo" aufstellte, die Schwierigkeiten
derartiger Vorstellungen vorausgeahnt und ihnen absichtlich
vorgebeugt haben? Das Richtige dürfte Zigliara treffen, wenn er
erklärt: Conceptum vulgarem spatii esse philosophice difficillimum
explicatu ex diversis philosophorum hac in re sententiis, et etiam
ex eorum confusione in exponendis propriis opinionibus liquido
patet De spatio reali illud certissimum videtur haud posse
reale spatium concipi sine extensione, extensio autem realis na-
turaliter non datur sine corpore. Sed ex hoc ipso non sequitur,
quod spatium idem sit ac extensio, neque quod spatium sit idem
cum substantia corporea Potest igitur dici, quod spatium
reale supponit realem extensionem, supponit reale corpus; attamen
spatium, ut sentio, addit relationem quandam ipsi extensioni
seu ordinem partium extensionis inter se; qui quidem ordo fun-
datur in ipsa extensione, et immediate oritur ex distantia partium
continuatarum. Summa Phil. 1882. I p. 464.

Gegen die Ansicht des hl. Thomas wird der Satz verteidigt :

non videtur posse negari, quin idem corpus in compluribus simul
locis esse possit etiam circumscriptive (S. 156).

Eine analoge Behandlung wie dem Raumbegriff wird dem
Zeitbegriff zu teil: (tempus) formaliter sumitur, quum cogitatur
ut 8ucce8sionum capacitas per modum entis actualis ; sumitur
autem fundamentaliter, quum ad fundamentum animum adver-
timus, quod conceptui temporis formaliter accepti respondet
(8. 167).

Den gröfsten Teil des vierten Buches nimmt die
Untersuchung über Ursprung und Bildung der Welt ein. Bezüglich
4er Kosmogonie verteidigt der Verf. zwar nicht die Kant-La-
placesche Theorie, die noch ungelösten Schwierigkeiten unterliege,
jedoch die Berechtigung „auch" der mechanischen Erklärung



298 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

(post creatam atque ordinatam materiam) (S. 241 ff.). Die die
Geogonie betreffende These lautet: De geogonia non sine rati-
onibus affirmatur terrae formationem ipsis rerum corporearum
viribus relietam ab iisque consumptis maximis temporum spatiis
esse perfeetam (S. 257).

Die Descendenztheorie wird sowohl im darwinistisehen
als auch evolutionistischen Sinne zurückgewiesen (S. 281 ff.),
dagegen die Möglichkeit offengehalten, dafs (mit Ausschlufs
der Entstehung des Menschen) eine Transformation unter Voraussetzung

eines göttlichen Schöpfungsplanes und nach dem Musterbilde

göttlicher Ideen durch Entwicklung eingesenkter Virtualitäten

stattgefunden habe (S. 336). Mit-einigen Restriktionen
mag diese Möglichkeit zugestanden werden. Übrigens zeugen
die betreffenden Abschnitte von aufserordentlicher Sachkenntnis
und grofser Umsicht des Urteils. Die letzten Abschnitte handeln
vom Entstehen und Vergehen sowie von der Naturordnung und
den Naturgesetzen. Alles in allem kann auch dieses Werk des
unermüdlichen Verfassers als eine reiche und last unerschöpfliche
Quelle der Belehrung auf's wärmste empfohlen werden. Dem
Naturforscher, der nach wahrhaft wissenschaftlicher und
systematischer Bildung strebt, dürfte mit dem Studium desselben weit
besser gedient sein, als mit dem Kants oder irgend eines neueren
noch so gerühmten Philosophen.1

Zum Schlüsse dieser Übersicht haben wir noch den Abrifs
der (8) „Allgemeinen Unterrichtslehre" von Prof. Hafs-
mann zu erwähnen, dessen Erziehungslehre bei einer früheren
Gelegenheit im Jahrbuch besprochen worden ist. Im Anschlufs
an bewährte Vorgänger, wie Willmann, Kellner u. a., bietet dieser
Abrifs einen vorzüglich brauchbaren Rahmen für den erweiternden
mündlichen Vortrag und verdient deshalb als Leitfaden in Lehrerund

Lehrerinnenbildungsaustalten allgemein eingeführt zu werden.
Auf christlicher Grundlage beruhend und von der Überzeugung
ausgehend, dafs auch der Unterricht erziehlich sein und auf den
höchsten Erziehungszweck hingerichtet werden müsse, verhält
sich der Verf. durchaus nicht ablehnend gegen methodische
Fortschritte der Neueren, wie seine Stellung zur Herbart-Zillerschen
Methode beweist. Anerkannt wird eine gewisse Berechtigung
der sog. formalen Stufen, aber auch vor schablonenhaftem
Gebrauch gewarnt (S. 65), dagegen werden Zillers Konzentrationsidee

sowie die „Idee der kulturhistorischen Stufen" mit Recht
als verfehlt und unbrauchbar zurückgewiesen (S. 63).

1 Inzwischen ist der Verf. leider durch den Tod der katholischen
Wissenschaft entrissen worden.



Thomistische Gedanken über das Militär. 299

Der Unterrichtslehre geht eine kurze, durch trefflich
gewählte Beispiele erläuterte Darstellung der Denklehre voraus.
Da der Verf., sich bereit erklärt („Zur Orientierung"), objektive
Bemerkungen für eine weitere Auflage zu verwerten, erlauben
wir uns, für eine solche, die wir der trefflichen Schrift baldigst
wünschen, einige Winke hierher zu setzen. Bezüglich der
Bildung von Begriffen wäre zu bemerken, dafs der vergleichenden
Begriffsbildung eine unbewufste, natürliche Bildung insbesondere
der Grundbegriffe durch den thätigen Verstand vorausgehe. Statt:
„der höchste Gattungsbegriff ist der Begriff des Etwas" wäre zu
sagen: „Sein, Etwas sind von allen Gattungen auszusagende und
deshalb übergreifende (transcendentale) Begriffe" (S. 11). Die
Stelle über die Gegensätze wäre dahin zu modifizieren : relativer
Gegensatz, wie Vater, Sohn; kontradiktorischer: bejahen,
verneinen; konträrer: weifs — schwarz; privativer: sehend — blind.
Endlich: oberstes Denkgesetz ist das des Widerspruchs; das
Gesetz des ausgeschlossenen Dritten ist eine Folgerung daraus;
das der Identität enthält eine selbstverständliche Tautologie; das
des hinreichenden Grundes gilt von WTahrheiten, die nicht
unmittelbar einleuchten, also einer Begründung bedürfen.

o—«gg>-c

THOMISTISCHE GEDANKEN ÜBER DAS MILITÄR.1
Von Professor Fr. von TESSEN-WESIERSKI.

i
(Fortsetzung von Bd. XIV., S. 125.)

II. Das Heer als bevorzugte Gesellschaft im Staate.
!• Wegen der Dienste, welche das Heer dem Staate leistet,

ist letzterer in besonderer Weise zur dauernden Sorge
für das Heer verpflichtet.

„Est enim bellator pars praecipua politiae" heifst es
De reg. Princ. 1. 4. cap. 24. Dieser Satz ist ein äufserst
folgenschwerer, für die Ansicht einzelner Gegner des Heeres und des
Kriegerstandes ein geradezu vernichtender. Er wendet sich
zudem gegen alle jene, welche die allgemeine Gleichheit aller
Bürger vor der Staatsauktorität als unantastbares und höchstes

1 Im ersten Teil dieses Artikels (vgl. dieses Jahrbuch Bd. XIV.," 125 ff.) sind besonders folgende zwei sinnstörende Druckfehler stehen
Seblieben: S. 126 oben 3. Zeile lies doch statt dort; S. 137 oben 5. Zeile
«es didicisse statt dixisse.


	Zur neuesten philosophischen Litteratur [Fortsetzung]

