Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 14 (1900)

Artikel: Zur neuesten philosophischen Litteratur [Fortsetzung]
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761985

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761985
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

278 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

ja bei der operatio intellectiva zutrifft. Von der operatio der
dem Intellekt untergeordneten potentia sensitiva lilst sich frei-
lich unmittelbar auf das esse rei kein Schluls ziehen.

Es mogen noch einige treffliche Satze des Joh. a s. Thoma
(Cursus phil. [Ed. Viveés] tom. 3. III p. q. X a. II), die Be-
zug nehmen auf das behandelte Thema, hier Platz finden. Er
sagt: ,,Anima non praebet gradum corporeum et sensitivam
limitate, modo inferiori, sicut aliae formae, sed eminenter et se-
cundum quod continentur in gradu rationali qui etiam communi-
catur corpori non ut dependens ab ipso sed ut sibi ministret
corpus et deserviat in ordine ad operationem intellectivam,
et ideo eminenter debet continere illos gradus sensitivos et cor-
poreos tamquam ministrantes et deservientes intellectivo, eo quod
non intelligit nisi accipiendo ex corpore obiecta quae intelligit,
ideoque requirit potentias corporeas ut ministrantes sibi. Kt sic
bene possunt eminenter praeberi gradus corporei, et potentiae
corporeae dimanare ab entitate animae -spirituali ut est eminenter
corporea sine ulla dependentia in esse a corpore.”

Die gegebenen Ausfiihrungen werden hierdurch bestétigt.

—<3

ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN LITTERATUR.

Von Dr. M. GLOSSNER.
(Fortsetzung von 8, 155 ff.)

Vom scholastischen Standpunkte und an dem Orte, wohin
sie gehioren, ndmlich in der Psychologie behandelt P.-Tillmaunn
Pesch die Fragen nach Wesen, Ursprung und Bedeutung des
Erkennens in den uns vorliegenden beiden Binden seiner
(6) Institutiones Psychologicae, mit welchen dieses neue
monumentale Werk eines immensen Fleilses, umfassender Gelehr-
samkeit und ungewdhnlichen Scharfsinns seinen Abschluls erhélt.

Die Disposition der gewaltigen Stofffiille ist dieselbe wie im
ersten Bande des Werkes. Den Thesen, in welchen die eigene
Auffassung des Verfassers kurz zusammengefalst ist, geht eine
diplomatisch getreue Darstellung der scholastischen, insbesondere
der thomistischen Lehre, sowie der verschiedenen gegnerischen
Theorieen voraus. Hierauf folgen die Einwendungen, dann die
These und deren eingehende Begriindung, endlich die Losungen
(Respondenda). Die Schirfe der Begriffsbestimmungen, sowie die
auf die Beweisfiilhrung verwendete Sorgfalt bediirfen kaum einer
besonderen Betonung. An den gegnerischen Ansichten sucht der



(6) T. Pesch, Institutiones Psychologicae. T. II et IIL 279

Verf. die ihm richtig scheinenden Momente gewissenhaft hervor-
zukehren: ein an sich lobenswertes Verfahren, soweit es sich
innerhalb der rechten Grenzen hilt. Der Verf. geht hierin zu-
weilen weiter, als uns zuléssig scheint, wenigstens im Ausdruck.
Es sei nur an die ,specifischen Sinnesenergieen”, die in der
sinnlichen Erkenntnis stattfindende ,Projektion“, die , Apper-
ception der Herbartianer erinnert.

Der erste (resp. 2!¢) Band enthdlt das zweite Buch der
»natiirlichen oder physischen® Psychologie, der zweite (resp. 3'¢)
Band die ,anthropologische® Psychologie: eine Einteilung, resp.
Ausdrucksweise, iiber deren Berechtigung wir mit dem Verf.
nicht weiter rechten wollen.

Wenden wir uns dem ersten Bande zu, so enthélt derselbe
drei Abhandlungen: 1. von den Lebenséulserungen (vita acciden-
taria) im allgemeinen, 2. von den Aufserungen des vegetativen
Lebens in allen Organismen, 3. vom Erkenntnisleben in allen
Sinneswesen (S. 1). In der ersten Abhandlung wird die Ver-
mogenstheorie der Aristoteliker entwickelt und gegen Herbart
u. s. w. verteidigt. Richtig falst P. die Stellung Herbarts zu
den Seelenvermogen als Leugnung derselben auf, wiewohl es
noch gutmiitige Pédagogen gibt, die den Begriinder der ,wissen-
schaftlichen Padagogik® mit der Ausflucht verteidigen zu konnen
glauben, er habe nicht die Seelenvermogen, sondern nur deren
realen Unterschied von der Seele in Abrede ziehen wollen (8. 9).
Doch entspricht es nicht dem Sachverhalt, wenn P. die Lehre
Herbarts vielfach so darstellt, als ob die Vorstellungen mit den
»Realen®“ selbst zusammenfielen, da sie im Sinne Herbarts viel-
mehr Selbsterhaltungen, also etwas Accidentelles sind. Richtig
ist nur, dals sie von Herbart mit Vernachlissigung der ,Realen
wie Substanzen behandelt werden.

Die beziiglich der Seelenvermdgen, deren Verhiltnis zur
Seele und untereinander selbst, sowie ihrer Zustédndlichkeiten
und Akte verteidigten Sétze lauten: Die Seelenvermogen sind
vom Wesen der Seele real verschieden (3. 21 f.); die Seele ist
Princip, nicht aber (ausschliefsliches) Subjekt aller vitalen
Potenzen (8. 23). Die Seelenvermdgen sind ebenso auch unter
sich selbst real verschieden (S. 32). Allgemein gesprochen zer-
fallen dieselben in aktive und passive, d. h. solche die ihr
Objekt hervorbringen (alle vegetativen Vermogen; der intell.
agens) und solche, die der Aktualisierung durch ein actu vor-
handenes Objekt bediirfen. Absolute Passivitat kann jedoch von
keinem vitalen Vermdgen ausgesagt werden (8. 39). Sie lassen
sich je nach der specifischen Verschiedenheit der Objekte auf



280 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

finf Gattungen zuriickfiihren (S. 44); wie vom Wesen der Seele,
so sind die Vermdgen auch von ihren Akten real verschieden
(5.59); in jeder Potenz ist eine ihrem Formalobjekt entsprechende
Disposition (nisus, inclinatio) anzunehmen (S. 52). Aulser dieser
natiirlichen Disposition sind die Potenzen mit eingebornen oder
durch Gewohnheit erworbenen Fertigkeiten (habilitates) und
Habitus (firmae et fixae dispositiones, ut sunt virtutes, scientiae
etc., S. 55) ausgestattet.

Uber die zweite Abhandlung (disputatio) von den vegeta-
tiven Lebensdufserungen und deren unmittelbaren Principien (vita
accidentaria vegetativa) fassen wir uns kurz. Dieselbe kann als
Beispiel dienen, wie die Repristination der mittelalterlichen
Philosophie zu verstehen ist. Diese bedeutet keineswegs eine
Riickkehr zu den mangelhaften Anschauungen und Kenntnissen
derselben von den physikalischen, chemischen, anatomischen und
physiologischen Bedingungen des organischen Lebens, sondern
besteht in der begrifflichen Bestimmung und ursachlichen Er-
klirung (allerdings nicht allein der heutzutage als der aus-
schliefslich kausal betrachteten ex caasa efficiente) der eigent-
lichen Lebensfunktionen. Dazu gehoren Ernéhrung, Wachstum,
Zeugung, die Natur des Samens. In dieser Beziehung hat die
moderne Forschung nicht allein keinen Fortschritt aufzuweisen,
sondern sieht sich nach wiederholten vergeblichen Versuchen,
jene Erscheinungen aus physikalisch-chemischen Prozessen ab-
zuleifen, wie das stete Wiederauftreten des ,,Vitalismus*“ beweist,
immer wieder, mag sie nun von einer Lebenskraft oder von
idealen oder psychischen Principien reden, zu der Auffassung der
Alten zuriickgedrangt. Was die generatio aequivoca betrifft, so
haben griindlichere Untersuchungen allerdings die peripatetischen
Anpahmen als unhaltbar erwiesen. Begrifflich betrachtet und als
wissenschaftliche Hypothese aber erscheint sie keineswegs als
widersprechend und absurd, wie die generatio aequivoca der
Materialisten und Darwinianer, mit der sie ohne offenbare Un-
gerechtigkeit nicht auf eine Linie gestellt werden darf. Der
Verf. hebt diesen Unterschied treffend hervor S. 88.

Der weitaus grofste Raum in diesem Bande ist der Ab-
handlung vom sensitiven Leben (cognitio sensitiva, appetitus
sensitivus, motus vitalis) gewidmet.

Von der Erkenntnis im allgemeinen gelten die Sitze: 1. jede
Erkenntnis geschieht durch Verdhnlichung mit dem zu erkennenden
Gegenstande; 2. in allem menschlichen Erkennen wird eine sei
es unmittelbare oder mittelbare {interveniente specie vicaria) Ver-
einigung des Erkenntnisvermogens mit dem Gegenstande erfordert;



(6) T. Pesch, Institutiones Psychologicae. T. II et IIIL 281

3. alles menschliche Erkennen ist insofern ein Leiden, als es
vom Gegenstande abhéngt und bestimmt wird (8. 95 ff.). Sofern
aber der Mensch im Erkennen den Gegenstand sich vergegen-
wirtigt, ist dasselbe zugleich Thétigkeit, so dals also die Er-
kenntnis als Wirkung zweier Ursachen, des Erkennenden und
Erkannten, sich darstellt (S. 100 ff.). Der Verf. bekennt sich
somit zur Annahme der Notwendigkeit von species impressae,
d. h. durch den Eindruck des Objekts, resp. durch Abstraktion
erworbenen FErkenntnismedien, ohne welche die an sich zu
allem Sensiblen und Intellegiblen nur in Potenz sich verhaltenden
Erkenntniskréfte einen bestimmten Erkenntnisakt nicht vollziehen
konnten. Diese Annahme bildet thatséichlich den entscheidenden
Charakter der aristotelischen Erkenntnislehre. In einem Punkte
Jedoch glauben wir dem Verf. nicht beistimmen zu sollen, nédmlich
in der Ansicht, dals die species impressa, wie sie sich im Er-
kenntnisakte selbst findet, nicht formell, sondern virtuell den
Gegenstand vergegenwartige (S. 105).

Auch in einem anderen Punkte glauben wir unsere Zu-
stimmung versagen zu miissen. Der Verf. nimmt nimlich eine
Art von ,begleitendem Bewulstsein“ in jedem Erkenntnisakte an
(8. 115), das allerdings nicht Bewulstsein im eigentlichen Sinne
sei., Als Grund hierfiir gibt er an, dals das erkennende Sub-
Jekt in jedem Erkeuntnisakte den Gegenstand sich vergegen-
wirtige. Nun ist dies allerdings insofern richtig, ja von selbst
einleuchtend, weil in der Natur der Erkenntnis gelegen, als
dem Erkennenden im Erkennen der Gegenstand offenbar
wird. Es fragt sich aber, ob iiberdies in jedem Erkenntnisakte
irgendwie das erkennende Subjekt oder der Erkenntnisakt selbst
zum Objekte, sei es auch nur zum sekunddren wird. Nur in
diesem Falle konnte man von einem ,,Bewulstsein“ reden. Nun
ist dies nach allen Principien der scholastischen Philosophie
wenigstens im sinnlichen Erkennen nicht der Fall; denn eine
Erkenntnis, in welcher der Erkenntnisakt selbst zum Objekte
wiirde, wire ohne Reflexion unmdglich; eine solche aber wider-
spricht der organisch gebundenen Natur der sinnlichen Vermdgen.
Man kann deshalb nur in dem Sinne von einem begleitenden
Bewufstsein reden, dafs sich mit jeder Thitigkeit der #ufseren
Sinne eine solche des inneren Sinnes verbindet, kraft deren
Wir nicht blofs sehen, sondern auch des Sehens uns bewufst sind.

Nicht frei von Unklarheit ist, was von einer Aktivitdt im
Erkenntnisleben aufserhalb der Erkenntnis (praeter cog-
Ditionem est in vita cognoscitiva etiam activitas productiva)
gesagt wird (8. 121). Dahin sollen Eingebungen in Poesie,



282 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Musik u. s. w. gehoren, die uns nicht selten ohne unser Wissen
und Wollen in den Sinn kommen und grofseren Teils ,,ohne jede
Erkenntnis oder Bewulfstsein® vor sich gehen. Was ist damit
gemeint? Offenbar nicht eine blofse Phantasiethitigkeit. Also
etwa eine solche des intellectus agens? KEine deutlichere Er-
klirung dieser Erscheinungen wire sehr wiinschenswert.

Wenn die ,positive, specielle Beschaffenheit (aptitudo),
welche die Sinne fiir ihre Objekte besitzen, in den Nerven ge-
sucht wird (8. 127), so diirfte es wohl richtiger sein, zu sagen,
dafs sie den Nerven nur in Verbindung mit den Organen (Auge,
Ohr u. s. w.) zukommen. Diese specifischen, aus der transcen-
dentalen Beziehung zu den Objekten resultierenden Beschaffen-
heiten der Sinne als ,specifische Energien* zu bezeichnen, diirfte
kaum gebilligt werden konnen, da sowohl der Ausdruck als auch
der von den Neueren gemachte Gebrauch desselben vielmehr auf
aktuelle, den Vermdgen urspriinglich eignende Bestimmtheiten
hinweisen, auf , Energien“, mit welchen die Vermogen selbst-
thétig auf dulsere Erregungen antworten (S. 153 u. a. O.).

Was die Anzahl und die begriffliche Bestimmung der dufseren
und inneren Sinne betrifft, so bleibt der Verf. im allgemeinen der
Theorie der Alten treu. Von den hdoheren, sozusagen geistigeren
Sinnen lehrt derselbe, dafs sie primédr Eigenschaften der Objekte
zur Erkenntnis des Subjektes bringen. Dagegen lesen wir von
den niederen, mehr materiellen Sinnen:’ ,,Der subjektive Reiz
(affectio) wird im Organe des Geschmacksinns als Geschmack,
in dem des Geruchsinns als Geruch, in der Haut als Wirme
empfunden® (8. 133). Dals diese materielleren Sinne einem
grofseren Schwanken der zu objektiver Wahrnehmung notwendig
erforderlichen Disposition unterworfen sind, ist einzurdumen.
Gleichwohl offenbaren sie uns, richtig disponiert, ebenfalls Qua-
lititen der Korper. Welchen Wert hitten sonst die allgemein
anerkannten Urteile: der Zucker sei siils, der Wermut bitter?

Beziiglich der ,,inneren natiirlichen Verdnderungen im Unter-
schiede von der psychlschen — intentionalen — Affektion ist die
Aufserung bemerkenswert: ,verum nulla adhuc de his eventibus
theoria est proposita, quae pro certa haberi possit vel admodum
probabilis® (S. 138).

Ungeeignet scheint uns die Ausdrucksweise von einer Um-
wandlung der natiirlichen Verdnderung in eine psychische, in
welcher sich das Sinnesvermogen als aktive Potenz erweise
(S. 148); denn eben in der Entstehung der species impressa
verhilt sich die Potenz leidend, weil aufnehmend, wenngleich
dieses Aufnehmen ein vitales und beziehungsweise immaterielles



(6) T. Pesch, Institutiones Psychologicae. T. II et IIIL 283

ist. Dies ist sie ndmlich nicht durch eine Thatigkeit, sondern
wegen der Natur des aufnehmenden Subjekts; denn obgleich
Subjekt das Compositum ist, so wird dieses doch ,geistig* affiziert
in Kraft der Form, nicht der Materie.

Uber die Fechnersche Theorie fillt der Verf. folgendes Ur-
teil: ,,Theoria a Fechner proposita non innititur fundamentis,
quae pugnantia falsaque sunt, dummodo restringatur ad affectiones
subjecti psychicas . . . Id unum inter omnes fere constat, legem
Fechnerianam omnibus irritationibus sensibilibus applicari non
posse” (S. 173).

Der ,,Muskelsinn“ wird mit Recht teils auf den Tastsinn
teils auf den ,inneren Sinn“ zuriickgefithrt (8. 182).

Was von den ,specifischen Energieen*“ zu halten sei, wurde
oben bemerkt. Im Sinne des Verfis sind sie wohl zulédssig; er
bemerkt: Id quod inest potentiae quodque energiam vocari per-
mittimus (!), non est actus, neque ulla actus inchoatio,
sed nihil est nisi potentiae ad certum agendi genus dispositio
sive aptitudo specifica (8. 219). Jedenfalls ist der Gedanke
ferne zu halten, dafs die species (sei es sensibilis oder intelle-
gibilis) urspriinglich schon im Vermdgen enthalten sei und nur
auf dufsere Anregung hin actu hervortrete.

Hervorgehoben zu werden verdient der Satz: Sepsibilia
communia percipiuntur a nobis intervenientibus modificationibus
specierum cujusvis proprii sensibilis, womit gewisse selbst-
geschaffene Schwierigkeiten der Modernen von selbst wegfallen
(8. 237).

Wie den Ausdruck ,specifische Energie“ vermogen wir auch
den einer ,Projektion“ nicht zu billigen, da wir ja nicht sub-
jektive Eindriicke nach aufsen ,verlegen“, sondern unsere Sinnes-
wahrnehmung objektiv im ,,Aulsen® terminiert (S. 241).

Von der conscientia concomitans, die der Verf. (S. 242)
dem sensus communis zuschreibt, ist dasselbe zu sagen wie von
derjenigen, die er in jeglicher Erkenntnis annimmt. Der ,,Ge-
meinsinn® erfalst die Sensationen, ohne jedoch sich selbst zum
Objekte seiner Erkenntnis machen zu konnen, da dies nur durch
Reflexion moglich wire. Jenes Erfassen in einer Einheit, die
jedoch selbst unerkannt bleibt, geniigt vollkommen zur Erklirung
des tierischen Bewufstseins. Wiirde der Gemeinsinn sich selbst
erfassen, so konnte er ,Ich*“ sagen. Kein Verstindiger aber
wird dem Tiere ein Ich zuschreiben.

Wie die Ausdriicke ,specifische Energie, Projektion, so
diirfte auch der ,,Lokalisation, mit dem die Modernen irrtiim-
liche Vorstellungen verkniipfen, besser zu vermeiden sein (S. 246).



284 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Der Fundamentalsinn Galluppis, Rosminis, Wolffs wird mit
Recht zurickgewiesen (8. 248).

Zu dem Trefflichsten zdhlt, was iiber Phantasie, Gedéchtnis,
vis aestimativa, bezw. cogitativa gesagt ist.

An Stelle der vier inneren Sinne des englischen Lehrers
glaubt der Verf. nur drei annehmen zu sollen, da das sinnliche
Gedachtnis teils auf die Einbildungskraft, teils auf die vis aesti-
mativa sich zuriickfiihren lasse. Die hierfiir vorgebrachten Griinde
diirften kaum die thomistische Ansicht erschiittern.

Fir Phantasie und Gedachtnis werden mit Recht ,psychi-
sche® Spuren gefordert (S. 296).

In der Herbartschen Theorie der Association u. s. w. der
Vorstellungen glaubt der Verf. ,kostbare Anfinge* zu ersehen
(8. 300 f.); wie es sich damit verhalten mag, so ist jene Theorie
,principiell“ aus einem doppelten Grunde verfehlt, einmal weil
sie den niederen Vorstellungsverlauf ausschliefslich mechanisch
(aus dem Drucke gleichsam, dem Gewichte, der Anzahl der Vor-
stellungen) zu erkldren versucht, zweitens weil auch das hohere
Vorstellungsleben, das Denken, als ein Prozels der Apperception
aufgefalst wird.

Im weiteren wird vom sinnlichen Begehren gehandelt, das,
auf sinnlichem Erkennen beruhend, vom Triebe oder dem appe-
titus naturalis, der eine Bedingung jeglicher natiirlicher Thatig-
keit bildet, wesentlich sich unterscheidet. Die reale Unter-
scheidung des sinnlichen Begehrens in das konkupiscible und
irascible wird festgehalten und mit iiberzeugenden Griinden ver-
teidigt. Hier wie weiterhin huldigt der Verf. der richtigen
Ansicht, dals Gefiihle, Affekte, Passionen Zustidndlichkeiten des
Begehrungsvermogens, resp. des Willens seien, ein Grund zur
Annahme eines besonderen Gefiihlsvermogens also nicht vorliege.

Die Kontroverse, ob ein besonderes Vermogen der &rtlichen
Bewegung anzunehmen sei, wird dahin beantwortet: Intellectus
et appetitus movent sicut imperantes motum, sed oportet esse
potentiam motivam, secundum quam membra sequantur imperium
appetitus et intellectus vel sensus (8. 351). Die Lehre des
hl. Thomas gehe dahin, potentiam locomotivam esse quidem vim
activam re distinctam a facultatibus reliquis, non tamen princi-
palem, sed ministram appetitui intime adjunctam (p. 353).

Der Verf. hdlt die Ansicht, das Begehren wirke auf die
Bewegungskraft propter efficientiam quasi moralem infolge der
aus der Einheit des Organismus resultierenden Sympathie, fiir
die wahrscheinlichere, worin wir ihm nicht zustimmen konnen

(S. 356).



(6) T. Pesch, Institutiones Psychologicae. T. II et IIL 285

Uber die Phrenologie urteilt derselbe: In phr. tota vix re-
peries quicquam, quod non nitatur infirmis suspicionibus vel vanis
imaginationibus (8. 360).

Die Lokalisation der Vermogen im Gehirne ist nicht derart
bestimmt und begrenzt, dals jede Stellvertretung ausgeschlossen
wire (8. 363); jedoch wissen wir noch #dufserst wenig iber die
Verteilung der Vermogen an verschiedene Gehirnregionen (8. 364).

Im folgenden werden verschiedene psychische Dispositionen,
wie Suggestivitit, Schlaf, Traum, Geistesstorungen u. s. w. be-
handelt. ,Formell ist der Schlaf Bindung des Gemeinsinns
oder des gewohnlichen Verkehrs zwischen Gehirn und &ulseren
Sinnen“ (8. 37Y). ,Im Traume wird der Gemeinsinn von der
Phantasie erregt. Von dieser Mitwirkung desselben kommt es,
dafs die Phantasiebilder im Traume das Ansehen wirklicher
Dinge annehmen und sich wie Hallucinationen oder vielmehr
Illusionen verhalten. (5. 384.) Im Somnambulismus werden
iiberdies die Gehirnteile erregt, die im Dienste des sinnlichen
Begehrens und der ortlichen Bewegung stehen (8. 386). ,,Geistes-
krankheiten. sind weder rein psychisch, noch rein somatisch,
sondern psychoorganisch* (S. 389).

Von iibernatiirlichen Krscheinungen, soweit sie im Spiri-
tismus beglaubigt sind, wird geurteilt, dafs sie nicht abgeschie-
denen Seelen, sondern nur démonischen Einfliissen zugeschrieben
werden konnen (S. 394).

Die Hypnose wird definiert: status arte effectus, in quo
receptivitas suggestiva supra modum excitatur vel augetur cum
aliqua functionum psychicarum perturbatione (S. 405). ,Nicht
ungereimt ist die Ansicht jener, die behaupten, dafs die hypno-
tischen Erscheinungen aus natiirlichen, sei es psychischen oder
physiologischen Ursachen hergeleitet werden konnen“ (8. 413).
»Die Hypnose ist eine von abnormen Reizen, besonders von
Suggestionen herriihrende Stérung des inneren an das Gehirn
gebundenen Sinnenlebens, wodurch der Gebrauch des reflexen
Bewulstseins und des psychischen Triebes im Hypnotisierten
derart gebunden ist, dafs in ihm durch fortgesetzte Suggestion
Vorstellungen hervorgebracht werden kénnen und der Hypnoti-
sierte in vielen seiner Thitigkeiten vom Hypnotiseur abhangt
(S. 417). Mit Recht wird hieraus auf die Gefihrlichkeit der
Hypnose geschlossen (8. 419).

Der Wichtigkeit des Gegenstandes entsprechend erfahren die
Erscheinungen des intellektuellen Lebens im zweiten, 551 teilweise
enggedruckte Seiten umfassenden Bande, dem 3%? des ganzen
Werkes, der nach der Ausdrucksweise des Verfs die ,,anthropolo-

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X1V, 20



286 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

gische“ Psychologie enthilt, die eingehendste Behandlung. Er zer-
fallt in vier Teile: 1. von den Funktionen des menschlichen Intel-
lekts; 2. von denen des Willens; 3. von der Verbindung des
geistigen und organischen Lebens; 4. vom Leben der abgeschie-
denen Seelen. Beziiglich des Intellekts heben wir folgende Thesen
hervor: Generisches oder Formal-Objekt des mensch-
lichen Verstandes ist das Sein (ens). Auf den Verstand
reduzieren sich: das intellektive Gedéachtnis, die Vernunft (ratio),
sowohl die sogenannte hohere als die niedere (ratio superior et
inferior), die Intelligenz (die sich zum Intellekt wie der Akt zur
Potenz verhilt), der Intellekt der Principien. Die Seele bedarf
der Bestimmung durch ldeen, species intelligibiles, die ihr nicht
eingeboren sind, die sie vielmehr von den Dingen abstrahiert
(8. 37 ff.). Der Verf. meiat, wo er von der Lehre des Aristo-
teles redet, dieser habe vom passiven Intellekt (vovg dvwdust
vel madyrixog) ziemlich dunkel gesprochen (8. 39). Dagegen
lifst sich einwenden, dals Aristoteles den »o¥ig dvvaus: mit hin-
reichender Schirfe und Deutlichkeit charakterisiert. Ein gewisses
Dunkel liegt nur auf der gelegentlichen Nennung des »ovg
madnrixog, den er als @daprdos bezeichnet, womit iibrigens
bestimmt genug gesagt ist, dafs er nicht der »ovg dvrauer sein
konne; es bleibt daher nur iibrig, an die Phantasie oder die vis
cogitativa zu denken. ,In jeder Verstandeserkenntnis wird ein
verbum mentis erzeugt“ (S. 51). ,Richtiger ist zu sagen, das
verbum mentis sei nicht dasjenige, worin oder woraus wie
aus einem zuvor Erkannten der Gegenstand erkannt wird, son-
dern nur dasjenige, wodurch das Objekt dem Geiste vergegen-
wirtigt wird” (S. 60).

,Die species intellegibilis wird vom thétigen Intellekt und
dem Phantasiebild hervorgebracht (8. 67). Auf eine eingehende
und iiberzeugende Widerlegung des Sensualismus, der Theorie
der eingebornen Ideen, des Ontologismus und Traditionalismus
folgt eine ndhere Exposition und Begriindung der thomistischen
Auffassung des Ursprungs der Ideen. Es gereicht uns zur Be-
friedigung, dafs der Verf. den Phantasmen eine wahre ,bewir-
kende Kausalitit” in der Erzeugung der Ideen zuschreibt (S. 124),
wiewohl er meint, die entgegengesetzte Amnsicht sei ebentfalls
probabel (S. 125). Hierin vermégen wir ihm nicht zuzustimmen.
Vielmehr scheint uns, man habe gegen die Auffassung, den Phan-
tasmen komme nur eire anregende Einwirkung, nicht aber
eine wahre, wenn auch der Thitigkeit des int. agens unter-
geordnete instrumentale Mitwirkung zu, und die Erzeugung der
sp. intellegibilis erfolge in rein immanenter Weise, mit Recht



(6) T. Pesch, Institutiones Psychologicae. T. II et IIL 287

geltend gemacht, dafs in diesem Falle die Annahme eingeborner
Idcen oder die Auffassung des Erkenntnisvermogens als einer
aktiven Kraft unvermeidlich sei.

Dagegen weicht der Verf. in einem nicht untergeordneten
Punkte vom englischen Lehrer ab, indem er mit Suarez dem
Intellekte eine direkte Erkenntnis des Individuellen zuschreibt,
eine Erkenntnis, die ohne Aufnahme desselben per speciem in-
tellegibilem propriam im Intellekte nicht geschehen konnte. Eine
solche ist jedoch durch die Materialitit des korperlich Indivi-
duellen, das eben deshalb nur potenziell intellegibel ist, aus-
geschlossen (8. 147). Vermag also das Phantasma als Reprisen-
tation des Individuums nur durch die uunter der Thatigkeit des
int. agens intellegibel gewordene specifische Form auf den
Verstand einzuwirken, so kann dieser offenbar das Individuelle
nicht direkt und per speciem propriam, sondern nur durch Re-
flexion auf den eigenen Akt in seiner Hinwendung zum Phan-
tasma erkennen. Diese Reflexion geniigt, um jene Urteile zu
erklaren, in denen allgemeine Prédikate von individuellen Sub-
Jekten ausgesagt werden. Der Gegenstand héngt, wie man leicht
sieht, mit der Frage nach dem Princip der Individuation zu-
sammen. Aus diesem Zusammenhange erklirt sich, wie Suarez
in beiden Fragen vom hl. Thomas abweichen konnte. Uber den
Rifs, der dadurch in die thomistische Gesamtanschauung kam,
werden wir spiter zu reden Gelegenheit finden.

Mit mehr Recht als den Sinnen scheint den Verstandes-
thatigkeiten ein begleitendes Bewulfstsein zugeschrieben werden
zu konnen (8. 174). Jedenfalls bedarf es keines vom Verstande
verschiedenen Vermogens. Es fragt sich jedoch, ob derselbe
ohne Reflexion sich und anderes zugleich zu erkennen vermoge.
Wie uns scheint, ist alles hohere Bewufstsein reflex. Zunéchst
nidmlich erkennt die Seele das Sein von ihr verschiedener Ob-
Jekte und nur durch Zuriickwendung von diesen oder durch
Reflexion den eigenen Akt und sich selbst: ein Bewulstsein, das
zwei Objekte einschlielst, priméar den Akt und sekundir sein
urspriingliches Objekt, wie wenn ich zugleich meinen Gedanken
und die Ubereinstimmung desselben mit irgend einem Sachver-
halte erkenne, worin erst das vollkommene Wissen besteht. ‘

Wenn es auf S. 182 heifst: Certum est Dei essentiam videri
Posse per similitudinem creatam, quae ipsam essentiam divinam
repraesentet, ut in se est, so widerspricht dem der hl. Thomas,
welcher, wie aus der vom Verf selbst citierten Stelle I S. Th,
Q- 12 c. 2 hervorgeht, das Gegenteil lehrt. Sollte durch Schuld
der Feder oder des Setzers nach videri ein non ausgefallen sein ?

20%



288 Zur. neuesten philosophischen Litteratur.

,Der Wille ist, wie von selbst zur Geniige einleuchtet, zu
den passiven Vermégen zu rechnen; denn er macht nicht, dafls
sein Objekt actu besteht, sondern wird vielmehr vom actu be-
reits vorhandenen Objekt zu seinem Akte gefiihrt“ (S. 210).
Die Freiheit des Willens glaubt der Verf. auch gegeniiber der
,praedeterminatio physica“ verteidigen zu miissen. KEr verwirft
diese als eine opinio veritati contraria et a doctrina S. Thomae
aliena. Dagegen stellt er den Satz auf: Motio, qua Deus movet
voluntatem in ordine ad actum liberum, ex se et intrinsecus non
est infallibiliter conjuncta cum actu, neque quoad exercitium
actus neque quoad specificationem.

Es kann nicht unsere Absicht sein, auf die bekannte Kontro-
verse an diesem Orte ndher einzugehen. Was den Ausdruck
betrifft, so kann man ibn preisgeben. Abgesehen aber davon,
handelt es sich um die zweifache Frage, die quaestio facti und
die quaestio juris. Was jene betrifft, ndmlich ob die betreffende
Lehre der Sache oder dem Sinne nach mit Recht dem hl. Thomas
zugeschrieben werde, so hegen wir nach den bisher gefiihrten
Untersuchungen nicht den geringsten Zweifel dariiber, dals in
diesem Punkte die Verteidiger der praedeterminatio physica den
englischen Lehrer auf ihrer Seite haben. Darauf einzugehen,
halten wir fiir iiberflissig. Wer sich durch die Nachweise bei
Dummermuth u. a. nicht iiberzeugen lalst, wird Mittel finden,
auch die evidentesten Zeugnisse aus den Schriften des hl. Thomas
zu eludieren. Wer ohne Vorurteil die vom Verf. selbst gegebene
Darstellung des hl. Thomas von der Beweguug des geschopf-
lichen Willens durch den gottlichen Willen erwigt (S. 270),
wird sich zu iiberzeugen vermogen, dafs der hl. Lehrer die ,,Un-
fehlbarkeit, womit Gott den geschaffenen Willen beherrscht, aus
der absoluten Macht desselben, nicht aber aus einer scientia
media ableitet. Es ist daher weder Lehre des Heiligen, noch
vom Verf. erwiesen: infallibilitatem actus liberi futuri unice ex
efficacitate physica motionis divinae trahi non posse (8. 281).
Will man nicht behaupten, dals der doctor angelicus iiberhaupt
nicht in die Tiefe der Frage eingedrungen sei, und dafs es erst
des Scharfsinns eines Molina und Suarez bedurfte, um jene Herr-
schaft ohne Beeintrachtigung der Freiheit zu erkldren, oder
richtiger, eine begriffliche Bestimmung zu finden, die sie gegen
sophistische Einwendungen sicher stelle, so wird man zugeben
miissen, dals die Unfehlbarkeit, mit der die Zustimmung des
Wollens mit der motio divina sich verkniipft, im Sinne des
hl. Thomas nicht aus der Gewilsheit des gottlichen Vorherwissens
abzuleiten sei. Der Gedanke an eine derartige Verkniipfung



(6) T. Pesch, Institutiones Psychologicae. T. II et III. 289

war doch schon durch gewisse semipelagianische Annahmen nahe-
gelegt.

Es geschah daher zweifellos im Sinne des Meisters, wenn
seine Schule die gottliche Herrschaft iiber den Willen auf die
motio divina zuriickfiihrt, die nicht blofs zum Akte, sondern auch
zum modus desselben bestimmt. Man hat daher mit Recht diese
motio als eine Vorausbewegung zur Selbstbewegung des Willens
erklirt. Es kommt demnach alles darauf an, ob man ohne
Widerspruch der iiber den Gegensitzen des Notwendigen und
Kontingierlichen erhabenen ersten Ursache, dem primum liberum,
der Quelle alles Seins und aller Aktualitdit die Kraft zuschreiben
kann, auf den Willen so einzuwirken, dals derselbe in Kraft des
empfangenen Impulses frei und selbstthitigz den Akt setzt, zu
welchem die erste Ursache den Impuls gibt. Adoptiert man
diesen Grundgedanken, der nach unserer Uberzeugung die Gnaden-
lehre sowohl des hl. Thomas als die des hl. Augustin durchdringt,
so zerstieben alle die gegen die praedeterminatio physica vor-
gebrachten Einwendungen in nichts und die von den Thomisten
gebrauchten Unterscheidungen erscheinen vollkommen berechtigt.
So, wenn sie sagen, die praem. phys. bestehe zusammen mit der
Moglichkeit der Nichtzustimmung des Willens in sensu diviso,
nicht in sensu composito, bedeutet dies nicht, wie der Verf.
insinuiert, der Wille sei nur frei oder habe die Macht der Nicht-
zustimmung nur abgesehen von der motio divina. Vielmehr, da
die motio die freie Zustimmung in sich schlielst, besagt jene
Unterscheidung nichts anderes als der Satz: der Wille habe als
unter dem Einflusse der motio zustimmend gedacht die Moglich-
keit der Nichtzustimmung nicht in sensu composito, sondern in
sensu diviso.

Hieraus ergeben sich die weiteren Unterscheidungen, dals
die motio dem Willen keine necessitas auferlege, mit anderen
Worten die Notwendigkeit, mit welcher, die praemotio gesetat,
der Wille zustimme, sei eine nec., quam res facit, nicht eine
solche, quae rem facit, sie sei nicht necessitas consequentis, son-
dern nec. consequentiae.

Aus dem Gesagten lilst sich unschwer entnehmen, was von
den folgenden Aufserungen unseres Autors zu halten sei. ,Die
Lehre des Aquinaten erheischt, dafs der Wille unter der Be-
wegung der ersten Ursache die Fihigkeit behalte, sich selbst zu
bewegen und zu bestimmen, . . . als Herr seiner Akte; dazu aber
wird erfordert, dals der Wille positis omnibus ad agendum requi-
sitis possit agere vel non agere vel agere contrarium® (3. 324 ff.).

Ferner: ,,Der theologische Determinismus hélt an der Freiheit



290 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

des menschlichen Willens entschieden fest. (Gleichwohl behauptet
er: motio, qua Deus movet voluntatem in actionibus liberis, ex
se intrinsecus et physice et necessario esse infallibiliter conjuncta
cum actione futura® (S. 337). Im thomistischen Sinne legt die
motio divina dem Willen keine Notwendigkeit auf; vielmehr ist
die Notwendigkeit, mit welcher unter dem gottlichen Impuls der
Akt erfolgt, ein und dieselbe mit jemer, die aus der Selbst-
bestimmung des Willens sich ergibt; denn durch die freie Ent-
scheidung fiir das eine ist die Moglichkeit einer gleichzeitigen
Entscheidung fiir das Gegenteil faktisch ausgeschlossen.

Vergeblich rekurriert der Verf, um die Unfehlbarkeit, ‘mit
welcher die motio divina im Wlllen sich wirksam erweist, mit
anderen Worten, die absolute Herrschaft des schiopferischen iiber
den kreatiirlichen Willen zu erkldren, auf das gottliche Vorher-
wissen (S. 348); denn auch ein solches im Sinne des Verf.s an-
genommen, erscheint der Fall als denkbar, dals der Wille allen
der gottlichen Macht zur Verfiigung stehenden Mitteln wider-
strebt, da keines von ihnen aus sich im stande ist, ohne Auf-
hebung der Freiheit den Widerstand des Willens zu brechen.
Es ist das eine Art von Ubergang el @dlo yévog; denn auch die
vollkommenste Erkenntnis vermag den Ausfall der Macht nicht
zu decken.

Wenn der Verf, um zu zeigen, dals die Sicherheit des
Vorherwissens die Freiheit nicht gefdhrdet, der Unterscheidung
einer zweifachen Notwendigkeit sich bedient, so wird dieselbe
Unterscheidung, wie wir sehen, mit Recht, von den Vertretern
der praemotio in Anspruch genommen; denn das ,prae“ ist nicht
ein zeitliches, sondern bezeichnet nur die Art und Weise, wie
derselbe Akt als Wirkung zweier Ursachen auf die causa prima
bezogen ist (S. 348).

Beziiglich des Subjekts der Willensfreiheit lehrt der Verf.:
,Die Freiheit ist nicht formell im Intellekte; ebensowenig ist
das ausfilhrende Vermogen frei; formell ist die Freiheit allein
im Willen* (8. 352 ff.).

Die weitere Polemik gegen die thomistische Theorie beruht
auf den schon geriigten Vorurteilen, oder wenn man will, Mifs-
verstandnissen. Die praemotio wirkt nicht, wie der Verf. meint:
unwiderstehlich; denn sie schlielst virtuell die freie Selbstbestim-
mung des Willens ein, daher auch die Erfahrung, auf welche
der Verf. sich beruft, nlcht als Zeugin gegen die praemotio vor-
gefiilhrt werden kann (S. 362).

Der Abschnitt von dem der Seele mit dem Leibe gemein-
samen Leben (vita animae conjunctae corpori) behandelt die



(6) T. Pesch, Institutiones Psychologicae. T. I et III. 291

Punkte: 1. Gemeinschaft des sinnlichen mit dem geistigen Be-
gehren; 2. die der menschlichen Natur eingebornen Triebe; 3. die
Anlagen und Temperamente; 4. die Leidenschaften; 5. das Ge-
fiihl; 6. den Sinn fiir das Schone. (facultas aesthetica) (S. 395).
Der Verf. berichtet zwar iiber die moderne Gefiihlstheorie
und die verschiedenen ,Sinne* der Modernen (moralischer, ésthe-
tischer u. s. w. Sinn), bekennt sich aber mit Recht zu der
scholastischen Annahme, dafs die Gefiihle sdmtlich auf das sinn-
liche und geistige Begehrungsvermogen zuriickgefiihrt werden
konnen. , Facultate appetitus sensitivi et intellectivi atque ipsius
intellectus ea omnia suppeditantur, quae ad constituendam affec-
tionem requiruntur (8. 443). Ebensowenig ist Grund gegeben,
einen besonderen #sthetischen Sinn anzunehmen (8. 447 ff.).
Hieran schlielsen sich Untersuchungen iiber die Habitus, iiber
Erziehung, Physiognomik, Psychologie der Geschlechter und-den
Ursprung der Sprache. Ein weiteres Buch (S. 480 ff.) handelt
von der Unsterblichkeit der Menschenseele und dem Leben der-
selben nach dem Tode. In zwei Anhéngen wird der psychologi-
sche Materialismus und die Bestimmung des Menschen besprochen.
Da wir, abgesehen von der Art, wie nach dem Verf. die
abgeschiedene Seele im Raume ist (auf den Raumbegriff werden
wir beim folgenden Referate zu reden kommen), keinen weiteren
Anlafs zu kritischen Bemerkungen haben, so précisieren wir unser
Urteil dahin, dafs die vorliegende mit dem dritten Bande abge-
schlossene Psychologie durch die Fiille wohlgeordneten Stoffes,
durch Klarheit und Ubersichtlichkeit der Darstellung, durch
Schirfe der Begriffsbestimmungen und der Beweisfiihrung und
vor allem durch die Korrektheit des Standpunktes im grofsen
und ganzen sich auszeichnet. :
Unsere durch einen etwas abweichenden Standpunkt in der
Erkenntnistheorie und der Frage der gottlichen Mitwirkung ge-
botenen Ausstellungen sollen uns deshalb nicht abhalten, jedem
des Studiums der Philosophie Beflissenen das monumentale Werk
aufs wiarmste zu empfehlen. Aber auch in erkenntnistheoretischer
Beziehung wollen wir nicht unterlassen, dem Verf. unsere An-
erkennung fiir den Mut auszudriicken, mit welchem er gegeniiber
dem betdubenden Lérm der Gegner des sog. ,naiven Realismus®
fir das Recht und die Stimme der Natur eintritt. Oder konnte
Dicht schliefslich auch dem Besonnensten begegnen, was nach der
Indischen Fabel jenem Brahmanen begegnete, der zuletzt selbst
an seinem Opfertiere irre wurde, nachdem ihm wiederholt ver-
Sichert worden, dafls es kein Ziegenbocklein, sondern ein unreiner
Hund sei? (Hitopadesa IV, 10, nach and. 8.)



292 Zur neuesten philosophischen Litteratur,

Von demselben Verfasser liegen uns die (7) Institutiones
Philosophiae Naturalis in zweiter Auflage vor. Sie er-
scheinen in zwei Binden und enthalten, wie wir dem Vorwort
entnehmen (S. XIII), aufser einigen zur grofseren Verdeutlichung
dienenden Zuséitzen keine von jenen der ersten Auflage ver-
schiedenen Lehren.

Die Naturphilosophie wird als eine ,im weiteren Sinne“
metaphysische Disciplin (8. 1) bezeichnet. Thatsdchlich erortert
sie die den Naturwissenschaften zu Grunde liegenden Principien.
Es ist demnach kein Grund vorhanden, von der scholastischen
Auffassung des Verhiltnisses der ,Physik“ zur Metaphysik ab-
zugehen und die in der Wolffschen Schule iibliche Einteilung
zu adoptieren. In dieser ndmlich unterschied man rationale und
empirische Wissenschaften (auch der Verf. spricht 8. 3 von
rationalia sive metaphysica) und fafste jene unter dem Ausdruck
Metaphysik zusammen. Demgeméls redete man von rationaler
und empirischer Psychologie. Nun ist aber in einem engeren
Sinne rational nur die Logik, sofern sie nicht nur rational ver-
fahrt, sondern auch die ratio oder das rationale Verfahren selbst
erortert. Dagegen im Sinne der Anwendung der ratio ist jede
Wissenschaft rationell und die Unterscheidung in empirische und
rationelle Wissenschaften undurchfiihrbar. Metaphysik und Natur-
philosophie sind daher nicht nach dem Gesichtspunkte der em-
pirischen und rationalen, sondern nach der Art der rationalen
Betrachtung, d. h. nach der Stufe der Abstraktion zu unter-
scheiden. Die unmittelbare Sinneserfahrung iiberschreitet jede
Wissenschaft als solche; denn ihr Gegenstand ist das Allgemeine,
nicht das Individuelle. Naturphilosophie ist demnach nicht Wissen-
schaft von den Naturkorpern, sofern sie metaphysischen Griinden
unterliegen (S. 7), sondern Wissenschaft vom natiirlichen Sein
im allgemeinen, dessen Wesenskonstitutiven und notwendigen
Attributen. Die Darstellung des Verfs, der seinen Gegenstand
in fiinf Biicher einteilt, die von den Aufserungen, dem Wesen,
den Zustinden, dem Entstehen und Vergehen, endlich den Ge-
setzen der Naturdinge handeln, bestitigt die Richtigkeit dieser
Definition.

Mit einer durch die verinderte Lage der Naturforschung
gebotenen Vorsicht und unter voller Beriicksichtigung der Fort-
schritte in den verschiedenen Gebieten derselben bahnt sich der
Verf. Schritt fiir Schriit im ersten Buche den Weg zur Liésung
der Frage nach den Wesensbestandteilen des natiirlichen Seins.
»Quoniam eae ipsae res, quibus philosophia antiquior in proferenda
sua doctrina innitebatur, hodie in dubium controversiamque vocatae



(7) T. Pesch, Institutiones Philosophiae Naturalis. 293

sunt, eas prius diligentissime examinare debemus, quibus foris
natura se manifestat, quam, quibus intus constituatur, indagare
possimus‘ (S. 26).

Eine scharfsinnige Erorterung erfahrt der Begriff des Kon-
tinuums (8. 21 ff.). Gegen Atomismus, Mechanismus und Occa-
siopalismus wird die Aktivitit der Naturkdrper nachgewiesen
(S. 48 ff.). Zu verwerfen ist die unvermittelte actio in distans
(S. 74 f£). In den Naturkdorpern herrscht durchgingig die Fina-
litdt (8. 86 f.). Wenn der Verf. hier mathematische Formeln
anwendet (S. 90. 93), so wird es schwerlich seine Meinung sein,
dals die Formel eine , Exaktheit“ gebe, die das ,,Résonnement*
an und fiir sich nicht erreiche. Von den einzelnen Thesen sei
der Satz hervorgehoben: ,,Apparet in rebus naturalibus causalitas
quaedam finalis, quae e rerum essentia proxime proficiscitur et
in ipsis rebus vere inest (8. 104). Die nachgewiesene Finalitit
spricht gleichwohl nicht fiir Hylozoismus und modernen Psy-
chismus der Héckel u. a. (S. 118 ff).

Von der gewonnenen soliden Basis aus wird im zweiten
Buche gegen Atomismus und Dynamismus der Dualismus eines
aktiven und passiven Princips, von Materie und Wesensform
(Potenzialitdt und Aktualitdt) nachgewiesen (8. 135 ff.).

Da der Verf. wiederholt auf das bekannte ,,Gesetz der
Erhaltung der Kraft“ zu reden kommt, so diirfte es angezeigt
erscheinen, auf die Gefahr aufmerksam zu machen, der vielleicht
der Verf. nicht ganz entgangen ist, jenem Gesetze eine Aus-
dehnung zu gebeén, die zur Annahme eines blofsen Parallelismus
der physischen und psychischen Erscheinungen fiihren wiirde.
Die Einwirkung psychischer und geistiger bewegender Ursachen,
also die Verursachung von Bewegungen, die nicht auf einer
vorangehenden Bewegung beruhen, ist eine Thatsache, mit der
jenes Gesetz unbedingt rechnen mufs (vgl. S. 163. 170).

Eine weitere Bemerkung betrifft den actus incompletus,
welchen der Verf. der Materie zuzuschreiben fiir notwendig er-
achtet (S. 191). Dafs der Materie eine ihr eigene, nicht aus
der Form abzuleitende ,Realitdt“ zugeschrieben werden miisse,
erleidet keinen Zweifel; ebensowenig, dafs der hl. Thomas der
Materie (mat. prima) eine solche zuschreibt. Da dies niemand
leugnet, ist fiir den Verf. kein Grund vorhanden, ,leichter zu
glauben, dals ein hl. Thomas nie existierte, als dals er eine so
Schale Ansicht vorgetragen habe“. Eine andere Frage ist, ob
der hl. Lehrer einen der Materie fiir sich zukommenden unvoll-
stdndigen Akt im Sinne des Suarez und des Verf, der hierin
Wwie in vielen anderen Punkten in den Spuren seines grolsen



294 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Ordensgenossen wandelt, annehme. Dies ist es, was die vom
Verf. citierten Autoren, ein Goudin u. a., bestreiten. Denn wenn
dicse Thomisten, ,,qui in vocabulis a S. Thoma adhibitis firmius
haerent, ,joffen gestehen*, dafs der Materie ein inchoativer Akt
zukomme, so meinen sie damit, wie aus den vom Verf. ange-
fiilhrten Ausspriichen allein schon hervorgeht,! zwar ein Sein,
eine Realitat, aber eine solche, die wegen ihrer Unbestimmt-
heit und Bestimmbarkeit, wegen des Mangels wesenhafter Be-
stimmtheit (oder eines actus essentiae) ohne hinzukommende Form
der Existenz absolut unfahig ist. Diese Autoren sprechen daher
der Materie zwar nicht die Realitit, wohl aber jeden actus
essentiae und existentiae mit dem hl. Thomas ab.

Es handelt sich daher auch keineswegs um einen blofsen
Wortstreit. Die deshalb gefiihrten Kontroversen lassen eine
solche Auffassung nicht zu. Suarez weicht eben in diesem nicht
unwichtigen Punkte von dem strengen aristotelisch-thomistischen
Begriff der realen subjektiven (im scholastischen Sinne des
Wortes) Potenzialitit ab, indem er eine Realitdt ohne Aktu-
alitdt fir undenkbar hdlt. Daher schreibt er der materia prima
einen unvollstindigen Aktus zu und hilt die getrennte, formlose
Existenz derselben wenigstens durch (Gottes Allmacht fiir moglich,
wihrend der englische Lehrer eine solche ausdriicklich als un-
moglich erklart. Als weitere Konsequenz ergab sich, dals die
Materie ohne Widerspruch fiir sich als Triager der Quantitit
angesehen werden konne, wihrend der hl. Thomas dies geradezu
als uomoglich erkldrt (vgl. S. 37 Anm. 1).

Wir fiirchten nicht fehl zu treffen, wenn wir in jener Auf-
fassung der Materie eine Verdunklung des so wichtigen Begriffs
der realen Potenz ersehen, die ihren Schatten auch in die Er-
kenntnistheorie des beriihmten Metaphysikers warf. Denn ver-
lauft der Prozefs der Abstraktion in der Weise rein immanent,
dafs der thdtige Intellekt im moglichen auf blofse Anregung der
Sinnenthatigkeit hin die Species hervorbringt, so gilt zwar in
der Theorie das erkennende Vermégen noch als ein passives, im
Grunde aber ist die Passivitdt desselben bereits preisgegeben.
Eine konsequente Durchfiihrung dieses Standpunkts hétte zur
Beseitigung des int. agens und zur Annahme eingeborner Ideen
fihren miissen. Auch erklirt sich aus jener Bestimmung der
mat. prima, warum Suarez eine direkte Erkenntnis des kdrper-
lichen Individuellen dem moglichen Verstande zuschreiben konnte.
— Angesichts der Schicksale, die dem Potenzbegriff in der

1 Vgl. Goudin, Phil. ed. Roux Lavergne t. II p. 32.



(7) T. Pesch, Institutiones Philosophiae Naturalis. 295

neueren Philosophie zu teil geworden sind, glauben wir alle Ur-
sache zu habeun, uns in dieser Streitfrage auf die Seite derjenigen
zu schlagen, die nach dem Ausdrucke des Verf.s vocabulis a
8. Thoma adhibitis firmius adhaerent.

Beziiglich der Frage nach der Fortdauer der Elementar-
formen im Organismus wird treffend bemerkt, die Einheit des-
selben werde leichter begreiflich, wenn man annehme, dafs z. B,
der Wasserstoff durch die Aufnahme in den lebendigen Orga-
nismus seine Elementarform einfach verliere und von der Lebens-
form informiert werde (8. 269).

Zu der Bemerkung (8. 278), die absolut erste Materie konne
zweifellos nur creatione entstehen, glauben wir ergénzend hinzu-
fiigen zu sollen: concreatione potius, quam creatione.

In welche ,vituperationes* die Lehre der &lteren Peripate-
tiker (darunter auch der hl. Thomas!) von der materia signata
als Princip der Individuation verfallen soll (S. 284), ist nicht
abzusehen, wenn zugestanden wird, dals die Materie , wurzel-
hafter Grund der numerischen Verschiedenheit* ist. Auch in
diesem Punkt hat Suarez die Sache mehr verdunkelt als geklart.

Auf die Ansicht, jene Redeweise sei vorzuziehen, die der
materia prima an sich einen actus essentiae und eine von der
Existenz der Form unterschiedene Aktualitit der Existenz zu-
schreibt, brauchen wir nach dem oben Gesagten nicht weiter
einzugehen, da wir zwischen Realitdt und Aktunalitit zu unter-
scheiden wissen und jene der Materie ,in se und per se“ zu-
schreiben, diese aber nicht (S. 286).

Geschichtlich diirfte die Auffassung der Materie als einer
zwar in inkompleter Weise aktualen Substanz, die Triger di-
mensiver Quantitit ist, und welcher wenigstens durch gottliche
Macht eine getrennte Existenz zukommen kann, nicht ohue Ein-
flufs auf den cartesianischen Begriff der Materie geblieben sein.

Obgleich, wie wir sahen, der Verf. die Elementarformen im
Organismus vergehen lifst, findet er es doch wahrscheinlich, dafs
ie zwar nicht als Formen, doch als ,Determinationen® in der
vollkommenen Mischung verharren, gibt jedoch zu: in sententia
]?ivi Thomae, modo obvio intellecta, entis naturalis unitati faci-
liore negotio provideri. Der hl. Thomas hielt eben strenge an
dem Grundsatz fest, dafs in einem Wesen nur eine substan-
tielle Form sein kénne, die es zu einem Wesen von bestimmter
Art, zur kompleten Substanz determiniere. Oder was ist sonst
Funktion der Form, wenn nicht zu determinieren? Die Unter-
Scheidung von Determinationen und Formen ist also hinfillig
(8. 311). Die Berufung auf den ,,Widerstand“ der Materie gegen



296 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

das Formalprincip, welcher sich nur aus dem Verbleiben der ,sub-
stantiellen Determinationen“ der Elemente erkldre, scheint uns
unwirksam, da die Veranderlichkeit, die dem Korper infolge
seiner Materialitdt zukommt, in Verbindung mit den Dispositionen
des aus den Elementen gemischten Korpers jenen Widerstand
hinreichend motiviert.

Fiir eine unnitige Subtilitit halten wir den modus (8. 319),
der ohne ,Entitdt“ zu sein das Band von Materie und Form
bilden soll; er mag wohl mit der Auffassung der Materie zu-
sammenhdngen. Abgesehen von der Menschenseele, die ihr Sein
dem Leibe mitteilt, ist die Naturform die Aktualitit der Materie.
Fiir ein ,,Band*“ ist da kein Raum. Man vgl. Goudin a. a. O.
IL p. 73.

Als vorziglich gelungen glauben wir die Widerlegung der
verschiedenen iiber die Konstitution der Korper aufgestellten
Systeme, Atomismus (des philosophischen niamlich), Dynamismus,
Monismus, hervorheben zu sollen (S. 323 ff.). Die scholastische
Theorie hélt, indem sie die Wahrheitsmomente der verschiedenen
Theorieen in sich autnimmt, die richtige Mitte ein und kongruiert,
wie keine andere, den Erscheinungen.

Die letzten Abschnitte des ersten Bandes erdrtern die Be-
griffe Natur, Zwang, Kunst, sowie die verschiedenen Natur-
ursachen im Anschlufs an die aristotelischen Bestimmungen
(S. 422 ).

Der zweite Band umfalst das dritte und vierte Buch. Jenes
handelt 1. von Quantitdit und Ausdehnung, 2. von der Qualitit,
3. von der Bewegung, 4. vom Unendlichen, 5. von Ort und Raum,
6. von der Durchdringung der Kérper und der Multilokation,
7. von Zeit und Dauer. Die ersten vier Abschuitte bieten uns
keinen besonderen Anlafs zu Bemerkungen. Mit einem grofsen
Aufwand von Scharfsinn und mit Erfolg ist die Moglichkeit einer
unendlichen Grofse zuriickgewiesen (S. 87 ff).

Dagegen scheinen uns die iiber Raum und Zeit gegebenen
Bestimmungen nicht durchweg haltbar. Der gegen den Stagiriten
erhobene Tadel (dals er nur den éufseren, nicht den ,inneren*
Ort betrachtet habe), wiirde, wenn er begriindet wére, auch den
hl. Thomas treffen. Von einem inneren Orte kann man eben nur
in einem uneigentlichen Sinne reden, oder es kann damit nur die
dimensive Quantitit des Korpers selbst gemeint sein. Das Ubi
aber ist auch nach Aristoteles nicht eine blofse Beziehung, was
sowohl daraus hervorgeht, dals er es als eigene Kategorie auf-
stellt, als auch daraus, dafs er die ortliche Bewegung als eine
reale Verinderung, d. h. als einen Ubergang von der Potenz in



(7) T. Pesch, Institutiones Philosophiae Naturalis. 297

den Akt betrachtet. Von einem inneren Ubi im Sinne des Suarez
weils Aristoteles allerdings nichts, ebensowenig der hl. Thomas,
und bei tieferem Nachdenken wird man beiden Denkern zu-
stimmen miissen. Noch entschiedener aber glauben wir die Er-
klarung, die der Verf. vom Raume gibt, ablehnen zu miissen.
Demnach wére der Raum nach seinem objektiven und néchsten
Fundament jene capacitas, in qua corpora revera quasi collocata
conspiciuntur, eine Fahigkeit, die ndher als ens potentiale be-
zeichnet wird (8. 145), d. h. als ein den Korpern vorauszuden-
kendes potentiales Sein, also abgesehen von einem umgebenden
Korper wie ein Geféls zu fassen, das den Korper aufnimmt. Wie
weit ist von einer solchen Vorstellung zu den modernen Raum-
theorieen eines Gassendi u. s. w.? Sollte nicht Aristoteles, als
er seine Theorie vom ,;Wo* aufstellte, die Schwierigkeiten der-
artiger Vorstellungen vorausgeahnt und ihnen absichtlich vor-
gebeugt haben? Das Richtige diirfte Zigliara treffen, wenn er
erkliart: Conceptum vulgarem spatii esse philosophice difficillimum
explicatu ex diversis philosophorum hac in re sententiis, et etiam
ex eorum confusione in exponendis propriis opinionibus liquido
patet . . . De spatio reali illud certissimum videtur haud posse
reale spatium concipi sine extensione, extensio autem realis na-
turaliter non datur sine corpore. Sed ex hoc ipso non sequitur,
quod spatium idem sit ac extensio, neque quod spatium sit idem
cum substantia corporea . . . Potest igitur dici, quod spatium
reale supponit realem extensionem, supponit reale corpus; attamen
spatium, ut sentio, addit relationem quandam ipsi extensioni.. .
seu ordinem partium extensionis inter se; qui quidem ordo fun-
datur in ipsa extensione, et immediate oritur ex distantia partium
continuatarum. Summa Phil. 1882. I p. 464.

Gegen die Ansicht des hl. Thomas wird der Satz verteidigt:
non videtur posse negari, quin idem corpus in compluribus simul
locis esse possit etiam circumscriptive (8. 156).

Eine analoge Behandlung wie dem Raumbegriff wird dem
Zeitbegriff zu teil: (tempus) formaliter sumitur, quum cogitatur
ut successionum capacitas per modum entis actualis; sumitur
autem fundamentaliter, quum ad fundamentum animum adver-
timus, quod conceptui temporis formaliter accepti respondet
(8. 167). -

Den grofsten Teil des vierten Buches nimmt die Unter-
Suchung iiber Ursprung und Bildung der Welt ein. Beaziiglich
der Kosmogonie verteidigt der Verf. zwar nicht die Kant-La-
Placesche Theorie, die noch ungeldsten Schwierigkeiten unterliege,
Jedoch die Berechtigung ,,auch®“ der mechanischen Erklirung



298 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

(post creatam atque ordinatam materiam) (S. 241 ff.). Die die
Geogonie betreffende These lautet: De geogonia non sine rati-
onibus affirmatur terrae formationem ipsis rerum corporearum
viribus relictam ab iisque consumptis maximis temporum spatiis
esse perfectam (8. 257).

Die Descendenztheorie wird sowohl im darwinistischen
als auch evolutionistischen Sinne zuriickgewiesen (S. 281 ff.),
dagegen die Moglichkeit offengehalten, dafs (mit Ausschlufs
der Entstehung des Menschen) eine Transformation unter Voraus-
setzung eines gottlichen Schopfungsplanes und nach dem Muster-
bilde gottlicher Ideen durch Entwicklung eingesenkter Virtuali-
titen stattgefunden habe (8. 336). Mit-einigen Restriktionen
mag diese Moglichkeit zugestanden werden. Ubrigens zeugen
die betreffenden Abschnitte von aufserordentlicher Sachkenntnis
und grofser Umsicht des Urteils. Die letzten Abschnitte handeln
vom Entstehen und Vergehen sowie von der Naturordnung und
den Naturgesetzen. Alles in allem kann auch dieses Werk des
unermiidlichen Verfassers als eine reiche und fast unerschopfliche
Quelle der Belehrung aufs wirmste empfohlen werden. Dem
Naturforscher, der nach wahrbaft wissenschaftlicher und syste-
matischer Bildung strebt, diirfte mit dem Studium desselben weit
besser gedient sein, als mit dem Kants oder irgend eines neucren
noch so geruhmten Philosophen.!

Zum Schlusse dieser Ubersicht haben wir noch den Abrils
der (8) ,Allgemeinen Unterrichtslehre“ von Prof. Hals-
mann zu erwahnen, dessen Erziehungslehre bei einer friiheren
Gelegenheit im Jahrbuch besprochen worden ist. Im Anschluls
an bewihrte Vorgéinger, wie Willmann, Kellner u. a., bietet dieser
Abrifs einen vorziiglich brauchbaren Rahmen fiir den erweiternden
miindlichen Vortrag und verdient deshalb als Leitfaden in Lehrer-
und Lehrerlnnenblldungsanstalten allgemein eingefiihrt zu werden.
Auf christlicher Grundlage beruhend und von der Uberzeugung
ausgehend, dafs auch der Unterricht erziehlich sein und auf den
hochsten Erziehungszweck hingerichtet werden miisse, verhalt
sich der Verf. durchaus nicht ablehnend gegen methodische Fort-
schritte der Neueren, wie seine Stellung zur Herbart-Zillerschen
Methode beweist. Anerkannt wird eine gewisse Berechtigung
der sog. formalen Stufen, aber auch vor schablonenhaftem Ge-
brauch gewarnt (S. 65), dagegen werden Zillers Konzentrations-
idee sowie die ,Jdee der kulturhistorischen Stufen* mit Recht
als verfehlt und unbrauchbar zuriickgewiesen (S. 63).

1 Inzwischen ist der Verf. leider durch den Tod der katholischen
Wissenschaft entrissen worden.



Thomistische Gedanken iiber das Militir. 299

Der Unterrichtslehre geht eine kurze, durch trefflich ge-
wihlte Beispiele erlauterte Darstellung der Denklehre voraus.
Da der Verf, sich bereit erklart (,,Zur Orientierung‘), objektive
Bemerkungen fiir e¢ine weitere Auflage zu verwerten, erlauben
wir uns, fir eine solche, die wir der trefflichen Schrift baldigst
wiinschen, einige Winke hierher zu setzen. Beziiglich der Bil-
dung von Begriffen wire zu bemerken, dals der vergleichenden
Begriffsbildung eine unbewulste, natiirliche Bildung insbesondere
der Grundbegriffe durch den thétigen Verstand vorausgehe. Statt:
»der hochste Gattungsbegriff ist der Begriff des Etwas* wére zu
sagen: ,,Sein, Etwas sind von allen Gattungen auszusagende und
deshalb iibergreifende (transcendentale) Begriffe* (S. 11). Die
Stelle iiber die Gegensitze wire dahin zu modifizieren: relativer
Gegensatz, wie Vater, Sohn; kontradiktorischer: bejahen, ver-
veinen; kontrirer: weifs — schwarz; privativer: sehend — blind.
Endlich: oberstes Denkgesetz ist das des Widerspruchs; das
Gesetz des ausgeschlossenen Dritten ist eine Folgerung daraus;
das der Identitdt enthdlt eine selbstverstdndliche Tautologie; das
des hinreichenden Grundes gilt von Wahrheiten, die nicht un-
mittelbar einleuchten, also einer Begriindung bediirfen.

———

THOMISTISCHE GEDANKEN UBER DAS MILITAR.!

Von Professor Fr. von TESSEN—W]::'SIERSKI.
(Fortsetzung von Bd. XIV,, S. 125.)

II. Das Heer als bevorzugte Gesellschaft im Staate.

1. Wegen der Dienste, welche das Heer dem Staate leistet,
ist letzterer in besonderer Weise zur dauernden Sorge
fir das Heer verpflichtet.

»Est enim bellator . . . . pars praecipua politiae“ heiflst es
De reg, Princ. 1. 4. cap. 24. Dieser Satz ist ein dufserst folgen-
Schwerer, fiir die Ansicht einzelner Gegner des Heeres und des
Kriegerstandes ein geradezu vernichtender. Er wendet sich
Zudem gegen alle jene, welche die allgemeine Gleichheit aller

Biirger vor der Staateauktoritit als unantastbares und hochstes
-—__——-—-»_—

1 Im ersten Teil dieses Artikels (vgl. dieses Jahrbuch Bd. XIV.,
8. 125 ff.) sind besonders folgende zwei sinnstorende Druckfehler stehen
Beblieben: S. 126 oben 3. Zeile lies doch statt dort; S. 137 oben 5. Zeile
lies didicisse statt dixisse.



	Zur neuesten philosophischen Litteratur [Fortsetzung]

