
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 14 (1900)

Artikel: Die Natur der Seelensubstanz und ihrer Potenzen

Autor: Holtum, P. Gregor von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761984

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


272 Die Natur der Seelensubstanz und ihrer Potenzen.

esse virtutem spiritualem instrumentaliter, inquantum scilicet
corpus potest moveri ab aliqua substantia spirituali ad aliquem
effectum spiritualem inducendum; sicut et in ipsa voce sensibili
est quaedam vis spiritualis ad excitandum intellectum hominis,
inquantum procedit a conceptione mentis. Et hoc modo vis
spiritualis est in sacramenti8, inquantum ordinantur a Deo ad effectum
spiritualem." Er entscheidet sich darum unbedenklich für diese
Auffassung: „Ponendo quod sacramentuin est instrumentalis causa
gratiae (was seiner Lehre zufolge eben angenommen werden
mufs), necesse est simul ponere quod in sacramento sit quaedam
virtus instrumentalis ad inducendum spiritualem effectum," und
er erklärt diese dem Werkzeug mitgeteilte Kraft als ein „esse
transiens ex uno in aliud et incompletum" (Sum. 3 q. 62 a. 4

corp. u ad 1).

'~D3~

DIE NATUR DER SEELENSUBSTANZ UND
IHRER POTENZEN.

Von P. GREGOR VON HOLTUM, O. S. ß.

In den folgenden Zeilen wird der reale Unterschied der
Potenzen von der einen Seelensubstanz supponiert; desgleichen
wird als bewiesen vorausgesetzt, dafs die Abhängigkeit der
sensitiven Potenzen von einem Organ eine innere, entitative,
nicht eine äufsere, connotativ zu nehmende ist, wie Lessius
(de summo bono lib. II c. VIII) und andere Autoren mit ihm
als probabel annehmen. Vgl. hierüber Job. a s. Thoma, Cursus
philos. (Ed. Vivès) t. III tert. pars q. II a. II.

Man schreibt nun der Seelensubstanz Spiritualität, d. h. jene
besondere Art von Simplicität zu, infolge deren sie für sich, ohne
Verschmelzung mit der Materie, bestehen kann. Ist nun diese
ihre Entität identisch mit jener, die der Potenz des Intellektes
zukommt, oder steht sie niedriger, so dafs blofs die analogia
attributionis internae obwalte? Für das zweite scheinen folgende
Gründe zu sprechen: Im Falle der Identität scheint die Entität
der Seelensubstanz nur durch die Beziehung zum Intellekt und
durch die Verkettung mit ihm determiniert, so dafs von
vornherein jede Beziehung auf die potentiae vegetativae und sensi-
tivae und jeder Zusammenhang wie aufgehoben ist. Dieselben
dürften also alle Existenz-Berechtigung und -Möglichkeit
verlieren. Zudem sind einige Potenzen in der anima sola als ihrem
Subjekte, andere im Coniunctum. Es mufs also die Seelensub-



Die Natur der Seelensubstanz und ihrer Potenzen. 273

stanz notwendig, wie es scheint, indifferent sein, um sowohl die
potentia vegetativa und sensitiva wie die intellectiva recipieren
und allen dienen zu können. Ist dies aber möglich, wenn die
Substanz schon gleich anfangs so radikal allein mit der potentia
intellectiva harmoniert? Ferner: Die Seele ist das Substrat aller
folgenden Potenzen und wird durch sie vervollkommnet.
Also mufs sie einigermafsen (prioritate naturae! eine von der
Natur der Potenzen distinkte und für sich bestehende Natur und
Entität haben. Also kann sie nicht von Haus aus allein durch
eine Potenz bestimmt erscheinen. Mit anderen Worten: Wie
eine potentia qua talis nicht gleicher Natur mit ihrem actus sein

kann, so auch nicht die Seelensubstanz in vorwüriiger Frage.
So scheint es denn, dafs der Seelensubstanz bezüglich ihrer

Potenzen eine gewisse Neutralität und Weite beigelegt werden
müsse, eine Notwendigkeit, mit welcher die zweite Ansicht allein
zu harmoniern in der Lage ist. Es wurde gesagt: eine gewisse
Weite und Neutralität — denn es ist unbestreitbar, dafs die
Substanz darauf angelegt ist, im höchsten Grade durch die
potentia intellectiva vervollkommnet zu werden; deshalb mufs sie
doch in besonderer innerer Fühlung zu dieser stehen. Dies
ergibt sich auch daraus, dafs sie die forma substantialis ist, welche
schon ohne die potentia intellectiva die natura humana bewirkt. Da
aber der homo definiert wird als animal rationale, das rationale
aber ausfliefst von der potentia intellectiva, so zeigt sich die evidente
Notwendigkeit, dafs die Seele, als forma betrachtet, in ihrer Entität
besondere Rücksicht auf die potentia intellectiva zu nehmen hat.

Das ist so wahr, dafs Cajetan in primam p. q. 76 a in resp.
ad primum und in corp. „secunda ratio principalis est", die
Entität der Substanz einfachhin mit der Entität der Potenz
identifizieren zu müssen glaubt. Döch dagegen scheint zuletzt folgender
Grund am meisten zu sprechen: Die anima humana wird durch
die potentia intellectiva ungleich mehr perfiziert, wie durch die
anderen Potenzen. Denn durch diese wird unmittelbar nur das
Coniunctum vollendet, und erst mittelbar auch die anima selbst
perfiziert. Durch die potentia intellectiva hingegen wird blofs
die Seelensubstanz perfiziert, „cuius signum est", sagt Cajet. 1. c.,
»quod intelligere non suscipitur in corpore". Da nun aber die
potentia intellectiva die operatio intellectiva nur auf Grund der
ihr eigenen entitas hat, so ergibt sich, wie es scheint, dafs die
entitas der Seelensubstanz perfiziert wird durch die potentia
intellectiva und deren entitas. Folglich können nicht beide
der Natur nach identisch sein.

Aber was scheint denn nun über die eigentliche Natur der



274 Die Natur der Seelensubstanz und ihrer Potenzen.

Entität der Seelensubstanz bestimmt werden zu können und zu
müssen? Folgende Möglichkeit steht, wie's scheinen will, noch
offen. Die Entität der Seelensubstanz ist zwar specifisch niedriger
als die der potentia intellectiva, aber ihre Natur besagt doch
auch wieder eine relatio transcendentalis zur potentia intellectiva
als jener Potenz, welche die Substanz in sich allein
vervollkommnet, nicht wie sie actus corporis ist, wie gerade kurz
vorher mit Cajetan bemerkt wurde. Deshalb, d. h. weil die
Natur der Substanz die relatio transcendentalis zur potentia
intellectiva hat, deren Entität die Unabhängigkeit von der Materie
in der Vollendung besagt, kann auch schon die Seelensubstanz
unabhängig von der Materie existieren. Insofern also die Entität
der Substanz niedriger steht als die der Potenz, kann sie als
forma substantial^ des Körpers fungieren, weil so betrachtet, sie
der völligen Freiheit von der coarctatio per materiam (cf. S.
1 p. q. 14 a. 1) noch entbehrt. Aber weil sie doch auch schon
hingeordnet ist auf die Potenz, kann die Substanz schon die
natura humana bewirken, die spiritualitas sich mit Recht
vindizieren. Es ist aber auch aus dem Gesagten ersichtlich, dafs
eine Potenz, welche die Entität der Seelensubstanz hätte, noch
nicht als potentia intellectiva fungieren könnte. So scheint es
sich auch ganz natürlich zu erklären, dafs die Seelensubstanz,
eben weil sie noch nicht bezüglich der spiritualitas jene Höhe
der Vollkommenheit erreicht hat, welche in den substantiae com-
positae möglich ist, so leicht ganz materielle Potenzen con-
naturaliter in sich recipieren, ja aus sich emanieren lassen
kann. Setzt man die Entität beiderseits gleich, so erscheint der
Kontrast ungemein grofs und die Aufnahme von materiellen
Potenzen unnatürlich.

Die Gründe für die Identität in der Natur sind diese:
a) Im Anschlufs an den hl. Thomas (1 p. q. 76 art. I) führt
Cajetan aus: „Ratio principalis est ex rati'one speciei, sie.

Intelligere est propria operatio hominis ut sic: ergo homo consti-
tuitur in esse speeifieo per prineipium suae operationis, quae est
intelligere: ergo illud prineipium est propria forma dans esse
homini — Secunda consequentia nota: quia unumquodque con-
stituitur in specie per propriam formam: differentia enim est in-
trinseca — Prima vero consequentia probatur, quia per intelligere
homo transcendit cetera animalia: et auetoritate Aristotelis, qui,
in X Ethic., in hac operatione propriam felicitatem ponit."

Gegen diese Begründung läfst sich nun mit Scotus in Quarto,
dist. 43 q. II einwenden, dafs ja nach thomistischer Lehre das

intelligere nicht von der Substanz der Seele ausgeht, sondern



Die Natur der Seelensubstanz und ihrer Potenzen. 275

"von deren Potenz. In doppelter Weise nun können die Tho-
misten mit Cajetan 1. c. darauf antworten, einmal: „Dicitur, quod
intelligere, cum sit operatio Vitalis, manifeste est animae eo modo

quo operatio est formae elicientis ipsam". Das will sagen: Das

intelligere ist eine operatio Vitalis. Daher mufs die anima als
principium vitae genau in derselben Weise Grund der operatio
Vitalis sein, wie die Potenz in Abhängigkeit von der anima ebenfalls

als principium vitale für eine operatio Vitalis dasteht. Nun
kann aber die potentia intellectiva nur infolge der ihr eigenen
Entität principium vitale für die ihr eigene operatio sein.

Ergo mufs auch die Substanz diese Entität teilen.
Die zweite Antwort ist: „Dicitur, quod aliud est loqui de

anima quae est primum principium intelligendi, et aliud est loqui
de aliqua eius potentia. Constat enim quod ab anima est
intelligere; sed utrum mediante iutellectu hoc est impertinens;
stat enim quod mediante forte alia virtute agat illam. Unde
ratio stat solida, fundata super hoc, quod intelligere est propria
•operatio animae eo modo quo operatio dicitur esse formae: quo-
niam semper aestiraabitur, ut dicitur in III Physic, text. XVII
(cap. II n. 6 — s. Thorn, lect. IV) species aliqua operari."

Ein zweiter Grund schliefst sich an folgendes Princip des
hl. Thomas (Contra Gentil, lib. II cap. 55): „Unumquodque per-
ficitur secundum modum suae substantiae. Ex modo igitur
perfections alicuius rei potest accipi modus substantiae eius." Das
"will zwar an und für sich blofs folgendes besagen: Eine jede
Substanz wird nur nach den in ihr ruhenden Anlagen, Bedürfnissen,
^Möglichkeiten (z. B. ad visionem Dei) und demgemäfs entsprechend
ihrer Natur vervollkommnet. Aber mit Recht wird doch auch die
"Gleichheit in der Entität für unsern Fall erschlossen. Denn diese
Gleichheit besagt ja nicht a priori schon einen Widerspruch,
importiert keine Unmöglichkeit (perfiziert wird ja die Substanz
noch immer, weil ihr die Potenz das proximum principium
agendi verleiht — und hiermit erledigen sich auch die eingangs
der Abhandlung erwähnten Einwürfe); folglich kann das Princip
des hl. Thomas die weitgehendste Anwendung finden, so dafs die
perfectio vollkommen dem modus substantiae entspricht und
umgekehrt. —. Ein weiterer Grund benützt folgendes Princip des
hl. Thomas: „Homo consequitur speciem et naturam humanam
secundum partem animae sibi propriam, quae quidem est
intellects possibilis. Nihil autem consequitur speciem et naturam
secundum quod est in potentia, sed secundum quod est actu"
{1- c. cap. 58).

Da es aber auch andererseits wahr ist, dafs die Substanz



276 Die Natur der Seelensubstanz und ihrer Potenzep.

der Seele schon vor dem aktuellen Besitz (prioritate naturae)
der Potenzen die natura humana bewirkt, so mufs offenbar Identität

in der Natur obwalten. Sonst würde der homo die species
von der anima erhalten secundum quod est in potentia, und nicht
secundum quod est actu. Es wäre also die species selbst noch
in Potenz.

Wenn nun die Gründe, die jede Ansicht für sich geltend
machen kann, gegeneinander abgewogen werden, so kann es
nicht zweifelhaft sein, dafs die Meinung des hl. Thomas den
Sieg davon trägt.

Das ist allerdings durchaus wahr und der entgegengesetzten
Ansicht zuzugeben, dafs die Entität der Seelensubstanz nicht
einseitig allein von der Beziehung zur potentia intellectiva
bestimmt werden darf. Aber diese Gefahr liegt auch durchaus
ferne, wenn die potentia intellectiva nur richtig, thomistisch
gefafst wird. Sie ist eine Potenz, die eben wesenhaft die relatio
zu den potentiae sensitivae und vegetativae besagt. Das drückt
die Lehre des hl. Thomas vom intellectus agens in energischer
und allein zulässiger Weise aus. Durch ihn und durch ihn allein
ist die potentia intellectiva auf die niederen Potenzen innerlich
bezogen. Wird der intellectus agens preisgegeben, so fehlt das
Mittel, um die Lehre des hl. Thomas über die Entität der
Seelensubstanz noch festzuhalten und zu begründen, und erschiene ihre
Entität, thomistisch gefafst, einseitig allein vom Intellekte aus
bestimmt. Weil also nach thoraistischer Lehre der Intellekt schon
die anderen Potenzen enthält, enthält dieselben auch die
Substanz der Seele, wenn diese auch der Entität nach der Entität
des Intellektes gleichgesetzt wird. Daher emaniert denn aus
ihr die potentia sensitiva, wenngleich die potentia sensitiva der
Entität nach tiefer steht, doch ganz connaturaliter. Durch diesen
Zusammenhang wird denn auch zu allermeist die noch sehr
relativ zu nehmende Immaterialität der Seelensubstanz illustriert,
ein Umstand, in dem der Sensualismus ein Körnlein Wahrheit
aufweist. Es ist also ebensowohl ein höchst lebensvoller Konnex
zwischen den einzelnen Potenzen hergestellt, als auch jeder jähe
Ubergang zwischen den Hauptstufen der geschaffenen Wesen
vermieden. Darin zeigt sich aber gleichmäfsig das Geniale und
die Wahrheit eines Systems.

Zwei Punkte, die mit dem Gesagten in enger Verbindung
stehen, mögen zum Schlüsse noch hier ihre Erledigung finden.

Den ersten gibt die Frage: Wie ist es denn möglich, dafs
die intellektive Seelensubstanz als forma corporis auftritt und
fungiert? Die Antwort dürfte vielleicht also gegeben werden:



Die Natur der Seelensubstanz und ihrer Potenzen. 277

Nicht insofern die Substanz die potentia intellectiva gleichsam
vorbildlich enthält, fungiert sie als forma corporis, sondern
insofern sie als Substrat und Voraussetzung für dieselbe auftritt.
Denn so betrachtet, erscheint sie untergeordnet. Nur so gefafst,
könnte sie wirklich der Identität in der Entität entraten.

Da nun die anima humana unter den substantiae intellectivae
die niedrigst stehende ist, kann sie, insofern sie als Substrat aller
Potenzen durch diese erst Akte des Lebens und des höchsten
Lebens zu setzen befähigt wird, als diesen Potenzen und vor
allem der potentia intellectiva untergeordnet begriffen werden,
und somit nach dieser Seite hin als forma corporis auftreten.
Und bei dieser ihrer Funktion tritt die Notwendigkeit der
Spiritualität erst wieder durch einen nachfolgenden Gedanken in
den Vordergrund, durch den nämlich, dafs die Information die
natura humana soll resultieren lassen.

Auch könnte man wohl noch darauf hinweisen, dafs in der
berührten Schwierigkeit die intellektive Entität der Substanz
unrichtig in ihrer formellen Identität, und nicht nach der
materiellen in Betracht gezogen wird, wie Cajet. (1. c.)
bemerkt: „ipsa anima in quantum intellectiva, non est actus
corporis, id est: anima intellectiva identice, non formaliter est
actus corporis, vel, et melius : intellectus identice, non formaliter
est actus corporis." In der materiellen Identität gefafst,
erhält die intellektive Entität der Substanz eine bedeutsame
Beschränkung ihrer Reinheit und Vollkommenheit und wird so in
Zusammenhang gebracht zu dem objektiv noch von der Materie
abhängigen Intellekt. So erscheint denn schliefslich als der letzte
Grund für die erwähnte Möglichkeit die doppelte Seite des

intellectus, dafs er zwar Verwandtschaft hat mit dem Intellekt
des Engels, dann aber auch wieder tiefer steht. Dem entspricht
auch ein doppelter Charakter in der Substanz. Insofern dieselbe
als actus corporis erscheint, ist die allererste Vorbedingung für
einen objektiv von der Materie abhängigen Intellekt gegeben,
das Fundament für alles Nachfolgende geboten.

Der zweite Punkt betrifft einen nach dem hl. Thomas
(Q. Q. disp. q. de spirit, créât, a. 2) regelmäfsig angeführten
Beweisgrund. Der D. Angelicus schreibt nämlich 1. c.: „anima
humana habet operationem omnino excedentem materiam. Et
quia esse rei proportionatur eius operationi, cum unumquodque
operetur secundum quod est, oportet quod esse animae super-
excedat materiam corporalem." Das Princip „esse rei
proportionatur eius operationi" gilt nur von jener operatio, die
abschliefsend dasteht, so dafs die anderen ihr dienen, wie dies



278 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

ja bei der operatio intellectiva zutrifft. Von der operatio der
dem Intellekt untergeordneten potentia sensitiva läfst sich freilich

unmittelbar auf das esse rei kein Schlufs ziehen.
Es mögen noch einige treffliche Sätze des Joh. a s. Thoma

(Cursus phil. [Ed. Vivès] torn. 3. III p. q. X a. II), die
Bezug nehmen auf das behandelte Thema, hier Platz finden. Er
sagt : „Anima non praebet gradum corporeum et sensitivum
limitate, modo inferiori, sicut aliae formae, sed eminenter et
secundum quod continentur in gradu rationali qui etiam communi-
catur corpori non ut dependens ab ipso sed ut sibi ministret
corpus et deserviat in ordine ad operationem intellectivam,
et ideo eminenter debet continere illos gradus sensitivos et cor-
poreos tamquam ministrantes et deservientes intellectivo, eo quod
non intelligit nisi accipiendo ex corpore obiecta quae intelligit,
ideoque requirit potentias corporeas ut ministrantes sibi. Et sie
bene possunt eminenter praeberi gradus corporei, et potentiae
corporeae dimanare ab entitate animae spirituali ut est eminenter
corporea sine ulla dependentia in esse a corpore."

Die gegebenen Ausführungen werden hierdurch bestätigt.

ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN LITTERATUR.
Von Dr. M. GLOSSNER.

(Fortsetzung von S. 155 ff.)

Vom scholastischen Standpunkte und an dem Orte, wohin
sie gehören, nämlich in der Psychologie behandelt P. Tillmann
Pesch die Fragen nach Wesen, Ursprung und Bedeutung des

Erkenn ens in den uns vorliegenden beiden Bänden seiner
(6) Institutiones Psychologicae, mit welchen dieses neue
monumentale Werk eines immensen Fleifses, umfassender
Gelehrsamkeit und ungewöhnlichen Scharfsinns seinen Abschlufs erhält.

Die Disposition der gewaltigen Stofffülle ist dieselbe wie im
ersten Bande des Werkes. Den Thesen, in welchen die eigene
Auffassung des Verfassers kurz zusammengefafst ist, geht eine
diplomatisch getreue Darstellung der scholastischen, insbesondere
der thomisti8chen Lehre, sowie der verschiedenen gegnerischen
Theorieen voraus. Hierauf folgen die Einwendungen, dann die
These und deren eingehende Begründung, endlich die Lösungen
(Respondenda). Die Schärfe der Begriffsbestimmungen, sowie die
auf die Beweisführung verwendete Sorgfalt bedürfen kaum einer
besonderen Betonung. An den gegnerischen Ansichten sucht der


	Die Natur der Seelensubstanz und ihrer Potenzen

