
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 14 (1900)

Artikel: Quaestiones quodlibetales [Fortsetzung]

Autor: Esser, P. Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761983

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761983
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUAESTIONES QUODLIBETALES.

Von P. THOMAS ESSER,
Ord. Praed.

(Vgl. Bd. VII, 441; VIII, 129; XIII, 159.)

Ursache und Verursachtes.
4. Cessante causa cessât effectus. — Dieser Grundsatz

^bildet die nötige Ergänzung zu dem anderen: Posita causa
ponitur effectus, den wir bereits in anderem Zusammenhange
(XIII, 179) erklärt haben. Bei älteren Rechtsgelehrten findet er
sich auch wohl in dem Vers ausgedrückt: Causatum perimit
•causa perempta suum. Zu seiner Erklärung müssen wir die
bereits wiederholt gegebene Unterscheidung zwischen dem

begrifflichen und dem sachlichen Sinn von Ursache und
Wirkung wieder heranziehen.

In erster Beziehung entsprechen und ergänzen Ursache und
Wirkung sich wechselweise, so dafs die eine mit der anderen
steht und fallt. Streng begrifflich genommen (formaliter und
reduplicative) ist die Ursache nämlich nur da, wenn und solange
sie verursachend ist, und die Wirkung nur, wenn und solange
sie gewirkt wird; mit anderen Worten, die Begriffe des
Verursachens und des Gewirktwerdens bestehen in dem Vorgang
(actus) des gegenseitigen Handelns und Leidens, Gebens und
Empfangens. In diesem Sinne ist es von selbst einleuchtend,
dafs mit dem Aufhören des Verursachens (causa) auch das
Verursachtwerden (effectus) aufhört. Es ist kaum notwendig
hinzuzufügen, dafs dieses von jenem Verursachen und Verursachtwerden

verstanden werden mufs, das sich wirklich gegenseitig
entspricht: mit dem Fortfall der Zweck-Ursache hört deren Ein-
flufs auf das Strebevermögen auf; mit dem Aufhören der
hervorbringenden Ursache hat auch das Hervorbringen ein Ende; mit
dem Wegfall der Wesen verleihenden Ursache zerfällt das Wesen
selbst.

Nimmt man jedoch Ursache und Wirkung in der anderen
Beziehung, insofern sie (entitative) zwei verschiedene Dinge sind,
so verhält sich die Sache etwas anders. Zwar ist es bezüglich
der inneren Ursachen, die nur miteinander und durcheinander
bestehen, klar, dafs mit dem Untergang der einen auch die

Jahrbuch für Philosophie etc. XIV. 18



254 Ursache und Verursachtes.

andere, beziehungsweise das aus beiden bestehende Gebilde (com
positum) zu Grunde geht. Das ist besonders deutlich beim Sterben
und Verderben der lebenden Wesen, wenigstens der Pflanzen
und Tiere, wenn wir vom Menschen wegen der eigentümlichen
Art seiner Wesens-Ursache (d. h. der Unvergänglichkeit seiner
Seele) absehen wollen. — Bei den Dingen, in denen Stoff und
Gestalt nur in einem zufälligen Verhältnis zu einander stehen,
trifft durch Zerstörung der jeweiligen Gestalt im Stoff nur eine
zufallige Änderung ein. Diese ist entweder Verunstaltung oder
Umgestaltung, je nachdem der Stoff für eine Neugestaltung
empfänglich ist oder nicht.

Bezüglich der äufseren, d. h. der hervorbringenden
Ursache, auf die wir auch die Zweck-Ursache zurückführen
können, müssen wir zunächst zwischen Teil-Ursache und Gesamt-
Ursache unterscheiden. Auf die Teil-Ursache kann unser
Grundsatz natürlich nur in so weit angewendet werden, als die
Wirkung von ihr abhängt. — Rücksichtlich der Gesamt-Ur-
sachen müssen wir einen Unterschied machen zwischen solchen,
von denen ihre Wirkung nur bezüglich des Entstehens (in fieri)
abhängt, und anderen, von denen die Wirkung auch für ihr
Fortbestehen (in facto esse) abhängig bleibt. Auf jene kann unser
Grundsatz nicht angewendet werden, wohl aber auf diese. So
zieht der Tod des Vaters nicht den Tod des Sohnes nach sich,
noch das Sterben des Baumeisters das Zusammenfallen des von
ihm gebauten Hauses. Hier handelt es sich um Wirkungen, die,
wenn sie einmal von ihrer Ursache hervorgebracht sind, getrennt
und unabhängig von derselben fortbestehen. Das Aufhören der
Bauthätigkeit des Baumeisters würde aber sofort und notwendig
die Stockung des im Bau begriffenen Hauses zur Folge haben.
Mit dem Auslöschen des Lichtes hört von selbst die Helle auf,
die die Nacht erleuchtete, wenn, wie gesagt, das ausgelöschte
Licht die einzige oder Gesamt-Ursache der Beleuchtung war.
In diesem Falle handelt es sich um eine Wirkung, die auch in
ihrem Fortbestand von ihrer Ursache abhängig bleibt. — Das
angeführte Beispiel legt eine dritte Einschränkung nahe, nämlich
dafs es auch beim Fortfallen der einzigen oder Gesamt-Ursache
keineswegs notwendig ist, dafs die Wirkung sofort oder plötzlich
aufhöre, da es ja Wirkungen gibt, die, wie für ihr Entstehen,
so auch für ihr Vergehen einen allmählichen Entwicklungsgang
durchlaufen, also Zeit erfordern. So hört der einmal erwärmte
Körper nicht plötzlich, sondern nur nach und nach auf warm zu
sein, wenn ihm die (einzige) Ursache seinerWärme entzogen wird,
gerade wie es auch der Zeit bedurfte, um ihn warm zu machen.



Ursache und Verursachtes. 255

Der so erklärte Grundsatz ist auch von grofser Tragweite
auf dem Rechtsgebiete. Der Pariser Senatsrat Tiraqnellus
hat eine eigene Abhandlung über diesen Gegenstand geschrieben,1
die von der Behauptung ausgeht, es gebe überhaupt keine Rechtsregel,

keinen Gesetzesspruch, keiuen Grundsatz, der von gröfserer
Tragweite sei, oder aus dem man zur Erklärung und Entscheidung

von Rechtsfragen mehr Nutzen ziehen könne. Um dieses
zu zeigen, führt er im ersten Teile seiner Schrift nach der
Buchstabenfolge alle Rechtsfragen auf, in denen jener Grundsatz
Anwendung findet, z. B. actionis, beneficii, dispensationis, privilegii,
renuntiationis etc. causa cessante, cessât ipsa actio, beneficium,
dispensatio etc. Daran schliefsen sich aber im zweiten Teile, auf
mehr als 200 Seiten, so viele Einschränkungen, dafs die that-
sächliche Anwendung dieser Regel aufserordentlich erschwert
erscheint. Es sind ihrer nicht weniger als vierzig. Vielleicht
ist aber in ihrer Aufzählung der Jurist nicht genug Philosoph
gewesen. Doch kam es ihm vielleicht gerade auf eine ausgiebige
Kasuistik an. Sonst hätte er seinen Grundsatz durch wenige
scharfe und bündige Vorbehalte, die sich auf die vorher bereits
gegebenen Einschränkungen zurückführen lassen, genugsam sicherstellen

können.
Zunächst darf causa nicht mit ratio verwechselt werden.

Oder besser ausgedrückt (da der in Auffassung und Absicht
liegende Grund sich nicht immer haarscharf von der dinglichen
Ursache unterscheiden läfst): was als causa einer Rechts-Bestimmung

oder Rechts-Abmachung ausgegeben wird, darf nicht
irgend ein in Betracht kommender Beweggrund sein — ein
solcher käme ja höchstens einer Teil-Ursache gleich —, sondern
darf nur von dem eigentlichen und ausschliefsliehen Endzweck
verstanden werden, ohne den die Rechts-Handlung nicht gesetzt
worden wäre. Das ist auch von Bedeutung für die angewendete
Theologie. Wie viele seelsorgliche Fälle werden durch Reskripte
erledigt! Diese können aber gar leicht auf Angaben beruhen,
die ihre Gültigkeit in Frage stellen, sei es dafs in dem
Bittgesuche ein zur Sache gehöriger und in Betracht kommender
Punkt verschwiegen wurde (subreptio), sei es dafs ein nicht auf
Wahrheit beruhender Grund oder Umstand angegeben wurde
(obreptio). Betrifft ein solcher Fehler gegen die Wahrheit —
auch wenn er nicht böswillig (dolo) begangen wurde — jenen
Grund, der für die Verleihung des Reskriptes bestimmend war

1 Andreae Tiraquelli Tractatus: cessante causa cessât effectus.
Paris. 1552.

18*



25(3

(die causa motiva), so ist das Reskript selbst hinfällig. Übrigens
gibt der Papst zuweilen ausdrücklich zu verstehen, dafs nicht
die angegebenen Gründe allein für die Verleihung der erbetenen
Gnade in Betracht gekommen sind. Das ist der Fall, wenn die
Worte: motu proprio, oder: ex certa scientia, oder ähnliche
Zusätze gebraucht werden. Wird aber gegen die Wahrheit
gefehlt bezüglich eines Grundes, der blofs neben anderen
Beweggründen noch mit in Betracht kam (causa impulsiva), so ist
deshalb das Reskript noch nicht ungültig.

Dieselbe Erklärung findet ihre Anwendung bei dem Satz:
cessante causa ratione) legis, cessât ipsa lex, den
ja schon die landläufige Fassung so widergibt: cessante fine
totali legis, cessât ipsa lex. Natürlich handelt es sich in
diesem Satz nicht um die Frage nach der Anwendbarkeit eines
Gesetzes in den einzelnen Fällen, sondern nur um die Frage
nach dem Fortbestande eines Gesetzes als solchen. Hierbei kommt
also nur der Gesamt-Zweck deB Gesetzes in Betracht. Das
Fortfallen irgend eines Teil-Zweckes würde nicht ausreichen, um zu
sagen, das Gesetz selbst sei hinfällig. Das ist besonders zu
berücksichtigen beim Fortfallen jener Verhältnisse, die den Anlafs
zu dem Erlassen des Gesetzes gegeben haben. In den meisten
Fällen ist dieser Anlafs, wenn auch ohne ihn das Gesetz nicht
erlassen worden wäre, doch nur ein Teil-Zweck des einmal
erlassenen Gesetzes. Nur wenn der Gesamt-Zweck des Gesetzes
bezüglich aller Personen und aller Orten, und zwar dauernd,
hinfällig geworden ist, kann man sagen, dafs die eigentliche ratio
des Gesetzes zu bestehen aufgehört hat, dafs mithin das Gesetz
selbst, wenn es gewaltsam aufrecht erhalten würde, irrationabilis
würde. Nur in den seltensten Fällen ist der Gesamt-Zweck eines
Gesetzes im Gesetze selbst ausgedrückt; aber selbst in diesem
Falle stände das Urteil über die Thatsache des Fortfalles des

ausgedrückten Zweckes nur dem Gesetzgeber selbst zu. Um so
weniger also ist der dem Gesetz Unterstehende Richter über
dessen rechtsgültigen Bestand, wenn der Zweck, dessen Fortfall
behauptet wird, im Wortlaut des Gesetzes nicht ausgedrückt ist,
und nur aus seinem Anlafs, seinen Bestimmungen, seiner
Handhabung u. 8. w. erschlossen werden rnufs. Übrigens ist es klar,
dafs der Gesetzgeber das Aufhören der Verbindlichkeit eines
Gesetzes entweder durch ausdrückliche Erklärung, oder durch
stillschweigende Duldung der Nichtbeachtung anerkennen kann.

Auch die andere Einschränkung, die wir philosophisch so
ausdrückten, dafs wir sagten: nur jene Gesamt-Ursache, von der
die Wirkung, wie in ihrem Entstehen, so auch in ihrem Fort-



Ursache und Verursachtes. 257

bestehen abhängt, zieht diese mit in ihren eigenen Untergang —
findet aut dem Rechtsgebiet ihre Anwendung. Rur mufs sie hier
so ausgedrückt werden: Eine Rechtswirkung, die durch freien
Willen8-Ent8chlufs eines rechtsfähigen Wesens geschaffen wird,
kann nur dann durch eine ähnliche Rechtshandlung, wie die war,
die sie geschaffen hat, rückgängig gemacht werden, wenn sie in
der Gewalt des freien Willens bleibt, nicht aber, wenn sie

sozusagen in den Besitz eines anderen oder Gottes übergeht, oder
durch bestehende Gesetze gebunden wird. Deshalb können z. B.
Gelübde nicht durch denselben Willen, der sie abgelegt hat,
gelöst werden. — Die durch einen freien Willens-Entschlufs
eingegangene Ehe wird nicht mit dem Aufhören dieses Willens
hinfällig, noch kann sie durch einen entgegengesetzten Willens-
Entschlufs aufgelöst werden. — Der rechtliche Elecken der
Ehrlosigkeit bleibt fortbestehen, auch nachdem die Ursache, aus
der sie entsprungen, fortgefallen ist (wenigstens wenn es sich
um die infamia juris handelt). — Ein Beneficium, das der Bischof
frei verliehen hat, kann nicht wieder von ihm abgenommen werden.
Das Gesetz bindet seinen Willen und sichert das jus acquisitum
des anderen. — Dagegen kann ein Testament zu jeder Zeit
wieder umgestofsen oder widerrufen werden. — Eine Verordnung
kann von der zuständigen Obrigkeit erlassen und wieder
aufgehoben werden.

Im kanonischen Recht hat der hier besprochene Grundsatz
die folgende amtliche Fassung erhalten: Omnis res per quas-
cunque causas nascitur, per easdem dissolvitur. Die
Ausleger beschränken denselben aber (trotz des ganz allgemeinen
Ausdruckes: omnis res) auf das Gebiet der Verpflichtungen und
Verträge, welche zeitlich - bürgerliche Dinge zum Gegenstand
haben. Von vornherein wird also alles ausgeschlossen, was
geistlicher Natur ist oder zum göttlichen Recht gehört, wie die
Sakramente, Gelübde, Schwüre u. s. w. Und aufserdem werden
die anderen von uns bereits erklärten Einschränkungen gemacht.
Ein Verlöbnis also, ein Kauf-Vertrag u. s. w., die durch gegenseitige

Vereinbarung zu stände kommen, können in derselben
Weise auch wieder rückgängig gemacht werden.

5. Causae efflcienti assimilatur suus effectue, oder :

Omne agens agit sitai simile. — Unter dem Handelnden
oder der hervorbringenden Ursache wird selbstverständlich

hier nur die Haupt-Ursache (causa principalis), und nicht
das Werkzeug (c. instrumentalis) verstanden. Q,uod agit in vir-
tute alterius (was eben das Werkzeug thut), non assimilât sibi
patiens, sed [patiens assimilatur] principali agenti; non enina



Ursache und Verursachtes.

domus assimilatur instrumentas quibus artifex utitur, sed arti
ipsius (S. Thom. c. Gent. 1. 4 c. 77, Ainplius). Allerdings hat
auch das Werkzeug einen grofsen Einflufs auf die hervorzubringende

Wirkung, und gewifs kann man es oft der Arbeit ansehen,
ob zu ihrer Fertigstellung ein gutes oder ein schlechtes Werkzeug

verwendet wurde; aber eine Ähnlichkeit zwischen
Wirkung und Werkzeug ist nicht vorhanden.

Ebenso müssen wir von vornherein betonen, dafs wir nur
von einer solchen Wirkung reden, auf deren Hervorbringung
die Ursache, sei es von Natur, sei es durch Absicht, abzielt,
mit anderen Worten, von dem effectua per se, nicht aber von
einem effectua per accidens, d. h. einer solchen Wirkung, die
die frei wirkende Ursache nicht beabsichtigt, oder auf deren
Hervorbringung die naturgemäfs wirkende Ursache nicht
berechnet ist.

Nachdem wir so die hier in Betracht kommenden Arten
von Ursache und Wirkung festgestellt haben, müssen wir noch
den Begriff der Ähnlichkeit erklären. — Die Ähnlichkeit beruht
auf den Eigenschaften oder Beschaffenheiten der Dinge. Diese
sind entweder wesentliche oder zufallige. Also gibt es auch
eine wesentliche und eine zufällige Ähnlichkeit. Hier nehmen
wir dieselbe im weitesten Sinne, insofern sie, nach dem
Ausdruck des hl. Thomas (1 q. 4 a. 3), eine „convenientia vel com-
municatio in forma" ist. Das eine Mal befindet sich eine solche
Beschaffenheit (oder forma) in zwei Dingen in der gleichen
Vollkommenheit: dann ist die Ähnlichkeit gegenseitig und wird von
beiden Dingen gleichmäfsig ausgesagt. Das andere Mal befindet
sich eine Eigenschaft voll und ganz in einem Dinge, während
sie in einem anderen gleichsam nur leihweise, nur abgestrahlt,
nur in einem geringeren Mafse sich findet: dann wird die
Ähnlichkeit blofs von diesem mit jenem, nicht aber umgekehrt,
ausgesagt. Das ist der Fall zwischen Abbild und Urbild.1 Und

1 Idem est aliquid esse alicui simile, quod habere qualitatem illius.
Qualitas autem alieujus dicitur quam proprie et plene habet. Contingit
autem quandoque, quod quaiitas illa perfecta sit in utroque, unde utriusque
dici potest: et secundum hoc in talibus potest dici, quod utrumque alteri
simile sit. — Quandoque autem qualitas aliqua est proprie et plene in
uno, et in alio est tantum quaedam imitatio illius, secundum aliquant
partieipationem : et tunc illa qualitas non dicitur utriusque, sed ejus tantum,
quod earn plene possidet. Et tunc illud quod non plene habet, dicitur
simile ei quod plene habet, et non e converso; ut si dicamus, quod pictura
est similis homini, et non e converso; non enim dicitur, quod homo est
similis suae imagini proprie loquendo. S. Thom. I. Sent. dist. 19 q. 1 a. 2.
Cf. ibid. dist. 68 q. 1 a. 1.



Ursache und Verursachtes.

darauf zumal bezieht sich unser Grundsatz, wie schon die sprachliche

Fassung es andeutet: causae efficienti assimilatur suus effectus.
Ähnlichkeit findet sich also zunächst zwischen Dingen, die

zu derselben Art gehören, wie zwischen Mensch und Mensch;
dann aber auch zwischen solchen, die blofs zu derselben
Gattung gehören, wie zwischen den artlich verschiedenen
Lebewesen, — wem wären nicht die Ausdrücke geläufig : Adlernase,

Fischmund, Löwenherz, die alle auf Ähnlichkeiten
beruhen — ; ja auch zwischen Dingen, die nicht einmal zu derselben
Gattung gehören, sondern blofs eine gewisse Ubereinstimmung
(Analogie) haben. Auf dieser Ähnlichkeit beruht die
übertragende und bildliche Redeweise, Metapher genannt, die der
Unterhaltung und dem Vortrag einen solchen Reiz verleiht, wie
spröder Charakter, lachende Fluren, sprühender Witz u. s. w.

Wollen wir jetzt die Ähnlichkeit zwischen der bewirkenden
Ursache und der ihr eigenen Wirkung feststellen, so müssen
wir uns noch einmal an den Unterschied zwischen causae uni-
vocae und causae aequivocae erinnern. Jene bringen immer
-eine Wirkung hervor, die derselben Art ist wie sie selbst: formam
-ejusdem speciei vel rationis in effectum inducit (S. Thorn. II. Sent,
•dist. 1 q. 2 a. 2). So bei den auf Spontaneität beruhenden
tierischen Zeugungen. Dafs hier eine gewisse Ähnlichkeit, und
zwar eine auf Gegenseitigkeit beruhende Ähnlichkeit Platz greift,
folgt daraus, dafs Ursache und Wirkung die gleiche Wesens-
Beschaffenheit haben. Ebenso ist es bei den mit Natur-Notwendigkeit

wirkenden Ursachen, die eine Wirkung gleicher Art
hervorbringen, wie Feuer, welches Feuer, Wärme, die Wärme,
und Kälte, die Kälte hervorbringt. Hier teilt die Ursache der
Wirkung ihre eigene Wesens-Beschaffenheit (forma substantialis)
mit, und diese kann innerlich, dem Grade nach (intensive) immer
vollkommener werden. Dadurch verähnlicht die Ursache sich,\ 7

•oder vielmehr ihrem Ideal, die Wirkung mehr und mehr.1
Die causae aequivocae sind solche, die Wirkungen

hervorbringen können, die anderer Art sind als sie selbst. Nur mit
Auswahl, d. h. mit Erkenntnis und freiem Willen wirkende
Ursachen können so wirken. Keine durch ihre Natur zum Handeln
getriebene Ursache kann entgegengesetzte Wirkungen
hervorbringen (es sei denn per accidens). Der Wille dagegen kann
nicht blofs verschiedene, sondern selbst entgegengesetzte
Wirkungen hervorbringen. Deshalb sind die causae aequivocae immer

1 Assimilari supra hoc quod est: similem esse, ponit quendam motum
•et accessum ad uuitatem qualitatis. S. Thorn. I. Sent. dist. 19 q. 1 a. 2



260 Ursache und Verursachtes.

auch causae universales. Nicht als ob die Wesen, die wir ihre»
verschiedenen, andersartigen Wirkungen gegenüber als causae
aequivocae bezeichnen, nicht auch Wirkungen hätten, die aus
ihrer Natur gleichsam hervorquellen! Wie wäre es möglich,,
dafs Gottes Natur, die der Urquell aller Fruchtbarkeit in den
Geschöpfen ist, nicht auch selbst und unmittelbar sprudelte? Die
göttliche Natur entfaltet sich in der That in der reichlichsten
Weise in dem Geheimnis der heiligsten Dreifaltigkeit. Die menschliche

Natur hat geradeso wie alle unter ihr stehenden Geschöpfe
Wirkungen, die mit Notwendigkeit oder mit Spontaneität aus
ihr fliefsen, wie die Fortpflanzung der Art. Aber in dieser
Beziehung sind die hier in Rede stehenden Ursachen eben nicht
aequivocae, vielmehr müssen sie so den eben besprochenen causae
univocae beigezählt werden. Das legt das Glaubensbekenntnis
bezüglich Gottes durch die Worte nahe: Deum de Deo, lumen,
de lumine; weshalb der Apostel hier die Ähnlichkeit ausdrücklich
behauptet, indem er den Sohn Gottes splendor gloriae et
figura 8ub8tantiae des Vaters (Hebr. 1, 3) und imago Dei
(Col. 1, 15) nennt. Wie aber verhält es sich mit der Ähnlichkeit

zwischen andersartigen Wirkungen und ihren Ursachen?
Was zunächst die mannigfaltigen Erzeugnisse der

freiwählenden Bethätigung des Menschen betrifft so ist die Sache

am klarsten, wenn wir vor allem an seine künstlerischen
Erzeugnisse denken. Es ist nämlich einleuchtend, dafs das, was
die kunstgeübte Hand allmählich ausführt, vorher im Geiste des
Menschen fertig dasteht. Dieses Bild im Geiste leitet gleichsam
die ausführende Hand. Das vollendete Kunstwerk ist nichts
anderes als ein Abbild von jenem Urbild im Geiste, das zugleich
auch als Vorbild (causa exemplaris) diente. Es liegt also that-
sächlich hier eine „convenientia sive communicatio in forma" vor,,
so sehr, dafs der hl. Thomas das Vorbild fast unter die causae
univocae rechnen möchte, da das Urbild in der Seele und
das Abbild im Stoffe derselben Art und nur verschiedener
Seinsweise seien (II. Sent. dist. 1 q. 2 a. 2). Wie er auch
anderswo sagt: „In agentibus per artem formae effectuum prae-
existunt secundum eandem rationem, non autem eodem modo-
essendi; nam in effectibus habent esse materiale, in mente vero
artificis habent esse intelligibile (Quaest. disp. De Potentia q. 7

a. 1 ad 8). Aber eben deshalb sind beide nicht von derselben
Art (species), wie er auch anderswo in demselben Buch
ausdrücklich sagt: „patet, quod nec etiam domus quae est in mente
artificis, cum domo quae sit in materia, univoce dicatur domus"
(q. 7 a. 7 ad 6). Zwei Dinge derselben Art haben die gleiche



Ursache und Verursachtes. 261

forma intrinseca; das Gedankenbild und der Plan verhalten sieh
aber zu dem nach ihnen gestalteten Gebilde gleichsam^als forma
extrinseca. Jedenfalls aber erhält das Gebilde eine gewisse
Ähnlichkeit mit dem geistigen Entwurf, nach dem es gestaltet
wird, und so bewahrheitet sich der Satz, dafs causae effici-
enti assimilatur suus effectus. „Artificiata similantur arti-
fici, in quantum in eis exprimitur forma artis et ostenditur
voluntas artificis de eorum constitutione" (Quaest. disp. De Potentia
q. 3 a. 16 ad 5; cf. a. 17 ad 6).

Etwas Ahnliches trifft auch zwischen den Geschöpfen und
dem Schöpfer zu. Dafs hier keine vollkommene und gegenseitige
Ähnlichkeit stattfinden kann, liegt auf der Hand. „Dici potest
aliquo modo, quod creatum sit similis Deo, non tarnen quod
Dens sit similis creaturae" (Sum. 1. q. 4 a. 3 ad 4). Schöpfer
und Geschöpf kommen ja nicht überein in etwas, das beiden
gemeinsam wäre; vielmehr ist das geschöpfliche Sein nur eine
Nachahmung des göttlichen Seins.1 Alles geschöpfliche Sein' ist,
sozusagen, ein Abglanz, ein Wiederschein des göttlichen Seins,
von diesem selbst hervorgebracht. Und gerade darin, dafs das

göttliche Sein alles aufser ihm Bestehende hervorbringt—effective
et exemplariter, wie der hl. Thomas (I. Sent. dist. 89 q. 1 a. 2)
sagt —, liegt die unvollkommene Ähnlichkeit von diesem mit
ihm selbst. Der englische Lehrer drückt diese doppelte Ähnlichkeit

genauer so aus: Una [similitudo est] creaturae ad intel-
lectum divinum; et sie forma intellecta per Deum est unius
rationis cum re intellecta, licet non habeat eundem modum essendi,
quia forma intellecta est tantum in intelleetu, forma autem
creaturae est etiam in re. — Alio modo [ist Ähnlichkeit vorhanden]
secundum quod ipsa divina essentia est omnium rerum similitudo
superexcellens, et non unius rationis (Quaest. disp. De Potentia
q. 7 a. 7 ad 6). Die erste hier aufgeführte Ähnlichkeit, die
vorher exemplaris genannt wurde, fallt mit jener zusammen,
die auch zwischen den Schöpfungen des Menschen und dessen
Gedankenbild besteht. Von ihr sagt der hl. Thomas anderswo:
„Assimilatio creaturae ad Deum attenditur secundum hoc quod
creatura implet id quod de ipsa est in intelleetu et voluntate Dei"
(Quaest. disp. De Potentia q. 3 a. 16 ad 5). — Die andere (vorher
effectiva genannt) beruht auf der gröfseren oder geringeren
Teilnahme an dem göttlichen Sein. Diese Teilnahme ist aber gröfser
oder geringer, je nachdem das Sein, das Gott den Dingen gibt,

1 Inter Deum et creaturas non est similitudo per convenientiam in
aliquo communi, sed per imitationem; unde creatura similis Deo dicitur,
sed non convertitur. I. Sent. dist. 35 q. 1 a. 4 ad 6.



262 Ursache und Verursachtes.

mehr oder weniger edel ist. Unter den stofflichen Geschöpfen
steht in dieser Beziehung der Mensch am höchsten wegen seiner
geistigen Seele, und auf diese bezieht sich zunächst das Wort
des Schöpfers: „Lafst uns den Menschen nach unserm Bilde und
Gleichnis machen" (Gen. 1, 26). Für die genaueste Fassung
alles bisher Gesagten verweisen wir den freundlichen Leser auf
die Summa theologica, in deren erstem Teile der hl. Thomas
geflissentlich die Frage löst: Utrum aliqua creatura posait esse
similis Deo (q. 4 a. 3).

Den bisher erklärten Grundsatz omne agens agit sibi
simile, müssen wir durch zwei andere ergänzen, von denen
der eine sich auf die Ursache und der andere auf die Wirkung
bezieht. Diese lauten: Modus agendi sequitur modum es-
sendi, und: Quidquid recipitur, per modum recipientis
recipitur. Beide Grundsätze begründet der hl. Thomas in
einem Wort, indem er sagt: „Manifestum est, quod unumquodque
quod est actu et perfectum, secundum hoc est principium activum
alicujus. Patitur autem unumquodque secundum quod est de-
ficiens et imperfectum" (1 q. 25 a. 1). Wir müssen dieselben
jedoch gesondert erläutern.

6. Modus agendi sequitur modum essendi. — Prof.
Gutberiet (Metaphysik, Münster 1880, S. 86) scheint diesen Grundsatz

als ganz gleichbedeutend mit dem vorhergehenden zu nehmen.
Wenigstens stellt er beide ohne weiteres neben einander.
Gleichbedeutend sind sie indessen keineswegs; vielmehr liegt in dem
zweiten, modus agendi sequitur modum essendi, einerseits
die Begündung, anderseits aber auch eine Einschränkung
des ersten, omne agens agit sibi simile.

In etwas allgemeinerer Fassung wird dieser neue Grundsatz

auch kurzweg so ausgedrückt: agere sequitur esse. Das
heifst auf deutsch zunächst: Erst sein, dann handeln (wie wir
früher erklärten: causa non existens non potest operari);
dann: Wo immer Sein, da ist auch Handeln (dieses Wort in
seiner weitesten Bedeutung genommen); endlich: Wie das Sein,
so das Handeln — und dieses wieder in doppeltem Sinne :

1. wie die Art der Ursache, so die Art der Wirkung, und
2. wie die Weise des Verursacheus, so die Weise des
Verursachten. — Hier kommen nur diese beiden- letzten Bedeutungen
in Betracht.

Zunächst ist es klar, dafs die Art des Seins die Art des
Handelns bestimmt, und dafs das Handeln nicht über die Natur
des Handelnden hinausgehen kann. Das Handeln ist ja nur eine
Bethätigung der Natur, eine Aufserung seiner Kraft. Daher



Ursache und Verursachtes. 263

kann nichts aus der Ursache herauskommen, was nicht in ihr
liegt. In diesem Sinne sagten die Alten: Nemo dat quod
non habet, was, um ganz genau zu sein, so ausgedrückt werden
müfste: nemo dat quod nullo modo habet. Denn es darf dabei
nicht übersehen werden, dafs etwas in verschiedener Weise in
der Ursache sein kann: nur der Kraft nach (virtualiter), oder
auch dem Wesen nach (formaliter), in gleichartiger (univoce)
oder in viel höherer Weise (eminenter). So können Heilkräuter
die Gesundheit hervorbringen, ohne selbst die Gesundheit als
solche (formaliter) zu besitzen; sie haben eben eine Kraft, die
im Körper jene Regelung der Säfte, jene Ordnung in der Be-
thätigung der einzelnen Glieder hervorbringt, die wir
Wohlbefinden oder Gesundheit nennen. — So bringt Gott, ohne selbst
stofflich oder körperlich zu sein, die ganze sichtbare und greifbare

Natur hervor, weil er in der Fülle seines Seins jedes mögliche

und denkbare Sein in vollkommenster Weise, also die
unvollkommenen Seinsarten in einer, nicht blofs dem Grad, sondern
auch der Art und Gattung nach, viel höheren Weise (eminenter)
einschliefst. — Unsere Natur kann also aus sich keine
übernatürliche Handlung vornehmen. Sie kann dieses aber wohl,
wenn ihr eine entsprechende Kraft (die Gnade, die eingegossenen
Tugenden) beigegeben wird. Ein Geschöpf ist aber einer solchen
Erhöhung seiner Bethätigung oder einer solchen Erweiterung
seines Wirkungskreises fähig, wenn seine Naturanlage sich dem
nicht widersetzt, mit anderen Worten, wenn jene von seiner
Natur nicht geforderte und zu ihrer Vollständigkeit keineswegs
notwendige Zuthat die Natur selbst nicht' zerstört, sondern
erhöht und vervollkommnet. Auch in diesem Sinne ist der Satz

zu verstehen : „gratia non destruit, sed elevat et perficit naturam".
Diese Vervollkommnungs- und Erhöhungs-Fähigkeit, die auf der
blofsen non repugnantia der Natur beruht, nennen die Scholastiker

potentia obedientialis. Wenn dieser Ausdruck auch
zunächst auf das Verhältnis der Geschöpfe zu ihrem Schöpfer
gemünzt ist, so trifft doch etwas Ahnliches im Verhältnis des
Menschen zu dem unter ihm stehenden, und infolgedessen ihm
unterstehenden, Weesen zu. Besonders deutlich sehen wir das
bei den Wesen, deren der Mensch sich als Werkzeuge bedient.
Das andächtige Bild, das der Pinsel Fra Angelicos gemalt hat,
ist nicht die Wirkung des Pinsels allein, sondern des Pinsels,
geführt von jener frommen Hand. Die Anlage zur Hervorbringung

einer ähnlichen Wirkung war wohl ein Pinsel, aber aus
sich allein hätte er niemals eine solche Wirkung hervorgebracht.
Von der Hand eines Meisters geführt, brachte er ein Meisterwerk



264 Ursache und Verursachtes.

hervor. Hätte derselbe Meister mit dem Pinsel einen Baum
fällen sollen, so wäre ihm der Versuch nicht geglückt, weil die
Naturanlage jenes Werkzeuges auf eine solche Wirkung nicht,
berechnet und eingerichtet ist. Eine geschöpfliche Ursache mufa
aber die vorhandenen Naturanlagen der Dinge nehmen, wie sie
sind. Ihr Schöpfer dagegen verfügt über diese nach
Wohlgefallen, ihm gehorchen sie in allem. — So ist es klar, in welchem
Sinne die Art der Ursache die Art der Wirkung bestimmt. Wie
niemand über seinen eigenen Schatten springen kann, so kann
auch niemand in einer anderen Art wirken, als die ist, die in
seiner Natur angelegt oder begründet ist, mit anderen Worten,
etwas kann nur das wirken, wozu es die Fähigkeit besitzt. Das
ist, wie gesagt, die Begründung des vorher erklärten Satzes,,
demzufolge zwischen der Wirkung und der hervorbringenden
Ursache immer eine gewisse Verwandtschaft und Ähnlichkeit
besteht. Wie die Ursache, so die Wirkung.

Da es sich hier in der erklärten Weise um ein Wechsel-
Verhältnis handelt, so können wir den Satz auch umdrehen und
sagen: Wie die Wirkung, so die Ursache: qualis modus operandi,,
talis modus essendi, oder mit den Worten des hl. Thomas: „quia,
unumquodque operatur secundum quod est actu, operatio rei in-
dicat modum esse ipsius" (Sum. 1 q. 50 a. 5). Und so hat der
Satz eine viel ausgedehntere Anwendung für uns als in der
anderen Fassung. Da wir nämlich die sinnenfälligen äufseren
Wirkungen eher und leichter erkennen als die verborgene innere
Natur der hervorbringenden Ursache, so ist es klar, dafs die
Wirkungen für uns öfters ein Mittel sind, um die Natur der
Ursache zu erschliefsen als umgekehrt. Und wir gehen dabei
nicht fehl. So beweisen wir die Geistigkeit unserer Seele und
ihre Unabhängigkeit vom Körper in ihrem Bestände aus ihrer
Bethätigung oder der Art und Weise, wie sie ihre Thätigkeiten
ausführt. — So sagt die hl. Schrift in dichterischer Wendung:
„Qui plantavit aurem non audiet? aut qui finxit oculum, non
considérât? (ps. 93, 9). Der Dichter zieht also aus der That-
sache, dafs wir vom Schöpfer die Gabe erhalten haben, zu sehen
und zu hören, den Schlufs, dafs er das, was er anderen gegeben
hat, auch selbst besitzen mufs, zwar nicht formaliter, aber
eminenter. Das zeigt das gleich folgende: Dominus seit cogitationes
hominum. Gott sieht nicht blofs die äufseren Werke wie wir
mit unseren Augen, sondern sein Blick dringt sogar bis ins-

Menschenherz.
Aber Ursache und Wirkung entsprechen sich nicht allein

bezüglich der Art, sondern auch bezüglich der Weise. Die



Ursache und Verursachtes. 265

Wirkung ist nicht blofs so geartet, sondern auch so beschaffen
wie die Ursache. Jenes begründet die von uns so genannte
wesentliche Ähnlichkeit, dieses aber blofs eine aufser-
wesentliche Ähnlichkeit. Jene trifft immer und notwendig
zu; diese aber kann blofs zutreffen, trifft vielleicht in der Regel
zu, mufs aber nicht notwendig zutreffen. Deshalb ist hier
weder ein Schlufs von der Ursache auf die Wirkung, noch ein
solcher von der Wirkung auf die Ursache unbedingt zuverlässig.
Das Ganze wird durch einige Beispiele klar. Schwindsüchtige
oder anders belastete Eltern werden fürs gewöhnliche ihre
Krankheit auf ihre Kinder übertragen. — In einem ärmlichen
Boden und bei rauhen Witterungs-Verhältnissen wird auch das
beste Saatkorn keine reichliche Ernte erzielen. — Ein unbegabter
Künstler wird kein Meisterwerk schaffen. — Aus diesen
Beispielen geht hervor, dafs das der Art nach gleiche Handeln
oder Verursachen, der Weise nach, d. h. der Vollkommenheit
nach, sehr verschieden sein kann, und dafs die Wirkung mehr
oder weniger auch an dieser Beschaffenheit der Ursache
teilnimmt. Man sieht daraus auch, weshalb wir vorher sagten, dafs
der Grundsatz „modus agendi sequitur modum essendi" in diesem
Sinne eine Einschränkung des anderen ist: „causae efficienti
assimilatur suus effectua". Es kann eintreffen, dafs gesunde
kräftige Eltern ein krüppelhaftes oder krankhaftes Kind
hervorbringen, das also wohl in der Art, aber nicht in der
Beschaffenheit mit ihnen Ähnlichkeit hätte. Der Grad oder die
Stärke und Vollkommenheit der verursachenden Thätigkeit hängt
also von manchen, sowohl inneren, wie äufseren Umständen ab,
die auf die Wirkung fördernden oder hindernden Einflufs ausüben
können. Deshalb ist der Schlufs nicht sicher: ein kräftiges
Kind, also kräftige Eltern; ein krankhaftes Kind, also krankhafte
Eltern; ein mittelmäfsiges Kunstwerk, also ein mittelmäfsiger
Künstler. Quandoque etiam bonus dormitat Homerus. Da der
Schlufs aber das zur Grundlage hat, was gewöhnlich zutrifft,
so ist er nicht blofs kein freventliches Urteil, sondern hat immer
auch Wahrscheinlichkeit für sich.

7. Quidquid reeipitur, per modum reeipientis reeipitur.
Nachdem wir das Verhältnis zwischen Ursache und Wirkung
wiederholt als ein Geben und Empfangen bezeichnet haben, kann
der hier vorkommende Ausdruck reeipere nicht mehr wunder
nehmen. Wollten wir andere, den Scholastikern gleich geläufige
Ausdrücke für die hier gebrauchten einsetzen, so könnten wir
statt reeipere sagen: pati (dem das agere gegenübersteht), und
statt Wirkung und Ursache: potentia und actus, oder materia



266 Ursache und Verursachtes.

und forma. Daraus ist das Verhältnis zwischen dem empfangenden

Wesen und dem empfangenen Gegenstand schon ersichtlich.

Das, was von dem Empfangenden entgegengenommen wird,
ist entweder etwas ihm Wesentliches oder etwas ihm Aufser-
Wesentliches (die forma substantialis oder eine forma accidentalis,
der actus primus oder ein actus secundus). Im ersten Falle ist
das empfangende Wesen etwas, dem blofs ideales Sein zukommt,
die wirklich innerlich und äufserlich begründete Möglichkeit, durch
Hinzutritt der erwarteten Gabe Fleisch und Blut anzunehmen
und in die Weltwirklichkeit, in eine bestimmte Gattung und Art
der bestehenden Dinge als neues Einzelwesen einzutreten. Dafs
auch in diesem Falle, wo es sich nämlich um das Empfangen
der forma substantialis handelt, der vorher angeführte Grundsatz
„quidquid recipitur, per modum recipientis recipitnr" zutrifft, geht
aus dem hervor, was die Scholastiker von der Zubereitung der
Materie auf die Form lehren. Der hl. Thomas dehnt dieses, wie
wir schon bei einer früheren Gelegenheit (XIII. 164) sagten,
selbst auf die Menschenseele aus, indem er behauptet, dafs die
wesentliche Vollkommenheit der Seele von der Vollkommenheit
des Leibes, den sie belebt, und der sich ihr gegenüber als re-
cipiens verhält, abhängt. „Manifestum est, quod quanto corpus
est melius dispositum, tanto meliorem sortitur animam Cujus
ratio est, quia actus et forma recipitur in materia secundum
materiae capacitatem. Uude etiam, cum in hominibus quidam
habent corpus melius dispositum, sortiuntur animam majoris vir-
tutis in intelligendo. Unde dicitur (bei Aristoteles) in II. de

anima, quod molles carne bene aptos mente videmus" (Sum. I
q. 85 a. 7).

Ganz besonders aber trifft unser Grundsatz zu in dem
anderen Falle, wo es sich nämlich um ein bereits fertiges,
bestehendes Wesen handelt, das von aufsen her weitere zu seinem
Wesen hinzufallende Zuthaten (formae accidentales, actus se-
cundos) erhält. Schon jetzt ist es uns aber klar, dafs der Grundsatz,

der uns beschäftigt, nicht so verstanden werden will, als
ob das Empfangene in die Natur des Empfangenden verwandelt
werden müfste. Die einem unterstehenden Wesen zufallenden
Eigenschaften oder Beschaffenheiten (accidentia) nehmen nicht
dadurch die Natur eines selbständigen Wesens (substantia) an,
und die in die Seele aufgenommenen übernatürlichen Gaben treten
damit nicht aus der übernatürlichen Ordnung heraus und in die
natürliche herein, ebensowenig wie die Seele körperlich wird,
dadurch dafs sie mit dem Körper vereinigt wird. Das Empfangende

nimmt also auch nicht einmal alle Eigenschaften des



Ursache und Verursachtes. 267

Empfangenen an; wie auch umgekehrt das Empfangene nicht
alle Eigentümlichkeiten des Empfangenden annimmt. Daraus folgt
dann auch, dafs der Ausdruck „modus recipientis" weder von
der angeborenen Aufnahms-Fähigkeit, noch von dem natürlichen

Aufnahm8-Bedürfnis verstanden wird. In der Seele
ist keine aus der Natur stammende Fähigkeit zur Aufnahme
übernatürlicher Gaben vorhanden; diesen entspricht nur die oben
erwähnte allseitige Unterodnung derselben unter ihren Schöpfer
(die potentia obedientialis), derzufolge dieser mit ihr machen
kann, was er will (unbeschadet des von ihm selbst ihr gegebenen
Wesens), während sie seinen Winken gehorcht. Ebensowenig
liegt in der Natur des Wassers oder des Eisens das Bedürfnis
nach Erhitzung durch Feuer. Gerade an diesem Beispiele aber
zeigt sich deutlich der wahre Sinn des Ausdruckes „modus
recipientis". Anders nämlich wird die Einwirkung des Feuers
vom Eisen, und anders vom Wasser, und — fügen wir noch
hinzu — anders vom Holz und anders von der Asche
aufgenommen. Das Eisen wird leuchtend und glühend, das Wasser
kochend und wallend, das Holz flammt lichterloh auf und die
Asche geht in Rauch auf. Eine und dieselbe Ursache bringt also

ganz verschiedene Wirkungen hervor. Weshalb? Weil „quid-
quid recipitur, per modum recipientis recipitur", d. h. nach der
vorher auf Seiten der Ursache gemachten Unterscheidung, je
nach der Art und je nach der Weise des Gegenstandes, den
die Thätigkeit der Ursache bearbeitet. Schaffen kann ja die
geschöpfliche Ursache nicht; sie braucht zur Hervorbringung
ihrer Wirkungen eines Unterwurfes, der sich ihrer Thätigkeit
gegenüber leidend und aufnehmend verhält. All ihr Wirken
beschränkt sich auf ein (substantiales oder accidentales) Verändern.
Dabei ist ihre Thätigkeit von der Art und von der Beschaffenheit

des sie aufnehmenden Unterwurfes abhängig. Von der
Art: das geht aus dem angeführten Beispiel deutlich hervor, in
dem vier verschiedene Arten von Wesen (Eisen, Wasser, Holz,
Asche) in ihrem Verhalten dem Feuer gegenüber aufgezählt
werden. Von der Beschaffenheit: das erhellt sofort, wenn
wir eine dieser Arten, das Holz, herausnehmen und an die
gröfsere oder geringere Vollkommenheit oder Geeignetheit für
die Aufnahme der Einwirkung des Feuers etwa bei frischem,
lebendigem Holz, und bei trockenem Schlagholz denken. Das
Feuer wird anders von diesem, und anders von jenem
aufgenommen.

Hier sehen wir auch deutlich den inneren Zusammenhang
zwischen dem modus agendi, von dem im vorhergehenden



268 Ursache und Verursachtes.

Grundsatz die Rede, ist, und dem modus reoipientis, um den
es sich hier handelt. Ein einfaches Zündhölzchen mag ausreichen,
einen zubereiteten grofsen Scheiterhaufen in Flammen zu setzen,
einen saftigen Baum wird es aber niemals anzuzünden vermögen.
„Quandoque non recipitur tota virtus (dantis in eo a quo recipitur),
et hoc est ex defectu reoipientis, quod non est proportionatum
ad recipiendum totum quod agens influere potest vel forte
ex defectu agentis, cujus virtus est deficiens a communicatione
suae similitudinis; sicut una scintilla non potest calefacere ali-
quod lignum etiam multum dispositum" (I. Sent. dist. 20 q. 1

a. 2 ad 3). Soll also eine in jeder Beziehung vollkommene
Wirkung herauskommen, so mufs zwischen dem Handelnden und
dem zu bearbeitenden Stoff die hier angedeutete Angemessenheit
und Übereinstimmung bestehen. Auch der beste Künstler kann
aus einem widerspenstigen, ungeeigneten Stoff kein vollendetes
Kunstwerk schaffen, und auch der vollkommenste Erzieher kann
aus einem dummen Schüler keinen Gelehrten machen. Wie ganz
anders nehmen der Travertin und der Marmor die Bearbeitung
durch denselben Meifsel und denselben Bildhauer auf! Und wie
verschieden sind die Eindrücke und Vorteile, die zwei Schüler,
von denen der eine begabt, und der andere unbegabt ist, von
demselben Lehrer und aus derselben Schule mitnehmen. „Quid-
quid recipitur, per modum recipientis recipitur."

In welcher majestätischen Ruhe scheint das Himmelsgewölbe
in dem glatten Wasserspiegel wieder! Wie fangt aber alles an
zu tanzen, sobald ein Lüftchen das Wasser kräuselt, und wie
verschwimmen dann die Eindrücke! Und erst ein Hohlspiegel!
wie entstellt der auch das schönste Gesicht zur lächerlichen
Fratze! Wie thut dem kranken Auge das Licht so wehe, das
durch das gesunde so wohlthuend in die Seele hereinleuchtet!
Die Erklärung ist immer: „Quidquid recipitur, per modum
recipientis recipitur."

L'ape e la serpe spesso
Suggon l'istesso umore;
Ma l'alimento istesso
Cangiando in Cor si va:

Che della serpe in seno

Il fior si fa veleno;
In sen dell'ape il flore
Dolce liquor si fa.

(Metastasio, La morte d'Abelle.j)

Das ist nicht blofs von der körperlichen, sondern auch von
der geistigen und sittlichen Veranlagung und Stimmung wahr.



Ursache und Verursachtes. 269

Das Auge sieht die Dinge anders durch eine äufsere Zuthat
(eine farbige Brille, ein Vergröfserungsglas u. s. w.); aber auch
in seinem 'natürlichen und unveränderten Zustande sieht es die
Dinge in verschiedener Weise je nach der inneren Seelen-Stimmung.

Wie ganz anders sehen z. B. der beobachtende Künstler,
die eitele und neidische Frau und der zerstreute Gelehrte ganz
dieselben Dinge an. In ein und demselben Menschen sieht
dasselbe Auge heute, wo es durch Liebe geschärft ist, alles im
schönsten Lichte und morgen, wenn der Hafs es trübt, alles in
häfslichen dunkeln Farben!

Dadurch gewinnt unser Grundsatz eine ganz unabsehbare
Tragweite für die Erziehungskunst und die Seelenkunde. Unsere
seelischen Eindrücke richten sich nach unserer seelischen
Verfassung. Sind wir von Natur aus mürrisch oder blofs vorübergehend

bei übeler Laune, so sind wir geneigt, alles übel
aufzunehmen. Jedes Wort scheint uns eine Beleidigung oder einen
Spott zu enthalten; jedes Geräusch, ja selbst ein Räuspern, wird
uns unausstehlich; selbst der Ausdruck aufrichtigster Teilnahme
ist uns zuwider; ein wenn auch noch so bescheidenes Lachen
ärgert uns; kurz alles kommt uns quer, nichts geht uns recht. —
Sind wir dagegen frohen, heiteren Sinnes und bei guter Laune,
so hüpfen wir leichten Schrittes durch das Leben; unsere Arbeit
geht uns flink von der Hand; alles freut uns; jeder hilft uns;
nichts steht uns im Wege; es lebt sich so leicht.

Daher kommt es auch, dafs jemand die sittliche Verfassung,
in der er sich befindet, ebenfalls bei anderen zu erblicken glaubt,
ja als selbstverständlich bei ihnen voraussetzt. Wer selbst der
Bestechlichkeit und Käuflichkeit zugänglich ist, glaubt gar nicht
an Uneigennützigkeit bei anderen. Wer selbst an der Wand
lauscht, der schaut, bevor er redet, hinter jede Thüre, um sich
zu vergewissern, dafs kein Lauscher dahintersteht. Ehrliche Leute
dagegen halten auch andere, oft nur zu viel, für ehrlich. In
diesem Sinne sagt ein altes Wort: „Mundo omnia munda".

Von noch viel gröfserer Tragweite aber als für die Psychologie

ist der Satz „quidquid recipitur, per modum recipientis re-
cipitur" für die Erkenntnislehre. Man kann sagen, dieser Satz
gebe den Schlüssel zum Verständnis der so tief erfafsten
Erkenntnislehre des hl. Thomas. Sie ist ganz auf diesem unbe-
zweife Ibaren Erfahrungssatze aufgebaut. „Cognitio enim contingit,
secundum quod cognitum est in cognoscente. Cognitum autem
est in cognoscente secundum modum suae naturae" (Sum. 1 q. 12
a- 4). Auf dieser Grundlage baut der englische Lehrer sein
ganzes Gebäude von der Erkenntnis Gottes, der Erkenntnis der

Jahrbach für Philosophie etc. XIV. 19



270 Ursache und Verursachtes.

Engel und der Erkenntnis der Menschen, sowohl der natürlichen
wie der übernatürlichen (bis zur visio Dei) auf. — Wo findet
sich überhaupt Erkenntnis? „Patet quod immaterialitas alicujus
rei est ratio, quod sit cognoscitiva, et secundum modum imma-
terialitatis est modus cognitionis" (Sum. 1 q. 14 a. 1). Welches
ist demnach die Erkenntnisweise des Menschen? Sie steht in
der Mitte zwischen der Erkenntnisweise der Sinne und jener
der Engel. Die Sinnen-Erkenntnis gibt blofs den Eindruck eines
körperlichen Organs, des Auges, des Ohres, wieder. Der Sinn
erkennt also nur körperlich-stoffliche Dinge, und zwar so,
wie sie in sich sind. Über die Erkenntnis von Einzel dingen,
die auf ihn Eindruck machen, kann der Sinn sich also nicht
erheben. — Der Engel erkennt bei seiner rein geistigen Natur
nur in geistiger Weise. Gegenstand seiner Erkenntnis ist an
sich nur die forma sine materia subsistons, rein geistige
Dinge. Die körperlich-stoiflichen Dinge, die an und in sich ja
nur den Sinnen zugänglich sind, sind kein eigentlicher Gegenstand

seiner Erkenntnis; die schaut er nur in den unstofflichen
Gegenständen, die sich seiner Erkenntnis darbieten. — Der menschliche

Geist erkennt weder nach Art der Sinne, noch nach Art
der Engel, eben weil die „immaterialitas" der Menschenseele
zwischen Sinn und Engel in der Mitte steht. Zwar ist die Seele
an sich rein geistiger Natur wie der Engel, aber sie belebt einen
Körper, dem sie sein Sein verleiht. Wie in ihrem regelrechten
Sein, so ist sie auch in ihrem regelrechten Handeln von diesem
Körper, in den sie aufgenommen ist, unzertrennlich. Sinnlichgeistig

ist das Wesen des Menschen, also kann auch sein
Erkennen nur sinnlich-geistig sein. Aber welchen Anteil hat der
Körper an unserm Erkennen? „Corpus requiritur ad actionem
intellectus non sicut Organum, quo talis actio exerceatur, sed

ratione objecti" (Sura. 1 q. 75 a. 2 ad 3). Der nächste und
eigentliche Gegenstand unserer Erkenntnis wird uns von den
Sinnen zugeführt, wir erkennen denselben aber nicht nach Art
der Sinne, sondern in geistiger Weise, nicht das Einzelding als
solches, sondern das, was in ihm universale ist, nämlich das
Wesen, welches es mit anderen Dingen derselben Art gemein
hat. „Proprium ejus (intellectus humani) est, cognoscere formani
in materia quidem corporali individualiter existentem, non tarnen

prout est in tali materia" (Sum. 1 q. 85 a. 1). Von dieser
Grundlage auf erhebt sich unser Geist zu allen anderen, auch
den höchsten Erkenntnissen: Das ist der Sinn der so häufig
beim hl. Thomas wiederkehrenden Grundsätze: „omnis cognitio
nostra incipit a sensibus", und „nihil est in intellectu nisi prius



Ursache und Verursachtes. 271

fuerit in sensu". — Damit sind die Irrtümer der Materialisten, der
Idealisten und der Ontologisten bezüglich der Erkenntnislehre
widerlegt. Unsere Erkenntnis beschränkt sich nicht auf das
Stofflich-Körperliche und erkennt dieses nicht in einer stofflichen
Weise. — Ideae separatae nach Piatos Darstellung, oder
kantische Kategorieen, oder angeborene Ideen sind nicht der unserer
geistig-sinnlichen, abstrahierenden Natur entsprechende Gegenstand

der Erkenntnis, — noch viel weniger aber eine beständige
Anschauung Gottes, wie die Ontologisten wollen. Das alles
scheint sich so naturgemäfs zu ergeben aus der Beobachtung
der Natur unserer Seele und der Anwendung des Grundsatzes:
„quidquid recipitur, per modum recipientis recipitur".

Noch auf eine andere Anwendung möchten wir kurz
hinweisen, die der hl. Thomas von diesem Grundsatz in der Theologie

macht. Da, wo er von den Sakramenten redet, stellt er
sich auch die Frage, ob dieselben eine Kraft enthalten, durch
die sie die Gnade in der Seele verursachen. Vorher hat er
nämlich dargethan, dafs dieselben nicht blofs Zeichen, sondern
wahre Ursachen der Gnade sind, zwar nicht Haupt-Ursachen,
die aus eigener Kraft handelten, sondern werkzeuglicho
Ursachen, die nur in Kraft der Haupt-Ursache (Gottes) und unter
ihrer Führung ihre Wirkung hervorbringen. Sind sie aber
werkzeugliche Ursachen der Gnade, so müssen sie auf die
Hervorbringung der Gnade irgendwie angelegt sein und irgend etwas
von dem Ihrigen beitragen, um die Wirkung der Haupt-Ursache
zu stände bringen zu helfen. Wenn sie nichts von dem Ihrigen
beitrügen zum Zustandekommen der Wirkung, so wären sie ja
höchstens (im occasionalistischen Sinne) die Veranlassung, aus
der die Haupt-Ursache (Gott in seiner Gnaden-Verleihung)
handelte, keineswegs aber Mit-Ursache in ähnlichem Sinne, in
"welchem dem Schmied der Hammer und dem Maler der Pinsel
wirkliche Beihilfe zur Hervorbringung ihrer Werke leisten. Nun
ist es aber klar, dafs eine natürliche Kraft oder Befähigung
zur Hervorbringung der Gnade in den Naturdingen (Brot, Wasser,
Ol u. s. w.), die Christus zu Sakramenten bestimmt hat, nicht
vorhanden ist. Es müfste ihnen also eine übernatürliche
Kraft oder Befähigung von Gott verliehen werden. 1st das aber
möglich, wenn quidquid recipitur, per modum recipientis recipitur?
Der hl. Thomas antwortet: ja, wofern man nur beachtet, in
welcher Weise hier die Aufnahme oder Mitteilung einer natürlichen

Befähigung gefordert wird. Er unterscheidet nämlich so:
»Virtus spirituals non potest esse in re corporea per modum vir-
tutis permanentis et completae; nihil tarnen prohibet in corpore

19*



272 Die Natur der Seelensubstanz und ihrer Potenzen.

esse virtutem spiritualem instrumentaliter, inquantum scilicet
corpus potest moveri ab aliqua substantia spirituali ad aliquem
effectum spiritualem inducendum; sicut et in ipsa voce sensibili
est quaedam vis spiritualis ad excitandum intellectum hominis,
inquantum procedit a conceptione mentis. Et hoc modo vis
spiritualis est in sacramenti8, inquantum ordinantur a Deo ad effectum
spiritualem." Er entscheidet sich darum unbedenklich für diese
Auffassung: „Ponendo quod sacramentuin est instrumentalis causa
gratiae (was seiner Lehre zufolge eben angenommen werden
mufs), necesse est simul ponere quod in sacramento sit quaedam
virtus instrumentalis ad inducendum spiritualem effectum," und
er erklärt diese dem Werkzeug mitgeteilte Kraft als ein „esse
transiens ex uno in aliud et incompletum" (Sum. 3 q. 62 a. 4

corp. u ad 1).

'~D3~

DIE NATUR DER SEELENSUBSTANZ UND
IHRER POTENZEN.

Von P. GREGOR VON HOLTUM, O. S. ß.

In den folgenden Zeilen wird der reale Unterschied der
Potenzen von der einen Seelensubstanz supponiert; desgleichen
wird als bewiesen vorausgesetzt, dafs die Abhängigkeit der
sensitiven Potenzen von einem Organ eine innere, entitative,
nicht eine äufsere, connotativ zu nehmende ist, wie Lessius
(de summo bono lib. II c. VIII) und andere Autoren mit ihm
als probabel annehmen. Vgl. hierüber Job. a s. Thoma, Cursus
philos. (Ed. Vivès) t. III tert. pars q. II a. II.

Man schreibt nun der Seelensubstanz Spiritualität, d. h. jene
besondere Art von Simplicität zu, infolge deren sie für sich, ohne
Verschmelzung mit der Materie, bestehen kann. Ist nun diese
ihre Entität identisch mit jener, die der Potenz des Intellektes
zukommt, oder steht sie niedriger, so dafs blofs die analogia
attributionis internae obwalte? Für das zweite scheinen folgende
Gründe zu sprechen: Im Falle der Identität scheint die Entität
der Seelensubstanz nur durch die Beziehung zum Intellekt und
durch die Verkettung mit ihm determiniert, so dafs von
vornherein jede Beziehung auf die potentiae vegetativae und sensi-
tivae und jeder Zusammenhang wie aufgehoben ist. Dieselben
dürften also alle Existenz-Berechtigung und -Möglichkeit
verlieren. Zudem sind einige Potenzen in der anima sola als ihrem
Subjekte, andere im Coniunctum. Es mufs also die Seelensub-


	Quaestiones quodlibetales [Fortsetzung]

