Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 14 (1900)

Artikel: Quaestiones quodlibetales [Fortsetzung]
Autor: Esser, P. Thomas
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761983

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761983
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUAESTIONES QUODLIBETALES.

Von P. THOMAS ESSER,
Ord. Praed.

(Vgl. Bd. VII, 441; VIII, 129; XIII, 159.)

Ursache und Verursachies.

4. Cessante causa cessat effectus, — Dieser Grundsatz
bildet die ndtige Ergénzung zu dem anderen: Posita causa
ponitur effectus, den wir bereits in anderem Zusammenhange
(XIII, 179) erklart haben. Bei dlteren Rechtsgelehrten findet er
sich auch wohl in dem Vers ausgedriickt: Causatum perimit
causa perempta suum. Zu seiner Erklirung miissen wir die
bereits wiederholt gegebene Unterscheidung zwischen dem be-
grifflichen und dem sachlichen Sinn von Ursache und Wir-
kung wieder heranziehen.

In erster Beziehung entsprechen und erginzen Ursache und
Wirkung sich wechselweise, so dals die eine mit der anderen
steht und fallt. Streng begrifflich genommen (formaliter und re-
duplicative) ist die Ursache nédmlich nur da, wenn und solange
sie verursachend ist, und die Wirkung nur, wenn und solange
sie gewirkt wird; mit anderen Worten, die Begriffe des Ver-
ursachens und des Gewirktwerdens bestehen in dem Vorgang
(actus) des gegenseitigen Handelns und Leidens, Gebens und
Empfangens. In diesem Sinne ist es von selbst einleuchtend,
dafs mit dem Aufhoren des Verursachens (causa) auch das Ver-
ursachtwerden (effectus) aufhort. HEs ist kaum notwendig hinzu-
zufiigen, dafs dieses von jemem Verursachen und Verursacht-
werden verstanden werden mufs, das sich wirklich gegenseitig
entspricht: mit dem Fortfall der Zweck-Ursache hort deren Ein-
flufs auf das Strebevermogen auf; mit dem Aufhdren der hervor-
bringenden Ursache hat auch das Hervorbringen ein Ende; mit
de}l:)l Wegfall der Wesen verleihenden Ursache zerfillt das Wesen
selbst.

Nimmt man jedoch Ursache und Wirkung in der anderen
Beziehung, insofern sie (entitative) zwei verschiedene Dinge sind,
8o verhélt sich die Sache etwas anders. Zwar ist es beziiglich
der inneren Ursachen, die nur miteinander und durcheinander
bestehen, klar, dafs mit dem Untergang der einen auch die

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIV. 18



254 Ursache und Verursachtes,

andere, beziehungsweise das aus beiden bestehende Gebilde (com-
positum) zu Grunde geht. Das ist besonders deutlich beim Sterben
und Verderben der lebenden Wesen, wenigstens der Pflanzen
und Tiere, wenn wir vom Menschen wegen der eigentiimlichen
Art seiner Wesens-Ursache (d. h. der Unverginglichkeit seiner
Seele) absehen wollen. — Bei den Dingen, in denen Stoff und
Gestalt nur in einem zufalligen Verhdltnis zu einander stehen,
trifft durch Zerstorung der jeweiligen Gestalt im Stoff nur eine
zufillige Anderung ein. Diese ist entweder Verunstaltung oder
Umgestaltung, je nachdem der Stoff fiir eine Neugestaltung
empfinglich ist oder nicht.

Beziiglich der duflseren, d. h. der hervorbringenden
Ursache, auf die wir auch die Zweck-Ursache zuriickfiihren
konner, miissen wir zunachst zwischen Teil-Ursache und Gesamt-
Ursache unterscheiden. Auf die Teil-Ursache kann unser
Grundsatz natiirlich nur in so weit angewendet werden, als die
Wirkung von ihr abhidogt. — Riicksichtlich der Gesamt-Ur-
sachen miissen wir einen Unterschied machen zwischen solchen,
von denen ihre Wirkung nur beziiglich des Entstehens (in fieri)
abhéngt, und anderen, von denen die Wirkung auch fiir ihr Fort-
bestehen (in facto esse) abhingig bleibt. Auf jene kann unser
Grundsatz nicht angewendet werden, wohl aber auf diese. So
zieht der Tod des Vaters nicht den Tod des Sohnes nach sich,
noch das Sterben des Baumeisters das Zusammenfallen des von
ihm gebauten Hauses. Hier handelt es sich um Wirkungen, die,
wenn sie einmal von ihrer Ursache hervorgebracht sind, getrennt
und unabhdngig von derselben fortbestehen. Das Aufhiren der
Bauthitigkeit des Baumeisters wiirde aber sofort und notwendig
die Stockung des im Ban begriffenen Hauses zur Folge haben.
Mit dem Ausloschen des Lichtes hort von selbst die Helle auf,
die die Nacht erleuchtete, wenn, wie gesagt, das ausgeloschte
Licht die einzige oder Gesamt-Ursache der Beleuchtung war.
In diesem Falle handelt es sich um eine Wirkung, die auch in
ihrem Fortbestand von ihrer Ursache abhingig bleibt. — Das
angefithrte Beispiel legt eine dritte Einschrinkung nahe, namlich
dafs es auch beim Fortfallen der einzigen oder Gesamt-Ursache
keineswegs notwendig ist, dafs die Wirkung sofort oder platzlich
aufhore, da es ja Wirkungen gibt, die, wie fiir ihr Entstehen,
so auch fiir ihr Vergehen einen allmidhlichen Entwicklungsgang
durchlaufen, also Zeit erfordern. So hort der einmal erwirmte
Korper nicht plotzlich, sondern nur nach und nach auf warm zu
sein, wenn ihm die (einzige) Ursache seiner Wirme entzogen wird,
gerade wie es auch der Zeit bedurfte, um ihn warm zu machen.



Ursache und Verursachtes. 255

Der so erklirte Grundsatz ist auch von grofser Tragweite
auf dem Rechtsgebiete. Der Pariser Senatsrat Tiraquellus
hat eine eigene Abhandlung iiber diesen Gegenstand geschrieben,?
die von der Behauptung ausgeht, es gebe iiberhaupt keine Rechts-
regel, keinen Gesetzesspruch, keinen Grundsatz, der von grofserer
Tragweite sei, oder aus dem man zur Erklarung und Kntschei-
dung von Rechtsfragen mehr Nutzen ziehen konne. Um, dieses
zu zeigen, fiihrt er im ersten Teile seiner Schrift nach der Buch-
stabenfolge alle Rechtsfragen auf, in denen jener Grundsatz An-
wendung findet, z. B. actionis, beneficii, dispensationis, privilegii,
renuntiationis etc. causa cessante, cessat ipsa actio, beneficium,
dispensatio etc. Daran schliefsen sich aber im zweiten Teile, anf
mehr als 200 Seiten, so viele Einschrankungen, dals die that-
siichliche Anwendung dieser Regel auflserordentlich erschwert
erscheint. Hs sind ihrer nicht weniger als vierzig. Vielleicht
ist aber in ihrer Aufzihlung der Jurist nicht genug Philosoph
gewesen. Doch kam es ihm vielleicht gerade auf eine ausgiebige
Kasuistik an. Sonst hétte er seinen Grundsatz durch wenige
scharfe und biindige Vorbehalte, die sich auf die vorher bereits
gegebenen Einschrinkungen zuriickfithren lassen, genugsam sicher-
stellen konnen.

Zunachst darf causa nicht mit ratio verwechselt werden.
Oder besser ausgedriickt (da der in Auffassung und Absicht
liegende Grund sich nicht immer haarscharf von der dinglichen
Ursache unterscheiden ldfst): was als causa einer Rechts-Be-
stimmung oder Rechts-Abmachung ausgegeben wird, darf nicht
irgend ein in Betracht kommender Beweggrund sein — ein
solcher kdme ja hochstens einer Teil-Ursache gleich —, sondern
darf nur von dem eigentlichen und ausschliefslichen Endzweck
verstanden werden, ohne den die Rechts-Handlung nicht gesetzt
worden wire. Das ist auch von Bedeutung fiir die angewendete
Theologie. Wie viele seelsorgliche Félle werden durch Reskripte
erledigt! Diese konnen aber gar leicht auf Angaben beruhen,
die ihre Giiltigkeit in Frage stellen, sei es dafs in dem Bitt-
gesuche ein zur Sache gehoriger und in Betracht kommender
Punkt verschwiegen wurde (subreptio), sei es dafs ein nicht auf
Wahrheit beruhender Grund oder Umstand angegeben wurde
(obreptio). Betrifft ein solcher Fehler gegen die Wahrheit —
auch wenn er nicht boswillig (dolo) begangen wurde — jenen
Grund, der fiir die Verleihung des Reskriptes bestimmend war

1 Andreae Tiraquelli Tractatus: cessante causa cessat effectus.
Paris. 1552.

18*



256 Ursache und Verursachtes.

e i S L S S S S

(die causa motiva), so ist das Reskript selbst hinfillig. Ubrigens
gibt der Papet zuweilen ausdriicklich zu verstehen, dals nicht
die angegebenen Griinde allein fiir die Verleihung der erbetenen
Gnade in Betracht gekommen sind. Das ist der Fall, wenn die
Worte: motu proprio, oder: ex certa scientia, oder #hnliche
Zusitze gebraucht werden. Wird aber gegen die Wahrheit
gefehlt beziiglich eines Grundes, der blofs neben anderen Be-
weggriinden noch mit in Betracht kam (causa impulsiva), so ist
deshalb das Reskript noch nicht ungiiltig.

Dieselbe Erklarung findet ihre Anwendung bei dem Satz:
cessante causa (= ratione) legis, cessat ipsa lex, den
ja schon die landlaufige Fassung so widergibt: cessante fine
totali legis, cessat ipsa lex. Natiirlich handelt es sich in
diesem Satz nicht um die Frage nach der Anwendbarkeit eines
Gesetzes in den einzelnen Fillen, sondern nur um die Frage
nach dem Fortbestande eines Gesetzes als solchen. Hierbei kommt
also nur der Gesamt-Zweck des Gesetzes in Betracht. Das Fort-
fallen irgend eines Teil-Zweckes wiirde nicht ausreichen, um zu
sagen, das Gesetz selbst sei hinfdllig. Das ist besonders zu be-
riicksichtigen beim Fortfallen jener Verhiltnisse, die den Anlals
zu dem Erlassen des Gesetzes gegeben haben. In den meisten
Fillen ist dieser Anlals, wenn auch ohne ihn das Gesetz nicht
erlassen worden wire, doch nur ein Teil-Zweck des einmal er-
lassenen Gesetzes. Nur wenn der Gesamt-Zweck des Gesetzes
beziiglich aller Personen und aller Orten, und zwar dauernd,
hinféllig geworden ist, kann man sagen, dals die eigentliche ratio
des Gesetzes zu bestehen aufgehort hat, dals mithin das Gesetz
selbst, wenn es gewaltsam aufrecht erhalten wiirde, irrationabilis
wiirde. Nur in den seltensten Fiéllen ist der Gesamt-Zweck eines
(Gesetzes im (Gesetze selbst ausgedriickt; aber selbst in diesem
Falle stinde das Urteil iiber die Thatsache des Fortfalles des
ausgedriickten Zweckes nur dem Gesetzgeber selbst zu. Um so
weniger also ist der dem Gesetz Unterstehende Richter iiber
dessen rechtsgiiltigen Bestand, wenn der Zweck, dessen Fortfall
behauptet wird, im Wortlaut des Gesetzes nicht ausgedriickt ist,
und nur aus seinem Anlals, seinen Bestimmungen, seiner Hand-
habung u. s. w. erschlossen werden mufs. Ubrigens ist es klar,
dals der Gesetzgeber das Aufhoren der Verbindlichkeit eines
Gesetzes entweder durch ausdriickliche Erklarung, oder durch
stillschweigende Duldung der Nichtbeachtung anerkennen kann.

Auch die andere Kinschrankung, die wir philosophisch so
ausdriickten, dals wir sagten: nur jene Gesamt-Ursache, von der
die Wirkung, wie in ihrem Entstehen, so auch in ihrem Fort-



Ursache und Verursachtes. 257

bestehen abhidngt, zieht diese mit in ihren eigenen Untergang —
findet aut dem Rechtsgebiet ihre Anwendung. Nur muls sie hier
so ausgedriickt werden: Eine Rechtswirkung, die durch freien
Willens-Entschlufs eines rechtsfihigen Wesens geschaffen wird,
kann nur dann durch eine dhnliche Rechtshandlung, wie die war,
die sie geschaffen hat, riickgéngig gemacht werden, wenn sie in
der Gewalt des freien Willens bleibt, nicht aber, wenn sie so-
zusagen in den Besitz eines anderen oder Gottes iibergeht, oder
durch bestehende Gesetze gebunden wird. Deshalb konnen z. B.
Geliibde nicht durch denselben Willen, der sie abgelegt hat,
gelost werden. — Die durch einen freien Willens-Entschlufs ein-
gegangene Ehe wird nicht mit dem Aufhoren dieses Willens hin-
fallig, noch kann sie durch einen entgegengesetzten Willens-
Entschlufs aufgelost werden. — Der rechtliche Flecken der
Ehrlosigkeit bleibt fortbestehen, auch nachdem die Ursache, aus
der sie entsprungen, fortgefallen ist (wenigstens weunn es sich
um die infamia juris handelt). — Ein Beneficium, das der Bischof
frei verliehen hat, kann nicht wieder von ihm abgenommen werden.
Das Gesetz bindet seinen Willen und sichert das jus acquisitum
des anderen. — Dagegen kann ein Testament zu jeder Zeit
wieder umgestofsen oder widerrufen werden. — Eine Verordnung
kann von der zustindigen Obrigkeit erlassen und wieder auf-
gehoben werden.

Im kanonischen Recht hat der hier besprochene Grundsatz
die folgende amtliche Fassung erhalten: Omnis res per quas-
cunque causas nascitur, per easdem dissolvitur. Die
Ausleger beschrinken denselben aber (trotz des ganz allgemeinen
Ausdruckes: omnis res) auf das Gebiet der Verpflichtungen und
Vertriige, welche zeitlich - biirgerliche Dinge zum Gegenstand
haben. Von vornherein wird also alles ausgeschlossen, was geist-
licher Natur ist oder zum géttlichen Recht gehort, wie die
Sakramente, Geliibde, Schwiire u. s. w. Und aulserdem werden
die anderen von uns bereits erklirten Einschrinkungen gemacht.
Ein Verlobnis also, ein Kauf-Vertrag u. s. w., die durch gegen-
Seitige Vereinbarung zu stande kommen, konnen in derselben
Weise auch wieder riickgingig gemacht werden.

5. Causae efficienti assimilatur suus effectus, oder:
Omne agens agit sibi simile, — Unter dem Handelnden
oder der hervorbringenden Ursache wird selbstverstand-
lich hier nur die Haupt-Ursache (causa principalis), und nicht
das Werkzeug (c. instrumentalis) verstanden. Quod agit in vir-
tute alterius (was eben das Werkzeug thut), non assimilat sibi
patiens, sed [patiens assimilatur] principali agenti; non enim



258 Ursache und Verursachtes.

domus assimilatur instrumentis quibus artifex utitur, sed arti
ipsius (S. Thom. c¢. Gent. 1. 4 ¢. 77, Amplius). Allerdings hat
auch das Werkzeug einen grofsen Einfluls auf die hervorzubrin-
gende Wirkung, und gewils kann man es oft der Arbeit ansehen,
ob zu ihrer Fertigstellung ein gutes oder ein schlechtes Werk-
zeug verwendet wurde; aber eine Ahnlichkeit zwischen Wir-
kung und Werkzeug ist nicht vorhanden.

Ebenso miissen wir von vornherein betonen, dafs wir nur
von einer solchen Wirkung reden, auf deren Hervorbringung
die Ursache, sei es von Natur, sei es durch Absicht, abzielt,
mit anderen Worten, von dem effectus per se, nicht aber von
einem effectus per accidens, d. h. einer solchen Wirkung, die
die frei wirkende Ursache nicht beabsichtigt, oder auf deren
Hervorbringung die naturgemdls wirkende Ursache nicht be-
rechnet ist.

Nachdem wir so die hier in Betracht kommenden Arten
von Ursache und Wirkung festgestellt haben, miissen wir noch
den Begriff der Ahnlichkeit erkliren. — Die Ahnlichkeit beruht
auf den Eigenschaften oder Beschaffenheiten der Dinge. Diese
sind entweder wesentliche oder zufillige. Also gibt es auch
eine wesentliche und eine zufdllige Ahnlichkeit. Hier nehmen
wir dieselbe im weitesten Sinne, insofern sie, nach dem Aus-
druck des hl. Thomas (1 q. 4 a. 3), eine ,,convenientia vel com-
municatio in forma‘ ist. Das eine Mal befindet sich eine solche
Beschaffenheit (oder forma) in zwei Dingen in der gleichen Voll-
kommenheit: dann ist die Ahnlichkeit gegenseitig und wird von
beiden Dingen gleichméfsig ausgesagt. Das andere Mal befindet
sich eine Eigenschaft voll und ganz in einem Dinge, wihrend
sie in einem anderen gleichsam nur leihweise, nur abgestrahlt,
nur in einem geringeren Malse sich findet: dann wird die Ahn-
lichkeit blofs von diesem mit jenem, nicht aber umgekehrt, aus-
gesagt. Das ist der Fall zwischen Abbild und Urbild.! Und

1 Idem est aliquid esse alicui simile, quod habere qualitatem illius.
Qualitas autem alicujus dicitur quam proprie et plene habet. Contingit
autem quandoque, quod qualitas illa perfecta sit in utroque, unde utriusque
dici potest: et secundum hoc in talibus potest dici, quod utrumque alteri
simile sit. — Quandoque autem qualitas aliqua est proprie et plene in
uno, et in alio est tantum quaedam imitatio illius, secundum aliquam
participationem: et tunc illa qualitas non dicitur utriusque, sed ejus tantum,
quod eam plene possidet. Kt tunc illud quod non plene habet, dicitur
simile ei quod plene habet, et non e converso; ut si dicamus, quod pictura
est similis homini, et non e converso; non enim dicitur, quod homo est
similis suae imagini proprie loquendo. 8. Thom. I. Sent. dist. 19 q. 1 a. 2.
Cf. ibid. dist. 68 q. 1 a. 1.



Ursache und Verursachtes. 259

darauf zumal bezieht sich unser Grundsatz, wie schon die sprach-
liche Fassung es andeutet: causae efficienti assimilatur suus effectus.

Ahnlichkeit findet sich also zuniichst zwischen Dingen, die
zu derselben Art gehoren, wie zwischen Mensch und Mensch;
dann aber auch zwischen solchen, die blols zu derselben Gat-
tung gehoren, wie zwischen den artlich verschiedenen Lebe-

wesen, — wem wiaren nicht die Ausdriicke geldufig: Adler-
nase, Fischmund, Lowenherz, die alle auf Ahnlichkeiten be-
ruhen —; ja auch zwischen Dingen, die nicht einmal zu derselben

Gattung gehoren, sondern blofs eine gewisse Ubereinstimmung
(Analogie) haben. Auf dieser Ahnlichkeit beruht die iiber-
tragende und bildliche Redeweise, Metapher genannt, die der
Unterhaltung und dem Vortrag einen solchen Reiz verleiht, wie
sproder Charakter, lachende Fluren, spriihender Witz u. s. w.

Wollen wir jetzt die Ahnllchkelt zwischen der bewirkenden
Ursache und der ihr eigenen Wirkung feststellen, so miissen
wir uns noch einmal an den Unterschied zwischen causae uni-
vocae und causae aequivocae erinnern. Jene bringen immer
wine Wirkung hervor, die derselben Art ist wie sie selbst: formam
ejusdem speciei vel rationis in effectum inducit (S. Thom. II. Sent.
dist. 1 q. 2 a 2). So bei den auf Spontaneitit beruhenden
tierischen Zeugungen. Dafs hier eine gewisse Ahnlichkeit, und
zwar eine auf Gegenseitigkeit beruhende Ahnlichkeit Platz greitt,
folgt daraus, dafs Ursache und Wirkung die gleiche Wesens-
Beschaﬁ'enheit haben. KEbenso ist es bei den mit Natur-Not-
wendigkeit wirkenden Ursachen, die eine Wirkung gleicher Art
hervorbringen, wie Feuer, welches Feuer, Wirme, die Wirme,
und Kilte, die Kilte hervorbringt. Hier teilt die Ursache der
Wirkung ihre eigene Wesens-Beschaffenheit (forma substantialis)
mit, und diese kann innerlich, dem Grade nach (intensive) immer
vollkommener werden. Dadurch verihnlicht die Ursache sich,
-oder vielmehr ihrem Ideal, die Wirkung mehr und mehr.!

Die causae a.equivocae sind solche, die Wirkungen hervor-
bringen konnen, die anderer Art siod als sie selbst, Nur mit
Auswahl, d. h. mit Erkenntnis und freiem Willen wirkende Ur-
sachen konnen so wirken. Keine durch ihre Natur zum Handeln
getriebene Ursache kann entgegengesetzte Wirkungen hervor-
bringen (es sei denn per accidens). Der Wille dagegen kann
nicht blofs verschiedene, sondern selbst entgegengesetate Wir-
kungen hervorbringen. Deshalb sind die causae aequivocae immer

1 Assimilari supra hoc quod est: similem esse, ponit quendam motum
€t accessum ad unitatem qualitatis. S. Thom. I Sent. dist. 19 q. 1 a. 2



260 Ursache und Verursachtes.

auch causae universales. Nicht als ob die Wesen, die wir ihren
verschiedenen, andersartigen Wirkungen gegeniiber als causae
aequivocae bezeichnen, nicht auch Wirkungen hétten, die aus
ihrer Natur gleichsam hervorquellen! Wie wire es moglich,
dafs Gottes Natur, die der Urquell aller Fruchtbarkeit in den
Geschopfen ist, nicht auch selbst und unmittelbar sprudelte? Die
gottliche Natur entfaltet sich in der That in der reichlichsten
Weise in dem Geheimnis der heiligsten Dreifaltigkeit. Die mensch-
liche Natur hat geradeso wie alle unter ihr stehenden Geschopte
Wirkungen, die mit Notwendigkeit oder mit Spontaneitit aus
ihr fliefsen, wie die Fortpflanzung der Art. Aber in dieser Be-
ziehung sind die hier in Rede stehenden Ursachen eben nicht
aequivocae, vielmehr miissen sie so den eben besprochenen causae
univocae beigezahlt werden. Das legt das Glaubensbekenntnis
beziiglich Gottes durch die Worte nahe: Deum de Deo, lumen
de lumine; weshalb der Apostel hier die Ahnlichkeit ausdriicklich
behauptet, indem er den Sohn Gottes splendor gloriae et
figura substantiae des Vaters (Hebr. 1, 3) und imago Dei
(Col. 1, 15) nennt. Wie aber verhilt es sich mit der Ahnlich-
keit zwischen andersartigen Wirkungen und ihren Ursachen?
Was zundchst die mannigfaltigen Erzeugnisse der frei-
wihlenden Bethitigung des Menschen betrifft so ist die Sache
am klarsten, wenn wir vor allem an seine kiinstlerischen Er-
zeugnisse denken. Es ist namlich einleuchtend, dals das, was
die kunstgeiibte Hand allméhlich ausfiithrt, vorher im Geiste des
Menschen fertig dasteht. Dieses Bild im Geiste leitet gleichsam
die ausfiihrende Hand. Das vollendete Kunstwerk ist nichts
anderes als ein Abbild von jenem Urbild im Geiste, das zugleich
auch als Vorbild (causa exemplaris) diente. KEs liegt also that-
sichlich hier eine ,convenientia sive communicatio in forma* vor,
so sehr, dals der hl. Thomas das Vorbild fast unter die causae
univocae rechnen mochte, da das Urbild in der Seele und
das Abbild im Stoffe derselben Art und nur verschiedener
Seinsweise seien (II. Sent. dist. 1 q. 2 a. 2). Wie er auch
anderswo sagt: ,In agentibus per artem formae effectuum prae-
existunt secundum eandem rationem, non autem eodem modo
essendi; nam in effectibus habent esse materiale, in mente vero
artificis habent esse intelligibile (Quaest. disp. De Potentia q. 7
a. 1 ad 8). Aber eben deshalb sind beide nicht von derselben.
Art (species), wie er auch anderswo in ' demselben Buch aus-
driicklich sagt: ,patet, quod nec etiam domus quae est in mente
artificis, cum domo quae sit in materia, univoce dicatur domus‘
(a. 7 a. 7 ad 6). Zwei Dinge derselben Art haben die gleiche



Ursache und Verursachtes. 261

forma intrinseca; das Gedankenbild und der Plan verhalten sich
aber zu dem nach ihnen gestalteten Gebilde glelchsam-»a.ls forma
extrinseca. Jedenfalls aber erhdlt das Gebilde eine gewisse
Ahnlichkeit mit dem geistigen Entwurf, nach dem es gestaltet
wird, und so bewahrheitet sich der Satz, dals causae effici-
enti assimilatur suus effectus. ,,Arbiﬁciata similantur arti-
fieci, in quantum in eis exprimitur forma artis et ostenditur vo-
luntas artificis de eorum constitutione® (Quaest. disp. De Potentia
g. 3 a. 16 ad 5; cf. a. 17 ad 6).

Etwas Ahnliches trifft auch zwischen den Geschopfen und
dem Schopfer zu. Dals hier keine vollkommene und gegenseitige
Ahnlichkeit stattfinden kann, liegt auf der Hand. ,Dici potest
aliquo modo, quod creatum sit similis Deo, non ‘tamen quod
Deus sit similis creaturae” (Sum. 1. q. 4 a. 3 ad 4). Schopfer
und Geschopf kommen ja nicht iberein in etwas, das beiden
gemeinsam wire; vielmehr ist das geschdpfliche Sein nur eine
Nachahmung des gdttlichen Seins.! Alles geschopfliche Sein: ist,
sozusagen, ein Abglanz, ein Wiederschein des goéttlichen Seins,
von diesem seclbst hervorgebracht. Und gerade darin, dafs das
gottliche Sein alles aufser ihm Bestehende hervorbringt — effective
et exemplariter, wie der hl. Thomas (I. Sent. dist. 89 q. 1 a. 2)
sagt —, liegt die unvollkommene Ahnlichkeit von diesem mit
ihm selbst. Der englische Lehrer driickt diese doppelte Ahnlich-
keit genauer so aus: Una [similitudo est] creaturae ad intel-
lectum divinum; et sic forma intellecta per Deum est unius
rationis cum re intellecta, licet non habeat eundem modum essendi,
quia forma intellecta est tantum in intellectu, forma autem crea-
turae est etiam in re. — Alio modo [ist Ahnlichkeit vorhanden]
secundum quod ipsa divina essentia est omnium rerum similitudo
superexcellens, et non unius rationis (Quaest. disp. De Potentia
q. 7 a. 7 ad 6). Die erste hier aufgefiihrte Ahnlichkeit, die
vorher exemplaris genannt wurde, féllt mit jener zusammen,
die auch zwischen den Schopfungen des Menschen und dessen
Gedankenbild besteht. Von ihr sagt der hl. Thomas anderswo:
»Assimilatio creaturae ad Deum attenditur secundum hoc quod
creatura implet id quod de ipsa est in intellectu et voluntate Dei
(Quaest. disp. De Potentia q. 3 a. 16 ad 5). — Die andere (vorher
effectiva genannt) beruht auf der grofseren oder geringeren Teil-
nahme an dem gottlichen Sein. Diese Teilnahme ist aber grofser
oder geringer, je nachdem das Sein, das Gott den Dingen gibt,

1 Inter Deum et creaturas non est similitudo per convenientiam in
aliquo communi, sed per imitationem; unde creatura similis Deo dicitur,
8ed non convertitur. I. Sent. dist. 35 q. 1 a. 4 ad 6.



262 Ursache und Verursachtes.

mehr oder weniger edel ist. Unter den stofflichen Geschiopfen
steht in dieser Beziehung der Mensch am hdchsten wegen seiner
geistigen Seele, und auf diese bezieht sich zunéichst das Wort
des Schopfers: ,,Lafst uns den Menschen nach unserm Bilde und
Gleichnis machen“ (Gen. 1, 26). Fiir die genaueste Fassung
alles bisher Gesagten verweisen wir den freundlichen Leser auf
die Summa theologica, in deren erstem Teile der hl. Thomas ge-
flissentlich die Frage 1ost: Utrum aliqua creatura possit esse
similis Deo (q. 4 a. 3).

Den bisher erklirten Grundsatz omne agens agit sibi
simile, miissen wir durch zwei andere ergianzen, von denen
der eine sich auf die Ursache und der andere auf die Wirkung
bezieht. Diese lauten: Modus agendi sequitur modum es-
sendi, und: Quidquid recipitur, per modum recipientis
recipitur. Beide Grundsidtze begriindet der hl. Thomas in
einem Wort, indem er sagt: ,,Manifestum est, quod unumquodque
quod est actu et perfectum, secundum hoc est principium activum
alicujus. Patitur autem unumquodque secundum quod est de-
ficiens et imperfectum® (1 q. 25 a. 1). Wir miissen dieselben
jedoch gesondert erldutern.

6. Modus agendi sequitur modum essendi. — Prof. Gut-
berlet (Metaphysik, Miinster 1880, S. 86) scheint diesen Grund-
satz als ganz gleichbedeutend mit dem vorhergehenden zu nehmen.
‘Wenigstens stellt er beide ohne weiteres neben einander. Gleich-
bedeutend sind sie indessen keineswegs; vielmehr liegt in dem
zweiten, modus agendi sequitur modum essendi, einerseits
die Begiindung, anderseits aber auch eine Einschridnkung
des ersten, omne agens agit sibi simile.

In etwas allgemeinerer Fassung wird dieser neue Grund-
satz auch kurzweg so ausgedriickt: agere sequitur esse. Das
heilst auf deutsch zundchst: Erst sein, dann handeln (wie wir
frither erkldrten: causa non existens non potest operari);
dann: Wo immer Sein, da ist auch Handeln (dieses Wort in
seiner weitesten Bedeutung genmommen); endlich: Wie das Sein,
so das Handeln — und dieses wieder in doppeltem Sinne:
1. wie die Art der Ursache, so die Art der Wirkung, und
2. wie die Weise des Verursacheus, so die Weise des Ver-
ursachten. — Hier kommen nur diese beiden- letzten Bedeutungen
in Betracht.

Zunachst ist es klar, dals die Art des Seins die Art des
Handelns bestimmt, und dafs das Handeln nicht iiber die Natur
des Handelnden hinausgehen kann. Das Handeln ist ja nur eine
Bethatigung der Natur, eine Aulserung seiner Kraft. Daher



Ursache und Verursachtes. 263

kann nichts aus der Ursache herauskommen, was nicht in ihr
liegt. In diesem Sinne sagten die Alten: Nemo dat quod
non habet, was, um ganz genau zu sein, so ausgedriickt werden
miifste: nemo dat quod nullo modo habet. Denn es darf dabei
nicht iibersehen werden, dals etwas in verschiedener Weise in
der Ursache sein kann: nur der Kraft nach (virtualiter), oder
auch dem Wesen nach (formaliter), in gleichartiger (univoce)
oder in viel hoherer Weise (eminenter). So konnen Heilkriuter
die Gesundheit hervorbringen, ohne selbst die Gesundheit als
solche (formaliter) zu besitzen; sie haben eben eine Kraft, die
im Korper jene Regelung der Séfte, jene Ordnung in der Be-
thitigung der einzelnen Glieder hervorbringt, die wir Wohl-
befinden oder Gesundheit nennen. — So bringt Gott, ohne selbst
stofflich oder korperlich zu sein, die ganze sichtbare und greif-
bare Natur hervor, weil er in der Fiille seines Seins jedes mog-
liche und denkbare Sein in vollkommenster Weise, also die un-
vollkommenen Seinsarten in einer, nicht blofs dem Grad, sondern
auch der Art und Gattung nach, viel hoheren Weise (eminenter)
einschlielst. — Unsere Natur kann also aus sich keine iiber-
natiirliche Handlung vornehmen. Sie kann dieses aber wohl,
wenn ihr eine entsprechende Kraft (die Grade, die eingegossenen
Tugenden) beigegeben wird. Ein Geschopf ist aber einer solchen
Erhohung seiner Bethitigung oder einer solchen Erweiterung
seines Wirkungskreises fahig, wenn seine Naturanlage sich dem
nicht widersetzt, mit anderen Worten, wenn jene von seiner
Natur nicht geforderte und zu ihrer Vollstdndigkeit keineswegs
notwendige Zuthat die Natur selbst nichi! zerstort, sondern er-
hoht und vervollkommnet. Auch in diesem Sinne ist der Satz
zu verstehen: ,,gratia non destruit, sed elevat et perficit naturam®.
Diese Vervollkommnungs- und Erhohungs-Fahigkeit, die auf der
blofsen non repugnantia der Natur beruht, nennen die Schola-
stiker potentia obedientialis. Wenn dieser Ausdruck auch zu-
nidchst auf das Verhéltnis der Geschopfe zu ihrem Schopfer
gemiinzt ist, so trifft doch etwas Ahnliches im Verhaltnis des
Menschen zu dem unter ihm stehenden, und infolgedessen ihm
unterstehenden, Wesen zu. Besonders deutlich sehen wir das
bei den Wesen, deren der Mensch sich als Werkzeuge bedient.
Das andichtige Bild, das der Pinsel Fra Angelicos gemalt hat,
ist nicht die Wirkung des Pinsels allein, sondern des Pinsels,
gefiihrt von jemer frommen Hand. Die Anlage zur Hervorbrin-
gung einer dhnlichen Wirkung war wohl ein Pinsel, aber aus
sich allein hétte er niemals eine solche Wirkung hervorgebracht.
Von der Hand eines Meisters gefiihrt, brachte er ein Meisterwerk



204 Ursache und Verursachtes.

hervor. Hitte derselbe Meister mit dem Pinsel einen Baum
fallen sollen, so wire ihm der Versuch nicht gegliickt, weil die
Naturanlage jenes Werkzeuges auf eine solche Wirkung nicht
berechnet und eingerichtet ist. Kine geschopfliche Ursache mufs.
aber die vorhandenen Naturanlagen der Dinge nehmen, wie sie
sind. Ihr Schopfer dagegen verfiigt iiber diese nach Wohl-
gefallen, ihm gehorchen sie in allem. — So ist es klar, in welchem
Sinne die Art der Ursache die Art der Wirkung bestimmt. Wie
niemand iiber seinen eigenen Schatten springen kann, so kann
auch niemand in einer anderen Art wirken, als die ist, die in
seiner Natur angelegt oder begriindet ist, mit anderen Worten,
etwas kann nur das wirken, wozu es die Fahigkeit besitzt. Das
ist, wie gesagt, die Begriindung des vorher erklarten Satzes,
demzufolge zwischen der Wirkung und der hervorbringenden
Ursache immer eine gewisse Verwandtschaft und Ahnlichkeit
besteht. Wie die Ursache, so die Wirkung.

Da es sich hier in der erklirten Weise um ein Wechsel-
Verhiltnis handelt, so kdnnen wir den Satz auch umdrehen und
sagen: Wie die Wirkung, so die Ursache: qualis modus operandi,
talis modus essendi, oder mit den Worten des hl. Thomas: ,quia
unumquodque operatur secundum quod est actu, operatio rei in-
dicat modum esse ipsius* (Sum. 1 q. 50 a. 5). Und so hat der
Satz eine viel ausgedehntere Anwendung fiir uns als in der
anderen Fassung. Da wir nidmlich die sinnenfilligen &ulseren
Wirkungen eher und leichter erkennen als die verborgene innere
Natur der hervorbringenden Ursache, so ist es klar, dals die
Wirkungen fiir uns ofters ein Mittel sind, um die Natur der
Ursache zu erschliefsen als umgekehrt. Und wir gehen dabei
nicht fehl. So beweisen wir die Geistigkeit unserer Seele und
ihre Unabhéngigkeit vom Korper in ihrem Bestande aus ihrer
Bethitigung oder der Art und Weise, wie sie ihre Thitigkeiten
ausfithrt, — So sagt die hl. Schrift in dichterischer Wendung:
,Qui plantavit aurem noc audiet? aut qui finxit oculum, non
considerat? (ps. 93, 9). Der Dichter zieht also aus der That-
sache, dafs wir vom Schopfer die Gabe erhalten haben, zu sehen
und zu horen, den Schlufs, dafs er das, was er anderen gegeben
hat, auch selbst besitzen mufs, zwar nicht formaliter, aber emi-
nenter. Das zeigt das gleich folgende: Dominus scit cogitationes
hominum. Gott sieht nicht blols die #dufseren Werke wie wir
mit unseren Augen, sondern sein Blick dringt sogar bis ins
Menschenherz.

Aber Ursache und Wirkung entsprechen sich nicht allein
beziiglich der Art, sondern auch beziiglich der Weise. Die



Ursache und Verursachtes. 265

Wirkung ist nicht blofs so geartet, sondern auch so beschaffen
wie die Ursache. Jenes begriindet die von uns so genanute
wesentliche Ahnlichkeit, dieses aber blofs eine aulser-
wesentliche Ahnlichkeit. Jene trifft immer und notwendig
zu; diese aber kann blofs zutreffen, trifft vielleicht in der Regel
zu, muls aber nicht notwendig zutreffen. Deshalb ist hier
weder ein Schlufs von der Ursache auf die Wirkung, noch ein
solcher von der Wirkung auf die Ursache unbedingt zuverléassig.
Das Ganze wird durch einige Beispiele klar. Schwindsiichtige
oder anders belastete Eltern werden fiirs gewdhnliche ihre
Krankheit auf ihre Kinder iibertragen. — In einem &rmlichen
Boden und bei rauhen Witterungs-Verhéltnissen wird auch das
beste Saatkorn keine reichliche Ernte erzielen. — Ein unbegabter
Kiinstler wird kein Meisterwerk schaffen., — Aus diesen Bei-
spielen geht hervor, dals das der Art nach gleiche Handeln
oder Verursachen, der Weise nach, d. h. der Vollkommenheit
nach, sehr verschieden sein kann, und dafs die Wirkung mehr
oder weniger auch an dieser Beschaffenheit der Ursache teil-
pimmt. Man sieht daraus auch, weshalb wir vorher sagten, dals
der Grundsatz ,,modus agendi sequitur modum essendi* in diesem
Sinne eine Einschrédnkung des anderen ist: ,causae efficienti
assimilatur suus effectus“. s kann eintreffen, dafs gesunde
kréftige Eltern ein kriippelhaftes oder krankhaftes Kind hervor-
bringen, das also wohl in der Art, aber nicht in der Be-
schaffenheit mit ihnen Ahnlichkeit hédtte. Der Grad oder die
Stiarke und Vollkommenheit der verursachenden Théatigkeit hingt
also von manchen, sowohl inneren, wie aulseren Umstinden ab,
die auf die Wirkung fordernden oder hindernden Einflufs ausiiben
konnen. Deshalb ist der Schlufs nicht sicher: ein kraftiges
Kind, also kriftige Eltern; ein krankhaftes Kind, also krankhafte
Eltern; ein mittelmélsiges Kunstwerk, also ein mittelmélsiger
Kiinstler. Quandoque etiam bonus dormitat Homerus. Da der
Schlufs aber das zur Grundlage hat, was gewohnlich zutrifft,
80 ist er nicht blofs kein freventliches Urteil, sondern hat immer
auch Wahrscheinlichkeit fiir sich.

7. Quidquid recipitur, per modum recipientis recipitur.
Nachdem wir das Verhiltnis zwischen Ursache und Wirkung
wiederholt als ein Geben und Empfangen bezeichuet haben, kann
der hier vorkommende Ausdruck recipere nicht mehr wunder
nehmen. Wollten wir andere, den Scholastikern gleich geldufige
Ausdriicke fur die hier gebrauchten einsetzen, so konnten wir
statt recipere sagen: pati (dem das agere gegeniibersteht), und
statt Wirkung und Ursache: potentia und actus, oder materia



266 Ursache und Verursachtes.

und forma. Daraus ist das Verbéltnis zwischen dem empfan-
genden Wesen und dem empfangenen Gegenstand schon ersicht-
lich. Das, was von dem Empfangenden entgegengenommen wird,
ist entweder etwas ihm Wesentliches oder etwas ihm Aufser-
Wesentliches (die forma substantialis oder eine forma accidentalis,
der actus primus oder ein actus secundus). Im ersten Falle ist
das empfangende Wesen etwas, dem blols ideales Sein zukommt,
die wirklich innerlich und aufserlich begriindete Moglichkeit, durch
Hinzutritt der erwarteten Gabe Fleisch und Blut anzunehmen
und in die Weltwirklichkeit, in eine bestimmte Gattung und Art
der bestehenden Dinge als neues Einzelwesen einzutreten. Dals
auch in diesem Falle, wo es sich ndmlich um das Empfangen
der forma substantialis handelt, der vorher angefiihrte Gruundsatz
»quidquid recipitur, per modum recipientis recipitur zutrifft, geht
aus dem hervor, was die Schoiastiker von der Zubereitung der
Materie auf die Form lehren. Der hl. Thomas dehnt dieses, wie
wir schon bei einer fritheren Gelegenheit (XIII. 164) sagten,
selbst auf die Menschenseele aus, indem er behauptet, dafs die
wesentliche Vollkommenheit der Seele von der Vollkommenheit
des Leibes, den sie belebt, und der sich .ihr gegeniiber als re-
cipiens verhdlt, abhéingt. , Manifestum est, quod quanto corpus
est melius dispositum, tanto meliorem sortitur animam ... Cujus
ratio est, quia actus et forma recipitur in materia secundum
materiae capacitatem. Unde etiam, cum in hominibus quidam
habent corpus melius dispositum, sortiuntur animam majoris vir-
tutis in intelligendo. Unde dicitur (bei Aristoteles) in II. de
anima, quod molles carne bene aptos mente videmus“ (Sum. 1
q. 85 a. 7).

Ganz besonders aber trifft unser Grundsatz zu in dem an-
deren Falle, wo es sich namlich um ein bereits fertiges, be-
stehendes Wesen handelt, das von aufsen her weitere zu seinem
Wesen hinzufallende Zuthaten (formae accidentales, actus se-
cundos) erhélt. Schon jetzt ist es uns aber klar, dals der Gruund-
satz, der uns beschiftigt, nicht so verstanden werden will, als
ob das Empfangene in die Natur des Empfangenden verwandelt
werden miifste. Die einem unterstehenden Wesen zufallenden
Eigenschaften oder Beschaffenheiten (accidentia) nehmen nicht
dadurch die Natur eines selbstindigen Wesens (substantia) an,
und die in die Seele aufgenommenen iibernatiirlichen Gaben treten
damit nicht aus der iibernatiirlichen Ordnung heraus und in die
natiirliche herein, ebensowenig wie die Seele korperlich wird,
dadurch dafs sie mit dem Korper vereinigt wird. Das Empfan-
gende nimmt also auch nicht einmal alle Eigenschaften des



Ursache und Verursachtes. 267

Empfangenen an; wie auch umgekehrt das Empfangene nicht
alle Eigentiimlichkeiten des Empfangenden annimmt. Daraus folgt
dann auch, dals der Ausdruck ,,modus recipientis“ weder von
der angeborenen Aufnahms-Féahigkeit, noch von dem natiir-
lichen Aufnahms-Bediirfnis verstanden wird. In der Seele
ist keine aus der Natur stammende Féahigkeit zur Aufnabme
ibernatiirlicher Gaben vorhanden; diesen entspricht nur die oben
erwahnte allseitige Unterodnung derselben unter ihren Schopfer
(die potentia obedientialis), derzufolge dieser mit ihr machen
kann, was er will (unbeschadet des von ihm selbst ihr gegebenen
Wesens), wahrend sie seinen Winken gehorcht. Ebensowenig
liegt in der Natur des Wassers oder des Eisens das Bediirfnis
nach Erhitzung durch Feuer. Gerade an diesem Beispiele aber
zeigt sich deutlich der wahre Sinu des Ausdruckes ,modus re-

cipientis“. Anders némlich wird die Einwirkung des Feuers
vom Eisen, und anders vom Wasser, und — fiigen wir noch
hinzu — anders vom Holz und anders von der Asche auf-

genommen. Das Eisen wird leuchtend und gliihend, das Wasser
kochend und wallend, das Holz flammt lichterloh auf und die
Asche geht in Rauch auf. Eine und dieselbe Ursache bringt also
ganz verschiedene Wirkungen hervor. Weshalb? Weil ,quid-
quid recipitur, per modum recipientis recipitur, d. h. nach der
vorher auf seiten der Ursache gemachten Unterscheidung, je
nach der Art und je nach der Weise des Gegenstandes, den
die Thétigkeit der Ursache bearbeitet. Schaffen kann ja die
geschopfliche Ursache nicht; sie braucht zur Hervorbringung
ihrer Wirkungen eines Unterwurfes, der sich ihrer Thatigkeit
gegeniiber leidend und aufnehmend verhdlt. All ihr Wirken
beschriankt sich auf ein (substantiales oder accidentales) Verandern.
Dabei ist ihre Théatigkeit von der Art und von der Beschaffen-
heit des sie aufnehmenden Unterwurfes abhiéngig. Von der
Art: das geht aus dem angefiihrten Beispiel deutlich hervor, in
dem vier verschiedene Arten von Wesen (Hisen, Wasser, Holz,
Asche) in ihrem Verhalten dem Feuer gegeniiber aufgezéhlt
werden. Von der Beschaffenheit: das erhellt sofort, wenn
wir eine dieser Arten, das Holz, herausnehmen und an die
grofsere oder geringere Vollkommenheit oder Geeignetheit fir
die Aufnahme der Einwirkung des Feuers etwa bei frischem,
lebendigem Holz, und bei trockemem Schlagholz denken. Das
Feuer wird anders von diesem, und anders von jenem aufge-
nommen.

Hier sehen wir auch deutlich den inneren Zusammenhang
zwischen dem modus agendi, von dem im vorhergehenden



268 Ursache und Verursachtes.

Grundsatz die Rede ist, und dem modus recipientis, um den
es sich hier handelt. Ein einfaches Ziindhilzchen mag ausreichen,
einen zubereiteten grofsen Scheiterhaufen in Flammen zu setzen,
einen saftigen Baum wird es aber niemals anzuziinden vermogen.
»,Quandoque non recipitur tota virtus (dantis in eo a quo recipitur),
et hoc est ex defectu recipientis, quod non est proportionatum
ad recipiendum totum quod agens influere potest...; vel forte
ex defectu agentis, cujus virtus est deficiens a communicatione
suae similitudinis; sicut una scintilla non potest calefacere ali-
quod lignum etiam multum dispositum‘ (I. Sent. dist. 20 q. 1
a. 2 ad 3). Soll also eine in jeder Beziehung vollkommene
Wirkung herauskommen, so mufs zwischen dem Handelnden und
dem zu bearbeitenden Stoff die hier angedentete Angemessenheit
und Ubereinstimmung bestehen. Auch der beste Kiinstler kann
aus einem widerspenstigen, ungeeigneten Stoff kein vollendetes
Kunstwerk schaffen, und auch der vollkommenste Erzieher kann
aus einem dummen Schiiler keinen Gelehrten machen. Wie ganz
anders nehmen der Travertin und der Marmor die Bearbeitung
durch denselben Meifsel und denselben Bildhauer auf! Und wie
verschieden sind die Eindriicke und Vorteile, die zwei Schiiler,
von denen der eine begabt, und der andere unbegabt ist, von
demselben Lehrer und aus derselben Schule mitnehmen. ,Quid-
quid recipitur, per modum recipientis recipitur.

In welcher majestitischen Ruhe scheint das Himmelsgewolbe
in dem glatten Wasserspiegel wieder! Wie fangt aber alles an
zu tanzeun, sobald ein Liiftchen das Wasser krduselt, und wie
verschwimmen dann die Eindriicke! Und erst ein Hohlspiegel!
wie entstellt der auch das schonste Gesicht zur lédcherlichen
Fratze! Wie thut dem kranken Auge das Licht so wehe, das
durch das gesunde so wohlthuend in die Seele hereinleuchtet!
Die Erklirung ist immer: ,Quidquid recipitur, per modum re-
cipientis recipitur.

L'ape e la serpe spesso
Suggon l'istesso umore;
Ma l’alimento istesso
Cangiando in Cor si va:
Che della serpe in seno
Il fior si fa veleno;
In sen dell’ape il fiore
Dolce liquor si fa.
(Metastasio, La morte d’Abelle.)

Das ist nicht blols von der korperlichen, sondern auch von

der geistigen und sittlichen Veranlagung und Stimmung wahr.



Ursache und Verursachtes. 269

Das Auge sieht die Dinge anders durch eine &ulsere Zuthat
(eine farbige Brille, ein-Vergrofserungsglas u. s. w.); aber auch
in seinem ‘natiirlichen und unverdnderten Zustande sieht es die
Dinge in verschiedener Weise je nach der inneren Seelen-Stim-
mung. Wie ganz anders sehen z. B. der beobachtende Kiinstler,
die eitele und neidische Frau und der zerstreute Gelehrte ganz
dieselben Dinge an. In ein und demselben Menschen sieht das-
selbe Auge heute, wo es durch Liebe gescharft ist, alles' im
schonsten Lichte und morgen, wenn der Hafs es triibt, alles in
hifslichen dunkeln Farben!

Dadurch gewinnt unser Grundsatz eine ganz unabsehbare
Tragweite fiir die Erziehungskunst und die Seelenkunde. Unsere
seelischen Kindriicke richten sich nach unserer seelischen Ver-
fassung, Sind wir von Natur aus miirrisch oder blofs voriiber-
gehend bei iibeler Laune, so sind wir geneigt, alles iibel auf-
zunehmen, Jedes Wort scheint uns eine Beleidigung oder einen
Spott zu enthalten; jedes Gerdusch, ja selbst ein Rauspern, wird
uns unausstehlich; selbst der Ausdruck aufrichtigster Teilnahme
i1st uns zuwider; ein wenn auch noch so bescheidenes Lachen
argert uns; kurz alles kommt uns quer, nichts geht uns recht. —
Sind wir dagegen frohen, heiteren Sinnes und bei guter Laune,
8o hiipfen wir leichten Schrittes durch das Leben; unsere Arbeit
geht uns flink von der Hand; alles freut uns; jeder hilft uus;
nichts steht uns im Wege; es lebt sich so leicht.

Daher kommt es auch, dals jemand die sittliche Verfassung,
in der er sich befindet, ebenfalls bei anderen zu erblicken glaubt,
ja als selbstverstindlich bei ihnen voraussetzt. Wer selbst der
Bestechlichkeit und Kéuflichkeit zugiinglich ist, glaubt gar nicht
an Uneigenniitzigkeit bei anderen. Wer selbst an der Wand
lauscht, der schaut, bevor er redet, hinter jede Thiire, um sich
2u vergewissern, dal’s kein Lauscher dahmtereteht Ehrliche Leute
dagegen halten auch andere, oft nur zu viel, fiir ehrlich. In
diesem Sinne sagt ein altes Worl; ,Mundo omnia munda‘®

Von noch viel grofserer Tragweite aber als fiir die Psycho-
10g1e ist der Satz ,,quidquid recipitur, per modum recipientis re-
cipitur fiir die Erkenntnislehre. Man kann sagen, dieser Satz
gebe den Schliissel zum Verstindnis der so tief erfalsten Er-
kenntnislehre des hl. Thomas. Sie ist ganz auf diesem unbe-
zweifelbaren Erfahrungssatze aufgebaut. ,,Cognitio enim contingit,
Secundum quod cognitum est in cognoscente. Cogpitum autem
est in cognoscente secundum modum suae naturae“ (Sum. 1 q. 12
A. 4). Auf dieser Grundlage baut der englische Lehrer sein
8anzes Gebdude von der Erkenntnis Gottes, der Erkenntnis der

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIV. 19



270 _ Ursache und Verursachtes.

Engel und der Erkenntnis der Menschen, sowohl der natiirlichen
wie der iibernatiirlichen (bis zur visio Dei) auf. — Wo findet
sich iiberhaupt Erkenntnis? ,Patet quod immaterialitas alicujus
rei est ratio, quod sit cognoscitiva, et secundum modum imma-
terialitatis est modus cognitionis* (Sum. 1 q. 14 a. 1). Welches
ist dempach die Erkenntnisweise des Menschen? Sie steht in
der Mitte zwischen der Erkenntnisweise der Sinne und jener
der 'Engel. Die Sinnen-Erkenntnis gibt blofs den Eindruck eines
korperlichen Organs, des Auges, des Ohres, wieder. Der Sinn
erkennt also nur korperlich-stoffliche Dinge, und zwar so,
wie sie in sich sind. Uber die Erkenntnis von Einzeldingen,
die auf ihn Eindruck machen, kann der Sinn sich also nicht
erheben. — Der Engel erkennt bei seiner rein geistigen Natur
nur in geistiger Weise. Gegenstand seiner Erkenntnis ist an
sich nur die forma sine materia subsistens, rein geistige
Dinge. Die korperlich-stofflichen Dinge, die an und in sich ja
nur den Sinnen zugénglich sind, sind kein eigentlicher Gegen-
stand seiner Erkenntnis; die schaut er nur in den unstofflichen
Gegenstidnden, die sich seiner Erkenntois darbieten. — Der mensch-
liche Geist erkennt weder nach Art der Sinne, noch nach Art
der Engel, eben weil die ,immaterialitas der Menschenseele
zwischen Sinn und Engel in der Mitte steht. Zwar ist die Seele
an sich rein geistiger Natur wie der Engel, aber sie belebt einen
Korper, dem sie sein Sein verleiht. Wie in ihrem regelrechten
Sein, so ist sie auch in ihrem regelrechten Handeln von diesem
Korper, in den sie aufgenommen ist, unzertrennlich. Sinnlich-
geistig ist das Wesen des Menschen, also kann auch sein Er-
kennen nur sinnlich-geistig sein. Aber welchen Anteil hat der
Korper an unserm Erkennen? ,Corpus requiritur ad actionem
intellectus non sicut organum, quo talis actio exerceatur, sed
ratione objecti“ (Sum. 1 q. 75 a. 2 ad 3). Der nichste und
eigentliche Gegenstand unserer Erkenntnis wird uns von den
Sinnen zugefiihrt, wir erkennen denselben aber nicht nach Art
der Sinne, sondern in geistiger Weise, nicht das Einzelding als
solches, sondern das, was in ihm universale ist, namlich das
Wesen, welches es mit anderen Dingen derselben Art gemein
hat. ,,Proprium ejus (intellectus humani) est, cognoscere formam
in materia quidem corporali individualiter existentem, non tamen
prout est in tali materia“ (Sum. 1 q. 85 a. 1). Von dieser
Grundlage auf erhebt sich unser Geist zu allen anderen, auch
den hochsten Erkenntnissen. Das ist der Sinn der so héaufig
beim hl. Thomas wiederkehrenden Grundsdtze: ,,omnis cognitio
nostra incipit a sensibus“, und ,nihil est in intellectu nisi prius



Ursache und Verursachtes. 271

fuerit in sensu®. — Damit sind die Irrtimer der Materialisten, der
Idealisten und der Ontologisten beziiglich der Erkenntnislehre
widerlegt. Unsere Erkenntnis beschrankt sich nicht auf das
Stofflich-Korperliche und erkennt dieses nicht in einer stofflichen
Weise. — Ideae separatae nach Platos Darstellung, oder kan-
tische Kategorieen, oder angeborene Ideen sind nicht der unserer
geistig-sinnlichen, abstrahierenden Natur entsprechende Gegen-
stand der Erkenntnis, — noch viel weniger aber eine besténdige
Anschauung Gottes, wie die Ontologisten wollen. Das alles
scheint sich so naturgeméls zu ergeben aus der Beobachtung
der Natur unserer Seele und der Anwendung des Grundsatzes:
»quidquid recipitur, per modum recipientis recipitur‘.

Noch auf eine andere Anwendung mochten wir kurz hin-
weisen, die der hl. Thomas von diesem Grundsatz in der Theo-
logie macht. Da, wo er von den Sakramenten redet, stellt er
sich auch die Frage, ob dieselben eine Kraft enthalten, durch
die sie die Gnade in der Seele verursachen. Vorher hat er
namlich dargethan, dals dieselben nicht blofs Zeichen, sondern
wahre Ursachen der Gnade sind, zwar nicht Haupt-Ursachen,
die aus eigener Kraft handelten, sondern werkzeugliche Ur-
sachen, die nur in Kraft der Haupt-Ursache (Gottes) und unter
ihrer Fiihrung ihre Wirkung hervorbringen. Sind sie aber werk-
zeugliche Ursachen der Gnade, so miissen sie auf die Hervor-
bringung der Gnade irgendwie angelegt sein und irgend etwas
von dem Ihrigen beitragen, um die Wirkung der Haupt-Ursache
zu stande bringen zu helfen. Wenn sie nichts von dem Ihrigen
beitriigen zum Zustandekommen der Wirkung, so wéren sie ja
hochstens (im occasionalistischen Sinne) die Veranlassung, aus
der die Haupt-Ursache (Gott in seiner Gnaden-Verleihung) han-
delte, keineswegs aber Mit-Ursache in @hnlichem Sinne, in
welchem dem Schmied der Hammer und dem Maler der Pinsel
wirkliche Beihilfe zur Hervorbringung ihrer Werke leisten. Nun
ist es aber klar, dafs eine natiirliche Kraft oder Befihigung
zur Hervorbringung der Gnade in den Naturdingen (Brot, Wasser,
Ol u, s. w.), die Christus zu Sakramenten bestimmt hat, nicht
vorhanden ist. Es miifste ihnen also eine iibernatiirliche
Kraft oder Befihigung von Gott verliehen werden. Ist das aber
moglich, wenn quidquid recipitur, per modum recipientis recipitur?
Der hl. Thomas antwortet: ja, wofern man nur beachtet, in
welcher Weise hier die Aufnahme oder Mitteilung einer natiir-
lichen Befihigung gefordert wird. Er unterscheidet némlich so:
»» Virtus spiritualis non potest esse in re corporea per modum vir-
tutis permanentis et completae; nihil tamen prohibet in corpore

19%



272 . Die Natur der Seelensubstanz und ihrer Potenzen.

esse virtutem spiritualem instrumentaliter, inquantum scilicet
corpus potest moveri ab aliqua substantia spirituali ad aliquem
effectum spiritualem inducendum; sicut et in ipsa voce sensibili
est quaedam vis spiritnalis ad excitandum intellectum hominis,
inquantum procedit a conceptione mentis. Et hoc modo vis spiri-
tualis est in sacramentis, inquantum ordinantur a Deo ad effectum
spiritualem.” Er entscheidet sich darum unbedenklich fiir diese
Auffassung: ,,Ponendo quod sacramentum est instrumentalis causa
gratiae (was seiner Lehre zufolge eben angenommen werden
mufs), necesse est simul ponere quod in sacramento sit quaedam
virtus instrumentalis ad inducendum spiritualem effectum,” und
er erklart diese dem Werkzeug mitgeteilte Kraft als ein ,esse
transiens ex uno in aliud et incompletum® (Sum. 3 q. 62 a. 4
corp. u ad 1).

—le

DIE NATUR DER SEELENSUBSTANZ UND
IHRER POTENZEN.

Von P. GREGOR VON HOLTUM, O. S. B.

—— N N e

In den folgenden Zeilen wird der reale Unterschied der
Potenzen von der einen Seelensubstanz supponiert; desgleichen
wird als bewiesen vorausgesetzt, dals die Abhéngigkeit der sen-
sitiven Potenzen von einem Organ eine innere, entitative,
nicht eine dulsere, connotativ zu nehmende ist, wie Lessius
(de summo bono lib. II c¢. VIII) und andere Autoren mit ihm
als probabel annehmen. Vgl. hieriiber Joh. a s. Thoma, Cursus
philos. (Ed. Vives) t. III tert. pars q. II a. IL

Man schreibt nun der Seelensubstanz Spiritualitit, d. h. jene
besondere Art von Simplicitdt zu, infolge deren sie fiir sich, ohne
Verschmelzung mit der Materie, bestehen kann. Ist nun diese
ihre Entitdt identisch mit jener, die der Potenz des Intellektes
zukommt, oder steht sie niedriger, so dals blofs die analogia
attributionis internae obwalte? Fiir das zweite scheinen folgende
Griinde zu sprechen: Im Falle der Identitit scheint die Entitit
der Seelensubstanz nur durch die Beziehung zum Intellekt und
durch die Verkettung mit ihm determiniert, so dals von vorn-
herein jede Beziehung auf die potentiae vegetativae und sensi-
tivae und jeder Zusammenhang wie aufgehoben ist. Dieselben
diirften also alle Existenz-Berechtigung und -Moglichkeit ver-
lieren. Zudem sind einige Potenzen in der anima sola als ihrem
Subjekte, andere im Coniunctum. Es mulfs also die Seelensub-



	Quaestiones quodlibetales [Fortsetzung]

