
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 14 (1900)

Artikel: Ein zweites Wort an Professor Dr. Braig

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761982

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


248 Ein zweites Wort an Professor Dr. Braig.

geben nur ein illusorisches Verständnis der wahren Triebfedern
geschichtlicher Aktionen.

Aufserdem finden wir neben der praktischen Neuerung
der „ Autoreferate" Besprechungen nicht nur der wichtigsten
Erscheinungen des In- und Auslandes, sondern auch Referate
über die in verschiedenen deutschen, französischen und
englischen Zeitschriften enthaltenen Aufsätze. Berücksichtigt werden
insbesondere die Zeitschrift für Philos, und philos. Kritik,
Zeitschrift für Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane,
Vierteljahrschrift für wissensch. Philos., Archiv für systematische Philos.,
Revue Philosophique, Année biologique und Mind. Prof. Dr. H.
Struve verspricht noch für dieses Jahr eine Geschichte der
polnischen Philosophie.

Kolmar (Posen). Lie. C. v. Miaskowski.

EIN ZWEITES WORT AN PROFESSOR DR. BRAIG.
Von Dr. M. GLOSSNER.

Auf seine „Frage" im Sprechsaal des philos. Jahrbuchs
der Görresgesellschaft, resp. meine im 4. Hefte des 13. Bandes
dieses Jahrbuchs gegebene Antwort läfst Herr Prof. Dr. Braig
auch seinerseits im 3. Heft des erstgenannten Jahrbuchs (1899)
eine „Antwort" folgen (S. 348 ff.). Um mich kurz zu fassen,
gehe ich über den wiederholten, ironisch gehaltenen Vorwurf,
„über Bücher, die gar nicht sind, apodiktische Verwerfungsurteile
zu fällen", dessen Grundlosigkeit ich in meinen Bemerkungen
„Zur Abwehr" genügend gezeigt zu haben glaube, hinweg und
zunächst auf den, wie Dr. Braig sich ausdrückt, „bösen Schnitzer"
ein, der mir infolge der Herrn Dr. Braig, wie es scheint, sehr
unbequemen Folgerichtigkeit des Denkens unterlaufen sein soll.
Ich sprach nämlich als Vermutung, deren Wahrscheinlichkeit
ich begründete, aus, dafs mit der von Dr. Braig angezogenen
anonymen Autorität „wohl" P. Kleutgen gemeint sein werde. Nun
erklärt Dr. Braig, dafs dem nicht so sei, ohne jedoch seinen
wirklichen Gewährsmann zn nennen. Für die Hauptsache, um die es
sich zwischen uns handelt (ob sein Seinsbegriff—konsequent
verfolgt — monistisch sei, und ob die als tadellos korrekt
gerühmte Lehre Kuhns einen „konkreten" Monismus vertrete),
ist jener Umstand ganz gleichgültig. Auch die Bemerkungen,



Ein zweites Wort an Professor Dr. Braig. 24t*

die ich an meine Vermutung knüpfte, bleiben davon völlig
unberührt, da H. Braig selbst zuzugeben scheint, dafs das
Ansehen des berühmten Theologen, wenn auch nicht „allein", die
Cen8urierung der Lehren Kuhns verhindert habe (S. 349). —
Ist Kleutgen nicht die Autorität Dr. Braigs, so können wir über
das Urteil jener unbekannten Gröfse trotz der hohen, sehr hohen
Würde derselben ohne weiteres uns hinwegsetzen. Über die
Zugehörigkeit Kuhns „zu den ersten Denkern des Jahrhunderts"
(was wir, wie Dr. Braig konstatiert, unterdrückt haben),
streiten wir ohnehin nicht. Der zweite Teil des Urteils aber:
dafs, abgesehen von „nicht immer glücklichen Wortfassungen, z. B.
Gottesidee, Gottesbeweis" (was wir ebenfalls unterdrückten [!]),
das „Dogma" Kuhns tadellos korrekt sei, ist nicht gerade
geeignet, das spekulative Verständnis jenes Zeugen in ein besonders
günstiges Licht zu stellen. Möge also H. Braig seine Autorität
für sich behalten. Zur Beurteilung der Lehre Kuhns genügen
uns, wie wir bereits in unserer Antwort bemerkten, seine Schriften,
deren rühmenswerte Klarheit über den wahren Sinn derselben
keinen Zweifel gestattet. Denn die formellen Vorzüge des
reich begabten vormaligen Tübinger Dogmatikers erkennen wir
unumwunden an, und war es daher ganz überflüssig, aufserdem
auf das Zeugnis Dr. Heinrichs, der Kuhn einen geistvollen
und der Kirche treu ergebenen Theologen nennt (S. 349, Anm. 2),
zu verweisen. Wir haben diese Eigenschaften nie und nirgends
bestritten, glauben aber erklären zu müssen, dafs in dieser
Betonung der Person, wo es sich um die Lehre handelt, jener
Verstofs liegt, den die Logiker „Verkennung (wenn nicht Schlimmeres)

des Fragepunktes" nennen.
Was H. Braig a. a. 0. vom „Verbrennen" bemerkt, zeigt

eine erhitzte Phantasie, die in jeder Beurteilung an der Norm
des Dogmas Ketzergerichte und Scheiterhaufen wittert. Wenn
heutzutage verbrannt wird, so geschieht dies nur mehr im
figürlichen Sinne, und am liebsten vollzieht man diese Procedur an
„Neuscholastikern", die man so gerne als Repristinatoren
mittelalterlicher Finsternis und Wahnglaubens und als Gegner alles
Fortschritts den Gebildeten und Aufgeklärten denunziert. Hat
doch Kuhn selbst sich nicht gescheut, die ersten Regungen des
Thomismus in Deutschland als „an Rohheit grenzenden Ungestüm"
zu bezeichnen und daran den Wunsch zu knüpfen: Mögen diese
nicht durchdringen!

Herr Braig findet es bequem (er sagt: „begreiflich"), eine
Auseinandersetzung über die Tübinger Schule abzulehnen (S. 348).
Die einzige sachliche Bemerkung liegt in den Worten: „Wenn



250 Ein zweites Wort an Professor Dr. Braig.

ich sage: das Sein ist ThuD, so mufs das heifsen: das Sein ist
durch das Thun." Nun findet sich das „durch" in seinen eigenen
Texten, wie ein Blick auf S. 502 (Commers Jahrbuch, 13. Bd.)
beweist. Aber auch die Formel: Das Sein ist Thun, macht die
Sache nicht besser; denn, wie H. Braig aus den Schriften des
hl. Thomas, den er so fleifsig citiert, ersehen kann, das einzige
Sein, das als Aktualität unmittelbar auch Aktivität ist, ist
das göttliche.1 Behauptet man also, das Sein als solches sei

Thun, so schreibt man allem Seienden, sofern es ein solches
ist, ein göttliches Prädikat zu. Um solche Zusammenhänge
einzusehen, braucht man kein Cuvier zu sein (S. 348); es genügt
eine mittelmäfsige spekulative Begabung und ein schwacher
Einblick in die „Gedankenfabrik, wo ein Schlag tausend
Verbindungen schlägt".

Auch das heutzutage beliebte Thema der „Rückständigkeit"
wird von H. Braig berührt. Auf diese komplizierte Frage
einzugehen, haben wir weder Lust, noch ist hier der Ort dazu.
Sollte die Meinung Dr. Braigs dahin gehen, dafs allein die an
der Tübinger Schule gerühmte „Fühlung" mit der modernen
Wissenschaft geeignet sei, jene Rückständigkeit zu heben, so

gilt dies entschieden nicht von den philosophischen Vellei-
täten jener Schule. Ja, gerade die schmähliche Abhängigkeit,
in die man sich von Kant, Fichte, Schölling u. s. w. begeben,
trägt die Schuld an dem Verfalle katholischer Wissenschaft in
Deutschland, deren erneutes Aufblühen nur durch Wiederanknüpfung

an die ruhmreichen Traditionen der „Vorzeit" möglich
sein wird. Man hat mit vollem Rechte erst jüngst Kant als
den Philosophen des Protestantismus gerühmt. Daraus ist leicht
abzunehmen, dafs, soll der Katholicismus den Sieg im Reiche
der Wissenschaft erringen, dies nicht durch die Aufnahme der
Kantschen Ideen in die katholische Gottes- und Weltanschauung
geschehen könne. Vielmehr werden wir vor allem den Kant
im eigenen Lager überwinden müssen, um den Kampf gegen
den Kant aufserhalb desselben mit Erfolg aufnehmen zu können.
Da dieser Kampf auf geistigem Gebiete sich abspielt, so fürchte
man doch keine Störung des konfessionellen Friedens; denn es

liegt selbst mehr im Interesse des positiven Protestantismus, dafs
dieser thomistische, als dafs der Katholicismus Kantsche
Elemente in sich aufnehme. Da es sich in dem Kampfe gegen

1 Wir gedenken, hierauf zurückzukommen. Vgl. Sanseverino, Phil,
christ, in comp. red. I. p. 99', demzufolge esse et agere non distingui
ausschliefslich Gott eigentümlich ist.



Zeitschriftenschau. 251

den inneren Kant um Dinge von principieller Tragweite handelt,
so glauben wir mit Recht die Bezeichnung unserer kritischen
Arbeiten als „zänkische Methoden" als völlig unmotiviert zurückweisen

zu dürfen. Die vielgelästerte Scholastik ist in Deutschland

lange genug Ambofs gewesen; nun wundere man sich nicht,
wenn sie, ihrer Kraft bewufst geworden, gelegentlich auch zum
Hammer wird.

Zum Schlüsse erklärt Dr. Braig, sich fernerhin schweigend
und geduldig halten zu wollen u. s. w. (S. 350). Mag dies
ernstlich oder ironisch gesagt sein: Schweigen und Dulden sind,
am rechten Orte geübt, eine schöne und lobenswerte Sache, in
diesem Falle aber scheinen sie nicht am Platze zu sein. Es

war vielmehr und ist geboten, statt des ganz und gar ungerechtfertigten

Vorwurfs, dafs ich „gewünschte Konsequenzen aus
vorgefafsten Meinungen" ziehe (S. 349), beispielsweise die Jahrb.
a. a. 0. S. 503 gegen den Kuhnschen Schöpfungsbegriff
erhobenen schweren Bedenken zu widerlegen, über die Herr
Dr. Braig es vorzieht, mit „begreiflichem" Stillschweigen
hinwegzugehen.

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

Die Wahrheit. 5, 3. 1899. NoriTcus: Die sociale Stellung und
Aufgabe der kath. Vereine, v. Kralik: Die sociale Bedeutung der christl.
Kunst. Mühlbauer : Das Ende des Darwinismus. Leo: Goethes Faust.
Divus Thomas. 6, 39—42. 1899. Vespignani: In liberalismum Universum
doctore angelico duce et pontif. sum. Leone XIII. trutina. N. del Prado:
De veritate fundamental! philosophiae christianae. P. B. M.: Doctor
angelicus et doctor ecstaticus. Schol. theol. moral.: De genuino systemate
s. Alphonsi ecclesiae doctoris; casus morales. D. S. P.: Pro crisi cogni-
tionis contributiones. Bamellini : Com. in D. Thomae S. theol. III. qu.
27 — 59. Surbled: De ,mechanismo' sensationis. Kantstudien. 4, 1.
Paulsen: Kant der Philosoph des Protestantismus. Wentscher: War
Kant Pessimist? Vaihinger: Eine französische Kontroverse über Kants
Ansicht vom Kriege. Medicus: Zu Kants Philosophie der Geschichte mit
besonderer Beziehung auf K. Lamprecht. Neumann: Lichtenberg als
Philosoph und seine Beziehungen zu Kant. Döring: Kants Lehre vom
höchsten Gute. v. Lind: Das Kantbild im Besitze des Fürsten von Plefs.
Philosophisches Jahrbuch. 12, 3. 1899. Straub : Kant und die natürliche
Gotteserkenntnis. Bolfes: Moderne Anklagen gegen den Charakter des
Sokrates, Plato und Aristoteles. Bach: Zur Geschichte der Schätzung
der lebenden Kräfte. Mausbach: Zur Begriffsbestimmung des sittlich
Guten. Przeglad filozoliczny. 2, 3. Kozlowski: Psychologiczne zrödla

niektorych zasadniczych praw przyrody. Balicki: Socjologiczne podstawy
uiytecznosci. Kodisowa: Upadek materjalizmu w nauce.

_
Karejew:

A. Comte, jako zalozyciel socjologji. Revue de métaphysique et de
Morale. 7, 3 u. 4. 1899. Poincaré: Des fondaments de la géométrie à


	Ein zweites Wort an Professor Dr. Braig

