Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 14 (1900)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

212 Litterarische Besprechungen.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Christianus Pesch S. J.: Praelectiones dogmaticae,
quas in Collegio Ditton-Hall habebat. Tom. II. IV. V. (Vgl
iiber Tom. I. dieses Jahrbuch, Bd. XII. 8. 120—127; iiber
Tom. III. a. a. O. Bd. XI. 8. 99—119.)

Der zweite Band, der seit der Besprechung seines Vor-
gangers bereits in zweiter Auflage erschienen ist, enthélt die
Traktate: De Deo uno, de Deo trino. |

Naturgemdfs reflektiert gerade dieser Band am stirksten
die eigenartigen Ansichten des Verfassers: wir stehen némlich
einer scharf ausgeprigten Form der molinistischen Lehre gegen-
iiber.

Die Stellungnahme des Verfassers in der Frage nach dem
sog. konstitutiven Princip der Wesenheit Gottes kann unsere
Zustimmung nicht finden. Die 13. propositio lautet namlich:
Ratio essentiae divinae consistit in actu purissimo seu in eo,
quod Deus est ipsum Esse. Am Schlusse der Darstellung folgt
aber unmittelbar: Hinec (!) dicimus hanc descriptionem: Deus
est ens a se, esse quandam quasi definitionem Dei. Die Ansicht
von der aseitas als konstitutives Wesensprincip Gottes diirfte
denn doch nicht als eine Folge der vom Verfasser aufgestellten
Proposition zu betrachten sein. Die diesbeziigliche Unter-
suchung Feldners (vergl. dieses Jahrbuch, Bd. VII. 8. 421 ff):
,Die sogenannte Aseitit Gottes als konstitutives Princip seiner
Wesenheit” ist vom Verfasser nicht beriicksichtigt worden.

Die Kontroversfragen kommen durchweg in extenso zur
Sprache, jedoch schwerlich zu Gunsten der Darstellung und der
organischen Gliederung des Stoffes.

Wir glauben diesbeziiglich gerade hervorheben zn sollen,
dafs die Kausalitdt Gottes kaum eigentlich ex professo behandelt
wird. Die prop. 63 iber die Allmacht Gottes ist nur ganz
allgemein und die prop. 43 allzu unbestimmt gehalten. In n.
239 heilst es sogar: Ceterum hic nota supponitur doctrina de
concursu in philosophia tradita. An Stelle der diesbeziiglichen,
in dieser Untersuchung beim Aquinaten immer wiederkehrenden
Erorterungen treten langwierige Darstellungen iiber die scientia
media auf, so dafs schon die aufsere Form darauf hinweist,
dafs wie der hl. Thomas in der alles bewirkenden Kausalitit
das Mittel der gottlichen Erkenntnis findet, so unser Verfasser
dieses in die scientia media verlegt. Im einzelnen darauf ein-
zugehen, wie der Verfasser es versucht, den englischen Lehrer
auf seine Seite zu ziehen, ist uns hier nicht moglich.



Litterarische Besprechungen. 213

Die Darstellung, welche der Verfasser iiber die Stellung
der Thomistenschule zur Frage nach der Erkenntnis des be-
dingt Zukiinftigen giebt, ist milsverstindlich. Nachdem Petrus
de Ledesma und Zumel citiert worden, heilst es zum Schlusse
noch: alios Thomistas, qui haec decreta negabant, allegat Suarez.
Und sofort folgt n. 208: Ab hac doctrina priorum Thomista-
rum recesserunt posteriores Thomistae. Hierdurch wird der
Anschein erweckt, als hétte die Thomistenschule iiberhaupt
diese Ansicht gehabt. Allein Sunarez citiert iiberhaupt neben den
zwei bereits genannten nur noch einen Namen, Cabrera. Drei
Namen, deren Trager (vielleicht mit Ausnahme von Zumel) nie
hervorragende Bedeutung genossen haben, sind gewils kein
geniigendes Zeugnis fiir die Ansicht einer Schule, ebensowenig
wie spiter die bekannte Expektoration des Didacus von Deza n.
262 die Lehre der ,,Vetus Schola S. Thomae“ bezeugt.

Dr. Ceslaus Schneider hat iiberdies die Behauptung von
Suarez bereits 1884 in seinem Werke ,,Das Wissen Gottes*
(I, 86) gepriift und als irrtiimlich erwiesen. ,Es kann“, so sagt
er, ,kein einziger Thomist gefunden werden, der jemals sich in
dieser Weise ausgesprochen (d. h. Gott die sichere und gewisse
Erkenntnis des bedingt Zukiinftigen abgesprochen) hatte. Was
vollends die drei angefiihrten betrifft, so lafst sich mit Leichtig-
keit aus ihren Schriften nachweisen, dafs sie immer die richtige
Lehre vorgetragen und dafs Suarez ihre Texte nicht genau ge-
lesen hat.* P. Pesch diirfte sich also durch die Angaben seiner
Vorlage haben tduschen lassen. Cabrera z. B. bestreitet nur,
dafs von seiten des Gegenstandes eine unfehlbare Erkenntnis
moglich sei. Schneider citiert folgenden Passus: ,Ich (Cabrera)
sage nur, dafs diese Dinge kraft solcher Bedingungen, (die aus
sich heraus keinen unfehlbaren Zusammenhang mit dem betreffen-
den Zukiinftigen haben, wie das angefiihrte Beispiel darthut)
nicht mit Sicherheit erkennbar sind, Gott aber kann sie mit
Sicherheit und unfehlbar erkennen kraft anderer Bedingungen,
mit denen sie unfehlbaren Zusammeuhang haben, némlich kraft
seines Beistandes und kraft seiner eigenen Willensentscheidung®
(a. a. O. 8. 88. Vgl. Heinrich, Dogmatische Theologie III,
§ 188, 8. 606, Aom. 1).

Uber die Erkenntnis der freien Akte sagt n. 239: Quodsi
adhuc instas et quaeris, quid sit illud in essentia divina, in quo
Deus cognoscat transitam agentis liberi ex actu primo perfecte
¢xpedito ad agendum ipsum liberum actum secundum, respondeo
esse illam operationem divinam, qua actus secundus producitur,
Seu esse concursum (conditionate) collatum. Hic enim concursus



214 Litterarische Besprechungen.

nihil aliud est nisi actio divina, quae pro termino habet actum
secundum liberum creaturae. Wie sich indes im 5. Bande her-
ausstellen wird, handelt es sich ausschlielslich um eine die ge-
schopflichen Dispositionen und Krifte erhaltende Mitwirkung
Gottes, nicht aber um eine von Gott ausgehende Bewirkung
der freien Willensentscheidung.

Dagegen konnten wir die Losung einer unmittelbar darauf
aufgeworfenen Schwierigkeit nicht verstehen. ,,Si dicis, so heiflst
es, ante hunc concursum Deum scire oportere, in quam partem
creatura se libere determinatura sit, respondeo distinguendum:
Ante concursum actu collatum haec notitia praecedere debet,
concedo; ante concursum hypothetice praesuppositum haec notitia
praecedere debet, nego (!); nam (?) sine concursu hypothetice
incluso nulla determinatio libera creaturae conditionate futura est.”

Die ganze Darstellung iiber die gottliche Erkenntnis steht
nun natiirlich im Banne dieser Voraussetzung. So ist es wohl
richtig, wenn in der folgenden u. 240 gesagt wird: quam-
diu essentia divina consideratur ut causa qua constituitur actus
primus completus agentis creati liberi, sic in essentia divina
cognosci nequit actus futurus liber creaturae. Aber ist auch der
angehdngte Begriindungssatz richtig? Nam liber actus, so heilst
es, non est futurus nisi praesupposita (!) libera determinatione
voluntatis creatae. Was wird denn vorausgesetzt? Doch nur
die zukiinftige Existenz des freien Willens- Aktes. Diese ist
freilich notwendig anzunehmen, wenn man annimmt, dafls sie
von Gott als zukiinftig erkannt wird!

Zur Thomasstelle 8. Th. I. q. 14. a. 13 ist zu bemerken,
dals der Heilige im betreffenden Artikel gar nicht untersucht,
auf welchen Grund hin denn fir Gott alles sec. suam praesenti-
alitatem gegenwirtig sei. Er hatte diesen Grund bereits in
den vorangehenden Artikeln entwickelt. Die stillschweigend
vorausgesetzte Interpretation des Verfassers widerspricht z. B.
der Darstellung in Contra Gentes I, 67, besonders der ratio 4
(effectum excedere).

Die Argumentation gegen die decreta praedeterminantia
iibergehen wir, um nicht eventuell zu jenen gezidhlt zu werden,
von denen es n. 259 heiflst: recentes scriptores qui putant paveis
distinctionibus totam rem a se posse in clarissima luce poni,
aperte ostendunt se ne suspicari quidem, qua de re tandem
agatur.

Soweit iiber die scientia Dei! Um nun zur Pridestinations-
frage iiberzugehen, bewegt sich unser Verfasser selbstredend in
den gleichen Bahnen. Beziiglich der Lehre des hl. Augustinus



Litterarische Besprechungen, 215

nimmt er den Préskriptionsbeweis fiir sich in Anspruch. Wir
verweisen ruhig auf P. Odilo Rottmanner, Der Augustinismus,
Miinchen 1892. :

Die Belege aus dem H. Thomas folgern daraus, dals der Hei-
lige lehrt, es bestehe ein effektiver, meritorischer und finaler
Ursachenverband zwischen einzelnen Wirkungen der Pridesti-
nation und der Glorie, — dafs der Aquinate eine praedestinatio
post praevisa merita annehme (n. 383)!

Wir erlauben uns zum Abschlufs der Besprechung dieses
ersten Teiles eine Bemerkung. Wdére es im Interesse einer
gegenseitigen Verstdndigung nicht wiinschenswert, dals bei der
Kontroverse vorerst die Grundfrage griindlich erortert wiirde,
namlich der Begriff der Kausalitit Gottes? Wir meinen dabei,
dafs vorerst abzusehen sei von der feineren Erorterung des
modus explicandi. So lange das genus nicht festgestellt ist,
sind alle Debatten iiber die species fruchtlos. Wenigstens
konnten wir bei der Durcharbeitung dieses und des fiinften
Bandes nicht verkennen, dafs der Verfasser namhafte Anstren-
gungen macht, den Standpunkt der ,,Gegner®, wie er sich leider
auszudriicken liebt, zu wiirdigen, sich aber stets durch das
Schreckgespenst der praemotio einschiichtern ldfst, freilich nur
infolge einer vielfach schiefen Auffassung derselben.

Der 4. Band enthélt folgende Traktate: I. De verbo incar-
nato. II. De beata virgine Maria. III. De cultu Sanctorum.
Wie in den iibrigen Bédnden folgt der Verfasser auch im vor-
liegenden im grofsen Ganzen der Mehrzahl der Theologen seines
Ordens, die bekanntlich gerade hier in vielen Punkten mit der
Thomistenschule nicht iibereinstimmen. Eine Auseinandersetzung
aller dieser Punkte wiirde zu weit fiilhren. Was wir auch in
diesem Bande vermissen, ist das Streben, die Dogmen in ikrem
inneren Zusammenhange darzustellen. Wir haben es mehr
mit einer nach logischen Gesichtspunkten geordneten Reihe
von Abhandlungen als mit einer organischen Entwicklung der
Inkarnationslehre zu thun. So wird, um nur eines zu erwéhnen,
die Mariologie als appendix an die Soteriologie angehéngt. Wir
erinnern vor allem an die Behandlung der Mariologie beim
hl. Thomas, und bei Scheeben S. 36 sect. I. art. 4. prop. d
wird die Einwendung ,non postest incarnari una tantum per-
sona divina sed solum tota simul Trinitas“ ungenau beant-
wortet. Der Verfasser meint ndmlich: ,cum hypostasis divina
8 natura divina virtualiter distinguatur, potest haec virtus hypo-
statica sic extendi ad extra, ut natura divina formaliter qua
natura non uniatur cum humana natura.“ Abgesehen davon



216 Litterarische Besprechungen.

dafs man kaum von einer extensio virtutis hypostaticae ad extra
sprechen kann, diirfte diese Losung doch nur zeigen, wie die
unio in persona ohne unio in natura, nicht aber wie die unio
in una persona ohne unio in aliis personis denkbar sei.

Die prop. VIIL. sect. 2. (p. 46) scheint uns nicht genau for-
muliert zu sein. Wie sie hier vorliegt: ,formalis ratio unionis
hypostaticae non counsistit in eo quod humanitas Christi modo
subsistendi realiter a natura humana distincto caret®, diirfte sie
kaum von jemand bestritten worden sein. Leider identifiziert der
Verfasser die von ihm (wie uns diinkt, mit Recht) bekampfte
Ansicht mit der Lehre vom realen Unterschied zwischen Sub-
sistenz und Natur. Man braucht aber nur die Person des
Wortes als einer der menschlichen Natur Christi im engsten
Sinne zu eigen gewordene zu betrachten, und man kann ganz
gut den realen Unterschied festhalten, ohne die vom Verfasser
bekampfte Ansicht festzuhalten. In dieser Weise ist, so glauben
wir, auch der hl. Thomas aufzufassen, wenn er (III. q. 4. a. 2.
ad 2) sagt: Naturae assumptae non deest propria personalitas
propter defectum alicuius quod ad perfectionem humanae naturae
pertineat. Die Thomirtenschule — leider beriicksichtigt der Ver-
fasser dies zu wenig — vertritt den realen Unterschied zwischen
Natur und Subsistenz, ohne einen Mangel in der menschlichen
Natur Christi anzunehmen. Ferver behauptet eine ganz bedeu-
tende Anzahl von Theologen den realen Unterschied, ohne zu
dem vom Verfasser bekdmpften ,,modus‘‘ zu greifen. Dazu
gehoren unter anderem Capreolus, Javellus, Medina, Arnu, in
neuerer Zeit Dr. Glossner (Dogmatik 2. Bd. S. 84), de Maria
S. J. u. s. w.

In der ndmlichen prop. VII. (p. 57) bestreitet der Autor
das Argument, das die Verfechter des realen Unterschiedes der
hypostatischen Union entnehmen, und meint, der Grundsatz, auf
den diese sich hauptsdchlich stiitzen ,,quod ea quae realiter inter
se separari possunt realiter differunt“ habe keine allgemeine
Geltung. Der Schwerpunkt des Beweises liegt nun aber darin,
dafs in Christus eine einzelne menschliche Natur unbeschadet
aller ihr angehdrigen Vollkommenheiten ohne geschaffene
Subsistenz vorhanden ist. Sind aber zwei auf diese Weise real
getrennte Dinge nicht auch real voneinander verschieden? Die
Beispiele, die der Verfasser anfiihrt, diirften seine Behauptung
kaum erhdrten; denn sobald z. B. eine wirkliche Trennung der
ratio trianguli vom Dreieck stattfindet, bedeutet dies eine Zer-
storung des Dreieckes.



Litterarische Besprechungen. 217

Seite 97 behandelt der Verfasser die Einheit des Seins in
Christo. Im Exkurs iiber die Ansicht des hl. Thomas geht der-
selbe auf die Hauptstelle IIl. q. 17. a. 2. gar nicht ein; er be-
ruft sich auf zwei (von ihm unvollstindig citierte) Texte aus
mehr sekundidren Werken des engl. Lehrers, nadmlich auf die
vielfach angezweifelte quaestio, unica de unione Verbi in-
carnati und Quodl. IX. a. 3. u. schliefst dann mit der Bemer-
kung: ,Secundum hos textus facile expones alia dicta S. Thomae
ut IIL. q. 17. a. 2. ubi docet naturam. Christi non habere esse
hypostaticum et personale” (p. 65). Die quaest. unica de unione
Verbi incarnati ist unter allen Texten des hl. Thomas in unsere
Frage der am wenigsten klare; aber immerhin wurde er von
den meisten Thomisten im Gegensatze zu Cajetan in ihrem Sinne
erklirt, so neuerdings von P. Terrien S. J. in seinem Werke:
»De unione hypostatica (p. 104 ff) Um so deutlicher diirfte
indes der vom Verf. beanspruchte a. 3. des Quodl. IX. sein.
Der Autor hat leider Anfang und Ende des Artikels weggelassen.
Wir lassen hier den Artikel vollstindig folgen und iiberlassen
dem Leser das Urteil.

,Respondeo: Dicendum quod esse dupliciter dicitur ut patet
per Phil. in V. Met. et in quadam glossa Origenis super prin-
cipium Joannis. Uno modo secundum quod est copula verbalis
significans compositionem cuiuslibet enuntiationis, quam anima
facit, unde hoc esse non est aliquid in rerum natura, sed tan-
tum in actu animae componentis et dividentis, et sic esse attri-
buitur omni ei de quo potest propositio formari, sive sitens, sive
privatio entis: dicimus enim coecitatem esse. Alio modo esse
dicitur actus entis in quantum est ens, i. e. quo denominatur
aliquid ens actu in rerum natura, et sic esse non attribuitur
nisi rebus ipsis quae in decem generibus continentur, unde ens
a tali esse dictum per decem genera dividitur: sed hoc esse
attribuitur alicui dupliciter. TUno modo sicut ei quod proprie
et vere habet esse, vel est, et sic attribuitur soli substantiae
Per se subsistenti: (das esse hypostaticum et personale ist also
nach dem hl. Thomas nichts anderes als das esse existentiae)
unde quod vere est dicitur substantia in I. Phys. Omnia vero
quae non per se subsistunt sed in aliis et cum alio, sive sint
accidentia sive formae substantiales aut quaelibet partes, non
habent esse, ita ut ipsa vere sint, sed attribuitur eis esse. Alio
Modo i. e. ut quo aliquid est, sicut albedo dicitur esse, non quia
Ipsa in se subsistat, sed qui ea aliquid habet esse album. Esse
€rgo proprie et vere non attribuitur nisi rei per se
Subsistenti (der Hauptbeweis der Thomisten fiir die Einheit



218 Litterarische Besprechungen.

des Seins in Christo) huic autem attribuitur esse duplex: pro-
prium est esse suppositi substantiale. Aliud esse et supposito
attributum, praeter ea quae integrant ipsum quod et esse super-
additum sc. accidentale, ut esse album attribuitur Sorti dum
dicitur Sortes est albus. Von jetzt an citieren wir mit P. Pesch:
Quia ergo in Christo ponimus unam rem subsistentem tantum
ad cuius Integritatem concurrit etiam humanitas, ideo oportet
dicere, quod esse substantiale quod proprie attribuitur supposito
in Christo est unum tantum, habet autem unitatem ex ipso sup-
posito et non ex naturis. Si tamen ponatur humanitas a divini-
tate separari, tunc humanitas suum esse habebit aliud ab esse
divino. Non enim impediebat, quin proprium esse haberet nisi
hoc quod non erat per se subsistens, sicut si arca esset indivi-
duum naturale ipsa tota non haberet nisi unum esse; quaelibet
tamen partium eius ab arca separata proprium esse habebit.
Der Autor macht hierzu eine Bemerknng, mit der er den ganzen
Artikel zu seinen Gunsten deuten zu konnen glaubt: ,Sane in
hac suppositione separatio non produceret existentiam in artibus
arcae, ergo eam antea habuerunt, non in se sed in arca.“ So
weit der Autor. Der hl. Thomas sagt indes noch im Schluls-
satz: Et sic patet quod secundum opinionem secundam oportet
dicere quod in Christo est unum esse substantiale se-
cundum quod esse est suppositi proprie, quamvis sit
in eo multiplex esse accidentale. Ist dies wirklich einer
von den Texten‘ quibus humanae Christi naturae diserte adscri-
bitur esse creatum*“? (p. 64.)

Der Autor nimmt aber auch noch die Summa theol. fiir sich
in Anspruch mit den Worten: ,,Eam (sc. hum. nat. Christi) habere
esse creatum, etiam in Summa diserte docet“ (p. 65) und
verweist dabei auf III. q. 2. a. 7. Der betreffende Artikel be-
handelt die Frage ,utrum unio naturae divinae et humanae sit
aliquid creatum®. Unter dieser unio versteht der englische Lehrer
die relatio der menschlichen Natur zur gottlichen und sagt von
ihr, sie sei von seiten der menschlichen Natur etwas Geschaffenes.
Das esse creatum humanae naturae kommt hier nicht zur Sprache.
Wenn der Autor die Lehre von der Einheit des Seins in Christo
(p. 57) erst von Cajetan an datiert sein lifst, so verweisen wir
diesbeziiglich auf P. Terrien loc. cit. (Cf. bes. p. 162 ff.) Suarez
schreibt diese Meinung Heinrich von Gent und Capreolus zu
(3. D. 36. S. 1), und schon Scotus bekampft sie IIl. D. 6. q. 1
ausdriicklich. Seite 170 findet es der Verfasser nicht der Miihe
wert, ,vix operae pretium est, auf den Losungsversuch der
,Bannesianer“ fiir die Vereinbarung der Freiheit Christi mit
dem Gebote des Leidens und Sterbens ndher einzugehen.



Litterarische Besprechungen. 2_1 9

Der fiinfte Band behandelt die Gnadenlehre. Der Ver-
fasser teilt seine Darstellung in zwei Teile, deren einer die
aktuelle, der andere die habituelle Gnade behandelt. Durch die
Voranstellung der aktuellen Gnade fehlt es der Darstellung an
einem methodischen Ausgangspunkte. Die habituelle Gnade
sollte vor der aktuellen behandelt werden, wenn es wahr ist,
was der Autor 8. 6—7 sagt: Gratia habitualis datur, ut per
gratiam actualem homo suaviter et prompte a Deo moveatur ad
bonum aeternum consequendum. S. Th. 1. 2. q. 110 a. 2. Der
Organismus des Gnadenlebens kann nur vom Standpunkte der
habituellen Gnade aus erfafst werden. Vergl. unsere Bemer-
kungen in diesem Jahrbuch XIII, 217 ff.

Die Auffassung der aktuellen Gnade ist denn auch der
wunde Punkt der ganzen Darstellung, Scheeben bemerkt richtig,
dafs die Bemiithung, die patristischen und altscholastischen Ein-
teilungen der Gpnade in neue Formen zu pressen, nicht zum ge-
ringsten Teile schuld sei an den grofsen Kontroversen der Theo-
logen iiber die Wirksamkeit der Gnade. (6. Buch, 8. 648 n. 35.)

Da die ganze Abteilung iiber die aktuelle Gnade, wie sie
sich in unserem Werke findet, inhaltlich und litterarisch stark
eine Abhandlung reflektiert, die seinerzeit (1891) P. Limbourg
in der Zeitschrift fir katholische Theologie veréffentlicht hat,
(Zum Begriff der zuvorkommenden Gnade S. 480—518), so
miissen wir auch auf diese Bezug nehmen.

P. Limbourg stellt nicht ohne lobenswerte Klarheit die
ganze Kontroverse dar, welche innerhalb der Thomistenschule
dariiber herrschte, ob das donum der zuvorkommenden Gnade
eine Qualitas sei oder nicht. (S. 482 ff.) P. Pesch nimmt nun
kurzweg die Resultate iiber die zuvorkommende Gnade in
seine Darstellung der aktuellen Gnade auf.

Wir glauben aber keine Widerlegung befiirchten zu miissen,
wenn wir dies als ein Milsverstdndnis mit bedenklichen Folgen
bezeichnen. Die Einteilung der Gnade ist von grofser Wichtig-
keit fiir das Verstindnis der Gnade selbst. In unserem Falle
Schreitet das Mifsverstindnis bis zur Aufhebung des Be-
griffes der aktuellen Gnade vor.

Der Autor resumiert seine Ansicht selbst in folgender Weise:
Id quod negant Suarez et alii et recte negant, est vir-
tus illa fluens et praedeterminans, quam secundum Ban-
nesianos (Deus) hic et nunc addit...voluntati jam plene
€Xpeditae ad agendum in actu primo ut in actum secun-
dum transeat, cum praeter virtutem plane expeditam
0 actu primo nihil requiratur nisi concursu in actu



220 Litterarische Besprechungen.

secundo (n. 270). Was der Autor unter dem concursus ver-
steht, zeigt die folgende Stelle: KEtiam ipse actus secundus vo-
luntatis non fit a sola voluntate, sed simul et principalius a Deo
ipso. Et hic concursus simultaneus est formalis applicatio agentis
ad agendum, quia dat formam qua agens agat. Unde (!) Deus
non solum dat formas rebus, sed etiam conservat eas in esse et

applicat eas ad agendum et est finis omnium actionum. (I q.
105. a. 5 ad 3.)

Im gleichen Sinne spricht sich P. Limbourg in der genannten
Abhandlung aus, wenn er sagt: Ubrigens verlangt Alvarez mit
seiner Schule trotz der durch die heiligmachende Gnade
bewirkten Erhebung der Natur wiederum zur wirklichen Betha-
tigung der erhobenen Seelenkrifte eine motio virtuosa. (S.517.)

Auch bei Scheeben vermissen wir in dieser Frage manches.
Er sagt: Nach modernem Sprachgebrauche ... kann man daher
sehr treffend die aktuelle Gnade . . . als eine von Gott em-
pfangene Lebensenergie, d. h. aktuelle Lebendigkeit bezeichnen,
durch welche als durch einen lebendigen Trieb resp. Triebkraft
oder Geist die Seele zu ihrer Selbstthatigkeit als zu einer Lebens-
bethatigung oder Lebensdufserung befordert wird (a. a. O. 8. 661
n. 57). Er ist sich des Fragepunktes genau bewulst, indem er
ihn mit Lemos dahin fixiert, ,,ob bei allem und jedem Freiheits-
gebrauch aufser der gesamten inneren Disposition (habituelle und
aktuelle dynamische Elevation oder Stimmung des Willens) noch
eine besondere innere Einwirkung Gottes auf den Willen not-
wendig sei, vermittelst deren der leztere zu jenem Akte iiber-
gehe“ (n. 139). Er meint, dals die inspirierte Disposition
des Willens sich so sehr als Zurichtung und Zuriistung
desselben zur freien Thétigkeit darstelle, dafs kaum noch fiir eine
weitere Einwirkung Gottes, wodurch er auf die Vollziehung jener
Thitigkeit fordernden Einflufs iiben miifste, Raum bleibt. (8. 720.)

Es diirften diese Citate wohl hinldnglich beweisen, dafs,
wenn auch zuweilen das Wort movere oder auch applicare ver-
wendet wird, es doch nur den Sinn einer letzten Zu- oder Aus-
riistung des Willens hat, nicht aber eine eigene wirksame Appli-
kation von Seite Gottes bezeichnet.

Dem gegeniiber erlauben wir uns nur kurz auf den heiligen
Thomas zu verweisen, den ja der Autor fiir sich in Anspruch
nimmt, obwohl er gerade an der entscheidenden Stelle sich auf
einen weniger klassischen Text beruft, wenigstens gegeniiber
den ex professo Stellen aus der I 2.



Litterarische Besprechungen. 221

Wir bitten folgende Erkidrungen des heiligen Thomas mit
den oben wiedergegebenen Ansichten des Autors, P. Limbourgs,
Scheebens zu vergleichen.

S. Th. I. 2. q. 109 a. 1 sagt der Aquinate: actio in-
tellectus, et cuiuscunque entis creati dependet a Deo quan-
tum ad duo: uno modo, inquantum ab ipso habet perfectionem,
sive formam, per quam agit: alio modo, inquantum ab ipso
movetur ad agendum. Und noch deutlicher driickt er sich
folgendermalsen aus: Manifestum est, quod sicut motus omnes
corporales reducuntur in motum coelestis corporis, sicut in primum
movens corporale, ita ommnes motus tam corporales quam spiri-
tuales reducuntur in primum movens simpliciter, quod
est Deus; et ideo, quantumcunque natura aliqua corporalis
vel spiritnalis ponatur perfecta, non potest in suum actum
procedere, nisi moveatur a Deo (. c.). Im folgenden Artikel
behauptet er aufs neme: virtute superaddita gratuita virtuti na-
turae indiget homo in statu naturae integrae quantum ad unum,
scilicet ad operandum et volendum bonum supernaturale: sed in
statu naturae corruptae quantum ad duo, scilicet ut sanetur, et
ulterius ut bonum supernaturalis virtutis operetur, quod est
meritorium: ulterinus autem in utroque statu indiget homo
auxilio divino, ut ab ipso moveatur ad bene agendum
(I c. a. 2; cf. a. 1). Ebenso deutlich sprechen die folgenden
Texte: Homo ad recte vivendum dupliciter auxilio Dei indiget;
uno quidem modo quantum ad aliquid habituale donum, per
quod natura humana sanetur, et sana facta elevetur ad operanda
opera meritoria vitae aeternae quae excedunt proportionem na-
turae: alio modo indiget homo auxilio gratiae, ut a Deo move-
atur ad agendum. KEundlich, um nur poch diese Stelle anzu-
fihren, erklédrt er sich noch selbst im 2. a. der 110. q. folgender-
mafsen: dupliciter ex gratuita Dei voluntate homo adjuvatur.
Uno modo, inquantum anima hominis movetur a Deo ad aliquid
cognoscendum vel volendum vel agendum: Kt hoc modo ipse
gratuitus effectus in homine non est qualitas, sed motus quidam
animae, actus enim moventis in moto est motus. Vergl. dazu

q. 111 a. 23; q. 112 a. 2.

" Wir brauchen wohl kaum noch hervorzuheben, dals das
»auxilium®, sowie das ,movere“ des heiligen Thomas sicherlich
Dicht den Sinn einer Zuriistung der Willenskraft, noch der
Erhaltung der Disposition in actu primo hat.

Wenn wir nun die Aufstellungen der drei oben angefiihrten
Autoren mit den Texten des heiligen Thomas vergleichen, so

Jahrbuch fiir Philosophie ete.' XIV. 16



222 Litterarische Besprechungen.

ergibt sich augenscheinlich, dals wir der Behauptung und Ver-
neinung einer und derselben Sache gegeniiber stehen.

P. Limbourg vermifst in Scheebens Darstellung der aktu-
ellen Gnade ,eine diesem Theologen sonst eigene Akribie* (a.
a. 0. 8. 498). Scheebens Darstellung scheint uns aber eher ein
verzweifelter Versuch seiner Akribie zu sein, zwei ver-
schiedene Gesichtspunkte mit einander zu vereinen. Die aktu-
elle Gnade mufs als condivisum zur habituellen betrachtet werden,
insofern letztere die Ausriistung der geschopflichen Kraft, erstere
deren Applikation von seite Gottes bedeutet. Beide Gnaden
heilsen dann bald zuvorkommend oder mitwirkend, je nach ihrem
Verhiltnis zum Willensakte. Bewirkt sie dem Willensakt, so
heifst die aktuelle Gnade zuvorkommend, insofern sie aber in
dem bewirkten Akte mitwirkt, heifst sie mitwirkende Gnade.
Nimmt man nun den Begriff zuvorkommende Gnade in dem
engeren Sinne der Vorbereitung auf die heiligmachende Gnade,
so ist wohl die zuvorkommende Gnade eine aktuelle, aber
die aktuelle Gnade nicht immer eine zuvorkommende (in diesem
engeren Sinne).

Wir geben ohne vieles Bedenken zu, dals selbst inner-
halb der Thomistenschule diese beiden Punkte nicht immer
scharf genug aus einander gehalten worden sind, ja dals gerade
deswegen die oben erwihnte Kontroverse entstehen mulste — es
ist eben selbst in der Kontroverse schwer, den bekédmpften Irr-
tum immer zu vermeiden. Mit der fortschreitenden Klarung der
Begriffe hat dann aber auch diese Schwankung von selbst aufge-
gehort.!

In der naheren Beschreibung der aktuellen Gnade wird
diese vom Autor als der vitale Akt selbst bestrachtet. Er
stiitzt sich dabei auf das thomistische, resp. aristotelische: ,actus
moventis in moto est motus“. Hier geniigte aber zur Auf-
klarung die Erklirung des heiligen Thomas zur angezogenen
Stelle, Phys. lib. 3, lect. 5 n. 17. Wir verweisen besonders
auf Phys. 10 c¢. 10 n. 4: id quod movetur est mobile, sc. in
potentia existens: quia quod movetur, inquantum est in po-
tentia et non in actu movetur: ex hoc enim movetur aliquid,
quod cum sit in potentia, tendit in actum. Nec tamen id quod
movetur, est ita in potentia ut nullo modo sit in actu;
quia ipse motus est quidam actus mobilis, inquantum

1 Wir konnen iiberhaupt nicht begreifen, wie der Autor die Kon-
troversen innerhalb der Thomistenschule so abschiitzig beurteilt. Der
Fortschritt ist auch ein Zeichen des Wahrheitsbesitzes. Vgl. Commer,
Die immerwihrende Philosophie 1899, 8. 45 ff., 113 ff.



Litterarische Besprechungen. 223

movetur: sed est actus imperfectus, quia est actus eius in-
quantum est adhuc in potentia. Diese Stelle erkldart und recht-
fertigt zugleich den thomistischen Standpunkt. Wir verweisen
besonders noch auf S. Th. 1II. q. 62 a. 4. c. et ad 2.

Uber die Sectio 1V, welche die Wirksamkeit der aktu-
ellen Gnade behandelt, konnen wir uns nach dem bereits Ge-
sagten kurz fassen. Der Verfasser folgt Molina, selbst gegen
Suarez. Zwar scheint sich der Autor zuweilen der thomistischen
Ansicht zu néhern, z. B. n. 249: Neque enim quaeritur, so sagt
er, num gratia, quae praecedit liberum consensum voluntatis, sit
praemotio physica, a Deo voluntati indita, quae de se sit efficax
efficacia virtutis ad producendum actum secundum. Hanc esse
nostram doctrinam constat. (?) Doch die unmittelbar folgende
Erkldrung schrinkt wieder ein: Porro haec praemotio determinat
etiam voluntatem hoc sensu, quod eam ex indifferentia passiva
transfert in indifferentiam activam, quia ei dat potentiam
proxime expeditam et inclinationem ad actum secundum. Vergl.
dazu die oben citierte Stelle aus I. 2. q. 109. a. 1 ff. Der
actus secundus wird also bereits der entscheidenden Wirksam-
keit der gratia efficax entzogen, der Verfasser betont dies noch
ausdriicklich: Poterit aliquo vero sensu vocari praedeterminatio
physica. Sed vocabulum praedeterminationis physicae ex usu
habet alium sensum. Positiv spricht er sich in n. 242 aus:
cum gratia dicatur efficax propter nexum, quem habet cum
consensu voluntatis, patet huius efficaciae, si spectetur
in actu secundo, non esse aliam rationem, nisi quod
voluntatis libere consentiat motioni divinae. Wihrend
die Thomisten sagen, die Gnade sei wirksam, weil sie die freie
Zustimmung des Willens bewirkt, sagt P. Pesch, die Gnade sei
wirksam, weil der Wille frei zustimme. In n. 249 fiihrt er
diese Wirksamkeit ausschliefslich auf den freien Willensent-
Schlufs zuriick. Cum supposita gratia proxime sufficiente con-
Sensus aut dissensus pendeat unice ex hominis libero arbitrio
gratia illa adjuta, unus libere eligere potest consensum, alter
autem dissensum. Die Entscheidung steht also allein beim
Willen, wenn sie auch nicht ohne den Konkurs Gottes zu
Stande kommt (n. 232). Der Beistand dieses Konkurses ist aber
nur im Sinne einer Erhebung und Unterstiitzung des Willens,
nicht aber im Sinne einer unfehlbaren Applikation des Willens
von seite Gottes zu denken (n. 250), so dafs die Unfehlbarkeit
nur aus dem Vorherwissen Gottes (kraft der scientia media),
nicht aber aus der inneren, eigenen Kraft der Gpade Gottes
Stammt (1. ¢.). Selbstverstéindlich negiert dann der Verfasser den

16*



224 Litterarische Besprechungen.

realen Unterschied zwischen der gratia efficax und der gratia
sufficiens, da ja die gratia efficax in dem die bereits in actu
primo ausgeriisteten und dispouierten Seelenkrifte applizierenden
resp. bewegenden Beistande Gottes besteht.

Wir konnen dem Verfasser die Folgerichtigkeit nicht ab-
sprechen. Die Kontroverse ist ziemlich ruhig und so weit als
moglich auch sachlich gehalten. Nicht am Platze finden wir
dagegen die wohl absichtliche Ignorierung diesbeziiglicher Ar-
beiten, wie z. B. von P. Feldner iiber die Willensfreiheit, sowie
dessen Erdrterungen iiber die Neuthomisten, vergl. dieses Jahr-
buch, VIII, 385 ff.

Uberhaupt hitte die sachliche Verwertung der neueren ein-
schlagigen Arbeiten die ganze Kontroverse von Grund aus anders
gestaltet. Die erste Anforderung an einen Theologen ist eben
die der Objektivitit., Auch wire es gewifs sehr zu bedaunern,
wenn ein Verfahren, das schon bald drei Jahrhunderte hindurch
der sachlichen Ausbildung der katholischen Theologie so viele
Krifte entzogen hat, so manchen Fortschritt gehemmt und einem
vernichtenden Reife gleich so manche Geistesbliite im Keime
erstickte, auch fernerhin die Krafte der ohnedies kleinen Schar
der $s6loyot binden, die Versuche zur Abklirung der Fragen
und zur Verstindigung der Gelehrten vereiteln und die Be-
milhungen fiir eine Ausbildung unserer Theologie hintanhalten
sollte. .
Die nun einmal schwebenden Fragen sollten doch wenigstens
als Kontroversfragen, aber nicht immer als Polemik betrachtet
werden. ,,In jeder Polemik, sagt mit Recht Dr. Ehrhardt, wenn
auch mit Bezug auf ein anderes Gebiet, liegt ein verwundender
Stachel ; jede Polemik ist zur Einseitigkeit! verurteilt und mufs
das Trennende mehr hervorheben als das, was den Getrennten
gemeinsam ist. Hs ist hohe Zeit, dafs die Polemik durch die
Theologie der Verstindigung und Versdhnung ersetzt werde;
nicht einseitiges Rechthaben ist ja das Ziel jeder sittlich ge-

1 Wir waren wohl sehr erstaunt, als wir in einer, freilich nicht so
sehr wissenschaftlichen als ,,praktischen* Zwecken dienenden Zeitschrift
erfuhren, dafs die prop. 22 unseres Bandes: efficacia gratiae eo explica-
tur quod Deus dat homini talem gratiam, qualem scit esse congruam, ut
homo libere assentiat, ein ,,Beweis* sei fiir die Leichtigkeit des Ver-
fassers, dem Leser auch schwierige Fragen zum Verstindnis zu bringen
und von der Richtigkeit der Ausfihrungen zu iiberzeugen. Der verehrte
Referent hitte da auch sagen konnen: Die Stringenz der vom Verfasser
erbrachten Beweise erklidrt sich daraus, dafs er eben solche Beweise
bringt, von denen er weils, dals sie geeignet sind, die Zustimmung des
Lesers zu erzielen! Studio et verecundia veri!



Litterarische Besprechungen. 225

fibrten Polemik.“ (Die orientalische Kirchenfrage und Oster-
reichs Beruf in ihrer Losung, Wien 1899, S. 60.) Was Ehr-
hardt an der genannten Stelle fiir die hohere, wissenschaftliche
Theologie fordert, diirfte a fortiori fiir das genus der Lehrbiicher
gelten.

2. P. Schwalm: Le dogmatisme du ceur et celui de I'esprit.
Extrait de la Revue Thomiste, Paris 1899,

Ein interessanter Einblick in die geistigen Stromungen in
Frankreich! Die Eigenart der franzosischen Kontroverse kommt
durchaus zur Geltung. Wahrend in Deutschland das Schwer-
gewicht auf der Specialforschung ruht, stehen hier die allge-
meinsten Grundfragen im Vordertreffen.

Die Darstellung unserer Schrift scheint auf den ersten Blick
ein anderes Bild zu geben, als es Schanz in seiner Studie
»Apologetische Tendenzen und Richtungen‘ entworfen hat. Allein
bei reiferer Priifung stellt sich das gleiche Resultat heraus:
Desorientierung ist die Signatur der neuesten geistigen Stro-
mungen.

Oder ist es nicht eine Desorientierung, wenn unter Wah-
rung der Objektivitit der Erkenntnis die Biirgschaft fir deren
sichere Erkenntnis nicht im Verstande, sondern im Willen und
in der Handlung gesucht wird? Der Verfasser 1ost seine Auf-
gabe, so weit der beschrinkte Raum es erlaubt, in folgender
Weise. Er weist nach, dals der sog. intellektuelle Dogmatismus
nichts weniger als eine naive oder gar illusorische Weltan-
schaunung, sondern die reflexe Erkenntnis des Erkenntnisvorganges
sei. Gegeniiber dem ,,moralischen Dogmatismus® betont er die
Abhéngigkeit des Willens vom Verstande, da der Wille nur
durch Vermittlung des Verstandes der Objektivitit gegeniiber-
tritt und somit, wenn jener irrt, auch selbst irrt. So ist ratio-
Deller Weise der moralisc.e Dogmatismus ein heroischer, aber
vergeblicher Versuch, auf einem anderen Wege zur Erkenntnis
der Wahrheit zu gelangen als durch die Erkenntnis. Freilich
Steht auch die Erkenntnis unter dem Einflusse des Willens: der
Wille tduscht leicht, aber, wenn von der Liebe zur Wahrheit
einmal in Besitz genommen, wird er ein machtvolles Motiv in
der Erforschung der Wahrheit.

Diese Liebe zur Wahrheit ist es wohl auch, was den Ver-
fasser so beredt, so iiberzeugend macht, was seine Darstellung
80 originell und packend gestaltet.



226 Litterarische Besprechungen.

Darum ist der Autor auch berechtigt zu sagen: La pensée
de saint Thomas n’est point une pensée morte. Elle vit, par
les principes d’éternelle vérité dont elle s’inspire et que, sous
la forme verbale d’un aristotélisme latinisé, elle a trés librement
et trés largement emprunté ... Elle vit, parceque sur tous ces
renseignements extérieurs de la tradition philosophique, saint
Thomas a projeté le regard personel d'un génie organisa-
teur et critique, inspiré par un grand coeur. Elle vit, parce
que ceux qui, aujourd’hui, travaillent selon le conseil explicite
de Léon XIII., & exposer la philosophie de saint Thomas dans
ses rapports avec les problems vitaux du temps présent, ne sont
point des antiquaires qui exhument de vieux débris. Ce sont
des hommes qui ont, autant que d’autres et sans penser & le
proclamer, souffert des angoisses morales et des doutes intellec-
tuels de leur temps; touché du doigt & la fragilité de beaucoup
de réponses; trouvé dans la pensée du vieux docteur, un esprit
et des principes qui les ont aidés a reconnaitre en toute indé-
pendance et pleine conviction la lumiére de leur vie, de leur
pensée et de leur action. Elle vit, la pensée de saint Thomas,
parce que la génération des ouvriers de la premiére heure, qui
a eu pour propre oeuvre de la tirer d’un oubli injuste et pas-
sager, n'a été qu'une génération de pionniers, d’initiateurs, de
précurseurs. C’est sa joie de faire et de voir grandir une autre
génération, qui, profitant de ce quelle a ensemencé et fait croitre,
s'en ira, quand le temps de Dieu et de la vérité sera venn,
démontrer en fait la vitalité contemporaine duthomisme,
par le mouvement et par 1’action.

Wir schliefsen uns, um unser Endurteil abzugeben, gerne
an Dercier an, wenn er sagt (Revue Neo-Scolastique (VI,
211): Le R. P. Schwalm écrit avec élégance; il discute avec
une mnoble et tranquille impartialité; sa pensée est ferme, on
sent quil est sir de son maitre, non par {étichisme, mais par
conviction; il fait compendre et aimer, la philosophie du Docteur
d’Aquin, valisant ainsi, en un remarquable exemple, les regles
du dogmatisme integral que sa monographie a si bien formulées.

3. J. Rehmke: Die Bildung der Gegenwart und die Philo-
sophie.

Etwas spat fiel uns eine kleine Schrift mit dem Titel ,Die
Bildung der Gegenwart und die Philosophie von Dr.
Johannes Rehmke a. 6. Prof. an der Universitit Greifswald*
in die Hénde. Da die kleine Schrift (48 S.) einen mehr als



Litterarische Besprechungen. 221

ephemeren Inhalt in wirklich origineller Art und Weise behandelt,
so glauben wir aber auch jetzt noch durch eine Empfehlung
derselben, respektiv des ersten Teiles, der Wissenschaft einen
Dienst zu erweisen. |

Der Verfasser verteidigt die Daseinsberechtigung der Philo-
sophie, nicht so sehr in ihrem Charakter als Wissenschaft, auch
nicht so sehr aus innneren Griinden, wie es seinerzeit Dr. Commer
in seiner Schrift ,Die philosophische Wissenschaft“ in meister-
hafter Weise gethan bat, als vielmehr in ihrer Stellung als Bil-
dungselement und vorwiegend mit psychologischen resp.
padagogischen Griinden.

Gegeniiber den landldufigen Vorurteilen gegen die Philo-
sophie, Phantasterei, Gedankenspiel u. s. w. stiitzt sich der Ver-
fasser in ebenso berechtigter wie geistreicher Weise auf den
Leitsatz vom Sachverstdndigen. Diese Forderung ist billig, denn
sie beruht auf dem allgemein anerkannten Satze, dafs iiber eine
bestimmte Sache nur der Sachverstindige ein giiltiges Urteil
abzugeben im stande sei. S. 30. Als Kriterium der Sachver-
stindigkeit scheint er mit Recht einen klaren Begriff iiber die
Natur des Seins zu betrachten.

Der zweite Teil behandelt den Inbalt, den Gegenstand der
philosophischen Forschung, resp. ihr eigenartiges Forschungs-
gebiet. Leider scheint der Verfasser den Unterschied von iiber-
sinnlich und iibernatiirlich zu wenig zu beachten. S. 23. Anuch
die Darstellung der mittelalterlichen Auffassung der Philosophie
ist historisch anfechtbar.

Es ist ferner zwar richtig, dafs das, was eine bestehende
Einzelwissenschaft einmal als ihr Fach in Beschlag genommen
hat, nicht zugleich noch von der Philosophie zu demselben
Forschungszwecke in Beschlag genommen werden kann; es
steht aber nichts im Wege, wenn die Philosophie Gebiete, die
bereits unter einem Gesichtspunkte einer bestimmten Fach-
Wwissenschaft zugewiesen sind, unter einem anderen, z. B.
hoheren, allgemeineren Gesichtspunkte sich zu eigen machen
will. Vergl. die in der Scholastik so scharf entwickelte Lehre
voun der ratio specificans der Wissenschaften.

Uber das Verhiltnis von Fachwissenschafi und Philosophie
bemerkt der Verfasser sehr treffend: Der unermiidlich nach Klar-
heit ringende Fachwissenschaftler wird notwendig vor den Wunsch
und die Pflicht gestellt, auch Philosoph zu werden, und in diesem
Sinne lidfst sich sagen, je wissenschaftlicher, also je ge-
bildeter die Gegenwart wird, um so philosophischer



228 Litterarische Besprechungen.

wird sie strebend sich bemiithen. Wie das Allgemeine
Grund und Boden aller Besondernheit unserer Welt
ist, so bildet die Philosophie die Grundwissenschaft,
auf die alle besondere Bildung und fachwissenschaft-
liche Arbeit den Menschen mit Notwendigkeit hin-
dréangt.

4. Hans Cornelius, Psychologie als Erfahrungswissen-
schaft. Leipzig, B. G. Teubner 1897.

Erfahrungswissenschaft! Dieser Name ist heutzutage zu
vieldeutig, als dafs wir nicht gleich von Anbeginn an beim Ver-
fasser anfragen miifsten, was er darunter verstehe. Dieser be-
stimmt denn auch zu diesem Zwecke die Psychologie ,als die
Wissenschaft von den Thatsachen des geistigen Lebens oder
den psychologischen Thatsachen. S. 1. Es hat ja gewils einen
richtigen Sinn, wenun der Verfasser S. 3 bemerkt: ,Jede Wissen-
schaft von Thatsachen, so lange sie iiberhaupt Wissenschaft
bleiben will, kann nur Erfahrungswissenschaft sein.* Wenn er
dann fortfdhrt: , Nicht auf irgend welche metaphysische Hypo-
thesen, sondern nur auf das empirisch gegebene Thatsachen-
material diirfen sich ihre Betrachtungen stiitzen, sie darf sich
keiner Begriffe bedienen, deren empirischen Ursprung sie nicht
nachweisen, deren empirische Bedeutung sie nicht aufzeigen
kann“, so wissen wir eo ziemlich genau, was der Verfasser unter
,, Erfahrungswissenschaft’“ versteht.

Es ist jedoch selbstverstindlich, dafs trotzdem auch unser
Verfasser unter dem Einflusse metaphysischer Grundsitze steht
und zwar, vielleicht ohne es zu wissen und zu wollen, unter
dem Einflusse der von ihm bekdémpften und vielfach mit Gliick
und Erfolg angegriffenen modernen , Metaphysik®. Dieser Um-
stand, dafs pdmlich der Vf. mit der Benennung ,Metaphysik* nur
die neuere Philosophie visiert, erklirt uns auch die sonst un-
verstindliche Voraussetzung, dals die Metaphysik in der empiri-
schen Wirklichkeit keine Hinterlage habe. :

Die ndhere Aufgabe der Psychologie wird dann dahin be-
stimmt, ,,die psychischen Thatsachen vollstindig und in der ein-
fachsten Weise zu beschreiben. S. 5. Es ist nun wohl eine
ganz schone und sogar wissenschaftliche Aufgabe, die Thatsachen
der Erfahrung, trotz ihrer Vielgestaltigkeit unter einen einheit-
lichen Gesichtspunkt zusammenzufassen, aber dafs damit die Auf-
gabe der Psychologie und der Wissenschaft erschopft sei, das
hat der Verfasser nicht nachgewiesen, vielmehr wird es neben



Litterarische Besprechungen. 229

dem ,Mifsbrauch mit Kausalititserklarungen®, S. 5, immer
auch eine Wissenschaft der Kausalitit geben. So scharfsinnig
und wertvoll auch die Beobachtungen der Vorgédnge unseres
Seelenlebens sein mogen, so fehlt ihnen doch der letzte, ja auch
der vorldufige Abschlufs, so lange sie nicht auf ihre Ursachen
zuriickgefiihrt sind. Wir wollen nicht untersuchen, ob die Scho-
lastik vielleicht in das andere Extrem verfallen sei und infolge
mangelhafter Hilfsmittel und des, alle wissenschaftliche Forschung
beherrschenden Strebens nach metaphysischem Verstindnis der
Welt! das weniger pflegte, was die moderne Zeit als Psychologie
bezeichnet. Nichts desto weniger diirfte ihre Methode mehr fiir
die eigentliche Ergriindung der Natur und der Faktoren des
Seelenlebens geeignet sein, als die rein beobachtende Methode
der modernen Psychologie. Das Geheimnis der menschlichen
Seele liegt nun einmal nicht auf der Oberfldche der tagtig-
lichen Empfindungen. Vgl. dieses Jahrbuch IX, 147; III, 359.

Die Furcht vor metaphysischen, aber damit auch tieferen
Resultaten macht sich denn auck im Verlaufe unserer Unter-
suchung recht fiihlbar. So fein und genau die Beobachtungen
iiber die Elemente der Wahrnehmurg sind, so wenig finden
sie eine endgiiltige Erkldrung. So kann das menschliche Er-
kennen in seiner Funktion einfach nicht verstanden werden,
wenn der Unterschied von sinnlicher und geistiger Erkenntnis,
sowie deren gegenseitiges Verhaltnis nicht zur Sprache kommt.
Wie soll deon der eigenartige Charakter des Seelenlebens
wissenschaftlich festgestellt werden konnen, wenn dieser Unter-
suchung, wie es scheint, geradezu methodisch aus dem Wege
gegangen wird? Selbst wenn die Untersuchung ausschlielslich
auf die Analyse von Bewulstseinsthatsachen sich erstreckte, diirfte
doch das in der bewulsten Thétigkeit wirksame Subjekt nicht
aulserhalb der Untersuchung bleiben.

Der Verf. ist leider etwas zu schnell mit der Behauptung
zur Hand, diese oder jene Thatsache sei nicht weiter ,zuriick-
fihrbar*, mithin unerklirbar. So z. B. beziiglich der Gefiihle.
S. 75, 368. Es ist ja wohl richtig, dals wir vielfach iiber ,das
innere Wesen dessen, was wir mit angenehm und unangenehm,
mit Lust und Unlust meinen, keine neue Antwort geben konnen,
die von dem unmittelbaren Erleben der Annehmlichkeit und
Unannehmlichkeit verschieden wire, und die damit bezeichnete
Eigenartigkeit der Erlebnisse auf andere Daten zuriickfiihrte®.
In ihrer Allgemeinheit diirfte aber diese Behauptung doch zu
stark sein. Wir glauben berechtigterweise auf die q. 22—48,
besonders aber auf q. 27, (de causa amoris) der p. 1. 2. der



230 Litterarische Besprechungen.

Summa des hl. Thomas verweisen zu diirfen. Dals der ganze
Zustand des filhlenden Subjektes in Bezug auf die Lust- oder
Unlustempfindung ein entscheidendes Wort mitspricht, ist richtig,
ergibt sich aber gerade aus der Erkenntnis der Ursachen von
Lust- und Unlustempfindung.

In noch fihlbarerer Weise tritt die Schwiche des rein psy-
chologischen Standpunktes in der Frage iiber die Kausalitat
zu Tage. Der Verf. denkt sich das Kausalitétsprincip als eine
jener (freilich objektiv wirklichen) Bedingungen, ohne welche
eine einheitliche, geordnete Erfahrung, ein Begreifen der Er-
scheinungen unmdglich ware. 8. 358. Er bestreitet aber dann
die Giiltigkeit der Anwendung dieses Principes iiber die Grenzen
des Erfahrungsmateriales hinaus. Der psychologische Beweis
geht dahin, dafs die Annahme des Principes nur zum Zwecke
der Erklirung der Wahrnehmungen erfolge. Dieser Annahme
widerspricht unseres Erachtens die Voraussetzung der objektiven
Griiltigkeit des Kausalitdtsprincipes. Aus der psychologischen
Analyse ergibt sich ferner keineswegs, dals dieses Princip nur
fir die Erscheinungswelt Geltung habe, dieses ,nur® ist ein
Nachklang aus Kant — eine ,metaphysische Voraussetzung®,
dagegen geben wir wieder gern zu, dals die psychologische
Analyse allein, besonders in der beim Verfasser vertretenen
engeren, rein empirischen und positivistisch-subjektiven Fassung,
die Allgemeingiiltigkeit des Ursachengrundsatzes, den durch-
gangigen Ursachenverband nicht zu erhérten vermag. Mit wel-
chem Rechte, und zwar schon vom Standpunkt der Methode aus,
versucht es denn der Verf., die Unmoglichkeit einer durchgingig
kausalen Bedingtheit mit dem metaphysischen Argumente
zu beweisen, dals dann eine unendliche Reihe als vollendet ge-
geben vorauszusetzen wire? S. 35Y. Da setzt der Verf. wohl
offenbar eine durchaus uicht notwendige Voraussetzung als not-
weundig voraus. Wir glauben nicht, dals es heute auch nur
einen Verfechter der allgemeinen kausalen Bedingtheit gebe, der
eine ,,wirklich vollendete* unendliche Ursachenreihe vertrite.

Wie wenig der wahre Sinn des Kausalprincipes vom rein
empirischen und psychologischen Standpunkt aus gewiirdigt wer-
den kann, zeigt die erkenntnistheoretische Folge. Der Verf.
benennt jene Aussage der Erkenntnis, die sich auf den kausalen
Zusammenhang der Dinge stiitzt, mit dem Terminus: Erwartung.
of. S. 87. Andererseits erklirt er die von ihm als richtig
anerkannte Behauptung, dafs wir von den Teilinhalten eines
Gegenstandes auf andere schliefsen, dahin, dals ,,wir eben nicht
blofs von dem wahrgenommenen Inhalt als solchem etwas zu



Litterarische Besprechungen. 231

wissen glauben, sondern dafs wir zu den unmittelbar wahrge-
nommenen Qualititen gewisse Bestimmungen auf Grund fri-
herer Erfahrungen hinzudenken® 8. 97. Gewils ist die
psychologische Beobachtung richtig. Wenn wir z. B. ein Stiick
Kreide betrachten, so werden wir dem weilsen Wiirfel bald eine
ganze Anzahl verschiedenartiger Eigenschaften zuschreiben. Wenn
vom Verf. zur Erklarung dieser objektiven und sachlichen
Erscheinung ein nur subjektiver erkenntnistheoretischer
‘Grund angefihrt wird, so drédngt sich doch spontan die Frage
auf, welches denn der sachliche (objektive) Grund der psycho-
logischen (subjektiven) Erfahrung sei; cf. 8. 95. Nicht dafs der
Autor keine Antwort versuchte! Er sagt S. 97: ,Die eigen-
timliche Art des Zusammenhanges der Higenschaften, vermoge
dessen dieselben einem Dinge zugeschrieben werden, ist in
diesen Wahrnehmungen niemals anzutreffen. Wir sind aber
darum noch keineswegs genotigt, die Art dieses Zusammen-
hanges, das W esen des Dinges, als ein unbekanntes und un-
erklarliches Etwas anzusehen; die obigen Betrachtungen zeigen
vielmehr, dals, wenn auch nicht in den wahrgenommenen Eigen-
schaften, so doch in unserem psychischen Zustande bei
der Wahrnehmung derselben die empirische Grundlage fiir den
Begriff jenes Zusammenhanges gegeben ist.“ Es diirfte doch
diese ,empirische Grundlage® an Wert bedeutend hinter der
sachlichen Grundlage zuriickbleiben, die sich wissenschaftlich
darstellt in der Form der metaphysischea Lehre von der Ge-
staltung der Korper und der psychologischen Lehre von den
Erkenntnisformen (Species impressa et expressa), fiir welche
unser Autor den Ausdruck ,Symbol“ gebraucht; ecf. S. 57 ff,
252, 82 passim. Es ist bekannt, mit welch peinlicher Sorgfalt
die Scholastik die Stellung, Art und Funktion der Erkenntnis-
formen untersucht hat, und selbst Kant hat, wohl ohne es zu wissen
und zu wollen, unter dem Eindrucke dieses Forschungszweckes
seine Hypothese iiber die Erkenntoisformen ausgearbeitet, wie
denn auch in der Anschauung iiber die Funktion der Erkenntnis-
form seine fundamentale Abweichung von der Scholastik besteht.
Der neue bildliche Ausdruck diirfte denn doch zu vag sein, um
als Ersatz gelten zu konnen fiir die Resultate Jahrhunderte langer
Arbeit,

Doch dies leitet uns iiber zur Frage iiber die Objektivitat
der Erkenntnis, welche der Verfasser aus guten Griinden bejaht.
Es scheint uns aber, dafs eine exklusive Beobachtung der sub-
Jektiven Seite des Erkenntnisvorganges die Objektivitdt der
Erkenntnis nur matt zu beleuchten vermag. Die wissenschaft-



232 Litterarische Besprechungen.

liche Darstellung der Objektivitit der Erkenntnis bedingt schon
in terminis ein Hineinziehen der Objektivitdt; sie verlangt eben
eine Analyse des ganzen KErkenntnisvorganges nach Subjekt,
Objekt und Funktion. Das Dilemma autf 8. 237 ist unvollstindig.
Die Welt braucht npicht notwendig entweder als selbstver-
standlich oder als unlosbares Rétsel hingenommen zu wer-
den; es gibt als Mittelglied noch ein wissenschaftliches, auf
wissenschaftliche Forschung gegriindetes Verstiandnis der Welt;
darnach strebt eben die Philosophie. Aber freilich ein wissen-
schaftliches allseitiges Verstdndnis der Objektivitit der Erkennt-
nis ist nur moglich durch Hereinziehung aller Bedingungen und
Faktoren des Erkenntnisvorganges. Da nun die gegensténdliche
Welt in der Erkenntnis nicht nur Ziel, sondern auch Mitfaktor
ist, so ist zur Erklirung auch ein Verstindnis der Objektivitit
selbst und ihrer Wirkungsart notwendig. Die specifisch psycho-
logische Untersuchung bietet zwar wohl wertvolle Vorarbeiter,
ja vermag auch manche Aufstellung der modernen subjektivisti-
schen Erkenntnislehre aus eigener Kraft bereits a limine abzu-
weisen, vergl. z. B. 8. 246 f., 303 (specifische Sinnesenergieen)
u. 8. w.; aber sie reicht nicht aus.

Wir konnen unser Resultat dahin zusammenfassen, dals die
rein empirische Psychologie im Sinne und Geiste des Verfassers
wohl sehr wertvolle Vorarbeiten fiir die Psychologie bieten
kann, — als eine solche verdient dic Leistung des Verfassers alle
Achtung, — aber als ausschliefsliche Methode der Psychologie
schriankt sie die Spannweite der psychologischen Forschung
unberechtigterweise ein, um gar nicht von jenen zu sprechen,
welche iiberhaupt neben der Psychologie keine andere philo-
sophische Disciplin anerkennen.  Einige irrige Resultate er-
kennen wir leicht als Nachwirkung kantianischer Ideen, wir
verweisen z. B. auf die Behauptung, dals Personlichkeit identisch
sei mit aktnalem Bewulstsein. S. 117 ff.

Als eine Errungenschaft begriifsen wir entschieden das feste
Fulsfassen auf dem Boden der Erfahrung; sind die Schritte auch
noch zaghaft, so wird doch die kriftige Nahrung.der Natur der
tapferen ,,Psychologenschar Stirke und Leben verleihen, so sie
sich nur immer mehr dem erstickenden Hauche der subjektivisti-
schen Theoriephilosophie entzieht. Dauerndes Gedeihen wird
freilich der Psychologie nur dann beschieden sein, wenn sie wie-
der als Glied in den Organismus der Gesamtphilosophie eingereiht
sein wird.



Litterarische Besprechungen. 233

5. Dr. J. Riilf, Metaphysik. Vierter Band: Wissenschaft
der Geisteseinheit. Leipzig, Hermann Haake 1897.
»Hiermit iibergebe ich der Welt denkender und lesender

Menschen den vierten Band meiner neuen Metaphysik mit dem

Wunsche, dals das Buch recht viele verstdndnisvolle Leser

finden und im Verein mit den vorhergehenden Teilen des ganzen

Systems zur Regeneration der Philosophie und philosophi-

schen Weltanschauung den Anstofs geben moge.“ So leitet der

Verf. seine Vorrede ein und begriindet dies auf ebenderselben

S. XII: ,,Wir haben uns bestrebt, eine Weltanschauung zu geben,

die vollkommen befriedigt, weil sie sich mit den Anschauungen

der Laien- und Gelehrtenwelt, der Erfahrung und Wissenschaft
an keinem Punkte in Widerspruch setzen will; wir haben uns
bestrebt — wenigstens bestrebt — alle Schwierigkeiten zu iiber-
winden, alle Ritsel zu losen, alle Widerspriiche auszugleichen
und ein (Gebéude zu errichten, darin die philosophischen Wissens-
bestinde, Lehrmeinungen, Weltanschauungen aller Zeiten Aufnahme
und Unterkommen finden und mit Glauben und Wissen, Religions-
lehre und Naturforschung in Frieden leben und verkehren konnen.*

Nachdem der Verf. in drei friiheren Biichern die ,,Wissen-
schaft des Weltgedankens* und die ,,Wissenschaft der Gedanken-
welt¥, sowie die ,,Wissenschaft der Krafteinheit“ behandelt hatte,
setzt er sich nun zur Aufgabe, zu zeigen, dafs alle Kraftgebilde
Geisteskundgebungen seien, um so zur wissenschaftlichen Er-
kenntnis zu bringen, dals Allkraft und Allgeist nichts anderes
seien als das Gotteswesen. S. XIIL

Der Verf. ist entschiedener Vertreter des Monismus d. h.
der Einheit von Korper und Seele; der Einheit von Sein und
Bewufstsein; der Einheit von Natur und Geist.

Wir begniigen uns daher damit, die Beweise des Verf. fiir
die Alleinheit zu priifen.

Fiir die Einheit von Stoff und Kraft wird auf die ,,Wissen-
schaft der Krafteinheit“ verwiesen. Der Stoff ist die erste und
urspriingliche Verwirklichung der Kraft. S. 26.

In der Untersuchung iiber Hyle und Physis wird die Hyle
als das Ganze des Stoffes, die Physis als das stoffliche Ganze
bezeichnet. ,,Die Hyle ist das Ganze des Stoffes, welches, von
einem seelischen Hauche durchweht, zu allerlei Vereinigungen,
Verbindungen und Verschmelzungen den Antrieb besitzt. Die
Physis ist nun das aus dieser Kraft, welche zugleich Stoff, und
aus diesem Stoff, welcher zugleich Kraft ist, hervorgegangene
Naturganze mit allen seinen kraftbeseelten Teilkorpern. 8. 36.
Als Beweis fiir die Einheit von Hyle und Physis wird folgender



234 Litterarische Besprechungen,

erbracht: ,,Die Welt mit ihren unzéhligen Arten tellurischer und
siderischer Wesenheiten offenbart sich uns in allen nur moglichen
Formen und Kréften, Bildungen und Beziehungen, Bewegungen
und Beharrlichkeiten. Das alles sind blofse Erscheinungen, aber
es ist doch kein Schein. Wie viel Schein, so viel Sein; nicht
einen Gran mehr, nicht einen Gran weniger. Alle diese Er-
scheinungen der Physis sind nur das Sein der Hyle, des mate-
riellen Substrates, des Kraft-Stoffes und der Stoff-Kraft in allen
ihren Verwirklichungen, Gestaltungen und Bethdtigungen. Diese
Hyle ist ja aller Kréfte voll und kann darum auch nur durch
sich selbst alles hervorbringen und leisten, was in der Welt
besteht und geschieht; sie kann alles werden, weil sie selbst alle
Werdekraft, freilich erst als Hyle ist.* 8. 38. So richtig es ist,
dafs die Hyle und die Physis ein konkretes Sein bilden, so iiber-
eilt und triigerisch ist dennoch die Forderung, dafs sie iiberhaupt
eins seien. Sind sie auch nicht zwei konkret getrennte oder
trernbare Wesen, so sind es doch gewils zwei ,,diametral unter-
schiedene“ Elemente des einen konkreten Seins. Zugegeben
auch, dals die Hyle alles (d. h. alles Stoffliche) werden konne,
so widerspricht doch die Behauptung, dafs sie aus sich selbst
alles hervorzubringen vermoge, der allgemeinen Erfahrung, wel-
cher ja der Verf. nicht entgegentreten will, aber auch derjenigen
wissenschaftlichen Anschauung, welche sich in dem Satze vom
zureichenden Grunde ausspricht.

Der Verf. macht sich iiberhaupt die Erklarung des Werdens
sehr bequem. So erklirt er die Entstehung der Organismen
folgendermafsen: ,,Konnte die Geschichte schweigen, tausend
Steine wiirden redend zeugen, die man aus dem Schofs der Erde
gribt, dafs die Erdmutter einmal die Kraft besessen haben miisse,
allen ihren Staub in organische Materie, alle ihre Atome wund
Molekiile in lebendige Keime und Zellen zu verwandeln und in
ihrem Schofse alle die Millionen und Milliarden Keime, ihren
Anlagen gemilfs, ausreifen zu lassen.“ 8. 91. Der unmittelbar
folgende Beweis bringt nur eine noch unbewiesenere resp. noch
unbeweisbarere Annahme. Er lautet: ,Warum sollte denn auch
das Atom die Kraft nicht haben, wenn seine Zeit gekommen (sic),
lebende Wesen aller Art hervorzubringen; bezeichnet es doch
das punktuell zusammengefafste Gesamtvermégen der Allkraft.“
S. 91. Noch interessanter klingt folgender Passus: ,,Alle die
chemisch physikalischen Krifte setzen sich um, wenn ihre Zeit
gekommen ist (!), in lebendige, d. h. organisch und organisierend
wirkende Krifte; und mittels der Empfindung wird die organische
Kraft zur Seelenkraft. Empfindung heilst die Schopferkraft,



Litterarische Besprechungen. 235

welche sich ihren Leib und mit dem Leibe auch ihre Seele
hervorbringt.“ S. 95. Diese gewils sehr arbitrire Grundan-
schauung, die uns unwillkiirlich an S. Brunners Stelle aus den
Nebeljungen erinnerte,! verdirbt natiirlich die ganze Untersuchung
iiber die Empfindung und die Gefiihle. S. 91—153. Die Schil-
derung iiber das religiose Gefiithl kann von jeder wirklich reli-
giosen Seele, die nicht statt Gott sich selbst verehrt, als unrichtig
erwiesen werden, denn: contra factum non valet illatio, sagt
mit Recht die Vernunft.

Der Verf. steht auf dem Standpunkt der voraussetzungslosen
Wissenschaft, was ihn jedoch nicht hindert, durchwegs von der
Voraussetzung auszugehen, dafs ,alles nur eines ist. Die ,,Be-
weise“ sind daher auch nur Scheinbeweise. So wird die Er-
orterung iiber die Eioheit von Sein und Bewulstsein folgender-
malsen eingeleitet: ,Was bedeutet diese Einheit von Sein und
Bewufetsein? Nichts anderes als die Substanz. Was ist denn
diese Substanz? Zundchst doch wohl nur ein Begriff. Ob wir
nun darunter und dahinter etwas Bestimmtes denken oder nicht,
die Substanz bleibt immer das Beharrende im Wechsel, das
Ewige im Verginglichen, das Bestehenbleibende in allem Acciden-
tellen, und da diese Priddikamente nicht mehreren Wesen gleich-
zeitig, iiberhaupt nicht zweien Wesen zukommen konnen — es
gibt keine Mehrheit der Substanzen — so ist die Substanz auch
das Eine des Vielen.“ 8. 154. Abgesehen von Spinozas Sub-
stanzbegriff ist da alles Voraussetzung und Spinozas Auffassung
der Substanz nicht weniger. Da ist es dann leicht, die Fol-
gerung zu ziehen. Ziehen wir nun alles ab, was dem Wechsel
unterworfen ist, was vergédnglich, was eine Vielheit und Ver-
schiedenheit bedeutet (was bleibt denn da von der Welt noch
iibrig ?), so bleibt uns nun auf der einen Seite das Sein (welches
denn ?), zundchst das vollig bestimmungslose Sein, und auf der
anderen Seite das Wesen vom Sein. Ein Ratsel bleibt es
Immerhin noch, wie nun unmittelbar daraus gefolgert wird:
»Beides (das Sein und das Wissen vom Sein) in seiner Ver-
einigung bildet die abstrakte, rein begriffliche Substanz, welche
sich demnach definieren lifst als das durch sich selbst seiende
und sich selbst wissende Sein, oder das Sein, welches zugleich
Wissen und das Wissen, welches zugleich Sein ist.“ 8. 155.

_—_———

! ,,Wer braucht zur Schopfung einen Gott
Des Himmels und der Erden?
Es hilft uns ja die Formel aus:
Das Nichts wird Sein durchs Werden.*



236 Litterarische Besprechungen.

Im letzten Abschoitt wird nun die Einheit von Natur und
Geist durchgefithrt. Der Geist wird gleich von Anfang an als
»die Wahrheit der Natur® erkldrt, mit der Bemerkung, diese
Erkenntnis sei nach der Auffassungsweise des Verf. selbstver-
standlich, soll wohl heilsen, vorauszusetzen. Das Folgende ist
doch offenbar keine Begriindung. ,Die Natur ist die Wirklich-
keit. Da kommt der Geist und sagt, das Wirkliche ist in der
That ein Wirkliches, d. h. es ist ein Wahres; die Wahrheit ist
die Wirklichkeit der Wirklichkeit, die konstatierte Wirklichkeit;
die als Wirklichkeit festgestellte oder die zur Wahrheit ge-
wordene Natur ist der Geist. S. 262. Schade nur, dals der
Geist zuerst ,kommen* und ,sagen®“ mufs, die Natur ist wirk-
lich, ist wahr, damit er erst selbst wirklich sei. KEs ist immer
derselbe Cirkel; denn wenn hier der Geist als die Verwirklichung
und Konstatierung der Natur betrachtet wird, gilt ein paar Seiten
weiter (S. 265) die Natur als die Verwirklichung des Geistes,
freilich nur um auf der gleichen Seite wieder als das Wesen
der Natur zu erscheinen. Interessieren wiirde uns eine Erkldrung
der Behauptung, dals die Erkenntnis die Wirklichkeit verwirk-
licht. Allein hier wirkt eben die letzte Grundvoraussetzung,
dafs eben nur ein Sein besteht, und dals dieses Allsein gleich-
bedeutend sei mit dem Allgeist, S. 369, in welchem dann ,eine
jegliche in der Allheit und Gesamtheit untergegangene Kinzelheit
wieder aufersteht. S. 376. ,Zuniachst ist es nur der Mensch
gewordene (eist; allein in der sittlichen Weltordnung sucht er
stetig und allmahlich alle die ihm anhaftende Unvollkommen-
heiten seines irdischen Wesens und Trieblebens abzustreifen und
sich um- und auszugestalten zum Geiste der wahren reinen Liebe
und Gerechtigkeit . . .

Da begreift man, was der Verf. meint, wenn er sagt: ,Das
Dasein Gottes bedarf gar keines Beweises, denn er ist ja selbst
alles Dasein, welches sich durch sich selbst beweist.“ 8. 374.
Gott ist eben in dieser Anschauung nur das zu sich selbst ge-
kommene Sein. Dann kann das Ich freilich an allem zweifeln,
pur an Gott nicht, a. a. O. Mit der christlichen Gottes- und
Religionsidee setzt sich der Verf. iiberhaupt nicht auseinander,
es miifste denn ein freilich sehr kriftiger Passus iiber ,,die
Weltflucht des Christentums® als Abfertigung des Christentums
anzusehen sein. Und dennoch konnen und miissen wir behaupten,
dafs kaum ein christlicher Philosoph es wagen wiirde, auf so
leichte Griinde hin, wie der Verf. sie fiir sich vorbringt, ein
System aufzubauen, am wenigsten , der edle und gelehrte Thomas
von Aquino“, S. 272. Der Verf. findet indes in der Lehre des



Litterarische Besprechungen. 237

Aquinaten iiber das Principium individui einen Dualismus, ,der
gar nicht beglichen werden kann‘. 1. c. Eine Begleichung kann
hier doch nur jener fordern, der voraussetzt, dafs ein solcher
Dualismus, es ist doch kein Widerspruch, nicht daseinsberechtigt
sei. Allein der Aquinate kennt eben keine ,Genesis alles
Seins von der Urdynamide an durch das gesamte Weltall hin-
durch bis zur hochsten Geisteskapacitat. 8. 264. Dafiir hat
aber sein scharfer Geistesblick in der vielgespaltenen und viel-
gestaltigen Wirklichkeit einen grofsen einheitlichen Plan und
Gedanken und von diesem aus den Weg zur Erkenntnis der
Gottheit gefunden, jenmer Gottheit, deren Geheimnis sich ihm
im Glauben und in der religitsen Betrachtung noch mehr er-
schlossen hat.

6. Dr. Joseph Kachnilk, Historia Philosophiae. Olmiitz,

R. Bromberger, 1896.

Die vorliegende Schrift bezweckt weniger eine wissenschaft-
liche Zusammenfassung der Geschichte der Philosophie als eine
praktische Zusammenstellung der wichtigsten Daten derselben.
Dies erklart uns, dals der Verf. die Quellen beiseite lalst und
sich blofs auf neuere Autoren wie Stockl, van der Aa, Zeller,
Knauer, Durdik u. a. stiitzt. Indessen lafst auch diese Arbeit zu
wiinschen iibrig. Der Stoff ist oft willkiirlich gruppiert. So
behandelt der Verf. z. B. im § 40 die philosophia christiana
restaurata. Die Einteilung ist folgende: 1. Thomas de Stitna,
2. Philosophi ex Ord. S. Dominici, 3. Philosophi ex Ord. Soc.
Jesu, 4. Philosophi christiani ex saeculo XIX., 5. Leo XIIL
Die Einzelangaben leiden vielfach an Unvollstindigkeit. So sind
z. B. aus dem Dominikanerorden im eben genannten § 40 nur
Victoria und Dom. Soto, aus dem Jesuitenorden blofs Vasquez,
Fonseca und Suarez genannt. Dagegen wird der genannte
Thomas de Stitnad verhéltnismélsig sehr ausfiibrlich besprochen,
obwohl er nach den Titeln seiner vom Verf. angefiihrten Werke
ein ascetischer Schriftsteller gewesen zu sein scheint. Einzelne
Angaben sind unrichtig. So wird unter den Aristoteleskommen-
taren des hl. Thomas auch einer zu den parva naturalia erwéhnt.
(S. 58.) Dann heilst es, der hl, Thomas habe den wahren Sinn
der peripatetischen Philosophie aus den arabischen Aristoteles-
kommentaren kennen gelernt. (S. 5Y.) Die materia signata ist
beim hl. Thomas nicht die essentia determinata, wie der Autor
(8. 60) meint. Die Schrift wird indes fiir Anfinger zum Ge-
brauche beim Unterricht als Leitfaden gute Dienste leisten.

Graz. P. Fr. Reginald Schultes, O. Pr.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIV. 17



238 Litterarische Besprechungen.

7. Surbled, Le Tempérament, étude de Physiologie nerveuse.
(Extrait de la revue des questions scientifiques, avril-
juillet 1897.)

Unter Zuriickweisung der alten Theorieen iiber das all-
gemein bekannte und doch in seinem Wesen nicht erkannte
Temperament versucht S. eine rationelle, wissenschaftliche Basis,
fir die, erst kommenden Zeiten aufgesparte Theorie des Tempe-
raments zu schaffen. Er macht darauf aufmerksam, dafs Tem-
perament nicht mit Befinden und auch nicht mit Konstitution
zu verwechseln, und ebenso seine Identifizierung mit Charakter
unzuldssig sei. Alsdann geht S. die einzelnen alten Theorieen
(die hauptsdchlich auf Differenzierung der Séfte beruhen) durch
und bespricht die einzelnen Arten, die sanguinischen, cholerischen
u. 8. w. sowie gemischten Temperamente; dabei gelangt er zu
dem Schlufs, dafs sie alle, mit Ausnahme des nervosen, nicht
der Wirklichkeit entsprechen; auch basieren sie auf z. T. falschen,
z. T. unbewiesenen (humoralen) Voraussetzungen. S. will nun
mit manchen Medizinern die Ursache der Temperamente in der
physiologischen Thitigkeit der Organe finden. Er bespricht die
auf diese Grundlage gegriindeten KEinteilungen, weist manche
materialistische Anschauung zuriick und kommt zu dem Schlufs:
Da nur das Nervensystem allen Funktionen des Orga-
nismus (nicht nur denen des Verkehrs, sondern auch den
vegetativen) vorsteht, mufls auch der Ursprung des Tem-
peramentsin der dominierenden Thiatigkeit des Nerven-
systems zu suchen sein. (8. 47.) Von diesem Gesichtspunkt
aus durchmustert S. die einzelnen Temperamente und scheidet
dabei die muskuldren, lymphatischen,  nutritiven und erotischen,
als z. T. problematisch, z. T. pathologischen Zustinden ent-
sprechend aus. Uberhaupt miisse man dabei die Grenze zwischen
physiologischen und pathologischen Zustinden streng beachten.
Auch gebe es keine fixen Temperamente im Sinne Kants, sie
seien vielmehr vielfach unbestimmt und werden durch Alter,
Gewohnheit, Nahrung, Klima (meist iiberschatzt), Hereditit etc.
beeinflufst. (Manche interessante Détails mogen in dem Original,
welches sich nach Ansicht des Ref. durch -eine iibersichtliche
Darstellungsweise vorteilhaft von den frither besprochenen Ar-
beiten S.s unterscheidet, nachgelesen werden.)

8. Surbled, La morale dans ses rapports avec la médecine
et 'hygiéne. Tome quatriéme: La vive psychosensible.
Paris, Victor Retaux 1898.

Der vorliegende Band teilt sich in zwei Hauptabschnitte.

Der erste behandelt das Wachen, den Schlaf und den Traum,



Litterarische Besprechungen. 239

wihrend im zweiten Teile folgende Zustinde zur Sprache kommen:
Somnambulisme, Folie, Débilité mentale, Hysterie et épilepsie,
Hypnotisme, Magnétisme, Obsession, Hallucinations, Contemplation,
Révélation, Visions, Extase, Télépathie, Double vue, Lecture de
pensées, Hiérognose, Don des langues, Sorcellerie, Envolitement,
Spiritisme, Lévitation, Bilocation, Sueur et larmes de sang, Stig-
mates sacrés. Jedes dieser Kapitel gibt eine Erklarung und
Beschreibung des betreffenden Zustandes, welcher alsdann auf
seine sittliche Bedeutung gepriift wird. Jedoch findet bei dem
beschrinkten Raume (305 Oktavseiten) ein tieferes Eindringen
in Détails und Streitfragen nicht statt. (Einige dieser Kapitel
sind daher bereits in Einzelabhandlungen eingehender vom Verf.
bearbeitet worden.) Immerhin wird der Leser, welcher sich iiber
die genannten Zustdnde kurz orientieren will, des Wissenswerten
manches finden. Die Lektiire des Buches ist durch kasuistische
Belege anregend; auch scheint es von Wert, dafls diese fiir Arzt
wie Theologen gleich wichtigen Zustinde von einem philosophisch
gebildeten, streng gldubigen Arzte beschrieben werden.— Einige
Punkte in dem Buche glaubt Ref. noch besprechen zu miissen.
Uber die noch dunklen Funktionen des Kleinhirns hat Verf. seine
eignen Anschauungen. Er verlegt in dasselbe die , Appétits
sensitifs“ und Leidenschaften, ebenso scheine der Wille, ,,qui est
essentiellement I'appétit raisonnable auch dort sein Substrat zu
haben. Einen exakten Beweis fiir diese Anschauung tritt S. in
diesem Buch nicht an. Auf diese Pradmissen baut S. eine Hypo-
these des Schlafes, den er fiir eine natiirliche und periodische
s Dissociation” zwischer Grofshirn und Kleinhirn halt, wéahrend
deren Zusammenwirken den wachen Zustand darstelle. Weiter-
hin verlegt S. die ,,Folie, due au trouble des passions* (S. 54)
ins Kleinhirn, von welchem erst sekundar das Grofshirn erfalst
wird. All diese Anschauungen sind Ref. neu und entsprechen
Jedenfalls nicht den den Gehirnphysiologen geldufigen. Immer-
hin handelt es sich nur um Hypothesen; diejenigen des Verf.
jedoch sind wohl mehr theoretische Deduktionen aus hochst
unsicheren Pramissen, die vielleicht weniger der Wirklichkeit
entsprechen. -— Beziiglich der Hypnose als Heilmittel verhéalt
sich 8. ablehnend. (Viele Neurologen [nicht alle!] halten ihre
vorsichtige und individualisierende Anwendung von geiibter Hand
fir einen gewissen Heilfaktor. Der Ref.) — Bei Erscheinungen
gibt S. den sehr wichtigen Ratschlag, stets auf hysterische Hallu-
cinationen zu untersuchen; ob Jedoch die Unterscheidung dieser
beiden Zustinde so leicht 1st wie S. meint, scheint Ref. fraglich.
Uberhaupt verhilt sich 8. im grofsen Ganzen reserviert beziiglich

17%*



240 Litterarische Besprechungen.

der Heranziehung iiberirdischer Krifte zur Erkldrung z. B. der
télépathie, sueur de sang, stigmates sacrés u. a., indem er sehr
richtig hervorhebt, dals die Krifte der Natur noch zu wenig
bekannt sind, um ihre Grenzen nach dem Ubernatiirlichen hin

bestimmen zu konnen.
Breslau. Dr. med. A. Most.

9. Etudes Franciscaines. Paris 1899, Oeuvre de St. Frangois
d’Assise, 11, Rue d’Assas.

Seit Januar d. J. erscheinen je am 15. d. Monats diese
Studien. Das Monatsheft ist 8° 112 Seiten stark. 6 Hefte
bilden einen stattlichen Band. Der jihrliche Abonnementspreis
betragt fiir das Gebiet des Weltpostvereins nur 12 fr. Heraus-
geber sind Mitglieder des Kapuzinerordens, welcher in Frankreich
3 blithende Provinzen (Paris, Lyon, Toulouse) zdhlt. Auch zahl-
reiche Mitglieder des 3. Ordens des hl. Franziskus von Assisi
(Weltpriester und Laien) leisten tiichtige Mitarbeiterschaft. Der
Zweck ist nicht blofs beschrinkt auf den Orden und dessen Mit-
glieder, sondern hat als wahrhaft katholischer das Wohl der
ganzen hl. Kirche und der menschlichen Gesellschaft iiberhaupt
im Auge. Die Studien sollen ein Werk treuester Anhinglich-
keit gegen den Apostolischen Stuhl und die Romische Kirche,
ein Werk des Friedens und der Liebe sein, ganz und gar getreu
den Uberlieferungen des seraphischen Ordens. Ihren Gegen-
stand bildet das ganze weite Gebiet der Wissenschaft und
Kunst, insbesondere die theoretische und praktische Philosophie
und Theologie. Nach ausdriicklichem Wunsch und Willen des
Papstes Leo XIII. sind da die beiden grofsen Kirchenlehrer,
Bonaventura und Thomas von Aquin, ebenso ausgezeichnete wie
sichere Fiihrer. Nach den verschiedenen Artikeln folgt eine
Ubersicht iiber die einzelnen Zeitschriften des gesamten Fran-
ziskus- Ordens, Angabe der neuesten Krlasse der Romischen
Kongregationen, Litteraturbericht, Mitteilung der wichtigern
Ereignisse des je vorhergehenden Monats und dgl. Aus den
vorliegenden 4 Heften (Anfang Mai) erwihnen wir folgende
treffliche Abhandlungen: ,,Urspriinglicher Stand der Studien im
Orden des hl. Franziskus.“ — ,/Wie konnen die Ungliaubigen
zum Glauben kommen?“ — |, Spiritualismus und Materialismus.*
— ,Staat und Familie vor dem rein natiirlichen Rechte.” —
,Die Notwendigkeit zu glauben nach M. Brunetiére.“ — ,,Die
katholische Kirche und der Fortschritt.“ — , Die Franziskaner-
schule, ihre Fiihrer.“ — ,Vorrang Christi“ (Studie iiber den



Litterarische Besprechungen. 241

Beweggrund der Menschwerdung). — ,,Die Religion der Zu-
kunft.“ — ,,Die Wissenschaft am Ende des 19. Jahrhunderts.*
— Jedes Heft bietet wenigstens 9 Artikel, fir Abwechselung
ist also wohl gesorgt. Gewils ein Vorzug! Mehrere Abhand-
lungen erscheinen allerdings in mehreren Fortsetzungen, hoffent-
lich in blofs einigen. Viele Fortsetzungen ermiiden. Dem
vorzubeugen empfiehlt es sich, den Stoff besser zu teilen und
abzugrenzen, so dafs moglichst jeder Artikel fiir sich etwas
Ganzes ist. Das Gesagte geniigt zur Aussicht. Es braucht
keinen Cicero pro domo. Den sehr riihrigen, auch wissenschaft-
lich recht strebsamen franzosischen Mitbriidern rufen wir herz-
lich zu: Gott segne eure Studien.
P. Josephus a Leonissa O. M. Cap.

10. Przeglad Filosoficzny. (Philosophische Rundschau) War-
schau. Jahrgang I. und II (Heft 1 u. 2).

Diese philosophische Vierteljahrschrift wurde im J. 1897
von mehreren polnischen Gelehrten in Warschau gegriindet.
Ein einleitendes Vorwort belehrt uns iiber Zweck und Richtung.
Auf die Thatsache hinweisend, dals polnische Autorennamen sich
héufig in deutschen, franzdsischen, englischen und italienischen
philosophischen Zeitschriften finden, mangels eines Organs, wel-
ches die philosophische Geistesarbeit polnischer Forscher centra-
lisieren konnte, will diese dem bis dahin bestehenden Mangel
abhelfen, junge Krifte zu philosophischen Forschungen anregen,
iiber neue Erscheinungen des In- und Auslands gewissenhaft
informieren, und ohne das Organ irgend einer bestimmten Rich-
tung zu sein, jeder methodisch dargelegten philosophischen An-
schauung ihre Spalten erschliefsen. Die vorliegenden 6 umfang-
reichen Nummern (zu je 7—9 Bogen) enthalten simtlich recht
wertvolle Arbeiten. Wir erwidhnen insbesondere:

Mahrburg, Co to jest nauka? (Was ist die Wissenschaft?)
Der Verfasser will keine Theorie der Wissenschaft geben, nur
eine passende Definition, ihren Zweck darstellen und die Mittel,
durch welche sie ihr Ziel zu erreichen sucht. Nach Beleuchtung
der Definitionen Martins, Kirchners, Condillacs u. a. definiert
Verf. die Wissenschaft als System von Begriffen und Urteilen,
welche jede Erfahrung (,,do$wiadczenie*) in konsequenter und
nachweisbarer Weise umfassen soll. Ziele der Wissenschaften
sind: Systematisches Mitteilen, Erkliren, Voraussehen (d. h. sie
soll die Moglichkeit bieten zu neuen Erfahrungen).

J. K. Potocki handelt iiber ,psychologische Terminologie*



242 Litterarische Besprechungen.

und bringt die polnischen Termini im Vergleich zu den betreffen-
den englischen und franzosischen — eine zeitgemilse Frage aun-
gesichts der auf diesem Gebiete in neuerer Zeit sich haufenden
originalen Arbeiten polnischer Gelehrter.

Prof. L. Stein, Redacteur des ,,Archivs fiir Philosophie“,
vntersucht die ,,Grundlagen der Socialphilosophie. Die geistigen
Wissenschaften, insbesondere Philosophie und Geschichte, haben.
von den Naturwissenschaften die Induktionsmethode entlehnt.
In die Philosophie fiihrte sie zuerst ein Comte, nach ihm John
Stuart Mill, Herbert Spencer, Dilthey, Wundt, Avenarius u. a.
Der Englander Buckle gelangt auf induktivem Wege zur These,.
dafls das Leben der Vilker so unumstofslichen (esetzen unter-
worfen sei, wie die Natur, und bringt das Princip der Ursdch-
lichkeit als neues Moment in die Geschichte, ein einseitiges.
Betonen dieses Princips fiihrt ihn jedoch bis zu paradoxen An-
schanungen (ein in einem civilisierten Lande geborenes Kind
stehe gleichwohl nicht hoher als ein unter Wilden geborenes).
In die Geschichte der Menschheit als eines organischen Lebens
fihrt Darwin den Entwicklungsbegriff ein, welcher zeigt, dafs
der Fortschritt der Civilisation nicht nur notwendig, sondern
forderlich gewesen. Die Ursédchlichkeit in der Geschichte ist.
also nicht rein mechanisch, sondern immanent zielgeméfs. Das
Gesetz der Ursadchlichkeit und Entwicklung wird vervollstandigt.
durch das Princip der Kontinuitdt, allerdings nur ein Korrelat
der Ursédchlichkeit. Dem Leibnizschen ,,Natura non facit saltus‘
kann man mit Recht hinzusetzen ,ne mens quidem*.

L. Dickstein liefert Beitrige zur Korrespondenz des gelehrten
Jesuiten Kochanski, des Bibliothekars des Konigs Johann Sobieski..
Veroffentlicht werden ein Brief Kochanskis an Leibniz v. 9. No-
vember 1691 und dessen Antwortschreiben vom Dezember des-
selben Jahres. Der Herausgeber verspricht die Publikation des
vollstindigen Briefwechsels.

Heft 2 eroffnet eine Arbeit Dr. Bieganski's iiber ,,Das lo-
gische Denken und die Ideenassociation. Verf., will die Frage
beantworten, ob in der That die Ideenassociation im stande sei,
alle Eigentiimlichkeiten des logischen Denkens zu erkldren und
auf welche Weise sich aus einer Vorstellung das Urteil bilde,
in der Bedeutung, in der es die Logik falst. Nachdem er hier-
iiber die Theorie Wundts vorgetragen und sich gegen dessen
Lehre von der ,,Apperception“ entschieden, untersucht er noch
Ziehens ,,Physiologische Psychologie, Binets ,,Théorie de sub-
stitution”, Hoffdings ,Experimentalpsychologie®, schlielslich die
Theorieen Spencers und Murrays und kommt zum Schlusse, dafs



Litterarische Besprechungen. 243

das logische Denken sich durch die Ideenassociation und ihre
Gesetze nicht hinreichend erkldiren lasse. Man kabn es also
nur durch die Annahme einer auflserhalb dieser Association
stehenden Denkfupktion erklaren. Eine solche Annahme ist
wissenschaftlich wenig begriindet, weshalb wahrscheinlich die
Gesetze der Ideenassociation mit der Zeit allgemeineren Gesetzen
unterstellt werden miilsten, welche sowohl die hoheren, wie die
niederen’ Denkfunktionen umfassen werden.

Dr. M. Massonnius bespricht ,,den Rationalismus in der Theorie
Kants. Nachdem er das Erkenntnisproblem des hl. Augustinus
und des hierin auf seinen Schultern stehenden Descartes skiz-
ziert, darauf das monistische System Spinozas beleuchtet, stellt er
die Erkenntnistheorie Kants in 4 Sétzen zusammen, untersucht,
welche Elemente aus dem von Kant so verurteilten Rationalismus
(Kants ,,Dogmatismus®) in seine Erkenntnistheorie iibergegangen,
und kommt zu dem Resultate, dafs Kants Lehre obwohl dem
Inhalt nach von den rationalistischen Systemen verschieden,
ihrem Ursprung nach und in ihrer Methode rationalistisch sei.

Dr. Eduard Abramowski untersucht die Theorie der Doppel-
natur der Wahrnehmung als der Synthese eines realen und ide-
alen Faktors.

Frau Dr. Kodis, eine eifrige Mitarbeiterin auch deutscher
Zeitschriften, bespricht ,die biologischen Aufgaben der Psycho-
logie‘ (Heft ILI, 1—17). Die Verf. zeigt, dals die Psychologie
in der That im praktischen Leben eine Steigerung der Erkenntnis-
klarheit hervorrufe. Die Physiologie reicht hier nicht aus ohne
Beachtung physiologischer Momente, die Psychiatrie kann als
Zweig der Psychologie angesehen werden, und psychopathische
Erscheinungen konnen nur von psychologischem Gesichtspunkte
aus verstanden werden. In gewisser Weise tragen zu dieser
Erkenntnisklarheit aber auch alle anderen Wissenschaften, so-
wohl darstellende, wie abstrakte, bei.

Das IV. Heft beginnt mit einer interessanten Abhandlung
des Professors Chmielowski iiber ,Philosophische Anschauungen
Mickiewiczs“. Im ersten Teil bespricht Verf. insbesondere die
philosophische Vorbildung des grifsten Dichters der Polen, auf
welchen wir hier etwas ndher einzugehen uns nicht versagen
konnen. Die ersten Elemente der Philosophie schopfte hiernach
Mickiewicz in der von Dominikanerpatres geleiteten Schule zu
Nowogrodek aus dem Handbuch fiir Logik des franzésischen
Philosophen und Piddagogen Condillac, welches in polnischer
Ubersetzung zuerst im J. 1802 in Wilna und spéter in noch



241 Litterarische Besprechungen.

2 Auflagen erschien. Das Buch, welches sich mit der scholasti-
schen Methode in geringschiatziger Weise abfindet, wie sein
Verfasser, stand in Polen in hohem Ansehen und iibte auf die
Geistesrichtung dieser Aufklarungsperiode eine grofse Wirkung aus.

Auf der Universitit in Wilna hatte der Dichter wenig Ge-
legenheit zur Vertiefung seines philosophischen Wissens, auch
wenn bel der Priifung zum Kaundidaten des Lehramts Fragen
iiber Logik vorgeschrieben waren. Die M. bei dieser Priifung
von dem gelehrten Piaristenpater Angelus Dowgird gestellten
philosophischen Fragen haben sich noch erhalten, ein interessanter
Beitrag zur Geschichte des hoheren Bildungswesens der Zeit.
In Kowno, wo der Dichter ein Lehramt bekleidete, las er neben
den Poesieen Schillers, Goethes, Biirgers, Jean Pauls auch die
Schriften Kants und Schellings. Des letzteren Identitdtssystem
scheint 1hn wenig angesprochen zu haben. Im Jahre 1829 bei
seiner Anwesenheit in Berlin nahmen ihn Freunde zu einer
Vorlesung Hegels mit iiber den Unterschied zwischen Verstand
und Vernunft. M. gefiel die Vorlesung recht wenig, er soll ge-
aulsert haben, ,ein Mann, der so unklar spreche und sich eine
ganze Stunde damit abmiihe, den Unterschied zweier Begriffe
klarzulegen, verstehe sich wohl selbst nicht* — eine Bemerkung,
die den begeisterten polnischen Hegelianern, die selbst in ihrer
Umgangssprache die Redewendungen ihres Lehrers gebrauchten,
sehr milsfiel. In den folgenden Jahren finden sich in der Korre-
spondenz des Dichters héufige Bemerkungen, welche erkennen
lassen, wie das Gemiit des Dichters sich immer lebhafter reli-
giosen Gefiihlen hingab. Einen Wendepunkt in dieser Geistes-
richtung bezeichnet insbesondere das Jahr 1830/31, die Zeit
seines zweiten Aufenthaltes in Rom. Zuriickgekehrt stoberte er
in Dresden in den Bibliotheken nach Schriften mystischer Schrift-
steller, wobei er eine Aulserung des Bibliothekars zu hdren be-
kam, das sei ja eine ,philosophia fanatica et barbara“ (1832).
Dieser Lektiire gab er sich noch fleifsiger in Paris hin, wo er
besonders an den Schriften des Dionysius Areopagita ein solches
(zefallen fand, dals er sie ins Polnische zu iibersetzen gedachte.
Lebhaft interessierten ihn auch die Schriften des bekannten mysti-
schen Philosophen Johann Bohme, des katholischen mystischen
Dichters Johann Scheffler (Angelus Silesius) und des franzosischen
Theosophen St.-Martin. [m J. 1836 iibersetzte er sogar in poeti-
scher Form ,Sitze und Notizen aus den Schriften des Johann
Bohme, Angelus Silesius und Saint- Martin“. Mit des letzteren
Werken war M. bereits in Petersburg und Moskau bekannt
geworden, wo das Andenken an die Saint-Martinisten, welche



Litterarische Besprechungen. 245

gegen Ende der Regierung Katharinas IL. eine lebhafte Thatig-
keit in philanthropischer und aufklidrender Richtung bier ent-
wickelt bhatten, noch recht lebendig war. Aulser diesen Schriften
lernte M. auch noch das Werk der bekannten stigmatisierten
Nonne Katharina Emmerich ,,Das bittere Leiden Jesu Christi*
kennen, iiber welches er dulserte ,es sei das erhabenste Poém
und bedeutender als Klopstock* (,,Messias®). In der Folgezeit
wurde der Dichter auf die Werke des Naturphilosophen Lau-
rentius Oken und des katholischen Philosophen Franz v. Baader
aufmerksam. Baaders Werke mochten ihn wieder auf die Phi-
losophie des Pythagoras hingewiesen haben, dessen Anschauungen
sich ofters in seinen Schriften widerspiegeln. Wenig behagte
ihm die Richtung des polnischen Hegelianers Trentowski, welcher
1837 seine ,Grundlage der universalen Philosophie heraus-
gegeben hatte und im folgenden Jahre sich mit einer Schrift
,De vita hominis aeterna® an der Universitit Freiburg habili-
tierte. In einem interessanten Briefe (S. 14 —20) spricht M.
seinen Widerspruch zu manchen Anschauungen Trentowskis aus.
Auch Spinozas Ethik las er in dieser Zeit, immer mehr jedoch
versenkte er sich in ein religios-mystisches Geistesleben, das
den von schweren hduslichen Sorgen iiberdies gepriiften Dichter
in die Arme des unklaren Schwérmers Towianski trieb, dessen
Lehre von der Kirche schliefslich verurteilt wurde. Dieser
Geistesrichtung entsprechend suchte er in diesen Jahren Trost
und Erleuchtung in den Schriften der enthusiastischen Philo-
sophen Buchez, Pierre Leroux und Ralf Waldo Emerson, eines
Nachahmers Carlyles. Besonders sprach ihn der letztere sehr
an. Er nannte ihn den ,,amerikanischen Sokrates* uand iiber-
setzte eine von ihm in Boston gehaltene Rede. Auch Sweden-
borgs Schriften lernte er in dieser Zeit kennen, wohl durch das
Werk Richters ,,La nouvelle Jérusalem* (1831—35) auf ihn auf-
merksam gemacht. Awm hochsten stellte er indes in seinen
letzten Lebensjahren Bohme, iiber welchen er im Jahre 1852
aufserte: ,,Von den neueren Mystikern sei Bohme der grifste,
eine Seele von hellem, reinem Feuer entbrannt, welche ihre
Visionen in Flammenworten zu malen wisse. Er sei ein gott-
licher Prophet und eben solch ein Hellseher fiir die Vilker des
heutigen Christentums, wie es [saias einst fiir die Juden gewesen®.
Zwei Jahre vor seinem Tode diktierte er seinem Freunde Armand
Lévy eine Abhandlung iiber Bohme, welche unvollendet blieb und
nur den ersten Teil, Bohmes Lehranschauung, umfalst. Bs fehlt
der kritische Teil und ein zusammenfassendes Ergebnis. Diese
Abhandlung ist im Verlage des ,Przeglad“ 1898 mit einem



246 Litterarische Besprechungen.

Vorwort des Sohnes des Dichters gleichzeitig in franzosischem
Original und polnischer Ubersetzung als besondere Broschiire
erschienen. Sie umfalst 4 Kapitel: I. L’Universalité — Dien -
Satan. 1I. La Génése. Il1I. L’homme primitif. 1V. L'état de
la création aprés la chute de I’homme et la nécessité d’une
nouvelle force réparatricee Nach diesem Uberblick iiber den
Gang der philosophischen Bildung Mickiewiczs, welche weniger
systematisch als vielseitig war, zeigt Verf. in den 3 folgenden Ab-
schnitten, wie sich in dem Leben und den Werken des Dichters
die drei Hauptrichtungen des philosophischen Denkens wider-
spiegeln und zwar in der Folge, wie sie stets in der Geschichte
wiederkehren: Realismus, Idealismus und Mysticismus. Wir
konnen leider im Rahmen dieses allgemeinen Referats nicht dar-
auf eingehen. Im V. und VI, Kapitel gibt Verf. dann noch ein
zusammenfassendes Résumé der Anschauungen Mickiewiczs iiber
die deutsche (Kapitel V) und polnische (Kapitel VI) Philosophie.

In derselben Nummer handelt Professor L. Gumplowicz aus
Graz iiber ,,Ibn Chaldun, einen arabischen Sociologen des XIV.
Jahrhunderts®. Die Arbeit will aus diesem arabischen Weisen
einen modern denkenden Sociologen machen, dessen Schriften
(in der Pariser Ausgabe von 1857 betitelt: Prolégoménes histori-
ques d’ Ibn Chaldun®, iibers. von de Slane) selbst von neueren
Sociologen unbeachtete Anschauungen enthalten sollen — alles dies
zum Nachweis, dals die ,,Theorie Gumplowicz* iiber Begriff und
Aufgahe der Sociologie zwar nicht neu sei, aber eines Autoritéts-
beweises nicht entbehre. In der That finden sich bei Ibn Chal-
dun manche geistreichen Beobachtungen, so wenn er die Ursache
der scharfen Gegensitze bei Volksstimmen verschiedener Zonen
den Natureinflissen, insbesondere dem Klima zuschreibt, die
Lebensfiirsorge als Ursache der Scheidung der Menschen ihrer
Beschiftigung nach angibt, die dann schliefslich zur Staatenbildung
fiihre, oder wenn er die Klassen- und Rassenunterschiede aus
einer mehrere Generationen lang gleichgearteten Lebensweise
deduziert. Originell sind die Erorterungen iiber Aufschwung
und Niedergang adliger Familien und ganzer Staatengebilde,
welche an die Drei-Generationentheorie von Ottokar Lorenz er-
inmern u. a. m. Nur mit den Seite 56 erwahnten ,kritischen
Studien* des Herrn Maximilian Gumplowicz in der Schrift ,Zur
Geschichte Polens im Mittelalter, Innsbruck 18Y8% welche die
polnische ,,Kloster“-Geschichtschreibung des Mittelalters samt
und sonders als tendenzios hinstellen und u. a. den hl. Stanis-
laus zum Verriter an dem unschuldig von der Geschichte ver-
urteilten Boleslaw II. machen will, konnen wir uns nicht zu-



Litterarische Besprechungen. 247

frieden geben. Sie haben schon den Widerspruch des Krakauer
Prof. Dr. v. Chotkowski hervorgerufen (Miinchener ,,Vaterland‘
1899, Nr. 67) und verdienen eine noch energischere und ein-
gehendere Zuriickweisung.

Im zweiten Jahrgang erortert Dr. Wladislaus Heinrich die
Frage nach dem ,Verhdltnis physikalischer Begriffe und Grund-
sitze zur Philosophie. Von dieser grofseren Arbeit liegt der
erste Teil vor (die Begriffe der Mechanik), welcher im Rahmen
des historischen Entwicklungsganges (Archimedes, Leonardo da
Vinci, Guido Ubaldo, Galilei, Newton, Herz, Kirchhof) dar-
legt, welche Faktoren zur Bildung der Begriffe (insbesondere
Kraft und Mafse) und Gesetze der Mechanik zusammengewirkt
haben, um dann auf die Untersuchung einzugehen, welche Auf-
gabe dem Gesetz der ,,Bewahrung der Kraft“ zuféllt, und welches
die Grenzen sind, welche diesem das menschliche Erkennen der
Natur gesetzt hat. Der zweite Teil soll die Bedeutung der
Begriffe der Thermodynamik untersuchen, ein dritter die Ursachen,
welche zum modernen Dualismus gefiihrt haben, und die allge-
meinen Konsequenzen ziehen, welche aus einer Analyse der
physischen Begriffe sich ergeben.

Neben einer erst begonnenen Studie W. M. Kozlowskis
iber ,,die psychologische Ursache einiger Naturgesetze® enthalt
dann noch Heft II ein Essay von Prof. Dr. Gumplowicz iiber
»Oociologische Geschichtsauffassung®”. Die wmaterialistische Ge-
schichtsauffassung hat seit Marx bereits Fortschritte gemacht,
aufser dem ,,0konomischen* Faktor gibt sie auch den Einfluls
anderer Momente, selbst Ideen (Glaube, Nationalitit) auf die
geschichtliche Entwicklung zu. Sie beriicksichtigt jedoch einen
Faktor gar nicht: den socialen Antagonismus. Die Triebfeder
zu diesem socialen Kampfe sei weniger das Bemiihen, sich bei
der Macht zu erbalten, als vielmehr das Streben, seine Existenz
in der Aufsenwelt geltend zu machen, sich im Verhiltnis zu
seinen physischen und geistigen Krédften empor zu schwingen.
Eine von diesem Gesichtspunkte aus ermoglichte sociologische
Geschichtsauffassung lose allseitig alle rechtlichen und politischen
Probleme. (?) Diese Auffassung ermogliche auch eine befriedigende
Definition des ,,Rechts“-Begriffs als einer ,,bestimmten Abgrenzung
der Thitigkeitssphire einer socialen Gruppe von einer andern‘.
Besonders geistig hervorragende Individuen kénven in der Ge-
schichte eine Rolle spielen, aber nur als Fiihrer, in denen sich
die Bestrebungen bestimmter Gruppen centralisieren. Sowohl
heroistische wie demokratische Geschichtschreibung, welche die
Ursachen des Ganges der Ereignisse im Volkswillen sucht,



248 Ein zweites Wort an Professor Dr. Braig.

geben nur ein illusorisches Verstindnis der wahren Triebfedern
geschichtlicher Aktionen.

Aufserdem finden wir neben der praktischen Neuerung
der , Autoreferate‘* Besprechungen nicht nur der wichtigsten
Erscheinungen des In- und Auslandes, sondern auch Referate
iiber die in verschiedenen deutschen, franzosischen und engli-
schen Zeitschriften enthaltenen Aufsitze. Beriicksichtigt werden
insbesondere die Zeitschrift fiir Philos. und philos. Kritik, Zeit-
schrift fiir Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane, Viertel-
jahrschrift fir wissensch. Philos., Archiv fiir systematische Philos.,
Revue Philosophique, Année biologique und Mind. Prof. Dr. H.
Struve verspricht noch fiir dieses Jahr eine Geschichte der pol-

nischen Philosophie.
Kolmar (Posen). Lic. C. v. Miaskowski.

___—o—%—c____.

EIN ZWEITES WORT AN PROFESSOR DR. BRAIG.
Von Dr. M. GLOSSNER.

Auf seine , Frage'* im Sprechsaal des philos. Jahrbuchs
der Gorresgesellschaft, resp. meine im 4. Hefte des 13. Bandes
dieses Jahrbuchs gegebene Antwort lilst Herr Prof. Dr. Braig
auch seinerseits im 3. Heft des erstgenannten Jahrbuchs (1899)
eine , Antwort“ folgen (8. 348 ff.). Um mich kurz zu fassen,
gehe ich iiber den wiederholten, ironisch gehalteren Vorwurf,
,»iber Biicher, die gar nicht sind, apodiktische Verwerfungsurteile
zu féllen®, dessen Grundlosigkeit ich 1o meinen Bemerkungen
wZur Abwehr* geniigend gezeigt zu haben glaube, hinweg und
zunichst auf den, wie Dr. Braig sich ausdriickt, , bosen Schnitzer
ein, der mir infolge der Herrn Dr. Braig, wie es scheint, sehr
unbequemen Folgerichtigkeit des Denkens unterlaufen sein soll.
Ich sprach némlich als Vermutung, deren Wahrscheinlichkeit
ich begriindete, aus, dafs mit der von Dr. Braig angezogenen
anonymen Autoritdt ,, wohl“ P. Kleutgen gemeint sein werde. Nun
erkliart Dr. Braig, dals dem nicht so sei, ohne jedoch seinen wirk-
lichen Gewidhrsmann zu nennen. Fiir die Hauptsache, um die es
sich zwischen uns handelt (ob sein Seinsbegriff — konsequent
verfolgt — monistisch sei, und ob die als tadellos korrekt
geriihmte Lehre Kuhns einen ,konkreten* Monismus vertrete),
ist jener Umstand ganz gleichgiiltig. Auch die Bemerkungen,



	Litterarische Besprechungen

