
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 14 (1900)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


212 Litterarische Besprechungen.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Christianus Pesch S. J.: Praelectiones (logmaticae,
quas in Collegio Ditton-Hall habebat. Tom. II. IV. V. (Vgl.
über Tom. I. dieses Jahrbuch, Bd. XII. S. 120—127; über
Tom. III. a. a. 0. Bd. XI. S. 99 — 119.)
Der zweite Band, der seit der Besprechung seines

Vorgängers bereits in zweiter Auflage erschienen ist, enthält die
Traktate; De Deo uno, de Deo trino.

Naturgemäfs reflektiert gerade dieser Band am stärksten
die eigenartigen Ansichten des Verfassers: wir stehen nämlich
einer scharf ausgeprägten Form der molinistischen Lehre gegenüber.

Die Stellungnahme des Verfassers in der Frage nach dem.

sog. konstitutiven Princip der Wesenheit Gottes kann unsere
Zustimmung nicht finden. Die 13. propositio lautet nämlich:.
Ratio essentiae divinae consistit in actu purissimo seu in eo,
quod Deus est ipsum Esse. Am Schlüsse der Darstellung folgt
aber unmittelbar: Hinc dicimus hanc descriptionem: Deus
est ens a se, esse quandam quasi definitionem Dei. Die Ansicht
von der aseitas als konstitutives Wesensprincip Gottes dürfte
denn doch nicht als eine Folge der vom Verfasser aufgestellten
Proposition zu betrachten sein. Die diesbezügliche
Untersuchung Feldners (vergl. dieses Jahrbuch, Bd. VII. S. 421 ff.):
„Die sogenannte Aseität Gottes als konstitutives Princip seiner
Wesenheit" ist vom Verfasser nicht berücksichtigt worden.

Die Kontroversfragen kommen durchweg in extenso zur
Sprache, jedoch schwerlich zu Gunsten der Darstellung und der
organischen Gliederung des Stoßes.

Wir glauben diesbezüglich gerade hervorheben zu sollen,
dafs die Kausalität Gottes kaum eigentlich ex professo behandelt
wird. Die prop. 63 über die Allmacht Gottes ist nur ganz
allgemein und die prop. 43 allzu unbestimmt gehalten. In n.
239 heifst es sogar: Ceterum hic nota supponitur doctrina de
concursu in philosopbia tradita. An Stelle der diesbezüglichen,
in dieser Untersuchung beim Aquinaten immer wiederkehrenden
Erörterungen treten langwierige Darstellungen über die scientia
media auf, so dafs schon die äufsere Form darauf hinweist,
dafs wie der hl. Thomas in der alles bewirkenden Kausalität
das Alittel der göttlichen Erkenntnis findet, so unser Verfasser
dieses in die scientia media verlegt. Im einzelnen darauf
einzugehen, wie der Verfasser es versucht, den englischen Lehrer
auf seine Seite zu ziehen, ist uns hier nicht möglich.



Litterarische Besprechungen. 213

Die Darstellung1, welche der Verfasser über die Stellung
der Thomistenschule zur Frage nach der Erkenntnis des
bedingt Zukünftigen giebt, ist mifsverständlich. Nachdem Petrus
de Ledesma und Zumel citiert worden, heifst es zum Schlüsse
noch: alios Thomistas, qui haec décréta uegabant, allegat Suarez.
Und sofort folgt n. 208: Ab hac doctrina priorum Thomista-
rum recesserunt posteriores Thomistae. Hierdurch wird der
Anschein erweckt, als hätte die Thomistenschule überhaupt
diese Ansicht gehabt. Allein Suarez citiert überhaupt neben den
zwei bereits genannten nur noch einen Namen, Cabrera. Drei
Namen, deren Träger (vielleicht mit Ausnahme von Zumel) nie
hervorragende Bedeutung genossen haben, sind gewifs kein
genügendes Zeugnis für die Ansicht einer Schule, ebensowenig
wie später die bekannte Expektoration des Didacus von Deza n.
262 die Lehre der „Vetus Schola S. Thomae" bezeugt.

Dr. Oeslaus Schneider hat überdies die Behauptung von
Suarez bereits 1884 in seinem Werke „Das Wissen Gottes"
(I, 86) geprüft und als irrtümlich erwiesen. „Es kann", so sagt
er, „kein einziger Thomist gefunden werden, der jemals sich in
dieser Weise ausgesprochen (d. h. Gott die sichere und gewisse
Erkenntnis des bedingt Zukünftigen abgesprochen) hätte. Was
vollends die drei angeführten betrifft, so läfst sich mit Leichtigkeit

aus ihren Schriften nachweisen, dafs sie immer die richtige
Lehre, vorgetragen und dafs Suarez ihre Texte nicht genau
gelesen hat." P. Pesch dürfte sich also durch die Angaben seiner
Vorlage haben täuschen lassen. Cabrera z. B. bestreitet nur,
dafs von Seiten des Gegenstandes eine unfehlbare Erkenntnis
möglich sei. Schneider citiert folgenden Passus: „Ich (Cabrera)
sage nur, dafs diese Dinge kraft solcher Bedingungen, (die aus
sich heraus keinen unfehlbaren Zusammenhang mit dem betreffenden

Zukünftigen haben, wie das angeführte Beispiel darthut)
nicht mit Sicherheit erkennbar sind, Gott aber kann sie mit
Sicherheit und unfehlbar erkennen kraft anderer Bedingungen,
mit denen sie unfehlbaren Zusammenhang haben, nämlich kraft
seines Beistandes und kraft seiner eigenen Willensentscheidung"
(a. a. 0. S. 88. Vgl. Heinrich, Dogmatische Theologie III,
§ 188, S. 606, Anm. 1).

Über die Erkenntnis der freien Akte sagt n. 239: Quodsi
adhuc instas et qüaeris, quid sit illud in essentia divina, in quo
Deus cognoscat transitant agentis liberi ex actu primo perfecte
expedito ad agendum ipsum liberum actum secundum, respondeo
esse illam operationem divinam, qua actus secundus producitur,
®eu esse concursum (conditionate) collatum. Hic enim concursus



214 Litterarische Besprechungen.

nihil aliud est nisi actio divina, quae pro termino habet actum
secundum liberum creaturae. Wie sich indes im 5. Bande
herausstellen wird, handelt es sich ausschliefslich um eine die
geschöpflichen Dispositionen und Kräfte erhaltende Mitwirkung
Gottes, nicht aber um eine von Gott ausgehende Be Wirkung
der freien Willensentscheidung.

Dagegen konnten wir die Lösung einer unmittelbar darauf
aufgeworfenen Schwierigkeit nicht verstehen. „Si dicis, so heifst
es, ante hunc concursum Deum scire oportere, in quam partem
creatura se libéré determinatura sit, respondeo distinguendum:
Ante concursum actu collatum haec notitia praecedere debet,
concedo; ante concursum hypothetice praesuppositum haec notitia
praecedere debet, nego (!); nam sine concursu hypothetice
incluso nulla determinatio libera creaturae conditionate futura est."

Die ganze Darstellung über die göttliche Erkenntnis steht
nun natürlich im Banne dieser Voraussetzung. So ist es wohl
richtig, wenn in der folgenden n. 240 gesagt wird: quam-
diu essentia divina consideratur ut causa qua constituitur actus
primus completus agentis creati liberi, sic in essentia divina
cognosci nequit actus futurus über creaturae. Aber ist auch der
angehängte Begründungssatz richtig? Nam liber actus, so heifst
es, non est futurus nisi praesupposita libera determinatione
voluntatis creatae. Was wird denn vorausgesetzt? Doch nur
die zukünftige Existenz des freien Willens-Aktes. Diese ist
freilich notwendig anzunehmen, wenn man annimmt, dafs sie

von Gott als zukünftig erkannt wird!
Zur Thomasstelle S. Th. I. q. 14. a. 13 ist zu bemerken,

dafs der Heilige im betreffenden Artikel gar nicht untersucht,
auf welchen Grund hin denn für Gott alles sec. suam praesenti-
alitatem gegenwärtig sei. Er hatte diesen Grund bereits in
den vorangehenden Artikeln entwickelt. Die stillschweigend
vorausgesetzte Interpretation des Verfassers widerspricht z. B.
der Darstellung in Contra Gentes I, 67, besonders der ratio 4
(effectum excedere).

Die Argumentation gegen die décréta praedeterminantia
übergehen wir, um nicht eventuell zu jenen gezählt zu werden,
von denen es n. 255 heifst: recentes scriptores qui putant paucis
distinetionibus totam rem a se posse in clarissima luce poni,
aperte ostendunt se ne suspicari quidem, qua de re tandem
agatur.

Soweit über die scientia Dei! Um nun zur Prädestinationsfrage

überzugehen, bewegt sich unser Verfasser selbstredend in
den gleichen Bahnen. Bezüglich der Lehre des hl. Augustinus



Litterarische Besprechungen. 215

nimmt er den Präskriptionsbeweis für sich in Anspruch. Wir
verweisen ruhig auf P. Odilo Rottmanner, Der Augustinismus,
München 1892.

Die Belege aus dem H. Thomas folgern daraus, dafs der Heilige

lehrt, es bestehe ein effektiver, meritorischer und linaler
Ursachenverband zwischen einzelnen Wirkungen der Prädestination

und der Glorie, — dafs der Aquinate eine praedestinatio
post praevisa mérita annehme (n. 383)!

Wir erlauben uns zum Abschlufs der Besprechung dieses
ersten Teiles eine Bemerkung. Wäre es im Interesse einer
gegenseitigen Verständigung nicht wünschenswert, dafs bei der
Kontroverse vorerst die Grundfrage gründlich erörtert würde,
nämlich der Begriff der Kausalität Gottes? Wir meinen dabei,
dafs vorerst abzusehen sei von der feineren Erörterung des
modus explicandi. So lange das genus nicht festgestellt ist,
sind alle Debatten über die species fruchtlos. Wenigstens
konnten wir bei der Durcharbeitung dieses und des fünften
Bandes nicht verkennen, dafs der Verfasser namhafte Anstrengungen

macht, den Standpunkt der „Gegner", wie er sich leider
auszudrücken liebt, zu würdigen, sich aber stets durch das

Schreckgespenst der praemotio einschüchtern läfst, freilich nur
infolge einer vielfach schiefen Auffassung derselben.

Der 4. Band enthält folgende Traktate: I. De verbo incar-
nato. II. De beata virgine Maria. III. De cultu Sanctorum.
Wie in den übrigen Bänden folgt der Verfasser auch im
vorliegenden im grofsen Ganzen der Mehrzahl der Theologen seines
Ordens, die bekanntlich gerade hier in vielen Punkten mit der
Thomistenschule nicht übereinstimmen. Eine Auseinandersetzung
aller dieser Punkte würde zu weit führen. Was wir auch in
diesem Bande vermissen, ist das Streben, die Dogmen in ihrem
inneren Zusammenhange darzustellen. Wir haben es mehr
mit einer nach logischen Gesichtspunkten geordneten Reihe
von Abhandlungen als mit einer organischen Entwicklung der
Inkarnationslehre zu thun. So wird, um nur eines zu erwähnen,
die Mariologie als appendix an die Soteriologie angehängt. Wir
erinnern vor allem an die Behandlung der Mariologie beim
hl. Thomas, und bei Scheeben S. 36 sect. I. art. 4. prop. 5

wird die Einwendung „non postest incarnari una tantum
persona divina sed solum tota simul Trinitas" ungenau
beantwortet. Der Verfasser meint nämlich: „cum hypostasis divina
a natura divina virtualiter distinguatur, potest haec virtus hypo-
statica sic extendi ad extra, ut natura divina formaliter qua
natura non uniatur cum humana natura." Abgesehen davon



216 Litterarische Besprechungen.

dafs man kaum von einer extensio virtutis hypostaticae ad extra
sprechen kann, dürfte diese Lösung doch nur zeigen, wie die
unio in persona ohne unio in natura, nicht aber wie die unio
in una persona ohne unio in aliis personis denkbar sei.

Die prop. VII. sect. 2. (p. 46) scheint uns nicht genau
formuliert zu sein. Wie sie hier vorliegt: „formalis ratio unionis
hypostaticae non consistit in eo quod humanitas Christi modo
subsistendi realiter a natura humana distincto caret", dürfte sie
kaum von jemand bestritten worden sein. Leider identifiziert der
Verfasser die von ihm (wie uns dünkt, mit Recht) bekämpfte
Ansicht mit der Lehre vom realen Unterschied zwischen Sub-
sistenz und Natur. Man braucht aber nur die Person des
Wortes als einer der menschlichen Natur Christi im engsten
Sinne zu eigen gewordene zu betrachten, und man kann ganz
gut den realen Unterschied festhalten, ohne die vom Verfasser
bekämpfte Ansicht festzuhalten. In dieser Weise ist, so glauben
wir, auch der hl. Thomas aufzufassen, wenn er (III. q. 4. a. 2.
ad 2) sagt: Naturae assumptae non deest propria personalitas
propter defectum alicuius quod ad perfectionem humanae naturae
pertineat. Die Thomistenschule — leider berücksichtigt der
Verfasser dies zu wenig — vertritt den realen Unterschied zwischen
Natur und Subsistenz, ohne einen Mangel in der menschlichen
Natur Christi anzunehmen. Ferner behauptet eine ganz bedeutende

Anzahl von Theologen den realen Unterschied, ohne zu
dem vom Verfasser bekämpften „modus" zu greifen. Dazu
gehören unter anderem Capreolus, Javellus, Medina, Arnu, in
neuerer Zeit Dr. Glossner (Dogmatik 2. Bd. S. 84), de Maria
S. J. u. s. w.

In der nämlichen prop. VIL (p. 57) bestreitet der Autor
das Argument, das die Verfechter des realen Unterschiedes der
hypostatischen Union entnehmen, und meint, der Grundsatz, auf
den diese sich hauptsächlich stützen „quod ea quae realiter inter
se separari possunt realiter différant" habe keine allgemeine
Geltung. Der Schwerpunkt des Beweises liegt nun aber darin,
dafs in Christus eine einzelne menschliche Natur unbeschadet
aller ihr angehörigen Vollkommenheiten ohne geschaffene
Subsistenz vorhanden ist. Sind aber zwei auf diese Weise real
getrennte Dinge nicht auch real voneinander verschieden? Die
Beispiele, die der Verfasser anführt, dürften seine Behauptung
kaum erhärten; denn sobald z. B. eine wirkliche Trennung der
ratio triauguli vom Dreieck stattfindet, bedeutet dies eine
Zerstörung des Dreieckes.



Litterarische Besprechungen. 217

Seite 57 behandelt der Verfasser die Einheit des Seins in
Christo. Im Exkurs über die Ansicht des hl. Thomas geht
derselbe auf die Hauptstelle III. q. 17. a. 2. gar nicht ein; er
beruft sich auf zwei (von ihm unvollständig citierte) Texte aus
mehr sekundären Werken des engl. Lehrers, nämlich auf die
vielfach angezweifelte quaestio] unica de unione Verbi in-
carnati und Ouodl. IX. a. 3. u. schliefst dann mit der Bemerkung:

„Secundum hos textus facile expoues alia dicta S. Thomae
ut III. q. 17. a. 2. ubi docet naturam Christi non habere esse
hypostaticum et personale" (p. 65). Die quaest. unica de unione
Verbi incarnati ist unter allen Texten des hl. Thomas in unsere
Frage der am wenigsten klare; aber immerhin wurde er von
den meisten Thotnisten im Gegensatze zu Cajetau in ihrem Sinne
erklärt, so neuerdings von P. Terrien S. J. in seinem Werke:
„De unione hypostatica" (p. 104 tf.) Um so deutlicher dürfte
indes der vom Verf. beanspruchte a. 3. des Quodl. IX. sein.
Der Autor hat leider Anfang und Ende des Artikels weggelassen.
Wir lassen hier den Artikel vollständig folgen und überlassen
dem Leser das Urteil.

„Respondeo: Dicendum quod esse dupliciter dicitur ut patet
per Phil, in V. Met. et in quadam glossa Origenis super prin-
cipium Joannis. Uno modo secundum quod est copula verbalis
significans compositionem cuiuslibet enuntiationis, quam anima
facit, unde hoc esse non est aliquid in rerum natura, sed tan-
tum in actu animae componentis et dividends, et sic esse attri-
buitur omni ei de quo potest propositio formari, sive sitens, sive
privatio entis: dieimus enim coecitatem esse. Alio modo esse
dicitur actus entis in quantum est ens, i. e. quo denominatur
aliquid ens actu in rerum natura, et sic esse non attribuitur
nisi rebus ipsis quae in decern generibus continentur, unde ens
a tali esse dictum per decern genera dividitur: sed hoc esse
attribuitur alicui dupliciter. Uno modo sicut ei quod proprie
et vere habet esse, vel est, et sie attribuitur soli substantiae
per se subsistenti: (das esse hypostaticum et personale ist also
nach dem hl. Thomas nichts anderes als das esse existentiae)
unde quod vere est dicitur substantia in I. Phys. Omnia vero
quae non per se subsistunt sed in aliis et cum alio, sive sint
accidentia sive formae substantiates aut quaelibet partes, non
babent esse, ita ut ipsa vere sint, sed attribuitur eis esse. Alio
®odo i. e. ut quo aliquid est, sicut albedo dicitur esse, non quia
]psa in se subsistât, sed qui ea aliquid habet esse album. Esse
ergo proprie et vere non attribuitur nisi rei per se
8ubsistenti (der Hauptbeweis der Thomisten für die Einheit



218 Litterarische Besprechungen.

des Seins in Christo) hnic autem attribuitur esse duplex :

proprium est esse suppositi substantiale. Aliud esse et supposito
attributum, praeter ea quae integrant ipsum quod et esse super-
additum sc. accidentale, ut esse album attribuitur Sorti dum
dicitur Sortes est albus. Von jetzt an citieren wir mit P. Pesch :

Quia ergo in Christo ponimus unam rem subsistentem tantum
ad cuius integritatem concurrit etiam humanitas, ideo oportet
dicere, quod esse substantiale quod proprie attribuitur supposito
in Christo est unum tantum, habet autem unitatem ex ipso
supposito et non ex naturis. Si tarnen ponatur humanitas a divini-
tate separari, tunc humanitas suum esse habebit aliud ab esse
divino. Kon enim impediebat, quin proprium esse haberet nisi
hoc quod non erat per se subsistens, sicut si area esset indivi-
duum naturale ipsa tota non haberet nisi unum esse; quaelibet
tarnen partium ei us ab area separata proprium esse habebit.
Der Autor macht hierzu eine Bemerkung, mit der er den ganzen
Artikel zu seinen Gunsten deuten zu können glaubt: „Sane in
hac suppositione separatio non produceret existentiam in artibus
arcae, ergo earn antea habuerunt, non in se sed in area." So
weit der Autor. Der hl. Thomas sagt indes noch im Schlufs-
satz: Et sic patet quod secundum opinionem secundam oportet
dicere quod in Christo est unum esse substantiale
secundum quod esse est suppositi proprie, quamvis sit
in eo multiplex esse accidentale. Ist dies wirklich einer
von den Texten" quibus humanae Christi naturae diserte adscri-
bitur esse creatum"? (p. 64.)

Der Autor nimmt aber auch noch die Summa theol. für sich
in Anspruch mit den Worten: „Earn (sc. hum. nat. Christi) habere
esse creatum, etiam in Summa diserte docet" (p. 65) und
verweist dabei auf III. q. 2. a. 7. Der betreffende Artikel
behandelt die Frage „utrum unio naturae divinae et humanae sit
aliquid creatum". Unter dieser unio versteht der englische Lehrer
die relatio der menschlichen Natur zur göttlichen und sagt von
ihr, sie sei von Seiten der menschlichen Natur etwas Geschaffenes.
Das esse creatum humanae naturae kommt hier nicht zur Sprache.
Wenn der Autor die Lehre von der Einheit des Seins in Christo
(p. 57) erst von Cajetan an datiert sein läfst, so verweisen wir
diesbezüglich auf P. Terrien loc. cit. (Cf. bes. p. 162 ff.) Suarez
schreibt diese Meinung Heinrich von Gent und Capreolus zu
(3. D. 36. S. 1), und schon Scotus bekämpft sie III. D. 6. q. 1

ausdrücklich. Seite 170 findet es der Verfasser nicht der Mühe
wert, „vix operae pretium est", auf den Lösungsversuch der
„Bannesianer" für die Vereinbarung der Freiheit Christi mit
dem Gebote des Leidens und Sterbens näher einzugehen.



Litterarische Besprechungen. 219

Der fünfte Band behandelt die Gnadenlehre. Der
Verfasser teilt seine Darstellung in zwei Teile, deren einer die
aktuelle, der andere die habituelle Gnade behandelt. Durch die
Voranstellung der aktuellen Gnade fehlt es der Darstellung an
einem methodischen Ausgangspunkte. Die habituelle Gnade
sollte vor der aktuellen behandelt werden, wenn es wahr ist,
was der Autor S. 6—7 sagt: Gratia habitualis datur, ut per
gratiam actualem homo suaviter et prompte a Deo moveatur ad
bonum aeternum consequendum. S. Th. 1. 2. q. 110 a. 2. Der
Organismus des Gnadenlebens kann nur vom Standpunkte der
habituellen Gnade aus erfafst werden. Vergl. unsere
Bemerkungen in diesem Jahrbuch XIII, 217 if.

Die Auffassung der aktuellen Gnade ist denn auch der
wunde Punkt der ganzen Darstellung. Scheeben bemerkt richtig,
dafs die Bemühung, die patristischen und altscholastisehen
Einteilungen der Gnade in neue Formen zu pressen, nicht zum
geringsten Teile schuld sei an den grofsen Kontroversen der Theologen

über die Wirksamkeit der Gnade. (6. Buch, S. 648 n. 35.)
Da die ganze Abteilung über die aktuelle Gnade, wie sie

sich in unserem Werke findet, inhaltlich und litterarisch stark
eine Abhandlung reflektiert, die seinerzeit (1891) P. Limbourg
in der Zeitschrift für katholische Theologie veröffentlicht hat,
(Zum Begriff der zuvorkommenden Gnade S. 480—518), so
müssen wir auch auf diese Bezug nehmen.

P. Limbourg stellt nicht ohne lobenswerte Klarheit die
ganze Kontroverse dar, welche innerhalb der Thomistenschule
darüber herrschte, ob das donum der zuvorkommenden Gnade
eine Qualitas sei oder nicht. (S. 482 ff.) P. Pesch nimmt nun
kurzweg die Resultate über die zuvorkommende Gnade in
seine Darstellung der aktuellen Gnade auf.

Wir glauben aber keine Widerlegung befürchten zu müssen,
wenn wir dies als ein Mifsverständnis mit bedenklichen Folgen
bezeichnen. Die Einteilung der Gnade ist von grofser Wichtigkeit

für das Verständnis der Gnade selbst. In unserem Falle
schreitet das Mifsverständnis bis zur Aufhebung des
Begriffes der aktuellen Gnade vor.

Der Autor resümiert seine Ansicht selbst in folgender Weise:
Id quod negant Suarez et alii et recte negant, est vir-
'us ill a fluens et praedeterminans, quam secundum Ban-
°esianos (Deus) hic et nunc addit voluntati jam plene
P-Xpeditae ad agendum in actu primo ut in actum secundum

transeat, cum praeter virtutem plane expeditain
ln actu primo nihil requiratur nisi concursu in actu



220 Litterarische Besprechungen.

secundo (n. 270). Was der Autor unter dem concursus
versteht, zeigt die folgende Stelle: Etiam ipse actus secundus
voluntatis non fit a sola voluntate, sed simul et principalius a Deo
ipso. Et hic concursus simultaneus est formalis applicatio agentis
ad agendum, quia dat formant qua agens agat. Unde Deus
non solum dat formas rebus, sed etiam conservât eas in esse et
applicat eas ad agendum et est finis omnium actionum. (I. q.
105. a. 5 ad 3.)

Im gleichen Sinne spricht sich P. Limbourg in der genannten
Abhandlung aus, wenn er sagt: Übrigens verlangt Alvarez mit
seiner Schule trotz der durch die heiligmachende Gnade
bewirkten Erhebung der Natur wiederum zur wirklichen Bethä-
tigung der erhobenen Seelenkräfte eine motio virtuosa. (S. 517.)

Auch bei Scheeben vermissen wir in dieser Frage manches:
Er sagt: Nach modernem Sprachgebrauche kann man daher
sehr treffend die aktuelle Gnade als eine von Gott
empfangene Lebensenergie, d. h. aktuelle Lebendigkeit bezeichnen,
durch welche als durch einen lebendigen Trieb resp. Triebkraft
oder Geist die Seele zu ihrer Selbstthätigkeit als zu einer Lebens-
bethätigung oder Lebensäufserung befördert wird (a. a. 0. S. 661
n. 57). Er ist sich des Fragepunktes genau bewufst, indem er
ihn mit Lemos dahin fixiert, „ob bei allem und jedem Freiheitsgebrauch

aufser der gesamten inneren Disposition (habituelle und
aktuelle dynamische Elevation oder Stimmung des Willens) noch
eine besondere innere Einwirkung Gottes auf den Willen
notwendig sei, vermittelst deren der leztere zu jenem Akte
übergehe" (nJ 139). Er meint, dafs die inspirierte Disposition
des Willens sich so sehr als Zurichtung und Zurüstung
desselben zur freien Thätigkeit darstelle, dafs kaum noch für eine
weitere Einwirkung Gottes, wodurch er auf die Vollziehung jener
Thätigkeit fördernden Einflufs üben müfste, Raum bleibt. (S. 720.)

Es dürften diese Citate wohl hinlänglich beweisen, dafs,
wenn auch zuweilen das Wort movere oder auch applicare
verwendet wird, es doch nur den Sinn einer letzten Zu- oder
Ausrüstung des Willens hat, nicht aber eine eigene wirksame Applikation

von Seite Gottes bezeichnet.

Dem gegenüber erlauben wir uns nur kurz auf den heiligen
Thomas zu verweisen, den ja der Autor für sich in Anspruch
nimmt, obwohl er gerade an der entscheidenden Stelle sich auf
einen weniger klassischen Text beruft, wenigstens gegenüber
den ex professo Stellen aus der I. 2.



Litterarische Besprechungen. 221

Wir bitten folgende Erklärungen des heiligen Thomas mit
den oben wiedergegebenen Ansichten des Autors, P. Limbourgs,
Scheebens zu vergleichen.

S. Th. I. 2. q. 109 a. 1 sagt der Aquinate: actio
intellects, et cuiuscunque entis creati dependet a Deo quantum

ad duo: uno modo, inquantum ab ipso habet perfectionem,
sive formam, per quam agit: alio modo, inquantum ab ipso
movetur ad agendum. Und noch deutlicher drückt er sich
folgendermafsen aus: Manifestum est, quod sicut motus omnes
corporales reducuntur in motum coelestis corporis, sicut in primum
movens corporate, ita omnes motus tarn corporales quam
spirituals reducuntur in primum movens simpliciter, quod
est Deus; et ideo, quantumcunquc natura aliqua corporalis
vel spiritualis poaatur perfecta, non potest in suum actum
procedere, nisi moveatur a Deo (1. c.). Im folgenden Artikel
behauptet er aufs neue: virtute superaddita gratuita virtuti
naturae indiget homo in statu naturae integrae quantum ad unum,
scilicet ad operandum et volendum bonum supernaturale: sed in
statu naturae corruptae quantum ad duo, scilicet ut sanetur, et
ulterius ut bonum supernaturalis virtutis operetur, quod est
meritorium: ulterius autem in utroque statu indiget homo
auxilio divino, ut ab ipso moveatur ad bene agendum
(1. c. a. 2; cf. a. 1). Ebenso deutlich sprechen die folgenden
Texte: Homo ad recte vivendum dupliciter auxilio Dei indiget;
uno quidem modo quantum ad aliquid habituale donum, per
quod natura humana sanetur, et sana facta elevetur ad operanda
opera meritoria vitae aeternae quae excedunt proportionem
naturae: alio modo indiget homo auxilio gratiae, ut a Deo moveatur

ad agendum. Endlich, um nur noch diese Stelle
anzuführen, erklärt er sich noch selbst im 2. a. der 110. q. folgendermafsen:

dupliciter ex gratuita Dei voluntate homo adjuvatur.
Uno modo, inquantum anima hominis movetur a Deo ad aliquid
nognoscendum vel volendum vel agendum: Et hoc modo ipse
gratuitus effectus in homine non est qualitas, sed motns quidam
animae, actus enim moventis in moto est motus. Vergl. dazu
q. Ill a. 23; q. 112 a. 2.

Wir brauchen wohl kaum noch hervorzuheben, dafs das

»auxilium", sowie das „movere" des heiligen Thomas sicherlich
nicht den Sinn einer Zurüstung der Willenskraft, noch der
Erhaltung der Disposition in actu primo hat.

Wenn wir nun die Aufstellungen der drei oben angeführten
Autoren mit den Texten des heiligen Thomas vergleichen, so

Jahrbuch für Philosophie etc.1 XIV. 16



222 Litterarische Besprechungen.

ergibt sich augenscheinlich, dafs wir der Behauptung und
Verneinung einer und derselben Sache gegenüber stehen.

P. Limbourg vermifst in Scheebens Darstellung der aktuellen

Gnade „eine diesem Theologen sonst eigene Akribie" (a.
a. 0. S. 498). Scheebens Darstellung scheint uns aber eher ein
verzweifelter Versuch seiner Akribie zu sein, zwei
verschiedene Gesichtspunkte mit einander zu vereinen. Die aktuelle

Gnade mufs als condivisum zur habituellen betrachtet werden,
insofern letztere die Ausrüstung der geschöpflichen Kraft, erstere
deren Applikation von seite G-ottes bedeutet. Beide Gnaden
heifsen dann bald zuvorkommend oder mitwirkend, je nach ihrem
Verhältnis zum Willensakte. Bewirkt sie den Willensakt, so
heifst die aktuelle Gnade zuvorkommend, insofern sie aber in
dem bewirkten Akte mitwirkt, heifst sie mitwirkende Gnade.
Nimmt man nun den Begriff zuvorkommende Gnade in dem

engeren Sinne der Vorbereitung auf die heiligmachende Gnade,
so ist wohl die zuvorkommende Gnade eine aktuelle, aber
die aktuelle Gnade nicht immer eine zuvorkommende (in diesem

engeren Sinne).
Wir geben ohne vieles Bedenken zu, dafs selbst innerhalb

der ThomistenBchule diese beiden Punkte nicht immer
scharf genug aus einander gehalten worden sind, ja dafs gerade
deswegen die oben erwähnte Kontroverse entstehen mufste — es
ist eben selbst in der Kontroverse schwer, den bekämpften
Irrtum immer zu vermeiden. Mit der fortschreitenden Klärung der
Begriffe hat dann aber auch diese Schwankung von selbst aufge-
gehört.1

In der näheren Beschreibung der aktuellen Gnade wird
diese vom Autor als der vitale Akt selbst bestrachtet. Er
stützt sich dabei auf das thomistische, resp. aristotelische: „actus
moventis in moto est motus". Hier genügte aber zur
Aufklärung die Erklärung des heiligen Thomas zur angezogenen
Stelle, Phys. lib. 3, lect. 5 n. 17. Wir verweisen besonders
auf Phys. 10 c. 10 n. 4: id quod inovetur est mobile, sc. in
potentia existens: quia quod movetur, inquantum est in po-
tentia et non in actu movetur: ex hoc enim movetur aliquid,
quod cum sit in potentia, tendit in actum. Nec tarnen id quod
movetur, est ita in potentia ut nullo modo sit in actu;
quia ipse motus est quidam actus mobilis, inquantum

1 Wir können überhaupt nicht begreifen, wie der Autor die
Kontroversen innerhalb der Thomisteuschule so abschätzig beurteilt. Der
Fortschritt ist auch ein Zeichen des Wahrheitsbesitzes. Vgl. Commer,
Die immerwährende Philosophie 1899, S. 45 ff., 113 ff.



Litterarische Besprechungen. 223

movetur: sed est actus imperfectus, quia est actus eius in-
quantum est adhuc in potentia. Diese Stelle erklärt und
rechtfertigt zugleich den thomistischen Standpunkt. Wir verweisen
besonders noch auf S. Th. III. q. 62 a. 4. c. et ad 2.

Über die Sectio IY, welche die Wirksamkeit der aktuellen

Gnade behandelt, können wir uns nach dem bereits
Gesagten kurz fassen. Der Verfasser folgt Molina, selbst gegen
Suarez. Zwar scheint sich der Autor zuweilen der thomistischen
Ansicht zu nähern, z. B. n. 249: Neque enim quaeritur, so sagt
er, num gratia, quae praecedit liberum consensum voluntatis, sit
praemotio physica, a Deo voluntati indita, quae de se sit efficax
efficacia virtutis ad producendum actum secundum. Hanc esse
nostram doctrinam constat. Doch die unmittelbar folgende
Erklärung schränkt wieder ein: Porro haec praemotio déterminât
etiam voluntatem hoc sensu, quod earn ex indifferentia passiva
transfert in indifferentiam activam, quia ei dat potentiam
proxime expeditam et inclinationem ad actum secundum. Vergl.
dazu die oben citierte Stelle aus I. 2. q. 109. a. 1 ff. Der
actus secundus wird also bereits der entscheidenden Wirksamkeit

der gratia efficax entzogen, der Verfasser betont dies noch
ausdrücklich: Poterit aliquo vero sensu vocari praedeterminatio
physica. Sed vocabulum praedeterminationis physicae ex usu
habet alium sensum. Positiv spricht er sich in n. 242 aus:
cum gratia dicatur efficax propter liexum, quem habet cum
Consensu voluntatis, patet huius efficaciae, si spectetür
in actu secundo, non esse aliam rationem, nisi quod
voluntatis libéré consentiat motioni divinae. Während
die Thomisten sagen, die Gnade sei wirksam, weil sie die freie
Zustimmung des Willens bewirkt, sagt P. Pesch, die Gnade sei

wirksam, weil der Wille frei zustimme. In n. 249 führt er
diese Wirksamkeit ausschliefslich auf den freien Willensent-
schlufs zurück. Cum supposita gratia proxime sufficiente
consensus aut dissensus pendeat unice ex hominis libero arbitrio
gratia ilia adjuta, unus libere eligere potest consensum, alter
autem dissensum. Die Entscheidung steht also allein beim
Willen, wenn sie auch nicht ohne den Konkurs Gottes zu
stände kommt (n. 232). Der Beistand dieses Konkurses ist aber
Dur im Sinne .einer Erhebung und Unterstützung des Willens,
Dicht aber im Sinne einer unfehlbaren Applikation des Willens
von seite Gottes zu denken (n. 250), so dafs die Unfehlbarkeit
Dur aus dem Vorherwissen Gottes (kraft der scientia media),
Dicht aber aus der inneren, eigenen Kraft der Gnade Gottes
stammt (1. c.). Selbstverständlich negiert dann der Verfasser den

16*



224 Litterarische Besprechungen.

realen Unterschied zwischen der gratia efficax und der gratia
8ufficiens, da ja die gratia efficax in dem die bereits in actu
primo ausgerüsteten und disponierten Seelenkräfte applizierenden
resp. bewegenden Beistande Gottes besteht.

Wir können dem Verfasser die Folgerichtigkeit nicht
absprechen. Die Kontroverse ist ziemlich ruhig und so weit als

möglich auch sachlich gehalten. Nicht am Platze finden wir
dagegen die wohl absichtliche Ignorierung diesbezüglicher
Arbeiten, wie z. B. von P. Feldner über die Willensfreiheit, sowie
dessen Erörterungen über die Neuthomisten, vergl. dieses
Jahrbuch, VIII, 385 ff.

Uberhaupt hätte die sachliche Verwertung der neueren
einschlägigen Arbeiten die ganze Kontroverse von Grund aus anders
gestaltet. Die erste Anforderung an einen Theologen ist eben
die der Objektivität. Auch wäre es gewifs sehr zu bedauern,
wenn ein Verfahren, das schon bald drei Jahrhunderte hindurch
der sachlichen Ausbildung der katholischen Theologie so viele
Kräfte entzogen hat, so manchen Fortschritt gehemmt und einem
vernichtenden Reife gleich so manche Geistesblüte im Keime
erstickte, auch fernerhin die Kräfte der ohnedies kleinen Schar
der &£ÖXoyoi binden, die Versuche zur Abklärung der Fragen
und zur Verständigung der Gelehrten vereiteln und die
Bemühungen für eine Ausbildung unserer Theologie hintanhalten
sollte.

Die nun einmal schwebenden Fragen sollten doch wenigstens
als Kontroversfragen, aber nicht immer als Polemik betrachtet
werden. „In jeder Polemik, sagt mit Recht Dr. Ehrhardt, wenn
auch mit Bezug auf ein anderes Gebiet, liegt ein verwundender
Stachel; jede Polemik ist zur Einseitigkeit1 verurteilt und mufs
das Trennende mehr hervorheben als das, was den Getrennten
gemeinsam ist. Es ist hohe Zeit, dafs die Polemik durch die
Theologie der Verständigung und Versöhnung ersetzt werde;
nicht einseitiges Rechthaben ist ja das Ziel jeder sittlich ge-

1 Wir waren wohl sehr erstaunt, als wir in einer, freilich nicht so
sehr wissenschaftlichen als „praktischen" Zwecken dienenden Zeitschrift
erfuhren, dafs die prop. 22 unseres Bandes: efficacia gratiae eo explica-
tur quod Deus dat homini talem gratiam, qualem seit esse congruam, ut
homo libéré assentiat, ein „Beweis" sei für die Leichtigkeit des
Verfassers, dem Leser auch schwierige Fragen zum Verständnis zu bringen
und von der Richtigkeit der Ausführungen zu überzeugen. Der verehrte
Referent hätte da auch sagen können: Die Stringenz der vom Verfasser
erbrachten Beweise erklärt sich daraus, dafs er eben solche Beweise
bringt, von denen er weifs, dafs sie geeignet sind, die Zustimmung des
Lesers zu erzielen! Studio et verecundia veri!



Litterarische Besprechungen. 225

führten Polemik." (Die orientalische Kirchenfrage und Österreichs

Beruf in ihrer Lösung, Wien 1899, S. 60.) Was
Ehrhardt an der genannten Stelle für die höhere, wissenschaftliche
Theologie fordert, dürfte a fortiori für das genus der Lehrbücher
gelten.

2. _P. Schwalm: Le dogmatisme du cœur et celui de l'esprit.
Extrait de la Revue Thomiste, Paris 1899.

Ein interessanter Einblick in die geistigen Strömungen in
Frankreich! Die Eigenart der französischen Kontroverse kommt
durchaus zur Geltung. Während in Deutschland das Schwergewicht

auf der Specialforschung ruht, stehen hier die
allgemeinsten Grundfragen im Vordertreffen.

Die Darstellung unserer Schrift scheint auf den ersten Blick
ein anderes Bild zu geben, als es Schanz in seiner Studie
„Apologetische Tendenzen und Richtungen" entworfen hat. Allein
bei reiferer Prüfung stellt sich das gleiche Resultat heraus:
Desorientierung ist die Signatur der neuesten geistigen
Strömungen.

Oder ist es nicht eine Desorientierung, wenn unter Wahrung

der Objektivität der Erkenntnis die Bürgschaft für deren
sichere Erkenntnis nicht im Verstände, sondern im Willen und
in der Handlung gesucht wird? Der Verfasser löst seine
Aufgabe, so weit der beschränkte Raum es erlaubt, in folgender
Weise. Er weist nach, dafs der sog. intellektuelle Dogmatismus
nichts weniger als eine naive oder gar illusorische
Weltanschauung, sondern die reflexe Erkenntnis des Erkenntnisvorganges
sei. Gegenüber dem „moralischen Dogmatismus" betont er die
Abhängigkeit des Willens vom Verstände, da der Wille nur
durch Vermittlung des Verstandes der Objektivität gegenübertritt

und somit, wenn jener irrt, auch selbst irrt. So ist
rationeller Weise der moralische Dogmatismus ein heroischer, aber
vergeblicher Versuch, auf einem anderen Wege zur Erkenntnis
der Wahrheit zu gelangen als durch die Erkenntnis. Freilich
steht auch die Erkenntnis unter dem Einflüsse des Willens; der
Wille täuscht leicht, aber, wenn von der Liebe zur Wahrheit
einmal in Besitz genommen, wird er ein machtvolles Motiv in
der Erforschung der Wahrheit.

Diese Liebe zur Wahrheit ist es wohl auch, was deu
Verfasser so beredt, so überzeugend macht, was seine Darstellung
so originell und packend gestaltet.



226 Litterarische Besprechungen.

Darum ist der Autor auch berechtigt zu sagen: La pensée
de saint Thomas n'est point une pensée morte. Elle vit, par
les principes d'éternelle vérité dont elle s'inspire et que, sous
la forme verbale d'un aristotélisme latinisé, elle a très librement
et très largement emprunté Elle vit, parceque sur tous ces
renseignements extérieurs de la tradition philosophique, saint
Thomas a projeté le regard personel d'un génie organisateur

et critique, inspiré par un grand coeur. Elle vit, parce
que ceux qui, aujourd'hui, travaillent selon le conseil explicite
de Léon X1IL, à exposer la philosophie de saint Thomas dans
ses rapports avec les problems vitaux du temps présent, ne sont
point des antiquaires qui exhument de vieux débris. Ce sont
des hommes qui ont, autant que d'autres et sans penser à le
proclamer, souffert des angoisses morales et des doutes intellectuels

de leur temps; touché du doigt à la fragilité de beaucoup
de réponses; trouvé dans la pensée du vieux docteur, un esprit
et des principes qui les ont aidés a reconnaître en toute
indépendance et pleine conviction la lumière de leur vie, de leur
pensée et de leur action. Elle vit, la pensée de saint Thomas,

parce que la génération des ouvriers de la première heure, qui
a eu pour propre oeuvre de la tirer d'un oubli injuste et
passager, n'a été qu'une génération de pionniers, d'initiateurs, de

précurseurs. C'est sa joie de faire et de voir grandir une autre
génération, qui, profitant de ce quelle a ensemencé et fait croître,
s'en ira, quand le temps de Dieu et de la vérité sera venu,
démontrer en fait la vitalité contemporaine du thomisme,
par le mouvement et par l'action.

Wir schliefsen uns, um unser Endurteil abzugeben, gerne
an Dercier an, wenn er sagt (Revue Neo-Scolastique (VI,
211): Le R. P. Schwalm écrit avec élégance; il discute avec
une noble et tranquille impartialité; sa pensée est ferme, on
sent quil est sûr de son maître, non par fétichisme, mais par
conviction; il fait compendre et aimer, la philosophie du Docteur
d'Aquin, valisant ainsi, en un remarquable exemple, les regies
du dogmatisme integral que sa monographie a si bien formulées.

3. J. Mehmke: Die Bildung der Gegenwart und die Philo¬
sophie.

Etwas spät fiel uns eine kleine Schrift mit dem Titel „Die
Bildung der Gegenwart und die Philosophie von Dr.
Johannes Rehmke a. ö. Prof. an der Universität Greifswald"
in die Hände. Da die kleine Schrift (48 S.) einen mehr als



Litterarische Besprechungen. 227

ephemeren Inhalt in wirklich origineller Art und Weise behandelt,
so glauben wir aber auch jetzt noch durch eine Empfehlung
derselben, respektiv des ersten Teiles, der Wissenschaft einen
Dienst zu erweisen.

Der Verfasser verteidigt die Daseinsberechtigung der
Philosophie, nicht so sehr in ihrem Charakter als Wissenschaft, auch
nicht so sehr aus innneren Gründen, wie es seinerzeit Dr. Gommer
in seiner Schrift „Die philosophische Wissenschaft" in meisterhafter

Weise gethan hat, als vielmehr in ihrer Stellung als
Bildungselement und vorwiegend mit psychologischen resp.
pädagogischen Gründen.

Gegenüber den landläufigen Vorurteilen gegen die
Philosophie, Phantasterei, Gedankenspiel u. s. w. stützt sich der
Verfasser in ebenso berechtigter wie geistreicher Weise auf den
Leitsatz vom Sachverständigen. Diese Forderung ist billig, denn
sie beruht auf dem allgemein anerkannten Satze, dafs über eine
bestimmte Sache nur der Sachverständige ein gültiges Urteil
abzugeben im stände sei. S. 30. Als Kriterium der
Sachverständigkeit scheint er mit Recht einen klaren Begriff über die
Natur des Seins zu betrachten.

Der zweite Teil behandelt den Inhalt, den Gegenstand der
philosophischen Forschung, resp. ihr eigenartiges Forschungsgebiet.

Leider scheint der Verfasser den Unterschied von
übersinnlich und übernatürlich zu wenig zu beachten. S. 23. Auch
die Darstellung der mittelalterlichen Auffassung der Philosophie
ist historisch anfechtbar.

Es ist ferner zwar richtig, dafs das, was eine bestehende
Einzelwissenschaft einmal als ihr Fach in Besehlag genommen
hat, nicht zugleich noch von der Philosophie zu demselben
Forschungszwecke in Beschlag genommen werden kann; es
steht aber nichts im Wege, wenn die Philosophie Gebiete, die
bereits unter einem Gesichtspunkte einer bestimmten
Fachwissenschaft zugewiesen sind, unter einem anderen, z. B.
höheren, allgemeineren Gesichtspunkte sich zu eigen machen
will. V.ergl. die in der Scholastik so scharf entwickelte Lehre
von der ratio specificans der Wissenschaften.

Uber das Verhältnis von Fachwissenschaft und Philosophie
bemerkt der Verfasser sehr treffend: Der unermüdlich nach Klarheit

ringende Fachwissenschaftler wird notwendig vor den Wunsch
und die Pflicht gestellt, auch Philosoph zu werden, und in diesem
Sinne läfst sich sagen, je wissenschaftlicher, also je
gebildeter die Gegenwart wird, um so philosophischer



228 Litterarische Besprechungen.

wird sie strebend sich bemühen. Wie das Allgemeine
Grund und Boden aller Besondernheit unserer Welt
ist, so bildet die Philosophie die Grundwissenschaft,,
auf die alle besondere Bildung und fach wissenschaftliche

Arbeit den Menschen mit Notwendigkeit
hindrängt.

4. Hans Cornelius, Psychologie als Erfahrnngsvvissen-
schaft. Leipzig, B. G. Teubner 1897.

Erfahrungswi88enschaft! Dieser Name ist heutzutage zu>

vieldeutig, als dafs wir nicht gleich von Anbeginn an beim
Verfasser anfragen müfsten, was er darunter verstehe. Dieser
bestimmt denn auch zu diesem Zwecke die Psychologie „als die
Wissenschaft von den Thatsachen des geistigen Lebens oder
den psychologischen Thatsachen". S. 1. Es hat ja gewifs einen
richtigen Sinn, wenn der Verfasser S. 3 bemerkt: „Jede Wissenschaft

von Thatsachen, so lange sie überhaupt Wissenschaft
bleiben will, kann nur Erfahrungswissenschaft sein." W enn er
dann fortfährt: „Nicht auf irgend welche metaphysische
Hypothesen, sondern nur auf das empirisch gegebene Thatsachen-
material dürfen sich ihre Betrachtungen stützen, sie darf sich
keiner Begriffe bedienen, deren empirischen Ursprung sie nicht
nachweisen, deren empirische Bedeutung sie nicht aufzeigen
kann", so wissen wir so ziemlich genau, was der Verfasser unter
„Erfahrungswissenschaft" versteht.

Es ist jedoch selbstverständlich, dafs trotzdem auch unser
Verfasser unter dem Einflüsse metaphysischer Grundsätze steht
und zwar, vielleicht ohne es zu wissen und zu wollen, unter
dem Einflüsse der von ihm bekämpften und vielfach mit Glück
und Erfolg angegriffenen modernen „Metaphysik". Dieser
Umstand, dafs nämlich der Vf. mit der Benennung „Metaphysik" nur
die neuere Philosophie visiert, erklärt uns auch die sonst
unverständliche Voraussetzung, dafs die Metaphysik in der empirischen

Wirklichkeit keine Hinterlage habe.
Die nähere Aufgabe der Psychologie wird dann dahin

bestimmt, „die psychischen Thatsachen vollständig und in der
einfachsten Weise zu beschreiben". S. 5. Es ist nun wohl eine

ganz schöne und sogar wissenschaftliche Aufgabe, die Thatsachen
der Erfahrung, trotz ihrer Vielgestaltigkeit unter einen einheitlichen

Gesichtspunkt zusammenzufassen, aber dafs damit die
Aufgabe der Psychologie und der Wissenschaft erschöpft sei, das
hat der Verfasser nicht nachgewiesen, vielmehr wird es neben



Litterarische Besprechungen. 229

dem „Mifsbrauch mit Kausalitätserkläruugen", S. 5, immer
auch eine Wissenschaft der Kausalität geben. So scharfsinnig
und wertvoll auch die Beobachtungen der Vorgänge unseres
Seelenlebens sein mögen, so fehlt ihnen doch der letzte, ja auch
der vorläufige Abschlufs, so lange sie nicht auf ihre Ursachen
zurückgeführt sind. Wir wollen nicht untersuchen, ob die
Scholastik vielleicht in das andere Extrem verfallen sei und infolge
mangelhafter Hilfsmittel und des, alle wissenschaftliche Forschung
beherrschenden Strebens nach metaphysischem Verständnis der
Welt1 das weniger pflegte, was die moderne Zeit als Psychologie
bezeichnet. Nichts desto weniger dürfte ihre Methode mehr tür
die eigentliche Ergründung der Natur und der Faktoren des
Seelenlebens geeignet sein, als die rein beobachtende Methode
der modernen Psychologie. Das Geheimnis der menschlichen
Seele liegt nun einmal nicht auf der Oberfläche der tagtäglichen

Empfindungen. Vgl. dieses Jahrbuch IX, 147; III, 359.
Die Furcht vor metaphysischen, aber damit auch tieferen

Resultaten macht sich denn auch im Verlaufe unserer
Untersuchung recht fühlbar. So fein und genau die Beobachtungen
über die Elemente der Wahrnehmung sind, so wenig finden
sie eine endgültige Erklärung. So kann das menschliche
Erkennen in seiner Funktion einfach nicht verstanden werden,
wenn der Unterschied von sinnlicher und geistiger Erkenntnis,
sowie deren gegenseitiges Verhältnis nicht zur Sprache kommt.
Wie soll denn der eigenartige Charakter des Seelenlebens
wissenschaftlich festgestellt werden können, wenn dieser
Untersuchung, wie es scheint, geradezu methodisch aus dem Wege
gegangen wird? Selbst wenn die Untersuchung ausschliefslich
auf die Analyse von Bewufstseinsthatsachen sich erstreckte, dürfte
doch das in der bewufsten Thätigkeit wirksame Subjekt nicht
aufserhalb der Untersuchung bleiben.

Der Verf. ist leider etwas zu schnell mit der Behauptung
zur Hand, diese oder jene Thatsache sei nicht weiter
„zurückführbar", mithin unerklärbar. So z. B. bezüglich der Gefühle.
S. 75, 368. Es ist ja wohl richtig, dafs wir vielfach über „das
innere W esen dessen, was wir mit angenehm und unangenehm,
mit Lust und Unlust meinen, keine neue Antwort geben können,
die von dem unmittelbaren Erleben der Annehmlichkeit und
Unannehmlichkeit verschieden wäre, und die damit bezeichnete
Eigenartigkeit der Erlebnisse auf andere Daten zurückführte".
In ihrer Allgemeinheit dürfte aber diese Behauptung doch zu
stark sein. Wir glauben berechtigterweise auf die q. 22—48,
besonders aber auf q. 27, (de causa amoris) der p. 1. 2. der



230 Litterarische Besprechungen.

Summa des hl. Thomas verweisen zu dürfen. Dafs der ganze
Zustand des fühlenden Subjektes in Bezug auf die Lust- oder
Unlustempfindung ein entscheidendes Wort mitspricht, ist richtig,
ergibt sich aber gerade aus der Erkenntnis der Ursachen von
Lust- und Unlustempfindung.

In noch fühlbarerer Weise tritt die Schwäche des rein
psychologischen Standpunktes in der Frage über die Kausalität
zu Tage. Der Yerf. denkt sich das Kausalitätsprincip als eine
jener (freilich objektiv wirklichen) Bedingungen, ohne welche
eine einheitliche, geordnete Erfahrung, ein Begreifen der
Erscheinungen unmöglich wäre. S. 358. Er bestreitet aber dann
die Gültigkeit der Anwendung dieses Principes über die Grenzen
des Erfahrungsmateriales hinaus. Der psychologische Beweis
geht dahin, dafs die Annahme des Principes nur zum Zwecke
der Erklärung der Wahrnehmungen erfolge. Dieser Annahme
widerspricht unseres Erachtens die Voraussetzung der objektiven
Gültigkeit des Kausalitätsprincipes. Aus der psychologischen
Analyse ergibt sich ferner keineswegs, dafs dieses Princip nur
lür die Erscheinungswelt Geltung habe, dieses ,,uur" ist ein
Nachklang aus Kant — eine „metaphysische Voraussetzung",
dagegen geben wir wieder gern zu, dafs die psychologische
Analyse allein, besonders in der beim Verfasser vertretenen
engeren, rein empirischen und positivistisch-subjektiven Fassung,
die Allgemeingültigkeit des Ursachengrundsatzes, den
durchgängigen Ursachen verband nicht zu erhärten vermag. Mit
welchem Rechte, und zwar schon vom Standpunkt der Methode aus,
versucht es denn der Verf., die Unmöglichkeit einer durchgängig
kausalen Bedingtheit mit dem metaphysischen Argumente
zu beweisen, dafs dann eine unendliche Reihe als vollendet
gegeben vorauszusetzen wäre? S. 359. Da setzt der Verf. wohl
offenbar eine durchaus nicht notwendige Voraussetzung als
notwendig voraus. Wir glauben nicht, dafs es heute auch nur
einen Verfechter der allgemeinen kausalen Bedingtheit gebe, der
eine „wirklich vollendete" unendliche Ursachenreihe verträte.

Wie wenig der wahre Sinn des Kausalprincipes vom rein
empirischen und psychologischen Standpunkt aus gewürdigt werden

kann, zeigt die erkenntnistheoretische Folge. Der Verf.
benennt jene Aussage der Erkenntnis, die sich auf den kausalen
Zusammenhang der Dinge stützt, mit dem Terminus: Erwartung,
cf. S. 87. Andererseits erklärt er die von ihm als richtig
anerkannte Behauptung, dafs wir von den Teilinhalten eines
Gegenstandes auf andere schliefsen, dahin, dafs „wir eben nicht
blofs von dem wahrgenommeneu Inhalt als solchem etwas zu



Litterarische Besprechungen. 231

wissen glauben, sondern dafs wir zu den unmittelbar
wahrgenommenen Qualitäten gewisse Bestimmungen auf Grund
früherer Erfahrungen hinzudenken". S. 97. Gewifs ist die
psychologische Beobachtung richtig. Wenn wir z. B. ein Stück
Kreide betrachten, so werden wir dem weifsen Würfel bald eine

g;anze Anzahl verschiedenartiger Eigenschaften zuschreiben. Wenn
vom Verf. zur Erklärung dieser objektiven und sachlichen
Erscheinung ein nur subjektiver erkenntnistheoretischer
Grund angeführt wird, so drängt sich doch spontan die Frage
auf, welches denn der sachliche (objektive) Grund der
psychologischen (subjektiven) Erfahrung sei; cf. S. 95. Nicht dafs der
Autor keine Antwort versuchte! Er sagt S. 97: „Die
eigentümliche Art des Zusammenhanges der Eigenschaften, vermöge
•dessen dieselben einem Dinge zugeschrieben werden, ist in
•diesen Wahrnehmungen niemals anzutreffen, Wir sind aber
darum noch keineswegs genötigt, die Art dieses Zusammenhanges,

das Wesen des Dinges, als ein unbekanntes und
unerklärliches Etwas anzusehen; die obigen Betrachtungen zeigen
vielmehr, dafs, wenn auch nicht in den wahrgenommenen
Eigenschaften, so doch in unserem psychischen Zustande bei
•der Wahrnehmung derselben die empirische Grundlage für den

Begriff jenes Zusammenhanges gegeben ist." Es dürfte doch
•diese „empirische Grundlage" an Wert bedeutend hinter der
sachlichen Grundlage zurückbleiben, die sich wissenschaftlich
darstellt in der Form der metaphysischen Lehre von der
Gestaltung der Körper und der psychologischen Lehre von den
Erkenntnisformen (Species impressa et expressa), für welche
unser Autor den Ausdruck „Symbol" gebraucht; cf. S. 57 ff.,
252, 82 passim. Es ist bekannt, mit welch peinlicher Sorgfalt
die Scholastik die Stellung, Art und Funktion der Erkenntnisformen

untersucht hat, und selbst Kant hat, wohl ohne es zu wissen
und zu wollen, unter dem Eindrucke dieses Forschungszweckes
«eine Hypothese über die Erkenntoisforinen ausgearbeitet, wie
denn auch in der Anschauung über die Funktion der Erkenutnis-
form seine fundamentale Abweichung von der Scholastik besteht.
Der neue bildliche Ausdruck dürfte denn doch zu vag sein, um
als Ersatz gelten zu können für die Resultate Jahrhunderte langer
Arbeit.

Doch dies leitet uns über zur Frage über die Objektivität
der Erkenntnis, welche der Verfasser aus guten Gründen bejaht.
Es scheint uns aber, dafs eine exklusive Beobachtung der
subjektiven Seite des Erkenntnisvorganges die Objektivität der
Erkenntnis nur matt zu beleuchten vermag. Die Wissenschaft-



232 Litterarische Besprechungen.

liehe Darstellung der Objektivität der Erkenntnis bedingt schon
in terminis ein Hineinziehen der Objektivität; sie verlangt eben
eine Analyse des ganzen Erkenntnisvorganges nach Subjekt,
Objekt und Funktion. Das Dilemma auf S. 237 ist unvollständig.
Die Welt braucht nicht notwendig entweder als selbstverständlich

oder als unlösbares Rätsel hingenommen zu werden

; es gibt als Mittelglied noch ein wissenschaftliches, auf
wissenschaftliche Forschung gegründetes Verständnis der Welt;
darnach strebt eben die Philosophie. Aber freilich ein
wissenschaftliches allseitiges Verständnis der Objektivität der Erkenntnis

ist nur möglich durch Hereinziehung aller Bedingungen und
Faktoren des Erkenntnisvorganges. Da nun die gegenständliche
Welt in der Erkenntnis nicht nur Ziel, sondern auch Mitfaktor
ist, so ist zur Erklärung auch ein Verständnis der Objektivität
selbst und ihrer Wirkungsart notwendig. Die speeifisch
psychologische Untersuchung bietet zwar wohl wertvolle Vorarbeiten,
ja vermag auch manche Aufstellung der modernen subjektivisti-
schen Erkenntnislehre aus eigener Kraft bereits a limine
abzuweisen, vergl. z. B. S. 246 f., 303 (specifische Sinnesenergieen)
u. s. w. ; aber sie reicht nicht aus.

Wir können unser Resultat dahin zusammenfassen, dafs die
rein empirische Psychologie im Sinne und Geiste des Verfassers
wohl sehr wertvolle Vorarbeiten für die Psychologie bieten
kann, — als eine solche verdient die Leistung des Verfassers alle
Achtung, — aber als ausschließliche Methode der Psychologie
schränkt sie die Spannweite der psychologischen Forschung
unberechtigterweise ein, um gar nicht von jenen zu sprechen,
welche überhaupt neben der Psychologie keine andere
philosophische Disciplin anerkennen. Einige irrige Resultate
erkennen wir leicht als Nachwirkung kantianischer Ideen, wir
verweisen z. B. auf die Behauptung, dafs Persönlichkeit identisch
sei mit aktualem Bewufstsein. S. 117 ff.

Als eine Errungenschaft begrüfsen wir entschieden das feste
Fufsfassen auf dem Boden der Erfahrung; sind die Schritte auch
noch zaghaft, so wird doch die kräftige Nahrung. der Natur der
tapferen „Psychologenschar" Stärke und Leben verleihen, so sie
sich nur immer mehr dem erstickenden Hauche der subjektivisti-
schen Theoriephilosophie entzieht. Dauerndes Gedeihen wird
freilich der Psychologie nur dann beschieden sein, wenn sie wieder

als Glied in den Organismus der Gesamtphilosophie eingereiht
sein wird.



Litterarische Besprechungen. 233

5. Dr. J. Jtülf, Metaphysik. Vierter Band: Wissenschaft
der Geisteseillheit. Leipzig, Hermann Haake 1897.
„Hiermit übergebe ich der Welt denkender und lesender

Menschen den vierten Band meiner neuen Metaphysik mit dem
Wunsche, dafs das Buch recht viele verständnisvolle Leser
finden und im Verein mit den vorhergehenden Teilen des ganzen
Systems zur Regeneration der Philosophie und philosophischen

Weltanschauung den Anstois geben möge." So leitet der
Verf. seine Vorrede ein und begründet dies auf ebenderselben
S. XII: „Wir haben uns bestrebt, eine Weltanschauung zu geben,
die vollkommen befriedigt, weil sie sich mit den Anschauungen
der Laien- und Gelehrtenwelt, der Erfahrung und Wissenschaft
an keinem Punkte in Widerspruch setzen will; wir haben uns
bestrebt — wenigstens bestrebt — alle Schwierigkeiten zu
überwinden, alle Rätsel zu lösen, alle Widersprüche auszugleichen
und ein Gebäude zu errichten, darin die philosophischen
Wissensbestände,Lehrmeinungen,Weltanschauungen aller Zeiten Aufnahme
und Unterkommen finden und mit Glauben und Wissen, Religionslehre

und Naturforschung in Frieden leben und verkehren können."
Nachdem der Verf. in drei früheren Büchern die „Wissensehaft

des Weltgedankens" und die „Wissenschaft der Gedankenwelt",

sowie die „Wissenschaft der Krafteinheit" behandelt hatte,
setzt er sich nun zur Aufgabe, zu zeigen, dafs alle Kraftgebilde
Geisteskundgebungen seien, um so zur wissenschaftlichen
Erkenntnis zu bringen, dafs Allkraft und Allgeist nichts anderes
seien als das Gotteswesen. S. XIII.

Der Verf. ist entschiedener Vertreter des Monismus d. h.
der Einheit von Körper und Seele; der Einheit von Sein und
Bewufstsein; der Einheit von Natur und Geist.

Wir begnügen uns daher damit, die Beweise des Verf. für
die Alleinheit zu prüfen.

Für die Einheit von Stoff und Kraft wird auf die „Wissenschaft

der Krafteinheit" verwiesen. Der Stoff ist die erste und
ursprüngliche Verwirklichung der Kraft. S. 26.

In der Untersuchung über Hyle und Physis wird die Hyle
als das Ganze des Stoffes, die Physis als das stoffliche Ganze
bezeichnet. „Die Hyle ist das Ganze des Stoffes, welches, von
einem seelischen Hauche durchweht, zu allerlei Vereinigungen,
Verbindungen und Verschmelzungen den Antrieb besitzt. Die
Physis ist nun das aus dieser Kraft, welche zugleich Stoff, und
aus diesem Stoff, welcher zugleich Kraft ist, hervorgegangene
Naturganze mit allen seinen kraftbeseelten Teilkörpern." S. 36.
Als Beweis für die Einheit von Hyle und Physis wird folgender



234 Litterarische Besprechungen.

erbracht: „Die Welt mit ihren unzähligen Arten tellurischer und
sideri8cher Wesenheiten offenbart sich uns in allen nur möglichen
Formen und Kräften, Bildungen und Beziehungen, Bewegungen
und Beharrlichkeiten. Das alles sind blofse Erscheinungen, aber
es ist doch kein Schein. Wie viel Schein, so viel Sein; nicht
einen Gran mehr, nicht einen Gran weniger. Alle diese
Erscheinungen der Physis sind nur das Sein der Hyle, des
materiellen Substrates, des Kraft-Stoffes und der Stoff-Kraft in allen
ihren Verwirklichungen, Gestaltungen und Bethätigungen. Diese
Hyle ist ja aller Kräfte voll und kann darum auch nur durch
sich selbst alles hervorbringen und leisten, was in der Welt
besteht und geschieht; sie kann alles werden, weil sie selbst alle
Werdekraft, freilich erst als Hyle ist." S. 38. So richtig es ist,
dafs die Hyle und die Physis ein konkretes Sein bilden, so übereilt

und trügerisch ist dennoch die Forderung, dafs sie überhaupt
eins seien. Sind sie auch nicht zwei konkret getrennte oder
trennbare Wesen, so sind es doch gewifs zwei „diametral
unterschiedene" Elemente des einen konkreten Seins. Zugegeben
auch, dafs die Hyle alles (d. h. alles Stoffliche) werden könne,
so widerspricht doch die Behauptung, dafs sie aus sich selbst
alles hervorzubringen vermöge, der allgemeinen Erfahrung,
welcher ja der Verf. nicht entgegentreten will, aber auch derjenigen
wissenschaftlichen Anschauung, welche sich in dem Satze vom
zureichenden Grunde ausspricht.

Der Verf. macht sich überhaupt die Erklärung des Werdens
sehr bequem. So erklärt er die Entstehung der Organismen
folgendermafsen: „Könnte die Geschichte schweigen, tausend
Steine würden redend zeugen, die man aus dem Schofs der Erde
gräbt, dafs die Erdmutter einmal die Kraft besessen haben müsse,
allen ihren Staub in organische Materie, alle ihre Atome und
Moleküle in lebendige Keime und Zellen zu verwandeln und in
ihrem Schofse alle die Millionen und Milliarden Keime, ihren
Anlagen gemäfs, ausreifen zu lassen." S. 91. Der unmittelbar
folgende Beweis bringt nur eine noch unbewiesenere resp. noch
unbeweisbarere Annahme. Er lautet: „Warum sollte denn auch
das Atom die Kraft nicht haben, wenn seine Zeit gekommen (sie),
lebende Wesen aller Art hervorzubringen; bezeichnet es doch
das punktuell zusammengefafste Gesamtvermögen der Allkraft."
S. 91. Noch interessanter klingt folgender Passus: „Alle die
chemisch physikalischen Kräfte setzen sich um, wenn ihre Zeit
gekommen ist in lebendige, d. h. organisch und organisierend
wirkende Kräfte; und mittels der Empfindung wird die organische
Kraft zur Seelenkraft. Empfindung heifst die Schöpferkraft,



Litterarische Besprechungen. 235

welche sieh ihren Leib und mit dem Leibe auch ihre Seele

hervorbringt." S. 95. Diese gewifs sehr arbiträre
Grundanschauung, die uns unwillkürlich an S. Brunners Stelle aus den

Nebeljungen erinnerte,1 verdirbt natürlich die ganze Untersuchung
über die Empfindung und die Gefühle. S. 91 —153. Die
Schilderung über das religiöse Gefühl kann von jeder wirklich
religiösen Seele, die nicht statt Gott sich selbst verehrt, als unrichtig
erwiesen werden, denn: contra factum non valet illatio, sagt
mit Recht die Vernunft.

Der Verf. steht auf dem Standpunkt der voraussetzungslosen
Wissenschaft, was ihn jedoch nicht hindert, durchwegs von der
Voraussetzung auszugehen, dafs „alles nur eines" ist. Die
„Beweise" sind daher auch nur Scheinbeweise. So wird die
Erörterung über die Einheit von Sein und Bewufstsein folgender-
mafsen eingeleitet: „Was bedeutet diese Einheit von Sein und
Bewufstsein? Nichts anderes als die Substanz. Was ist denn
diese Substanz? Zunächst doch wohl nur ein Begriff. Ob wir
nun darunter und dahinter etwas Bestimmtes denken oder nicht,
die Substanz bleibt immer das Beharrende im Wechsel, das

Ewige im Vergänglichen, das Bestehenbleibende in allem Acciden-
tellen, und da diese Prädikamente nicht mehreren Wesen gleichzeitig,

überhaupt nicht zweien Wesen zukommen können — es
gibt keine Mehrheit der Substanzen — so ist die Substanz auch
das Eine des Vielen." S. 154. Abgesehen von Spinozas
Substanzbegriff ist da alles Voraussetzung und Spinozas Auffassung
der Substanz nicht weniger. Da ist es dann leicht, die
Folgerung zu ziehen. Ziehen wir nun alles ab, was dem Wechsel
unterworfen ist, was vergänglich, was eine Vielheit und
Verschiedenheit bedeutet (was bleibt denn da von der Welt noch

übrig?), so bleibt uns nun auf der einen Seite das Sein (welches
denn?), zunächst das völlig bestimmungslose Sein, und auf der
anderen Seite das Wesen vom Sein." Ein Rätsel bleibt es
immerhin noch, wie nun unmittelbar daraus gefolgert wird:
«Beides (das Sein und das Wissen vom Sein) in seiner
Vereinigung bildet die abstrakte, rein begriffliche Substanz, welche
sich demnach definieren läfst als das durch sich selbst seiende
und sich selbst wissende Sein, oder das Sein, welches zugleich
Wissen und das Wissen, welches zugleich Sein ist." S. 155.

1 „Wer braucht zur Schöpfung einen Gott
Des Himmels und der Erden?
Es hilft uns ja die Formel aus:
Das Nichts wird Sein durchs Werden."



236 Litterarische Besprechungen.

Im letzten Abschnitt wird nun die Einheit von Natur und
Geist durchgeführt. Der Geist wird gleich von Anfang an als
„die Wahrheit der Natur" erklärt, mit der Bemerkung, diese
Erkenntnis sei nach der Auffassungsweise des Verf. selbstverständlich,

soll wohl heifsen, vorauszusetzen. Das Folgende ist
doch offenbar keine Begründung. „Die Natur ist die Wirklichkeit.

Da kommt der Geist und sagt, das Wirkliche ist in der
That ein Wirkliches, d. h. es ist ein Wahres; die Wahrheit ist
die Wirklichkeit der Wirklichkeit, die konstatierte Wirklichkeit;
die als Wirklichkeit festgestellte oder die zur Wahrheit
gewordene Natur ist der Geist." S. 262. Schade nur, dafs der
Geist zuerst „kommen" und „sagen" mufs, die Natur ist wirklich,

ist wahr, damit er erst selbst wirklich sei. Es ist immer
derselbe Cirkel; denn wenn hier der Geist als die Verwirklichung
und Konstatierung der Natur betrachtet wird, gilt ein paar Seiten
weiter (S. 265) die Natur als die Verwirklichung des Geistes,
freilich nur um auf der gleichen Seite wieder als das Wesen
der Natur zu erscheinen. Interessieren würde uns eine Erklärung
der Behauptung, dafs die Erkenntnis die Wirklichkeit verwirklicht.

Allein hier wirkt eben die letzte Grundvoraussetzung,
dafs eben nur ein Sein besteht, und dafs dieses Allsein
gleichbedeutend sei mit dem Allgeist, S. 369, in welchem dann „eine
jegliche in der Allheit und Gesamtheit untergegangene Einzelheit
wieder aufersteht". S. 376. „Zunächst ist es nur der Mensch
gewordene Geist; allein in der sittlichen Weltordnung sucht er
stetig und allmählich alle die ihm anhaftende Unvollkommen-
heiten seines irdischen Wesens und Trieblebens abzustreifen und
sich um- und auszugestalten zum Geiste der wahren reinen Liebe
und Gerechtigkeit ."

Da begreift man, was der Verf. meint, wenn er sagt: „Das
Dasein Gottes bedarf gar keines Beweises, denn er ist ja selbst
alles Dasein, welches sich durch sich selbst beweist." S. 374.
Gott ist eben in dieser Anschauung nur das zu sich selbst
gekommene Sein. Dann kann das Ich freilich an allem zweifeln,
nur an Gott nicht, a. a. 0. Mit der christlichen Gottes- und
Eeligionsidee setzt sich der Verf. überhaupt nicht auseinander,
es müfste denn ein freilich sehr kräftiger Passus über „die
Weltflucht des Christentums" als Abfertigung des Christentums
anzusehen sein. Und dennoch können und müssen wir behaupten,
dafs kaum ein christlicher Philosoph es wagen würde, auf so
leichte Gründe hin, wie der Verf. sie für sich vorbringt, ein
System aufzubauen, am wenigsten „der edle und gelehrte Thomas
von Aquino". S. 272. Der Verf. findet indes in der Lehre des



Litterarische Besprechungen. 237

Aquinaten über das Principium individui einen Dualismus, „der
gar nicht beglichen werden kann". 1. c. Eine Begleichung kann
hier doch nur jener fordern, der voraussetzt, dafs ein solcher
Dualismus, es ist doch kein Widerspruch, nicht daseinsberechtigt
sei. Allein der Aquinate kennt eben keine „Genesis alles
Seins von der Urdynamide an durch das gesamte Weltall
hindurch bis zur höchsten Geisteskapacität". S. 264. Dafür hat
aber sein scharfer Geistesblick in der vielgespaltenen und
vielgestaltigen Wirklichkeit einen grofsen einheitlichen Plan und
Gedanken und von diesem aus den Weg zur Erkenntnis der
Gottheit gefunden, jener Gottheit, deren Geheimnis sich ihm
im Glauben und in der religiösen Betrachtung noch mehr
erschlossen hat.

6. Dr. Joseph Kachnik, Historia Philosophiae. Olmütz,
14. Bromberger, 1896.
Die vorliegende Schrift bezweckt weniger eine wissenschaftliche

Zusammenfassung der Geschichte der Philosophie als eine

praktische Zusammenstellung der wichtigsten Daten derselben.
Dies erklärt uns, dafs der Verf. die Quellen beiseite läfst und
sich blofs auf neuere Autoren wie Stöckl, van der Aa, Zeller,
Knauer, Durdik u. a. stützt. Indessen läfst auch diese Arbeit zu
wünschen übrig. Der Stoff ist oft willkürlich gruppiert. So

behandelt der Verf. z. B. im § 40 die philosophia Christiana
restaurata. Die Einteilung ist folgende: 1. Thomas de Stitnâ,
2. Philosophi ex Ord. S. Dominici, 3. Philosophi ex Ord. Soc.

Jesu, 4. Philosophi christiani ex saeculo XIX., 5. Leo XIII.
Die Einzelangaben leiden vielfach an Unvollständigkeit. So sind
z. B. aus dem Dominikanerorden im eben genannten § 40 nur
Victoria und Dom. Soto, aus dem Jesuitenorden blofs Vasquez,
Fonseca und Suarez genannt. Dagegen wird der genannte
Thomas de Stitnä verhältnismäfsig sehr ausführlich besprochen,
obwohl er nach den Titeln seiner vom Verf. angeführten Werke
ein ascetischer Schriftsteller gewesen zu sein scheint. Einzelne
Angaben sind unrichtig. So wird unter den Aristoteleskommentaren

des hl. Thomas auch einer zu den parva naturalia erwähnt.
(S. 58.) Dann heifst es, der hl. Thomas habe den wahren Sinn
der peripatetischen Philosophie aus den arabischen
Aristoteleskommentaren kennen gelernt. (S. 59.) Die materia signata ist
beim hl. Thomas nicht die essentia determinata, wie der Autor
(S. 60) meint. Die Schrift wird indes für Anfänger zum
Gebrauche beim Unterricht als Leitfaden gute Dienste leisten.

Graz. P. Fr. Reginald Schultes, 0. Pr.

Jahrbuch für Philosophie etc. XIV. 17



238 Litterarische Besprechungen.

7. Surbled, Le Tempérament, étude de Physiologie nerveuse.
(Extrait de la revue des questions scientifiques, avril-
juillet 1897.)
Unter Zurückweisung der alten Theorieen über das

allgemein bekannte und doch in seinem Wesen nicht erkannte
Temperament versucht S. eine rationelle, wissenschaftliche Basis,
für die, erst kommenden Zeiten aufgesparte Theorie des
Temperaments zu schaffen. Er macht darauf aufmerksam, dafs

Temperament nicht mit Befinden und auch nicht mit Konstitution
zu verwechseln, und ebenso seine Identifizierung mit Charakter
unzulässig sei. Alsdann geht S. die einzelnen alten Theorieen
(die hauptsächlich auf Differenzierung der Säfte beruhen) durch
und bespricht die einzelnen Arten, die sanguinischen, cholerischen
u. s. w. sowie gemischten Temperamente; dabei gelangt er zu
dem Schlufs, dafs sie alle, mit Ausnahrae des nervösen, nicht
der Wirklichkeit entsprechen; auch basieren sie auf z. T. falschen,
z. T. unbewiesenen (humoralen) Voraussetzungen. S. will nun
mit manchen Medizinern die Ursache der Temperamente in der
physiologischen Thätigkeit der Organe finden. Er bespricht die
auf diese Grundlage gegründeten Einteilungen, weist manche
materialistische Anschauung zurück und kommt zu dem Schlufs:
Da nur das Nervensystem allen Funktionen des
Organismus (nicht nur denen des Verkehrs, sondern auch den
vegetativen) vorsteht, mufs auch der Ursprung des
Temperaments in der dominierenden Thätigkeit des
Nervensystems zu suchen sein. (S. 47.) Von diesem Gesichtspunkt
aus durchmustert S. die einzelnen Temperamente und scheidet
dabei die muskulären, lymphatischen,- nutritiven und erotischen,
als z. T. problematisch, z. T. pathologischen Zuständen
entsprechend aus. Überhaupt müsse man dabei die Grenze zwischen
physiologischen und pathologischen Zuständen streng beachten.
Auch gebe es keine fixen Temperamente im Sinne Kants, sie
seien vielmehr vielfach unbestimmt und werden durch Alter,
Gewohnheit, Nahrung, Klima (meist überschätzt), Heredität etc.
beeinflufst. (Manche interessante Details mögen in dem Original,
welches sich nach Ansicht des Ref. durch eine übersichtliche
Darstellungsweise vorteilhaft von den früher besprochenen
Arbeiten S.s unterscheidet, nachgelesen werden.)

8. Surbled, La morale dans ses rapports avec la médecine
et l'hygiène. Tome quatrième: La vive psychosensible.
Paris, Victor Retaux 1898.
Der vorliegende Band teilt sich in zwei Hauptabschnitte.

Der erste behandelt das Wachen, den Schlaf und den Traum,



Litterarische Besprechungen. 239

während, im zweiten Teile folgende Zustände zur Sprache kommen:
Somnambulisme, Folie, Débilité mentale, Hysterie et épilepsie,
Hypnotisme, Magnétisme, Obsession, Hallucinations, Contemplation,
Révélation, Visions, Extase, Télépathie, Double vue, Lecture de
pensées, Hiérognose, Don des langues, Sorcellerie, Envoûtement,
Spiritisme, Lévitation, Bilocation, Sueur et larmes de sang,
Stigmates sacrés. Jedes dieser Kapitel gibt eine Erklärung und
Beschreibung des betreffenden Zustandes, welcher alsdann auf
seine sittliche Bedeutung geprüft wird. Jedoch findet bei dem
beschränkten Räume (305 Oktavseiten) ein tieferes Eindringen
in Détails und Streitfragen nicht statt. (Einige dieser Kapitel
sind daher bereits in Einzelabhandlungen eingehender vom Verf.
bearbeitet worden.) Immerhin wird der Leser, welcher sich über
die genannten Zustände kurz orientieren will, des Wissenswerten
manches finden. Die Lektüre des Buches ist durch kasuistische
Belege anregend; auch scheint es von Wert, dai's diese für Arzt
wie Theologen gleich wichtigen Zustände von einem philosophisch
gebildeten, streng gläubigen Arzte beschrieben werden. — Einige
Punkte in dem Buche glaubt Ref. noch besprechen zu müssen.
Über die noch dunklen Funktionen des Kleinhirns hat Verf. seine
eignen Anschauungen. Er verlegt in dasselbe die „Appétits
sensitifs" und Leidenschaften, ebenso scheine der Wille, „qui est
essentiellement l'appétit raisonnable" auch dort sein Substrat zu
haben. Einen exakten Beweis für diese Anschauung tritt S. in
diesem Buch nicht an. Auf diese Prämissen baut S. eine Hypothese

des Schlafes, den er für eine natürliche und periodische
„Dissociation" zwischen Grofshirn und Kleinhirn hält, während
deren Zusammenwirken den wachen Zustand darstelle. Weiterhin

verlegt S. die „Folie, due au trouble des passions" (S. 54)
ins Kleinhirn, von welchem erst sekundär das Grofshirn erfafst
wird. All diese Anschauungen sind Ref. neu und entsprechen
jedenfalls nicht den den Gehirnphysiologen geläufigen. Immerhin

handelt es sich nur um Hypothesen; diejenigen des Verf.
jedoch sind wohl mehr theoretische Deduktionen aus höchst
unsicheren Prämissen, die vielleicht weniger der Wirklichkeit
entsprechen. — Bezüglich der Hypnose als Heilmittel verhält
sich S. ablehnend. (Viele Neurologen [nicht alle!] halten ihre
vorsichtige und individualisierende Anwendung von geübter Hand
für einen gewissen Heilfaktor. Der Ref.) — Bei Erscheinungen
gibt S. den sehr wichtigen Ratschlag, stets auf hysterische Hallu-
einationen zu untersuchen; ob jedoch die Unterscheidung dieser
beiden Zustände so leicht ist, wie S. meint, scheint Ref. fraglich.
Überhaupt verhält sich S. im grofsen Ganzen reserviert bezüglich

17*



240 Litterarische Besprechungen.

der Heranziehung überirdischer Kräfte zur Erklärung z. B. der
télépathie, sueur de sang, stigmates sacrés u. a., indem er sehr
richtig hervorhebt, dafs die Kräfte der Natur noch zu wenig
bekannt sind, um ihre Grenzen nach dem Übernatürlichen hin
bestimmen zu können.

Breslau. Dr. med. A. Most.

9. Etudes Franciscaines. Paris 1899, Oeuvre de St. François
d'Assise, 11, Rue d'Assas.

Seit Januar d. J. erscheinen je am 15. d. Monats diese
Studien. Das Monatsheft ist 8°, 112 Seiten stark. 6 Hefte
bilden einen stattlichen Band. Der jährliche Abonnementspreis
beträgt für das Gebiet des Weltpostvereins nur 12 fr. Herausgeber

sind Mitglieder des Kapuzinerordens, welcher in Frankreich
3 blühende Provinzen (Paris, Lyon, Toulouse) zählt. Auch zahl-
reiche Mitglieder des 3. Ordens des hl. Franziskus von Assisi
(Weltpriester und Laien) leisten tüchtige Mitarbeiterschaft. Der
Zweck ist nicht blofs beschränkt auf den Orden und dessen
Mitglieder, sondern hat als wahrhaft katholischer das Wohl der
ganzen hl. Kirche und der menschlichen Gesellschaft überhaupt
im Auge. Die Studien sollen ein Werk treuester Anhänglichkeit

gegen den Apostolischen Stuhl und die Römische Kirche,
ein Werk des Friedens und der Liebe sein, ganz und gar getreu
den Überlieferungen des seraphischen Ordens. Ihren Gegenstand

bildet das ganze weite Gebiet der Wissenschaft und
Kunst, insbesondere die theoretische und praktische Philosophie
und Theologie. Nach ausdrücklichem Wunsch und Willen des

Papstes Leo XIII. sind da die beiden grofsen Kirchenlehrer,
Bonaventura und Thomas von Aquin, ebenso ausgezeichnete wie
sichere Führer. Nach den verschiedenen Artikeln folgt eine
Übersicht über die einzelnen Zeitschriften des gesamten
Franziskus-Ordens, Angabe der neuesten Erlasse der Römischen
Kongregationen, Litteratnrbericht, Mitteilung der wichtigern
Ereignisse des je vorhergehenden Monats und dgl. Aus den
vorliegenden 4 Heften (Anfang Mai) erwähnen wir folgende
treffliche Abhandlungen: „Ursprünglicher Stand der Studien im
Orden des hl. Franziskus." — „Wie können die Ungläubigen
zum Glauben kommen?" — „Spiritualismus und Materialismus."
— „Staat und Familie vor dem rein natürlichen Rechte." —
„Die Notwendigkeit zu glauben nach M. Brunetière." — „Die
katholische Kirche und der Fortschritt." — „Die Franziskanerschule,

ihre Führer." — „Vorrang Christi" (Studie über den



Litterarische Besprechungen. 241

Beweggrund der Menschwerdung). — »Die Religion der
Zukunft." — „Die Wissenschaft am Ende des 19. Jahrhunderts."
— Jedes Heft bietet wenigstens 9 Artikel, für Abwechselung
ist also wohl gesorgt. Gewifs ein Vorzug! Mehrere Abhandlungen

erscheinen allerdings in mehreren Fortsetzungen, hoffentlich

in blofs einigen. Viele Fortsetzungen ermüden. Dem
vorzubeugen empfiehlt es sich, den Stoff besser zu teilen und
abzugrenzen, so dafs möglichst jeder Artikel für sich etwas
Ganzes ist. Das Gesagte genügt zur Aussicht. Es braucht
keinen Cicero pro domo. Den sehr rührigen, auch wissenschaftlich

recht strebsamen französischen Mitbrüdern rufen wir herzlich

zu: Gott segne eure Studien.
P. Josephus a Leonissa 0. M. Cap.

10. Przeglad Filosoficzny. (Philosophische Rundschau.) War¬
schau. Jahrgang I. und II (Heft 1 u. 2).

Diese philosophische Vierteljahrschrift wurde im J. 1897
von mehreren polnischen Gelehrten in Warschau gegründet.
Ein einleitendes Vorwort belehrt uns über Zweck und Richtung.
Auf die Thatsache hinweisend, dafs polnische Autorennamen sich
häufig in deutschen, französischen, englischen und italienischen
philosophischen Zeitschriften finden, mangels eines Organs,
welches die philosophische Geistesarbeit polnischer Forscher centra-
lisieren könnte, will diese dem bis dahin bestehenden Mangel
abhelfen, junge Kräfte zu philosophischen Forschungen anregen,
über neue Erscheinungen des In- und Auslands gewissenhaft
informieren, und ohne das Organ irgend einer bestimmten Richtung

zu sein, jeder methodisch dargelegten philosophischen
Anschauung ihre Spalten erschliefsen. Die vorliegenden 6 umfangreichen

Nummern (zu je 7—9 Bogen) enthalten sämtlich recht
wertvolle Arbeiten. Wir erwähnen insbesondere:

Mahrburg, Co to jest nauka? (Was ist die Wissenschaft?)
Der Verfasser will keine Theorie der Wissenschaft geben, nur
eine passende Definition, ihren Zweck darstellen und die Mittel,
durch welche sie ihr Ziel zu erreichen sucht. Nach Beleuchtung
der Definitionen Martins, Kirchners, Condillacs u. a. definiert
Verf. die Wissenschaft als System von Begriffen und Urteilen,
welche jede Erfahrung („doswiadczenie") in konsequenter und
nachweisbarer Weise umfassen soll. Ziele der Wissenschaften
sind: Systematisches Mitteilen, Erklären, Voraussehen (d. h. sie
soll die Möglichkeit bieten zu neuen Erfahrungen).

J. K. Potocki handelt über „psychologische Terminologie"



242 Litterarische Besprechungen.

und bringt die polnischen Termini im Vergleich zu den betreffenden

englischen und französischen — eine zeitgemäfse Frage
angesichts der auf diesem Gebiete in neuerer Zeit sich häufenden,
originalen Arbeiten polnischer Gelehrter.

Prof. L. Stein, Rédacteur des „Archivs für Philosophie",,
untersucht die „Grundlagen der Socialphilosophie". Die geistigen
Wissenschaften, insbesondere Philosophie und Geschichte, haben,

von den Naturwissenschaften die Induktionsmethode entlehnt.
In die Philosophie führte sie zuerst ein Comte, nach ihm John.
Stuart Mill, Herbert Spencer, Dilthey, Wundt, Avenarius u. a.
Der Engländer Buckle gelangt auf induktivem Wege zur These,,
dafs das Leben der Völker so unumstößlichen Gesetzen
unterworfen sei, wie die Natur, und bringt das I'rincip der Ursächlichkeit

als neues Moment in die Geschichte, ein einseitiges
Betonen dieses Princips führt ihn jedoch bis zu paradoxen
Anschauungen (ein in einem civilisierten Lande geborenes Kind
stehe gleichwohl nicht höher als ein unter Wilden geborenes).
In die Geschichte der Menschheit als eines organischen Lebens
führt Darwin den Entwicklungsbegriff ein, welcher zeigt, dafs
der Fortschritt der Civilisation nicht nur notwendig, sondern
förderlich gewesen. Die Ursächlichkeit in der Geschichte ist
also nicht rein mechanisch, sondern immanent zielgemäfs. Das
Gesetz der Ursächlichkeit und Entwicklung wird vervollständigt
durch das Princip der Kontinuität, allerdings nur ein Korrelat
der Ursächlichkeit. Dem Leibnizschen „Natura non facit saltus"
kann man mit Recht hinzusetzen „ne mens quidem".

L. Dickstein liefert Beiträge zur Korrespondenz des gelehrten
Jesuiten Kochanski, des Bibliothekars des Königs Johann Sobieski..
Veröffentlicht werden ein Brief Kochanskis an Leibniz v. 9.
November 1691 und dessen Antwortschreiben vom Dezember
desselben Jahres. Der Herausgeber verspricht die Publikation des
vollständigen Briefwechsels.

Heft 2 eröffnet eine Arbeit Dr. Bieganski's über „Das
logische Denken und die Ideenassociation". Verf. will die Frage
beantworten, ob in der That die Ideenassociation im stände sei,,
alle Eigentümlichkeiten des logischen Denkens zu erklären und
auf welche Weise sich aus einer Vorstellung das Urteil bilde,
in der Bedeutung, in der es die Logik fafst. Nachdem er
hierüber die Theorie Wundts vorgetragen und sich gegen dessen
Lehre von der „Apperception" entschieden, untersucht er noch
Ziehens „Physiologische Psychologie", Binets „Theorie de

substitution", Höffdings „Experimentalpsychologie", schliefslich die
Theorieen Spencers und Murrays und kommt zum Schlüsse, dafs.



Litterarische Besprechungen. 243

das logische Denken sich durch die Ideenassociation und ihre
Gesetze nicht hinreichend erklären lasse. Man kann es also
nur durch die Annahme einer aufserhalb dieser Association
stehenden Denkfunktion erklären. Eine solche Annahme ist
wissenschaftlich wenig begründet, weshalb wahrscheinlich die
Gesetze der Ideenassociation mit der Zeit allgemeineren Gesetzen
unterstellt werden müfsten, welche sowohl die höheren, wie die
niederen' Denkfunktionen umfassen werden.

Dr. M. Massonnius bespricht „den Rationalismus in der Theorie
Kants". Nachdem er das Erkenntnisproblem des hl. Augustinus
und des hierin auf seinen Schultern stehenden Descartes
skizziert, darauf das monistische System Spinozas beleuchtet, stellt er
die Erkenntnistheorie Kants in 4 Sätzen zusammen, untersucht,
welche Elemente aus dem von Kant so verurteilten Rationalismus
(Kants „Dogmatismus") in seine Erkenntnistheorie übergegangen,
und kommt zu dem Resultate, dafs Kants Lehre obwohl dem
Inhalt nach von den rationalistischen Systemen verschieden,
ihrem Ursprung nach und in ihrer Methode rationalistisch sei.

Dr. Eduard Abramowski untersucht die Theorie der Doppelnatur

der Wahrnehmung als der Synthese eines realen und
idealen Faktors.

Frau Dr. Kodis, eine eifrige Mitarbeiterin auch deutscher
Zeitschriften, bespricht „die biologischen Aufgaben der Psychologie"

(Heft III, 1—17). Die Verf. zeigt, dafs die Psychologie
in der That im praktischen Leben eine Steigerung der Erkenntnisklarheit

hervorrufe. Die Physiologie reicht hier nicht aus ohne
Beachtung physiologischer Momente, die Psychiatrie kann als
Zweig der Psychologie angesehen werden, und psychopathische
Erscheinungen können nur von psychologischem Gesichtspunkte
aus verstanden werden. In gewisser Weise tragen zu dieser
Erkenntuisklarheit aber auch alle anderen Wissenschaften,
sowohl darstellende, wie abstrakte, bei.

Das IV. Heft beginnt mit einer interessanten Abhandlung
des Professors Chmielowski über „Philosophische Anschauungen
Mickiewiczs". Im ersten Teil bespricht Verf. insbesondere die
philosophische Vorbildung des gröfsten Dichters der Polen, auf
welchen wir hier etwas näher einzugehen uns nicht versagen
können. Die ersten Elemente der Philosophie schöpfte hiernach
Mickiewicz in der von Dominikanerpatres geleiteten Schule zu
Nowogrodek aus dem Handbuch für Logik des französischen
Philosophen und Pädagogen Condillac, welches in polnischer
Übersetzung zuerst im J. 1802 in Wilna und später in noch



Litterarische Besprechungen.

2 Auflagen erschien. Das Buch, welches sich mit der scholastischen

Methode in geringschätziger Weise abfindet, wie sein
Verfasser, stand in Polen in hohem Ansehen und übte auf die
Geistesrichtung dieser Aufklärungsperiode eine grol'se Wirkung aus.

Auf der Universität in Wilna hatte der Dichter wenig
Gelegenheit zur Vertiefung seines philosophischen Wissens, auch
wenn bei der Prüfung zum Kandidaten des Lehramts Fragen
über Logik vorgeschrieben waren. Die M. bei dieser Prüfung
von dem gelehrten Piaristenpater Angelus Dowgird gestellten
philosophischen Fragen haben sich noch erhalten, ein interessanter
Beitrag zur Geschichte des höheren Bildungswesens der Zeit.
In Kowno, wo der Dichter ein Lehramt bekleidete, las er neben
den Poesieen Schillers, Goethes, Bürgers, Jean Pauls auch die
Schriften Kants und Schellings. Des letzteren Identitätssystem
scheint ihn wenig angesprochen zu haben. Im Jahre 1829 bei
seiner Anwesenheit in Berlin nahmen ihn Freunde zu einer
Vorlesung Hegels mit über den Unterschied zwischen Verstand
und Vernunft. M. gefiel die Vorlesung recht wenig, er soll ge-
äufsert haben, „ein Mann, der so unklar spreche und sich eine

ganze Stunde damit abmühe, den Unterschied zweier Begriffe
klarzulegen, verstehe sich wohl selbst nicht" — eine Bemerkung,
die den begeisterten polnischen Hegelianern, die selbst in ihrer
Umgangssprache die Redewendungen ihres Lehrers gebrauchten,
sehr mifsfiel. In den folgenden Jahren finden sich in der
Korrespondenz des Dichters häufige Bemerkungen, welche erkennen
lassen, wie das Gemüt des Dichters sich immer lebhafter
religiösen Gefühlen hingab. Einen Wendepunkt in dieser
Geistesrichtung bezeichnet insbesondere das Jahr 1830/31, die Zeit
seines zweiten Aufenthaltes in Rom. Zurückgekehrt stöberte er
in Dresden in den Bibliotheken nach Schriften mystischer Schriftsteller,

wobei er eine Äufserung des Bibliothekars zu hören
bekam, das sei ja eine „philosophia fanatica et barbara" (1832).
Dieser Lektüre gab er sich noch fieifsiger in Paris hin, wo er
besonders an den Schriften des Dionysius Areopagita ein solches
Gefallen fand, dafs er sie ins Polnische zu übersetzen gedachte.
Lebhaft interessierten ihn auch die Schriften des bekannten mystischen

Philosophen Johann Böhme, des katholischen mystischen
Dichters Johann Scheffler (Angelus Silesius) und des französischen
Theosophen St.-Martin. Im J. 1836 übersetzte er sogar in poetischer

Form „Sätze und Notizen aus den Schriften des Johann
Böhme, Angelus Silesius und Saint-Martin". Mit des letzteren
Werken war M. bereits in Petersburg und Moskau bekannt
geworden, wo das Andenken an die Saint-Martinisten, welche



Litterarische Besprechungen. 245

gegen Ende der Regierung Katharinas IL eine lebhafte Thätig-
keit in philanthropischer und aufklärender Richtung hier
entwickelt hatten, noch recht lebendig war. Aufser diesen Schriften
lernte M. auch noch das Werk der bekannteu stigmatisierten
Nonne Katharina Emmerich „Das bittere Leiden Jesu Christi"
kennen, über welches er äufserte „es sei das erhabenste Poem
und bedeutender als Klopstock" („Messias"). In der Folgezeit
wurde der Dichter auf die Werke des Naturphilosophen
Laurentius Oleen und des katholischen Philosophen Franz v. Baader
aufmerksam. Baaders Werke mochten ihn wieder auf die
Philosophie des Pythagoras hingewiesen haben, dessen Anschauungen
sich öfters in seinen Schriften widerspiegeln. Wenig behagte
ihm die Richtung des polnischen Hegelianers Trentowski, welcher
1837 seine „Grundlage der universalen Philosophie"
herausgegeben hatte und im folgenden Jahre sich mit einer Schrift
„De vita hominis aeterna" an der Universität Freiburg habilitierte.

In einem interessanten Briefe (S. 14 — 20) spricht M.
seinen Widerspruch zu manchen Anschauungen Trentowskis aus.
Auch Spinozas Ethik las er in dieser Zeit, immer mehr jedoch
versenkte er sich in ein religiös-mystisches Geistesleben, das
den von schweren häuslichen Sorgen überdies geprüften Dichter
in die Arme des unklaren Schwärmers Towianski trieb, dessen
Lehre von der Kirche schliefslich verurteilt wurde. Dieser
Geistesrichtung entsprechend suchte er in diesen Jahren Trost
und Erleuchtung in den Schriften der enthusiastischen
Philosophen Bûchez, Pierre Leroux und Ralf Waldo Emerson, eines
Nachahmers Carlyles. Besonders sprach ihn der letztere sehr
an. Er nannte ihn den „amerikanischen Sokrates" und
übersetzte eine von ihm in Boston gehaltene Rede. Auch Swedenborgs

Schriften lernte er in dieser Zeit kennen, wohl durch das
Werk Richters „La nouvelle Jérusalem" (183 L—35) auf ihn
aufmerksam gemacht. Am höchsten stellte er indes in seinen
letzten Lebensjahren Böhme, über welchen er im Jahre 1852
äufserte: „Von den neueren Mystikern sei Böhme der gröfste,
eine Seele von hellem, reinem Feuer entbrannt, welche ihre
Visionen in Flammenworten zu malen wisse. Er sei ein
göttlicher Prophet und eben solch ein Hellseher für die Völker des

heutigen Christentums, wie es Isaias einst fü,r die Juden gewesen".
Zwei Jahre vor seinem Tode diktierte er seinem Freunde Armand
Levy eine Abhandlung über Böhme, welche unvollendet blieb und
nur den ersten Teil, Böhmes Lehranschauung, umfafst. Es fehlt
der kritische Teil und ein zusammenfassendes Ergebnis. Diese
Abhandlung ist im Verlage des „Przegl^d" 1898 mit einem



246 Litterarische Besprechungen.

Vorwort des Sohnes des Dichters gleichzeitig in französischem
Original und polnischer Übersetzung als besondere Broschüre
erschienen. Sie umfafst 4 Kapitel: I. L'Universalité — Dieu --
Satan. II. La Génèse. III. L'homme primitif. IV. L'état de
la création après la chute de l'homme et la nécessité d'une
nouvelle force réparatrice. Nach diesem Überblick über den
Gang der philosophischen Bildung Mickiewiczs, welche weniger
systematisch als vielseitig war, zeigt Verf. in den 3 folgenden
Abschnitten, wie sich in dem Leben und den Werken fies Dichters
die drei Hauptrichtungen des philosophischen Denkens
widerspiegeln und zwar in der Folge, wie sie stets in der Geschichte
wiederkehren: Realismus, Idealismus und Mysticismus. Wir
können leider im Rahmen dieses allgemeinen Referats nicht darauf

eingehen. Im V. und VI. Kapitel gibt Verf. dann noch ein
zusammenfassendes Résumé der Anschauungen Mickiewiczs über
die deutsche (Kapitel V) und polnische (Kapitel VI) Philosophie.

In derselben Nummer handelt Professor L. Gumplowicz aus
Graz über „Ibn Chaldun, einen arabischen Sociologen des XIV.
Jahrhunderts". Die Arbeit will aus diesem arabischen Weisen
einen modern denkenden Sociologen machen, dessen Schriften
(in der Pariser Ausgabe von 1857 betitelt: Prolégomènes historiques

d' Ibn Chaldun", übers, von de Slane) selbst von neuereu
Sociologen unbeachtete Anschauungen enthalten sollen — alles dies
zum Nachweis, dals die „Theorie Gumplowicz" über Begriff und
Aufgabe der Sociologie zwar nicht neu sei, aber eines Autoritätsbeweises

nicht entbehre. In der That finden sich bei Ibn Chaldun

manche geistreichen Beobachtungen, so wenn er die Ursache
der scharfen Gegensätze bei Volksstämmen verschiedener Zonen
den Natureinflüssen, insbesondere dem Klima zuschreibt, die
Lebensfürsorge als Ursache der Scheidung der Menschen ihrer
Beschäftigung nach angibt, die dann schliefslich zur Staatenbildung
führe, oder wenn er die Klassen- und Rassenunterschiede aus
einer mehrere Generationen lang gleichgearteten Lebensweise
deduziert. Originell sind die Erörterungen über Aufschwung
und Niedergang adliger Familien und ganzer Staatengebilde,
welche an die Drei-Generationentheorie von Ottokar Lorenz
erinnern u. a. m. Nur mit den Seite 56 erwähnten „kritischen
Studien" des Herrn Maximilian Gumplowicz in der Schrift „Zur
Geschichte Polens im Mittelalter, Innsbruck 1858", welche die
polnische „Kloster"-Geschichtschreibung des Mittelalters samt
und sonders als tendenziös hinstellen und u. a. den hl. Stanislaus

zum Verräter an dem unschuldig von der Geschichte
verurteilten Boleslaw II. machen will, können wir uns nicht zu-



Litterarische Besprechungen. 247

frieden geben. Sie haben schon den Widerspruch des Krakauer
Prof. Dr. v. Chofkowski hervorgerufen (Münchener „Vaterland"
1899, Nr. 67) und verdienen eine noch energischere und
eingehendere Zurückweisung.

Im zweiten Jahrgang erörtert Dr. Wladislaus Heinrich die
Frage nach dem „Verhältnis physikalischer Begriffe und Grundsätze

zur Philosophie". Von dieser gröfseren Arbeit liegt der
erste Teil vor (die Begriffe der Mechanik), welcher im Rahmen
des historischen Entwicklungsganges (Archimedes, Leonardo da
Vinci, Guido Ubaldo, Galilei, Newton, Herz, Kirchhof)
darlegt, welche Faktoren zur Bildung der Begriffe (insbesondere
Kraft und Mafse) und Gesetze der Mechanik zusammengewirkt
haben, um dann auf die Untersuchung einzugehen, welche
Aufgabe dem Gesetz der „Bewahrung der Kraft" zufällt, und welches
die Grenzen sind, welche diesem das menschliche Erkennen der
Natur gesetzt hat. Der zweite Teil soll die Bedeutung der
Begriffe der Thermodynamik untersuchen, ein dritter die Ursachen,
welche zum modernen Dualismus geführt haben, und die
allgemeinen Konsequenzen ziehen, welche aus einer Analyse der
physischen Begriffe sich ergeben.

Neben einer erst begonnenen Studie W. M. Kozlowskis
über „die psychologische Ursache einiger Naturgesetze" enthält
dann noch Heft II ein Essay von Prof. Dr. Gumplowicz über
„Sociologische Geschichtsauffassung". Die materialistische
Geschichtsauffassung hat seit Marx bereits Fortschritte gemacht,
aufser dem „ökonomischen" Faktor gibt sie auch den Einflufs
anderer Momente, selbst Ideen (Glaube, Nationalität) auf die
geschichtliche Entwicklung zu. Sie berücksichtigt jedoch einen
Faktor gar nicht: den socialen Antagonismus. Die Triebfeder
zu diesem socialen Kampfe sei weniger das Bemühen, sich bei
der Macht zu erhalten, als vielmehr das Streben, seine Existenz
in der Aufsenwelt geltend zu machen, sich im Verhältnis zu
seinen physischen und geistigen Kräften empor zu schwingen.
Eine von diesem Gesichtspunkte aus ermöglichte sociologische
Geschichtsauffassung löse allseitig alle rechtlichen und politischen
Probleme.!?) Diese Auffassung ermögliche auch eine befriedigende
Definition des „Rechts"-Begriffs als einer „bestimmten Abgrenzung
der Thätigkeitssphäre einer socialen Gruppe von einer andern".
Besonders geistig hervorragende Individuen können in der
Geschichte eine Rolle spielen, aber nur als Führer, in denen sich
die Bestrebungen bestimmter Gruppen centralisieren. Sowohl
heroistische wie demokratische Geschichtschreibung, welche die
Ursachen des Ganges der Ereignisse im Volkswillen sucht,



248 Ein zweites Wort an Professor Dr. Braig.

geben nur ein illusorisches Verständnis der wahren Triebfedern
geschichtlicher Aktionen.

Aufserdem finden wir neben der praktischen Neuerung
der „ Autoreferate" Besprechungen nicht nur der wichtigsten
Erscheinungen des In- und Auslandes, sondern auch Referate
über die in verschiedenen deutschen, französischen und
englischen Zeitschriften enthaltenen Aufsätze. Berücksichtigt werden
insbesondere die Zeitschrift für Philos, und philos. Kritik,
Zeitschrift für Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane,
Vierteljahrschrift für wissensch. Philos., Archiv für systematische Philos.,
Revue Philosophique, Année biologique und Mind. Prof. Dr. H.
Struve verspricht noch für dieses Jahr eine Geschichte der
polnischen Philosophie.

Kolmar (Posen). Lie. C. v. Miaskowski.

EIN ZWEITES WORT AN PROFESSOR DR. BRAIG.
Von Dr. M. GLOSSNER.

Auf seine „Frage" im Sprechsaal des philos. Jahrbuchs
der Görresgesellschaft, resp. meine im 4. Hefte des 13. Bandes
dieses Jahrbuchs gegebene Antwort läfst Herr Prof. Dr. Braig
auch seinerseits im 3. Heft des erstgenannten Jahrbuchs (1899)
eine „Antwort" folgen (S. 348 ff.). Um mich kurz zu fassen,
gehe ich über den wiederholten, ironisch gehaltenen Vorwurf,
„über Bücher, die gar nicht sind, apodiktische Verwerfungsurteile
zu fällen", dessen Grundlosigkeit ich in meinen Bemerkungen
„Zur Abwehr" genügend gezeigt zu haben glaube, hinweg und
zunächst auf den, wie Dr. Braig sich ausdrückt, „bösen Schnitzer"
ein, der mir infolge der Herrn Dr. Braig, wie es scheint, sehr
unbequemen Folgerichtigkeit des Denkens unterlaufen sein soll.
Ich sprach nämlich als Vermutung, deren Wahrscheinlichkeit
ich begründete, aus, dafs mit der von Dr. Braig angezogenen
anonymen Autorität „wohl" P. Kleutgen gemeint sein werde. Nun
erklärt Dr. Braig, dafs dem nicht so sei, ohne jedoch seinen
wirklichen Gewährsmann zn nennen. Für die Hauptsache, um die es
sich zwischen uns handelt (ob sein Seinsbegriff—konsequent
verfolgt — monistisch sei, und ob die als tadellos korrekt
gerühmte Lehre Kuhns einen „konkreten" Monismus vertrete),
ist jener Umstand ganz gleichgültig. Auch die Bemerkungen,


	Litterarische Besprechungen

