Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 14 (1900)

Artikel: Zur neuesten philosophischen Litteratur
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761981

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

(1) Kuno Fischer, Gesch. d. neueren Phil. I. L. 155

aus dem Wahrheitsquelle der Philosophie des hl. Thomas, jenes
hl. Thomas, von dem der grofse Thomist Konrad Koellin in
Seinen Quodlibetales sich also #ufsert:! ,,(arbitror) nec quem-
Quam sanctum doctorem puta Thomam aut Albertum omnes
€numeravisse fructus, quos eorum paperit et dietim pariet sapa
doctrina.“

SRR S - -
ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN

LITTERATUR.?
Von Dr. M. GLOSSNER.

Unter den zahlreichen Darstellungen der Geschichte der
Ueueren Philosophie hat trotz seines grofsen Umfangs das Werk
uno Fischers (1) die verhéltnisméfsig weiteste Verbreitung
gefunden. Von der im Erscheinen begriffenen ,Jubiliumsaus-
gabe“ liegt uns die erste Lieferung vor, deren Inhalt fast aus-
Schliefslich die ,,Einleitung zur Geschichte der neueren Philosophie*
bildet. Dieselbe umfalst acht Kapitel. Im ersten sucht der Ver-
fasser der Geschichte der Philosophie den Charakter einer
18senschaft zu vindicieren. Der Gedankengang ist ungeféahr
der folgende. Die meuere Philosophie entsteht in einem véllig
®Wulsten Bruche mit der Vergangenheit; aber gerade ihre da-
‘urch bedingte Voraussetzungslosigkeit selbst ist eine geschicht-
ich gewordene, allmihlich angebahnt und vorbereitet in einer
Zunehmenden Entferoung von den Grundlagen der friiheren Phi-
0S0phie. Nun biete aber gerade die geschichtliche Behandlung
der _Philosophie, der Begriff einer Geschichte der Philosophie
Sewisse Schwierigkeiten, dic gegen die Moglichkeit der Sache

edenklich machen konnten. Geschichte sei nicht denkbar ohne
H_h--'—*‘———._

kg] ! Quodlibetales Conradi Koellin (1523, Inkunabel der Miinchener
8L Hof- und Staatsbibliothek) quodlib. III. fol. XXVII.

Liet ® 1) Kuno Fischer, Geschichte der neueren Philosophie. Erste
Dj el'ung-.1897. 2) Uberweg-Heinze, Grundrils d. Gesch. d. Ehll.
Ve Neuzeit, II. Bd. 1897. 8) Dr. H. Wolff, Neue Kritik der reinen
usr““nft- 1897. 4) D. G. Spicker, Der Kampf zweier Weltanschau-
Psgen, 1898. 5) C. Braig. Vom Erkennen 1897. 6) T. Pesch, Inst.
N Chologicae, p. I, 2. 1897. p. IL 1898. 7) T. Pesch, Inst. Philos.
Aturalis, Ed. 2. Vol. L II. 1897. 8) F. S. R. Hassmann, Allgem.
Dterrichtslehre. 1898. '



156 Zur neuesten philosophisehen Litteratur.

eine Zeitfolge von Begebenheiten, Philosophie nicht ohne Erkennt-
nis der Wahrheit; eine Aufeinanderfolge von philosophischen
Systemen, die oft im Widerstreite zu einander stehen, scheine
das offenbare Gegenteil von Philosophie. Unter diesem Gesichts-
punkte konne von einer Geschichte der Philosophie im strengen
Verstande nicht geredet werden. Wer auf diesem Standpunkt
steht, verhalte sich zu ihr entweder nur geschichtlich, refe-
riere urteilslos iiber Philosophie und Meinungen, oder kritisch,
im letzteren Falle entweder skeptisch oder eklektisch, je mnach-
dem die Aufgabe der wahren Krkenntnis fiir unlosbar gehalten,
oder eine gewisse in allen Féllen giiltige Erkenntnis der Wahr-
heit, die teils verfehlt, teils unvollkommen erreicht sei, behauptet
wird. In dem einen Falle ist die Behandlung unphilosophisch,
in dem andern ungeschichtlich; in beiden aber kommt es zu
keiner Geschichte der Philosophie. Es erhebe sich demnach die
Frage: wie ist Geschichte der Philosophie als Wissenschaft
moglich?

Es gibt Wissenschaften, die ein unverdnderliches Objekt
haben, z. B. die Astronomie. Derartige Wissenschaften haben
eine Geschichte, soweit unsere Vorstellungen vom Objekte irr-
timlich oder unvollkommen sind. So unrichtig das alte astro-
nomische System war, so bildete es dennoch die notwendige (?)
Voraussetzung zu dem neuen und richtigen.

Wenn beziiglich unserer Vorstellungen selbst von einem
»fertigen“ Objekte die Voraussetzung nie gilt, dals sie fiir immer
fertig sind, so gibt es auch Gegenstinde, die selbst einen Pro-
zels bilden; ein solcher fortschreitender Bildungsprozels ist der
menschliche Geist, und der ihm entsprechende fortschreitende
Erkenuntnisprozels ist die Philosophie. Hieraus folgt, dals die
Philosophie die geschichtliche Entwicklung nicht blofs als eine
Méoglichkeit zuldlst, sondern als eine Notwendigkeit fordert und
dafs jedem philosophischen Systeme auch seine geschichtliche
Wahrheit zukommt. Zwar stellen unter den geschichtlich ge-
gebenen Systemen nicht alle die Aufgabe der menschlichen Selbst-
erkenntnis in den Vordergrund; es geschehe dies aber gerade
in den entscheidenden Wendepunkten, wie im Altertum durch
die sokratische, in der neuen Zeit durch die kantische Epoche.
Unter allen wissenschaftlichen Aufgaben ist die Selbsterkenuntnis
nicht blofs die tiefste, sondern auch die umfassendste. Denn
das Selbst ist nicht Teil eines Ganzen, sondern verhélt sich zur
Welt wie das Subjekt zu dem von ihm abhéngigen Objekt. ,,Die
Welt sind wir selbst. Wie nun der Geist, das Selbst in ver-
schiedene Bildungsformen eingeht, so hat die Philosophie die



(1) Kuno Fischer, Gesch. d. neueren Phil. I. L. 157

—_—

Aufgabe, diese Bildungsformen zu durchschauen, sie aus ihrem
innersten Motiv heraus zu begreifen und klar zu machen. Es
ist daher unvermeidlich, dafs die Widerspriiche der Zeit in den
widerstreitenden Systemen hervortreten, deren jedes eine Seite
des herrschenden Menschengeistes wissenschaftlich erscheinen lafst,
und die sich gegenseitig ergénzen, um die philosophische Auf-
gabe der Zeit zu losen. (sleichwie aber im Leben des Indivi-
duums entscheidende Momente der Selbsterkenntnis eintreten, in
welchen dasselbe mit einer friitheren Periode abschliefst und in
eine hohere eintritt, so treten im Gesamtleben der Menschheit
die hervorragenden Systeme als Marksteine der Entwicklungs-
€pochen auf, indem sie nicht allein das geistige Leben der
Menschheit widerspiegeln, sondern auch riickwirkend in die
furtschreitende Entwicklung desselben eingreifen.

Das zweite Kapitel gibt einen Uberblick iiber den Ent-
Wicklungsgang der griechischen Philosophie, die ,,in ihren An-
fingen noch die kosmogonischen Dichtungen der Naturreligion
beriihre, in ihrem Ende dem Christentum gegeniiber sich finde,
das sie nicht blofs als wesentlicher Faktor miterzeugen, sondern
als wesentliches Bildungsmittel miterziehen helfe (S. 16). Die
erste Aufgabe der griechischen Philosophie ist das Weltproblem,
die Frage nach dem Grundstoff, der Grundform und der

eise ihrer Vereinigung oder dem Weltprozels. Der im Be-
8riffe des letateren enthaltene Widerspruch erzeugte die ent-
gegengesetzten Systeme der Eleaten und des Heraklit. Um
die Frage nach dem dem Prozesse zu Grunde liegenden Stoff
drehen sich die Systeme des Empedokles, Demokrit und Anaxa-
goras., Das ungelost gebliebene Weltproblem fithrt zum Er-

enantnisproblem (Sophistik), von dem zuerst Sokrates er-
griffen wird, indem er in den allgemeinen Vorstellungen die
Wahren Begriffe und die wahren Erkenntnisobjekte erkennt. Bei

laton erscheinen diese als das wahrhaft Wirkliche. Die Philo-
Sophie wird zur Ideenlehre, die im Dualismus einer intellegiblen
und kgrperlichen Welt befangen bleibt, ein Dualismus, den Ari-
Stoteles durch den Begriff der Entelechie zu iiberwinden sucht.
»Jedes wirkliche Ding wird gedacht werden miissen als ein sich
gestaltender Stoff, d. h. als Dynamis“ (S. 24).

Die — zwar dem Princip des Aristoteles zuwiderlaufende —
d‘la}]istische Vorstellungsweise — der Begriff eines von der Ma-
terie gesonderten Geistwesens erzeugt ein drittes Problem — das
°r Freiheit, und gibt Anlafs zu den ethischen Systemen der
&tol_kel‘ und Epikureer. Ein viertes Problem endlich ist das
Yeligitse. Aus dem Erlosungsbediirfnis entspringt eine religidse

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XV. 12



158 Znr neuesten philosophischen Litteratur.

Philosophie, die auf Grund desselben Motivs sich dualistisch,
mystisch, ascetisch und damonologisch gestaltet, und, da aus
solchen Bedingungen ein neues wissenschaftliches System nicht
hervorgehen kann, an éltere Systeme sich anschlielst (Neupytha-
goreer, Neuplatoniker). Resultat der religids-philosophischen Be-
wegung ist die Verschmelzung der Logosidee mit der Messias-
idee, und in der Ubertragung beider Ideen auf Christus — das
Christentum (3. Kapitel). Diese ,,Entwicklungen*“ in den neu-
testamentlichen Urkunden zu verfolgen, ist die ,,besondere Aufgabe
der eindringenden Bibelforschung® (S. 39).

Nachdem das Christentum Kirche und der Christusglaube
Dogma geworden, erscheint als Aufgabe der Philosophie die
Systematisierung des Glaubens, die zugleich seine Rationalisierung
ist, Diese kirchliche Philosophie ist die Scholastik (4. Kapitel).
Ihr Schicksal ist an das Verhdltnis von Kirche und Welt ge-
koiipft. ,,Die Scholastik wandelt sich mit den Zeiten. Eben
darin besteht ihre philosophische Bedeuntung, dafs sie innerhalb
ihres Gebietes das Zeitbewufstsein formuliert und ausspricht.
Dals in einem kirchlichen Weltalter das Zeitbewulstsein kirchlich
geartet und begrenzt ist, erscheint als die natiirliche Folge der
herrschenden Weltzustdande. Es ist ungereimt, iiber die ode und
unfruchtbare Scholastik zu klagen und den Wald zu schelten,
weil er kein Obstgarten ist.“ (8. 57.)

Der Entwicklungsgang der Scholastik ist durch den Gegen-
satz von Realismus und Nominalismus gekennzeichnet. Die no-
minalistische Theologie bricht mit der kirchlichen Weltherrschafs
und bereitet durch ihre Verneinung der Moglichkeit einer wahren
Erkenntnis der Dinge den Skepticismus, sowie durch ihre Be-
tonung des sinnlich-anschaulichen Erkennens den Empirismus
und Sensualismus vor (S. 72).

Auf die Scholastik folgt das Zeitalter der Renaissance (9. u.
6. Kap.), das in zwei Hélften zerféllt: in der ersten Hélfte ihrer
Aufgabe ist sie reproduktiv in Riicksicht auf das Altertum, in
der zweiten produktiv, getrieben von dem Geiste einer neuen
Zeit (S. 74). Den letzteren Weg inauguriert Telesio, am wei-
testen auf demselben schreitet vor Glordano Bruno, Vertreter
des Naturalismus, ,,der jede Geltung transcendenter Vorstellungen
als fremden Blutstropfen in seinen Adern, als tote Scholastik,
als Knechtung der Natur durch die 'lheologle empfindet und
empért von sich ausstofst (S. 97).

Die Renaissance erzeugte die Skepsis, vertreten durch Va-
pini, Montaigne. Zu der vom Nominalismus begonnenen Ver-
weltlichung der Philosophie und dem wachsenden Ubergewicht



(1) Kuno Fischer, Gesch. d. neueren Phil. I. Lf. 159

der profanen Wissenschaften trug die Erweiterung des histo-
rischen, geographischen und kosmographischen Gesichtskreises
bei, wozu die Erschiitterung der kirchlich-theologischen Autoritét
durch die ,,Verurteilung der kopernikanischen Weliansicht” sich
gesellte. Gleichwohl batte ,,das Mittelalter trotz aller Entdeckun-
gen fortgelebt” ohne die Umbildung und Erneuerung des reli-
giosen Bewulstseins (S. 124). ,In ihrem Element erscheint die
Reformation als religiose That des erneuerten Christentums, dem
romischen Katholicismus gegeniiber als die nationale That des
deutschen Volkes* (8. 127). Der jesnitischen Gegenreformation
entspricht innerhalb der katholischen Kirche selbst als reforma-
torische Reaktion der Jansenismus (S. 138). , Katholicismus und
Protestantismus sind in der christlichen Welt zugleich die re-
ligiosen Entwicklungs- und Erziebungsstufen der Vilker; jener
st noch lange nicht ausgelebt, dieser noch lange nicht zu seiner
vollen Entwicklung gediehen® (7. Kapitel). o

Das achte Kapitel legt den Entwicklungsgang der neuen
Philosophie dar. Die erste unter den neuen Aufgaben ist die der
Wissenschaft und Erkenntnis. Sie tragt, ruhend auf dem vollen
Vertrauen auf die Macht der menschlichen Vernunft, in der Art
lhrer Grundlegung den Charakter des Dogmatismus, und —
weil ganz dem Objekte zugewendet und die Erscheinungen aus
dem Wesen der Natur zu erkldren versuchend — den des Na-
turalismus (8. 143). Da indes die menschliche Vernunft
zwelerlei Vorstellungsvermogen bietet statt des wahren einen
Erkenntnisvermogens — Sinnlichkeit und Verstand, so spaltet
sich die neue Philosophie sofort in zwel entgegengesetzte Er-
kenntnisrichtungen: Kmpirismus und Rationalismus. Jener ent-
wickelt sich zum Sensualismus (Locke) und verzweigt sich teils
lu den Materialismus, teils in die konsequente Ausfihrung des
Sensualismus durch Berkeley und Hume. Den Rationalismus be-
grindet Descartes; Spinoza und Leibnitz filhren ihn in parallelem
Gegensatze mit dem Gange des Empirismus (Spinoza-Hobbes,
Leibnitz-Locke) fort. Da das Erkenntnisproblem ungelost und
unlosbar bleibt fiir beide Richtungen, konvergieren sie zumal
und vollenden ihren Lauf im Humeschen Skepticismus. Damit
erhebt sich das Erkenntnisproblem, und tritt die durch Kant
bezeichnete kritische Epoche ein.

Soweit die Einleitung des beriihmten Geschichtschreibers
der neuen Philosophie. Sollen wir iiber den Inhalt und die be-
herrschenden Gedanken desselben unser Urteil abgeben, so scheint
€5 uns eines grofsen Scharfsinns nicht zu bediirfen, um einzu-
sehen, dafs diese geschichtsphilosophische Skizze der Geschichte

12%



160 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

der Philosophie nichts weiter als eine die Thatsachen nach vor-
gefafsten Meinungen gestaltende aprioristische Geschichtskon-
struktion ist. Der Geschichtschreiber der neuen Philosophie
entnimmt Mafsstab und Norm seiner Auffassung und Darstellung
von Philosophie und Geschichte der Philosophie aus der ceuen
Philosophie selbst, deren Zersetzungsprozefls zur Verzweiflung an
der Philosophie als Wissenschaft fiihrte, und die aus diesem
Grunde in ihrem neuesten Stadium an die Stelle der Philosophie
die Geschichte der Philosophie setzt. In der richtigen Einsicht,
dafs keines der in ihrem Verlaufe aufgetretenen Systeme auf
Wahrheit beruht, sowie von dem Vorurteil eingenommen, dafls
die christliche Philosophie ein fraglos iiberwundener Stand-
punkt sei, hat diese moderne Philosophie den Anspruch auf ob-
jektive Wahrheit — um nicht den zuléssigen, jedoch milsver-
standlichen Ausdruck , absolute“ Wahrheit zu gebrauchen —
aufgegeben und an die Stelle derselben den Begriff der relativen,
»geschichtlichen“ Wahrheit gesetzt und damit den Begriff der
Wahrheit: Ubereinstimmung des Erkennens mit seinem Gegen-
stande, selbst gefalscht.l

Diesem Begriff der relativen, geschichtlichen Wahrheit hul-
digt unser Verfasser und glaubt vom Standpunkt der modernen
Philosophie trotz des entstandenen Widerstreites der Systeme,
von denen keines objektive (absolute) Wahrheit besitze, gerade
durch diese geschichtliche Autfassung der Philosophie den wissen-
schaftlichen Charakter derselben retten zu konnen. Ein wahr-
haft verzweifelter Ausweg; denn ist die Philosophie nur insofern
Wissenschaft, als sie in einem geschichtlichen Prozefs verlauft,
mit andern Worten, 10st sie sich in Geschichte auf, so ist es
um ihren Anspruch auf Wissenschaftlichkeit ein- fiir allemal ge-
schehen. Denn Geschichte, weil wesentlich durch menschliche
Freiheit mitbedingt, ist nicht Gegenstand wissenschaftlicher,
d. h. aus Griinden mit innerer Notwendigkeit ableitbarer Er-
kenntnis, sondern (regenstand eines natiirlichen, menschlichen
Zeugnisglaubens, und Geschichtschreibung ist Berichterstattung
iiber Geschehnisse, nicht Beweisfiilhrung fiir notwendige Wahr-
heiten.

Unser Geschichtschreiber der neueren Philosophie fafst die
Sache allerdings anders auf. Ihm ist Geschichte wirkliche Wissen-
schaft, ja im Gebiete der hoheren Wahrheit die einzig mogliche
Wissenschaft von derselben. Daher die Frage: Wie ist Ge-

1 Vgl. Dr. Commer, Die immerwéhrende Philosophie. Wien 1899.
S. 39.



(1) Kuno Fischer, Gesch. d. neueren Phil. I. Lf. 161

schichte der Philosophie als Wissenschaft moglich? sowie die
Philosophie und Geschichte gleichmiélsig aufhebende Antwort:
Dadurch, dafs Philosophie und Gegenstand der Philosophie selbst
geschichtlich sind, d. h. wesentlich in einem Prozesse verlaufen,
der sich nie vollendet, nie zu etwas ,,Fertigem‘ gestaltet. Denn
von einem Gegenstand, der nur Wandelbares bietet, ist eine
Wissenschaft, die das Notwendige und Bleibende ins Auge falst,
nicht moglich. Nun soll aber nach unserem Autor der mensch-
liche Geist das eigentliche Objekt der Philosophie bilden, dieses
Objekt aber sei selbst in einer Verdnderung, ,,die sich immer
wieder erneut, die nicht nach denselben Gesetzen bestindig
wiederkehrt, sondern in einer schopferischen Thatigkeit, in einer
wirklich fortschreitenden Bildung* begriffen. Daher bediirfe
auch die Erkenntnis eines solchen Gegenstandes, der nicht allein
eine (zeschichte hat, sondern wesentlich geschichtlich ist, nicht
blols wie jede menschliche Einsicht, einer Ausbildung, sondern
miisse, um ihrem Gegenstande gleichzukommen, selbst in einem
geschichtlichen Fortschritt begriffen sein (S. 7).

Abgesehen von der falschen Objektsbestimmung der Philo-
sophie konnte unter dieser Voraussetzung die Geschichte der
Philosophie nichts anderes sein als eine Berichterstattung iiber
die verschiedenen Ansichten, die im Laufe der Zeit iiber den
menschlichen Geist sich gebildet haben, oder iiber das jeweilige
Zeitbewulstsein. Von einer Wissenschaft der Geschichte der
Philosophie konnte demnach nicht die Rede sein. Um nun aber
demnoch eine solche zu gewinnen, greift unser philosophischer
Geschichtschreiber zn dem Auskunftsmittel einer fortschreiten-
den Entwicklung, in welcher einerseits die folgende Stufe durch
Verwandlung des #lteren Zustandes in einen ,,Gegenstand‘* zur
Befreiung und vollkommeneren Selbstbestimmung fiihrt, anderer-
seits aber die widersprechenden Systeme sich gegenseitig er-
génzen (8. 11). Damit begibt sich der Vf. auf den schliipfrigen
Weg der aprioristischen Konstruktion, und indem er dem Phan-
tom einer Wissenschaft der Geschichte der Philosophie nach-
Jagt, weicht ihm die Geschichte selbst unter den Fiilsen, und der
Geschichtschreiber wird zum Geschichtsbaumeister.

Die Behauptung Fischers, dals das menschliche Selbstbe-
wufstsein das Grundthema aller Systeme ausmache (S. 9), besteht
die geschichtliche Priifung nicht. Vergeblich beruft er sich auf
die ,,sokratische Epoche*, die wesentlich verschiedenen Charakters
von der kantschen Epoche ist. Das sokratische yrdde GEaUTOY,
die Selbsteinkehr des griechischen Philosophen, hatte eine objek-
tive Tendenz und fiihrte zu einer tieferen Welt- und Menschen-



162 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

kenntnis. Nicht das ,,Ich“, sondern die Vernunft macht sich in
der sokratischen Schule zum Organ der Erkenntnis des Wirk-
lichen, von dem auch der menschliche Geist nur ein Teil ist,
zwar durch die Universalitit seines Erkenntnisvermdgens alles
korperliche Sein iiberragend, aber deshalb keineswegs, wie
K. Fischer emphatisch erklart: die Welt selbst (S.10). Seiner
Schranken bewulst, erkannte sich demgeméls der menschliche
Geist in der sokratischen Schule als abhingig auch im Denken
von einem objektiven Sein aufser und unabhéngig von ihm, in
letzter Instanz von einer unendlichen geistigen Ursache, die ab-
solut intellegibel und intelligent, Grund sowohl der Erkennbar-
keit der Dinge, als auch der Erkenntniskraft des unendlichen
Geistes ist.

Von wesentlich anderer Art ist die kantsche Epoche. Im
Subjektivismus befangen eroffnete sie eine Periode nicht des phi-
losophischen Fortschritts in der Erkenntnis der Wahrheit, son-
dern einer successiv riickschreitenden Auflosung derselben: ein
Prozefs, der anhebend mit der Riicknahme der intellegiblen Ele-
mente der Objektivitit in das erkennende Subjekt in dem Hegel-
Hartmannschen Nihilismus seinen Endpunkt gefunden hat.

Die Geschichte der Philosophie bietet demnach vom Ge-
sichtspunkte einer Kritik, die an der Moglichkeit einer Erkenntnis
der objektiven Wahrheit festhélt und dieser als Norm der Be-
urteilung der geschichtlichen Erscheinungen sich bedient, ein
Doppelbild, das von dem auf dem Kkonstruktiven Standpunkte
unseres Autors gewonnenen Bilde wesentlich verschieden ist.
Wihrend uns in der Darstellung Fischers eine Reihe von Sy-
stemen sich darbietet, die ungeachtet ihrer wechselseitigen Wider-
spriche doch eine aufwirts gerichtete Bewegung gegen ein un-
bestimmtes, im Dunkel schwebendes, unerreichbares Ziel absoluter
Vollkommenheit darstellen sollen, zeigt uns die wirkliche Ge-
schichte einerseits eine Reihe von Versuchen, die in der sokra-
tischen Schule zu einer gewissen Hohe gesicherten philosophischen
Wissens sich erheben, in der christlichen Philosophie aber auf
dem Wege organischer Entwicklung zu einer relativ abgeschlosse-
nen philosophischen Gottes- und Weltanschauung fiithren; anderer-
seits aber einen gewaltsamen Bruch und eine fortschreitende
Auflosung des bereits Gewonnenen, also in Wahrheit einen Riick-
schritt, der schlielslich zur Verzweiflung an der Moglichkeit der
Philosophie und zur Verachtung alles bisher Geleisteten fiihrte.
Die kritische Betrachtung der Geschichte der Philosophie, die
wir im Unterschiede von der blofs pragmatischen die philoso-
phische nennen konnen, zeigt uns demnach allerdings das von



(1) Kuno Fischer, Gesch. d. neueren Phil, I. Lf. 163

K. Fischer vergebens erstrebte Bild einer einzigen, der wahrhaft
immerwéhrenden — perennierenden — Philosophie.! Diese aber
ist keine andere als die christliche, an die wieder anzukuiipfen
nach der volligen Erschopfung des subjektivistischen Princips
heutzutage geradezu die Lebensfrage der Philosophie ist.

Der Entwicklungsgang der griechischen Philosophie, der als
typisch fir die gesamte Geschichte der Philosophie gelten kann,
indem die verschiedenen, dem menschlichen Geiste moglichen
Denkrichtungen, sei es gleichzeitig, sei es im Nacheinander, zur
Geltung gelangten, legt nicht fiir, sondern gegen die Auffassung
K. Fischers Zeugnis ab. Als Objekt der Philosophie gilt eine
vom menschlichen Erkennen unabhéingige Objektivitat, an deren
wahrheitsgemélser Erkenntnis der denkende Geist in der kriti-
schen Epoche der Sophistik voriibergehend verzweifelt, um sie,
infolge sokratischer Selbsteinkehr mit neuen Mitteln ausgeriistet,
erfolgreicher zu ergreifen und sich ihrer in den Systemen Platons
und Aristoteles’ zu bemichtigen. In diesen Systemen fanden be-
reits die verschiedenen Probleme, die K. Fischer im Interesse
seiner aprioristischen Konstruktionsweise hervorhebt, ihre philo-
sophische Losung. Denn nicht nur mit dem ethischen, sondern
auch mit dem religiosen Problem setzen sich die beiden grolsten
Philosophen auseinander, soweit dies iiberhaupt ohne Riicksicht
auf die positive Offenbarung geschehen konnte. Was aber die
praktische Richtung der nacharistotelischen Systeme betrifft, so
ist sie vielmehr eine Einseitigkeit und ein Riickschritt gegen
den hoheren ethischen Standpunkt Platons und Aristoteles’. Die
alexandrinische Religionsphilosophie aber, sowie der Neuplatonis-
mus hatten sich nicht mit der religiosen Frage im allgemeinen,
sondern mit der geoffenbarten Religion im Judentum und Christen-
tum auseinanderzusetzen. '

Charakteristisch ist die Art und Weise, wie unser Ge-
schichtsphilosoph der Bibelforschung ihre Aufgabe a priori be-
stimmt, néimlich den Ursprung des Christentums aus einer Ver-
Sc-hmelzung des Judaismus mit dem Hellenismus nachzuweisen,
Die aprioristische Konstruktion zeigt in diesem Falle ihre vollige
Obomacht, die wahre Bedeutung des Christentums zu erfassen.
Indem sie von vornherein den ibernatiirlichen Charakter und
Urﬂprung des Christentums leugnet, erscheint ihr dasselbe als
ein Konglomerat spekulativer und religioser Elemente. In der
That aber ist das Christentum sozusagen aus einem Gusse, und

.. ' 8. die bereits erwiihnte Schrift Dr. Commers, Die immerwahrende
Philosophie, Wien 1899, S. 40 (iiber K. Fischer). '



164 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

sein Fundamentaldogma der Trinitdt — der menschgewordene
Gottessohn, das in die Menschheit hineingesprochene Gotteswort —
ist gewissermafsen Thatsache nund ideelle Wahrheit zugleich. Der
vom Vater gesandte Gottessohn, der sich und seinen in alle
Wahrheit einfiihrenden hl. Geist der Kirche zum bleibenden
Lebensprincip verleibt, macht das Wesen des Christentums aus,
nicht aber ein Synkretismus hellenistischer und alttestamentlicher
Ideen. Oder soll auch die Taufformel, die zusammenfalst, was
zugleich Lebensmacht und Wahrheit ist, nicht mehr dem Erloser
selbst angehitren? Nicht das Dogma, sondern nur die patri-
stische Spekulation ist teilweise durch die alexandrinische Re-
ligionsphilosophie -und die platonische Ideenlebre beeinflufst. Im
Arianismus gelangt dieser Einfluls zu héretischer Gestaitung und
wird im Kampfe dagegen, soweit er dem Dogma feindlich gegen-
iibersteht, iiberwunden.

Das Wesen des Nominalismus ist insofern richtig gekenn-
zeichnet, als in seiner skeptischen und der Erfahrung zugewandten
Tendenz in der That die erste Spur der modernen Geistesrich-
tung zu Tage tritt. Dagegen ist es falsch, in ihm einen bereits
in der klassischen Scholastik liegenden Keim der Auflosung
ersehen zu wollen. Im gemifsigten Realismus Alberts des Grofsen
und des hl. Thomas, der allmadhlich in den katholischen Schulen
den Sieg errang, ist das relative Wahrheitsmoment des Nomina-
lismus anerkannt und seine Einseitigkeit, die gegensatzlich zur
(reltung gebracht, zum Irrtum geworden war, iiberwunden.

Innerlich verwandt dem Nominalismns ist sowohl die Renais-
sance als auch die Reformation. Das geschichtliche Verhiltnis
jener zur Scholastik ist ein von dem durch K. Fischer kon-
struierten génzlich verschiedenes. Die Renaissance reprisentiert
nicht einen Fortschritt gegeniiber der Scholastik, sondern zog
gerade durch den Abfall von dem Aristoteles der Scholastik,
dem mit spekulativem (eiste erfafsten, christlich gelduterten, er
ganzten und erhobenen, zu dem vermeintlich echten Aristoteles
des philologischen Buchstabens eine vollige Zersetzung der
Philosophie nach sich, die sich zundchst in einer Erneuerung
der voraristotelischen Standpunkte kundgab, daon aber in der
Spaltung in jene Gegensidtze, die durch die gesamte neuere
Philosophie sich hindurchziehen, némlich eine rationalistisch-pan-
theistische und eine empiristisch-sensualistische Richtung, jene ver-
treten durch Nikolaus von Cues, Giordano Bruuo, diese durch
Laurentius Valla und den von Fischer nicht genannten Marius Nizo-
lius. Die erstere Richtung verbindet sich vielfach mit Theosophie,
Mystik und Magie, die letztere mit Rhetorik und Philologie.



(1) Kuno Fischer, Gesch. d. neueren Phil. I. Lf. 165

In der Reformation ist das Erfahrungsprincip des Nomina-
lismus auf das religiose Gebiet iibertragen. Die in der Renais-
sance garenden theosophischen und naturalistischen Ideen
ringen in ihr nach socialer Gestaltung, suchen sich als Lebens-
macht gegeniiber der alten, auf objektiver, supernaturalistischer
Grundlage ruhenden Kirche geltend zu machen und sich eine
gewisse aulsere Organisation zu geben. Nicht eine Erneuerung
des urspriinglichen Christentums, sondern eine durch die Renais-
sance vorbereitete Reaktion gegen den objektiv-iibernatiirlichen
Charakter des Christentums und seine demselben entsprechende
kirchliche Gestaltung im Sinne einer subjektiv-individualistischen,
theosophischen Gottes- und Weltanschauung ist das innerste
Wesen des Protestantismus. :

Die Theorie von einer fortschreitenden und aufsteigenden
Entwicklung des philosophischen Gedankens wird gerade durch
den Gang der neuen Philosophie Liigen gestraft. Schon ihre
Spaltung beim Beginn in die zwei entgegengesetzten Richtungen
des Empirismus und Apriorismus — Sepsualismus und Intellek-
tualismus weist auf einen Zersetzungsprozels hin. Und selbst
innerhalb der beiden einander entgegengesetzten Richtungen er-
heben sich weitere unvereinbare Gegensitze, ndmlich in der intel-
lektualistischen Stromung einerseits der Gegensatz des Mysti-
cismus und Naturalismus (Malebranche, Spinoza), andererseits
der des Monismus und Individualismus (Spinoza, Leibnitz). Die
empiristische Richtung aber weist den (Gegensatz von Materia-
lismus (empirischem Realismus) und (empirischem) Idealismus in
Hobbes und Berkeley auf. Beide Richtungen aber, sofern sie
mit Recht als Dogmatismus zu bezeichnen sind, da sie trotz des
subjektivistischen Standpunktes doch die Moglichkeit und Wirk-
lichkeit objektiv-realer Erkenntnis behaupten, tragen den Stachel
des Skepticismus in sich, der sich in Hume als einfacher Zweifel,
m Kant aber als kritischer bethitigt, indem jener beim Zweifel
Stehen bleibt, dieser aber zur kritischen Priifung des gesamten
Erkenntnisvermﬁgens fortschreitet. Gerade die Kantsche Kritik
aber stellt einen entschiedenen Riickschritt! des philosophischen
Gedankens dar, indem sie in dem Ausgangspunkt der dogmati-
Schen Systeme den subjektiven Faktor aufzeigt und daraus den
Se-hlul’s zieht, dals all unser Erkennen nach seiner formalen
Seite vollig subjektiv bestimmt sei und so mit den subjektiven
auch die objektiven Faktoren unseres Erkennens in den Abgrund
des Idealismus hinabzieht. Die weitere Entwicklung, die sich in
.

1 8, Commer, a. a. O. S, 117.



166 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Hegel vollendet, sucht zwar die Objektivitit wiederzugewinnen,
verfillt aber in den entgegengesetzten Irrtum, indem sie die
subjektiven Formen objektiviert und die Wirklichkeit in einen
logisch-dialektischen Vorgang autlgst,

Anerkannt ist dieses in (2) Uberwegs Grundrifs der
Geschichte der Philosophie, von welchem uns der zweite
Band des dritten Teils, enthaltend die nachkantischen Systeme
und die Philosophie der Gegenwart, in der achten, von Heinze
bearbeiteten Auflage (1897) vorliegt. Wir lesen hier (8. 50
Anm.): ,,Hegel raubt sich die Moglichkeit der erkenntnistheore-
tischen Untersuchungen durch eine falsche Objektivierung sub-
jektiver Formen.“ Ferner: , Die Erkenntnislehre, welche bei Kant
als Vernunftkritik ein hinsichtlich der ,transcendenten Objekte
schlechthin negatives Resultat ergibt, wird von Hegel aber durch
das Axiom der Identitit von Denken und Sein aufgehoben.
Zwischen diesen beiden Extremen ist die richtige Mitte zu finden.*
(A. a. O. 8. 51.) Diese richtige Mitte kaon nicht gefunden
werden, solange man mit dem modernen Subjektivismus nicht
vollstindig bricht. Die beiden Extreme namlich, sowohl das
Kantsche, das mit den subjektiven Formen auch die objektiven
Bestimmungen ins Subjekt zuriicknimmt, als auch das Hegelsche,
das beide gleichmifsig objektiviert, haben ihr Pricedens und
ihre Wurzel im vorausgegangenen, auf subjektivistischer Grund-
lage aufgebauten Dogmatismus, der in seinen verschiedenen
Grundbegriffen, der Gottesidee des Descartes und Malebranche,
der Substanz des Spinoza, dem eingeborenen Schema des
Leibnitz, der principiellen Vermischung des Subjektiven und Ob-
jektiven sich bereits schuldig gemacht hatte. Um die richtige
Mitte zu gewinnen, wird man daher auf den aristotelisch-scho-
lastischen, das logische Sein (ens rationis) vom realen und meta-
physischen Sein unterscheidenden Standpunkt zuriickgehen
miissen.

Um anf den Uberweg-Heinzeschen Grundrifs zuriickzukom-
wev, so sind die Vorzuge desselben so sehr bekannt und aper-
kannt um dariiber ein weiteres Wort verlieren zu miissen. Das
Werk ist in Anbetracht seiner Vollstindigkeit und (mit wenigen
Ausnahmen) der Objektivitit der Darstellung, sowie wegen seiner
ungemein reichhaltigen Bibliographie zu einem unentbehrlichen
Hand- und Nachschlagebuch fiir alle geworden, die sich mit dem
Studium der Philosophie beschiftigen. Einen besonderen Vorzug
besitzt diese neueste Auflage durch eine sehr anerkennenswerte
Neuerung, namlich die Bearbeitung der aulserdeutschen Philo-
sophie durch den betreffenden Litteraturgebieten angehorige Ge-



(2) Uberweg-Heinze, Grundrifs III. T. II. Bd. 167

lehrte: ein Vorzug, der durch eine gewisse unvermeidiiche Un-
gleichmifsigkeit in Darstellung und Umfang kaum beeintrichtig
wird. .

Anstatt auf den Inhalt des vorliegenden Bandes néher einzu-
gehen, erscheint es uuns angezeigt, den allgemeinen Eindruck
wiederzugeben, den das aulserordentlich farbenreiche Bild der
nachkantischen Philosophie, das in demselben aufgerollt wird, her-
vorzubringen geeignet ist. Wir sehen da zundchst die grofsen
Spekulativen Systeme mit den gewaltigen von ihnen gezogenen
Kreisen, die Systeme Fichtes, Schellings, Hegels, wozu das
System Herbarts noch gezihlt werden mag, an uuserem geistigen
Auge voriiberziehen. Der Eindruck, den wir da gewinnen und
der durch die folgende Darstellung der Philosophie — wir diirfen
wohl sagen — der Epigonen nur verstirkt wird, ldfst sich in
den wenigen Worten zusammenfassen: Die Zeit der System-
bildung ist voriiber; das moderne Princip der Sub-
Jektivitdt hat sich vollstindig ausgelebt und erschopft.
Es bleibt also nichts mehr iibrig als entweder, wie dies der
Positivismus thut, der nach dem eigenen Gestindnis hervor-
ragender Anhénger nicht ein System, sondern nur eine Methode
sein will, auf Philosophie zu verzichten, oder auf den objektiven
Standpunkt der alten und mittelalterlichen Philosophie zuriickzu-
greifen und an den durch Bacon und Descartes fallengelassenen
Faden der Tradition wiederanzukniipfen. Nichts mehr, als dieser
Stand der Sache rechtfertigt unsere von den Verfassern dieses
Bandes keineswegs geniigend beachteten, noch weniger hin-
reichend gewiirdigten Bestrebungen, mit- dem Subjektivismus
Principiell aufzuriumen und jene ,ewige* Philosophie wieder-
Derzustellen, die ihren Ruhm nicht in der Originalitit, sondern
ln der Erkenntnis der Wahrheit sucht.

Mit cypischer Offenheit driickte den Grundgedanken der
modernen Philosophie, die ihre Aufgabe nicht in die Erkenntnis
dfﬂ‘ objektiven Wahrheit, sondern in die Kundgebung der indi-
V}duellen Weltanschauung, — der Art, wie sich die Welt im
Cinzelnen Geiste spiegelt, — oder in die Offenbarung des jewei-
ligen Zeitgeistes, im besten Falle der specifischen Menschennatur
(Kant, Hegel) setzt, Rénan aus, der, wie man versichert, zu
“agen pflegte, in der Philosophie sei Originalitdt die am meisten
erforderliche Eigenschaft, wihrend in den iibrigen Wissenschaften
die Wahrheit das Wichtige sei. ,Eine solche Theorie war zu
bequem, um nicht ihr Glick zu machen. ,Alles ist gesagt und
'Dan kommt zu spét, seit mehr als finfundzwanzig Jahrhunderten,
lafs es Metaphysik und Denker gibt.! Diese Erwigung muflste



168 Zur neuesten philosophischen Litteratur.,

mit La Bruyeére eine hiibsche Anzahl von Mitarbeitern unserer
verschiedenen philosophischen Zeitschriften machen, und wie der
Moralist selbst, sind sie der doppelten Versuchung unterlegen,
entweder manche ans Paradoxe streifende Neuerung zu wagen
oder bekannte Dinge in eiver ritselhaften Sprache und einem
halb mysteriosen Tone aufs Neue zu sagen.“ (Annales de Phil.
chrét. Oct. 1898 p. 62.)

Diese gelegentlich der Besprechung von Janets Principes ete.
geschehene Aufserung trifft aut den Zustand der Philosophie in
unserem Vaterlande noch mehr als aut den in Frankreich zu. Mit
Janet haben wir Ursache zu klagen, dafs man sich in der Philo-
sophie wegen Mangel an gemeinsamen Grundsitzen und einer
gemeinsamen Sprache nicht mehr verstehe. Hierzu fugt die
angefiihrte Zeitschrift die zutreffende Bemerkung: ,Seitdem hat
sich das Ubel noch verschlimmert. Die Physiologie, die Psy-
chophysik , die Sociologie und der Kriticismus haben unsere
Zeitgenossen mit vorgeblichen Entdeckungen, die sich eine ganz
nene Sprache schufen, derart iiberséttigt, dafs die alten Wahr-
heiten unter ihrer alten Form als einféltiges und verdchtliches
altes Zeug gelten“. Der Vi wiinscht Javnet Gliick, dals er sich
von diesem bedauerlichen Geisteszustand nicht imponieren liels.
»Diese hohe Verachtung der einfachen Wahrheiteu, weit entfernt
dem Fortschritt der Wissenschaften zu dienen, kaon ihn im
(Gegenteil nur aufhalten, indem sie ihn mit einer Menge indivi-
dueller, bedeutungsloser und unhaltbarer Meinungen beschwert.
(A. a. 0. S. 62 f)

‘Wie konnten aber diese einfachen Wahrheiten, z. B. das
princ. causalitatis, das princ. contradictionis u. s. w. verloren
gehen? Wie kam es dazu, dafs keine gemeinsame Sprache
mehr besteht und jeder seine eigene Sprache redet? Wir glauben
dafiir mit Recht den principiellen Subjektivismus verantwortlich
machen zu miissen. Aut dem hioheren Wissensgebiete wurde
dieser Subjektivismus durch Descartes inauguriert. Denn ob-
gleich die von ihm ausgehende intellektualistische Richtung in
threm ersten Stadium jene Wahrheiten thatsdchlich festhielt,
erschiitterte sie doch ihren rechtlichen Bestand, da nach Be-
zweiflung aller objektiven Vernunftprincipien infolge des univer-
salen theoretischen Zweifels — das als einziger Anker noch
festgehaltene Selbstbewulstsein, obgleich (wir konnen auch
sagen: weil) eine Funktion der bezweifelten Vernunft selbst,
eine hinreichende Gewihr fiir den objektiven Charakter und
Wert jener ,einfachen Wahrheiten nicht mehr zu bieten ver-
mochte. Hier haben wir die Quelle des Kantschen Transcen-



(2) Uberweg-Heinze, Grundrifs III. T. II. B, 169

dentalismus sowie des kiithnen Versuchs Fichtes, die gesamte
intellegible Ordnung aus dem (transcendentalen) Ich abzuleiten,
zu suchen. Die hdchsten, sonst als objektiv, als vom Subjekt
absolut unabhingig geltenden Principien sollten ihre Garantie
im (reinen) Ich haben. An die Stelle des aristotelischea obersten
Grundsatzes: Idem non potest esse et non esse etc. sollte die
Identitdt des Ich mit sich selbst treten. Seine vollendete wissen-
schaftliche (logisch - dialektische) Ausgestaltung erhielt dieser
rationalistische oder, wenn man will, intellektualistische Sub-
Jektivismus im System Hegels, der richtig erkannte, dafs die
von Fichte der Philosophie gestellte Aufgabe die Forderung
einschliefse, das Ich (Denken) als identisch mit dem logischen
Begriffe (Sein) zu nehmen, da nur unter dieser Voraussetzung
die immanente Denkbewegung als Ausdruck der intellegiblen
Ordnung und als vollkommene wissenschaftliche Durchdringung
der Wirklichkeit und Beweis ihrer Begreiflichkeit zur Geltung
gelangen konne. Der Schein der Objektivitit dieses Systems,
der viele schon getauscht hat, ist eben nur Schein. Vielmehr
vollendet sich darin der Subjektivismus, indem das denkende
Subjekt zum absoluten Subjekt gesteigert und die menschlichen
Denkformen zu gottlichen, und somit zugleich zu weltschopferi-
schen Potenzen erhoben werden. Fiir Feuerbach war es daher
nicht schwer, an die Stelle der abstrakten Formeln seinen den
sinnlichen Menschen vergdtternden Anthropologismus als den
lnnersten Kern des Hegelschen Systems aufzuzeigen.

Ein inzwischen verstorbener Anhénger der neueren Philo-
Sophie, Frohschammer, glaubte den Vorwurf des Subjektivismus
gegen uns selbst in gesteigertem Mafse retorquieren zu diirfen.
Er meint, es sei in der That seltsam, ,Wie viel diese modernen
kirchlichen Scholastiker iiber den subjektivistischen Splitter im
Auge der modernen Philosophie zu sagen wissen, wihrend sie
den zweifach-subjektivistischen Balken im eigenen Auge gar nicht
Wahrzunehmen scheinen oder geflissentlich unbeachtet lassen‘.
Er leitete hieraus das Recht ab, die von uns gegen seine ,,Phan-
tasie als Weltprincip“ erhobenen Einwendungen unbeantwortet
2u lassen. ,,Sich mit den Vertretern dieser unfreien, zu Magd-
diensten verpflichteten Philosophie in Erdrterungen einzulassen,
18t nutzlos, da sie auch die klarsten, gewichtigsten Griinde nicht
gelten lassen, nicht anerkennen diirfen, und daher nicht aner-
kennen wollen, da ihr Intellekt dabei vom Willen geleitet,
d. h. unterdriickt, in das Joch des Gehorsams gebracht werden
wufs — bei Vermeidung kirchlicher Strafen. (J. Frohschammer,
Uber die Genesis der Menschheit u. s. w. Miinchen 1883 S. XIII f)



170 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Da wir gegen Frohschammer in keiner Weise mit Autori-
taten, sondern durchaus nur mit Vernunftgriinden und Erfahrungs-
thatsachen operierten, so erscheint die Art, wie er sich aus der
Affaire zu ziehen sucht, aulserordentlich bequem. Doch davon
ganz abgesehen, fragen wir, mit welchem Rechte er von einem
zweifach subjektivistischen Balken der ,kirchlichen Scholastiker’
gegeniiber dem subjektivistischen Splitter der modernen Philo-
sophie rede? Wie begriindet er diesen Vorwurf? , Sie (die kirch-
lichen Scholastiker) miissen ihre Vernunft gefangen nehmen,
unterwerfen und sie zwingen, so zu denken, wie es kirchlich
geboten ist. Sie miissen ihre Philosophie mit dem Willen bilden,
nicht mit der Vernunft.*“ (S, XII.) Also sie miissen das! Aber
sie miissen es weder noch thun sie es. Nach ihrer Ansicht ist
zwar der Glaube freiwilliges Fiirwahrhalten, also wesentlich
durch den Willen bedingt. Dagegen im Gebiete des Wissens
lassen jene ,kirchlichen Scholastiker nur zu, was entweder als
evidente Wahrheit der Vernunft sich darstellt, oder aus evidenten
Wahrheiten abgeleitet ist. Wenn sich dabei die ,kirchlichen
Scholastiker an der geoffenbarten Wahrheit orientieren, was
brauchen sich darum die Frohschammer und alle Anhédnger der
modernen Philosophie zu kiimmern? Nicht daran liegt es, wie
eine Wahrheit gefunden wird, sondern darauf kommt es an,
ob sie vernunftgeméfs erkannt oder bewiesen ist. Dieser Grund-
satz mufs in der Philosophie gelten, wenn anders Philosophie
Vernunftwissenschaft sein soll. Mit der ,,Objektivitat der kirch-
lich-scholastischen Philosophie** ist es (S. XIII) also ganz gut
bestellt.

Etwa auch mit derjenigen der modernen Philosophie? Froh-
schammer gibt wenigstens, wie es scheint, einen subjektivistischen
»Splitter zu. Aber es ist kein Splitter, sondern ein wirklicher
Balken, d. h. ein Schaden im Auge, der das richtige Sehen
geradezu unmoglich macht. Das Beispiel Frohschammers sowie
sein im selben Atem, in welchem er uns den doppelt subjekti-
vistischen Balken entgegenhilt, ausgesprochener Wahrheitsbegriff
bestidtigen dies. Sein Beispiel: denn das System der ,,Phantasie
als Princip des Weltprozesses“ ist ganz und gar individuell
und subjektivistisch, die Art, wie die Welt in diesem Individuum
sich spiegelt, wenn wir, um die Ehre des Autors zu wahren,
nicht sagen wollen, es verdanke sein Dasein einer krankhaften
Originalitdtssucht. Zweitens wird der gegen Fr. gerichtete Vor-
wurf des Subjektivismus bestéitigt durch seinen Wahrheitsbegriff.
Die Wahrheit ist ihm ndmlich eine ,Idee“, nicht ein ,Objekt
und ein ,intellektueller Akt“ (S. XIII). Damit ist offenbar



(2) Uberweg Heinze, Grundrifs III. T. II. B. 171

gesagt, dafs nur relative, nicht aber absolute Wahrheit dem
menschlichen Geiste erreichbar ist. Denn die Idee kann immer
nur in unvollkommener Weise realisiert werden und wird stets
ein Jenseits bleiben. Ist also die ,Ubereinstimmung des Denkens
mit dem Gegenstande” eine ,,Idee“, so kaon auch nie von einer
wirklichen und sicheren Ubereinstimmung die Rede sein. We
man sieht, fihrt diese Auffassung zum Skepticismus oder zu
dem Satze der Sophisten, dafs jedem das wahr sei, was ihm
wahr zu sein scheine. |

Was dann Frohschammer vom Einfluls des Willens auf die
Evkenntnis bemerkt, so ist sein Vorwurf an die falsche Adresse
gerichtet. Nicht die ,kirchlichen Scholastiker® halten fiir wahr,
was sie, sozusagen, wahr haben wollen, sondern gerade die
neuere Philosophie schreibt dem Willen auf dem Gebiete der
hoheren, iiber die Erfahrung hinausgehenden Erkenntnis eine
konstitutive Bedeutung zu. Es geniigt, an die Kantschen
Postulate der praktischen Vernunft, an Fichtes Primat des prak-
tischen Ich als der ausschlielslichen Schutzwehr gegen den
Solipsismus, an Schopenhauers Willensprincip, an Jakobis Ge-
fihlsglauben u. s. w. zu erinnern. In neuester Zeit ist, wie der
oben angefiihrte Ausspruch Rénans zeigt, jenes Erkenntnisgebiet
geradezu und grundsitzlich zum Tummelplatz willkiirlicher Dich-
tung geworden.
‘ Wir haben oben behauptet, dals sich die philosophische
Systembildung in Hegel erschopft habe. Was sich uns aus der
mnersten Natur des rationalistisch - subjektivistischen Princips
ergab, wird durch die weitere Eutwicklung der modernen Philo-
Sophie und den gegenwirtigen Zustand derselben erhdrtet. Die
zahllosen Erscheinungen, die uns da begeguen, lassen sich iiber-
sichtlich auf hinreichend deutliche Gruppen zuriickfiihren. Unter
dfesen sind es zundchst die verfehlten Versuche neuer System-
bildungen, von denen wir Baader, Krause, Schopenhauer, Schleier-
macher und Hartmann nennen wollen. Nur das Herbartsche
?ystem diirfte eine Ausnahme machen und dem Hegelschen gegen-
uber einen gewissen Anspruch auf eine selbstindige, wenn auch
dur relative Bedeutung erheben diirfen. Herbart setzt dem
Hegelschen Monismus einen Pluralismus entgegen und vertritt
80 in der dritten Phase der intellektualistischen Richtung der
modernen Philosophie jene in der ersten — dogmatischen — Phase
derselben durch Leibnitz (im Altertume gegeniiber dem Monismus
der Eleaten durch Demokrit) reprisentierte Stromung. Gleich-
wohl kann sich das Herbartsche System, was innere Konsequenz
betrifft, sowohl wegen der Mischung rationalistischer und sen-



172 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

sualistischer Elemente, als auch infolge der gewaltsam zuriick-
gehaltenen monistischen Tendenz des eleatischen Seinsbegriffs
nicht entfernt mit dem Hegelschen System messen.

Krauses Panentheismus und Baaders Theosophie miissen
vom modernen Standpunkt subjektivistischer Immanenz, von dem
sie sich nicht losznmachen wissen, als verfehlte Versuche, den
Theisinus wissenschaftlich zu rechtfertigen, bezeichnet werden.
Schopenhauers Willensphilosophie aber kann auf den Rang eines
konsequent durchgefiihrten Systems keinen Anspruch erheben,
da ein weltimmanenter ,,Wille*“ ein intellegibles und intelligentes
Princip voraussetzen wiirde, also nicht selbst erstes Princip sein
konnte, weshalb man gegen die Schopenhauersche Philosophie
den Einwand erhob, dals die zur Erklarung der ,,Objektivationen*
des Willens eingefiihrte ,,Idee® ein dem Grundprincip fremdartiges
Element, also eine durchaus ungerechtfertigte Annahme sei. Von
der sophistischen Begriindung des Systems durch den Satz: kein
Objekt ohne Subjekt, und den weiten, milsbrauchlichen Gebrauch
des Ausdrucks ,,Wille sehen wir hierbei ab, da in dieser Be-
ziehung die vom systematischen Standpuunkt weit iiberlegene
Hegelsche Philosophie der Schopenhauerschen vollkommen eben-
biirtig ist. Ebenso unsystematisch ist die Hartmannsche Ver-
bindung der Hegelschen ldee mit dem Schopenhauerschen Willen,
denn der Wille setzt die Idee (Intelligenz) und beide das (intel-
legible) Sein voraus. Folglich konnen Idee und Wille in hochster
Instanz entweder nur als Bestimmungen eines unendlichen trans-
cendenten Seins, einer absoluten Aktualitit, die Intelligenz und
Wille, d. h. in der Erkenntnis ihrer selbst selig ist, gedacht
werden (theistisch), oder, falls man durchaus die Absurditit einer
immanenten Welterkldrung inkurrieren will, als Attribute eines
in Natur und Geist sich recalisierenden Seins, des logischen Be-
griffs Hegels. Die #ulserliche Verbindung, in welcher sie in der
Philosophie des ,,Unbewulsten*‘ erscheinen, hat etwas Gewalt-
sames und Unlogisches an sich, daher das Schwanken zwischen
den Begriffen des Unbewulsten und Uberbewulsten. Es liegt
darin eine unwillkiirliche Anerkennung der vom Standpnnkt einer
iiber den Empirismus hinausgehenden rationalen Betrachtung der
Dinge geforderten Einsicht, dafs der Schliissel des Verstindnisses
pur in der bewuflsten Intelligenz gelegen sein konne. Hegel
glanbte diese auf immanentem Wege durch das Mittel der Be-
trachtung der Dinge sub specie aeternitatis zu finden. In der That
aber vermag nur der Theismus in der Erkenntnis einer transcenden-
ten Intelligenz als schopferischen Grundes einer zweckmiilsig ge-
ordneten, verniinftig zu begreifenden Welt die Losung zu bieten.



(2) Uberweg-Heinze, Grundrifs III. T. II. B. 173

Der ,Idealrealismus“ |[wie der Verfasser sich ausdriickt
(8. 64 ff)] Schleiermachers enthilt einen Riickschritt zu dem
dogmatischen Standpunkt Spinozas und leidet an der Inkonsegenz
eines realistischen Monismus; denn der ,richtige Monismus (nicht
der fdlschlich sogenannte eines Héckel u. a.) ldfst konsequenter-
weise nur eine idealistische Ausfihrung zu, wie er sie bei den
Eleaten und vor allem bei Hegel gefunden hat.

Eine andere Gruppe ist die der ,,Anhinger bestehender
Systeme®. Der zahlreichsten diirfte sich Hegel rithmen, was wir
begreiflich finden, da sein System die Vertreter des immanenten
Intellektualismus (wenn wir uns so ausdriicken diirfen) am meisten
befriedigt. Ein Beweis jedoch fiir die innere Unhaltbarkeit des
Systems ist die bekannte Spaltung in eine Rechte und eine
Linke (Strauls, Feuerbach). Jene suchte die spiritualistischen
Elemente des Systems zu einem ,spekulativen Theismus fort-
zubilden, diese (konsequenter als jene) setzte an die Stelle der
abstrakten, rationalistischen Formel die anschauliche Wirklichkeit
der Erfahrungswelt und bereitete damit dem gegenwirtig alles
iiberflutenden Empirismus und Positivismus die Wege.

Von den ,,Gegnern Hegels verdient Trendelenburg hervor-
gehoben zu werden, dessen Kritik der Hegelschen Dialektik erst
durch den Riickgang auf Aristoteles fruchtbar wurde. Seiner
aristotelischen Bildung sind auch die ,,Schirfe und der Erfolg*
zu verdanken, womit er, wie die Hegelsche, so auch die Lehre
Seines Antipoden Herbart angriff. (8. 167.) -

Zahlreich ist auch die Schule Herbarts, deren Stirke indes
Dicht in einer Fortbildung des Systems, sondern in der Pflege
der besonderen Wissenschaften (Mathematik-Wittstein, Sprach-
Wissenschaft-Steinthal, Pidagogik u. s. w.) zu suchen ist und die
threr Auflosung entgegengeht.

Anhénger besitzen auch vereinzelt Leibnitz, Bacon. Auflser-
dem macht sich der Einflufs Fichtes geltend. Eine bedeutende
Gruppe ist die der Neukantianer, zu deren niheren Charak-
terisierung wir alsbald Gelegenheit finden werden. Aulserdem
Deénnt der Verfasser die ,immanente Philosophie oder genauer
die des unmittelbar Gegebenen (denn im Grunde ist die gesamte
Deuere Philosophie eine solche der Immanenz, da sie nur das
Erfahrungsmiifsige sei es in der Form des Begriffs, oder der An-
Schauung anerkennt). Dazu kommen die Materialisten und die
Positivisten. Bei den Letateren ist im Grunde weder von System-
bildung, noch von Philosophie iiberhaupt mehr die Rede; gleich-
Wohl reprisentieren sie die letate Entwicklungsphase, d. h. die
ganzliche Auflésung der modernen Philosophie. Im Positivismus

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XIV. 13



174 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

lauft nicht allein die empiristische Richtung aus, die mit Bacon
begann, sondern auch die rationalistische; denn die abstrakten
Formeln des Hegelschen Systems tragen in sich die Tendenz,
sich durch die Erscheinungsfiille zu ersetzen, wie der leere
Magen nach Speise, und wiren es Treber, verlangt.

Die dufserste Grenze diirfte demnach jene Richtung der
neuesten Philosophie erreicht haben, die der Vf, wie bereits
bemerkt, als Philosophie der Immanenz bezeichnet, und die in
Deutschland von Schuppe, Schubert-Soldern u. a., in Frank-
reich von Taine vertreten wird. Verwandt damit ist der Empiro-
kriticismus des Avenarius. Das Charakteristische dieser Richtung
ist die Verbindung der allgemeinen ,,Formel“ mit dem sensua-
listischen Phénomenalismus der Positivisten (8. 216). So ist
nach Mach (8. 217) die Wahrnehmungswelt selbst eine Ab-
straktion aus den individuellen Erfahrungen, die ohne Intrajektion
(Einlegung) nicht vollzogen werden kann. Den Sinn des Aus-
drucks: ,Intrajektion* lehrt uns Avenarius, dem zufolge ,eigene
und fremde Erfahrung gleichberechtigt sind und alles darauf
ankommt, die Variationen der individuellen Erfahrungen, die
logisch unhaltbar sind, auszuschalten und einen natiirlichen Welt-
begriff zu schaffen, dessen freilich wohl in der unendlichen Zu-
kunft liegende Endbeschaffenheit das Gemeinsame aller méglichen
individuellen Erfahrungen enthélt“. (S. 218), d. h. man sucht
die Weltformel, die also Hegel noch nicht gefunden hat, sucht
sie aber in einem Phantom, das, je mehr man sich ihm zu
nihern glaubt, desto weiter zuriickweicht.

Verfehlt wie die dalteren Systembildungen sind auch die
neuesten von Lotze, Frohschammer, Wundt u. s. w. (8. 242.) Die
Verbindung von Monismus und Pluralismus im Lotzeschen System
ist ebenso dufserlich und unorganisch wie die von Wille und
Idee im Hartmannschen. Frohschammer aber substituiert einfach
dem logischen Prozesse Hegels eine Seelenkraft untergeordneten
Ranges, die Phantasie. Ein allerneuester Versuch, an die Stelle
der Phantasie das Gefiihl zu setzen, mag als Kuriositit erwéhnt
werden. Von Wundt sagt unser Grundrifs: ,So selbstindig
W. auch als Denker ist, so ldfst sich doch leicht die Wirkung
des deutschen Idealismus namentlich Kants, aber ebenso Spinozas,
Leibnitzens und Fechners auf ihn bemerken, wie auch der Evo-
lutionismus bei ihm eine Hauptrolle spielt.“ Aus solchen Iungre-
dienzien ldfst sich kaum ein wirkliches ,,System* bereitex.
Erwihnt sei nur die Inkonsequenz, die darin liegt, dals W. die
Anwendbarkeit des Substanzbegriffs auf die Korperwelt zugibt,
in Bezug auf die psychischen Erscheinungen aber leugnet.



(2) Uberweg-Heinze, Grundrifs III. T. II B, 175

Wir haben einige Denker, wie Uberweg, Harms, Eucken
bisher nicht genannt, deren Bestreben, sich den subjektivisti-
schen Fesseln der modernen Philosophie zu entwinden, unserc
aufrichtige Achtung verdient, obgleich dasselbe auf halbem Wege
stehen geblieben ist. Im grofsen Ganzen miissen wir dem Ge-
schichtsschreiber der neueren Philosophie, Kuno Fischer, bei-
pflichten, dafls die Philosophie nach Hegel das Bild eines ,,Chaos*
von Meinungen darbiete, ein Chaos, in welchem Erscheinungen
auftreten, die jiingst sogar den Hohn der wissenschaftlichen
Beilage der allgemeinen Zeitung (in einem Artikel von Cofsmann)
herausforderte.!

In dieses Chaos oder auch in diese babylonische Sprach-
und Ideenverwirrung fiel wie eine neue apostolische Pfingst-
Predigt die méchtige Stimme des Oberhauptes der katholischen
Kirche, des Papstes Leo XIII. in der bekannten Encyklika
»Aeterni Patris, die zur Riickkehr zu den verlassenen Lehren
der alten Schule, insbesondere zu Thomas von Aquin und indirekt
zu Aristoteles aufforderte. Die dadurch hervorgerufene Bewegung
vermag auch unser Gruundrifs nicht zu ignorieren, obgleich er ihr
durchaus nicht gerecht wird. ,Seit dem Erlals dieser Encyklika
18t in Deutschland und anderwérts auf katholischem Boden ein
aulserordentlich reges und fruchtbares Streben zu beobachten:
einmal den hl. Thomas genauer kennen zu lernen und seine
Kenntnis durch Kommentare seiner Schriften zu erleichtern,
Sodann aber namentlich Darstellungen der Philosophie und ihrer
€inzelnen Teile im Sinne und Geiste des Doctor angelicus zu
liefern und zwar so, dafs die neueren Ergebnisse der Wissen-
Schaften beriicksichtigt wiirden, ihre Stellung in dem universalen
thomistischen Gedankenkreise finden, indem keine wirkliche
Wahrheit diesem fremd sein sollte. (S. 191).

Die thomistische Bewegung datiert indes keineswegs von
der Encyklika Leos des XIII. Vielmehr steht sie im Zusammen-
hange mit Anregungen, die bereits weitere Kreise ergriffen hatten,
und beweist sich damit nicht als eine kiinstlich von oben her-
Vorgerufene Erscheinung, sondern als die naturgemifse Reaktion
gégen das in volliger Auflosung begriffene und erschopfte sub-
Jektivistische Princip. Ein Schiiler Trendelenburgs, Brentano,
von dem der vorliegende Teil des Grundrisses nur die spéteren
auf Abwegen irrenden Arbeiten erwihnt, (8. 274 ff.), wies in

eutschland unter den Ersten auf Aristoteles und den heil.
homas hin.

—_—

—

t N. 87 v. 14, Febr. 1899 unter dem Titel ,Neue Philosophie.“
1%



176 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Von diesen ersten Anzeichen einer Selbstbefreiung heilst es
im Grundrifs: ,Inmitten des Kampfes der philosophischen Par-
teirichtungen liegt fir die philosophische Erkenntnis eine ge-
meinsame Basis teils in der Geschichte der Philosophie, teils
in einzelnen zu bleibender Giiltigkeit gelangten philosophischen
Doktrinen (zumeist auf dem Gebiete der Logik), teils auch in
den zu der Philosophie in néichster Beziehung stehenden Resul-
taten der positiven Wissenschaften, insbesondere der Naturwissen-
schaft.” (S. 187.)

Unter diesen ,,gemeinsamen* Grundlagen diirfte nicht allein
die aristotelische Logik, sondern iiberhaupt die Philosophie des
Stagiriten, insbesondere seine Psychologie und Metaphysik in
der Fortbildung und Vollendung, die sie unter dem Einflusse des
Christentums durch den hl. Thomas erhalten hat, eine wirksame
Rolle spielen. Dieser Faktor ist von ausschlaggebender Bedeu-
tung, wenn wir ein weiteres Charakteristikum der modernen
Philosophie und eine der Ursachen ihrer Zersplitterung ins Auge
fassen, ndmlich den Nationalismus. Wie aus der Darstellung im
Grundrils erbellt, besteht vielfach das Bestreben, die Philosophie
national zu gestalten, was der Natur der Wissenschaft, die
ihrem Wesen nach allgemein giiltig und von jeder individuellen
wie nationalen Besonderheit unabhingig sein mufs, direkt wider-
spricht. Der Franzose schwort auf Descartes und Malebranche,
der Englinder auf Bacon und Locke, der Deutsche geht auf
Kant oder Leibnitz zuriick, der Italiener auf Bruno oder sucht
mit Gioberti eine besondere nationale Philosophie, der Schwede
hat seinen Bostrom. Der Russe, der Czeche werden nicht ver-
fehlen, zu dem unharmonischen Kopnzert mit ihren nationalen
Stimmen beizutragen. Selbst der Oratorianer Gratry, den
der Grundrils den bemerkenswertesten unter den katholischen
franzosischen Philosophen dieses Jahrhunderts nennt (S. 328),
glaubt trotz seiner thomistischen Velleitéiten in dem gepriesenen
siebenzehnten Jahrhundert mit seiner ,,Intuition des Unendlichen,
die fiir die spiteren Perioden der philosophischen Eatwicklung
so verhdngnisvoll geworden ist, die goldene Zeit der Philosophie
zu erkennen.

Im iibrigen ist es ein durch die Thatsachen widerlegter
Irrtum, wenn man von specifisch nationalen Ricbtungen in der
Philosophie redet. Vielmehr begegnen uns bei jedem Volke,
das sich an der philosophischen Bewegung beteiligt, die ver-
schiedensten Anschauungsweisen: Idealismus, Realismus, Ratio-
nalismus, Empirismus, wenn man auch von einer gewissen, aus
dem Nationalcharakter entspringenden Vorliebe fiir die eine oder



(2) Uberweg-Heinze, Grundrifs III. T. II. B. 177

andere reden mag. So neigt der praktische Englinder mehr
dem Empirismus, der Deutsche dem Intellektualismus zu. Und
doch hat England seine Hegelianer, und in Deutschland scheint
gegenwirtig der Positivismus alles iiberfluten zu wollen.

Demnach bietet nns die Gegenwart iiberall den Anblick
chaotischer Zerfahrenheit einerseits und der katholisch-neuscho-
lastischen Reaktion andererseits. Die Vertreter der letzteren in
Frankreich nennt der Grundrifs S. 329. Dafs unter den italie-
nischen Thomisten Zigliara, ,der eigentliche Fiihrer der tho-
mistischen Bewegung® nicht genannt wird, wurde bereits von
Dr. Commer geriigt.! Die Bedeutung der letzten Phase der
Philosophischen Wirksamkeit Ausonio Franchis (Cristoforo Bona-
Vinos) ist keineswegs richtig gewiirdigt. Die drei Bénde der
ultima critica, worin sich der ehemalige Anhénger Kants unum-
wunden zum Thomismus bekennt, lassen sich so einfach mit den
Worten des Grundrisses, es sei ihm, ,nachdem er alle italieni-
schen Philosophen angegriffen, nichts ibrig geblieben, als die
Pfeile seiner Kritik auf sich selbst zu richten, nicht abthun.
Zur gerechten Beurteilung dieser denkwiirdigen Bekehrung, die
seitdem in der Zuwendung O. Willmanns zum Thomismus auch
bei uns ein Seitenstiick gefunden hat, sind wir in der Lage, auf
unsere Besprechungen im Jahrbuch? verweisen zu konnen. Diese
beiden hervorragenden Denker werden nicht die letzten sein,
Wie wir hoffen, die unbefriedigt von den ephemeren Konstruk-
tionen der subjektivistischen Philosophie in den auf Felsen ge-
grindeten Hallen der philos. perennis Ruhe des Geistes und
Trost des Gemiites finden.

Auf die Einzelnheiten der von der aufserdeutschen Philosophie
handelnden Abschnitte konnen wir nicht eingehen. Nur eine
Interessante Erscheinung sei aus der Darstellung der Philosophie
In Schweden (8. 458 f.) herausgegriffen. Wir lesen da von
Héijer, seine »Selbstindigkeit als Denker und sein Platz in der
GGeschichte der Philosophie lassen sich nach Nyblius in aller
Kiirze g0 bezeichnen, dafs er (von Kant ausgehend!) die Grund-
gedanken Fichtes, Schellings und Hegels successive anticipiert
und gleichsam nach kleinerem Mafsstabe wesentlich dieselbe Ent-
Wicklung durchléuft, welche jene deutschen Philosophen in reicherer
L_Orm und umfassenderer Weise aufweisen, um endlich, fugt N.
hinzu, divinatorisch gewissermafsen auch die Hegelsche Lehre
Zu iberschreiten.“ (8. 460.) Wir ersehen in dieser Thatsache

i ! Die immerwahrende Philosophie, S. 123. Anm. 1. 8. ebd.
1¢ Bemerkung beziiglich Aus. Franchis.
? Bd. VIL. 8. 107 ff. Bd. X. 8. 129 f.




178 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

sowohl einen Beweis fiir den Scharfsinn des schwedischen Phi-
losophen, "als auch fiir die Konsequenz der neueren Philosophie
in der successiven Ausgestaltung eines falschen Princips von
Irrtum zu Irrtum. Eine dhnliche Erscheinung bietet der um
mehrere Jahrhunderte frithere Cusaner, der nach dem Zeugnisse
eines genauen Kenners (Scharpff, Nic. v. C. wichtigste Schriften
S. 6.) die Ideen Kants und seiner Nachfolger bereits anticipierte.!

Die Art und Weise, wie iiber den italienischen Thomismus
berichtet wird (8. 371), verdient eine ernstliche Zuriickweisung.
,Bevor die psychischen Vorgénge studiert sind, werden Natur
und Geisteskréfte bestimmt, und aus diesen aprioristischen (?) Defi-
nitionen leiten sich immer die Antriebe fiir das Studium der
korrespondierenden Handlungen ab. Was die Methode betrifft,
gibt es dabei keinerlei Neuerung. Was den Inhalt betrifft, kann
man behaupten, dafls die Akademiker das auf italienisch wieder-
holen, was Thomas lateinisch geschrieben hat. Der Darwinismus
und andere moderne Theorieen werden durch oberflichlichen (?)
Vergleich mit der Lehre des Thomas und in einer Art, die
wenig oder kein Verstindois fiir den wissenschaftlichen und
socialen Fortschritt der Neuzeit zeigt, widerlegt. Mit ganz
besonderer Verbissenheit (?) fallen sie ihre Nachbarn, die Ros-
minianer an, welche ihrer Ansicht nach einen entarteten Typus
der Philosophie darstellen. Wire das Letztere richtig, so diirfte
sich ein Autor, der sich so warm um den Darwinismus annimmt,
dariiber nicht wundern, denn nach Darwins Beobachtungen soll ja
der Kampf ums Dasein zwischen verwandten Arten am heftigsten
sein.?  Gegen solche Darstellungen des Thomismus erhebt mit
Recht Dr. Commer (a. a. O.) den Vorwurf einer summarischen
und ungerechten Berichterstattung und verlangt von jenen, die
sich dem Studium der Geschichte der Philosophie widmen, ein
griindlicheres Studium der christlichen Philosophen. Zum min-
desten konnten wir verlangen, dals der Standpunkt und die
Grundprincipien, welche die Anhénger der thomistischen Richtung
der neueren Philosophie in ihren verschiedenen Gestaltungen
entgegensetzen, eine objektiv getreue Darstellung erfiihren. Wir

1 Dr. P. Adlhoch, Praefationes etc. Brunae 1898 p. 82!. glaubt den
Cusaner den veris scholasticis zurechnen zu sollen. Wir wissen nicht,
welche Erfordernisse nach P. A. den verus schol. ausmachen. Was uns
betrifft, so konnen wir einen Autor nicht als verus sch. anerkennen, der
Gottes Wesen als coincidentia oppositorum, d. h. als ldentitit von Sein
und Nichtsein, Potenz und Akt bestimmt, nach dem Schema dieser
Identitit die Trinitit konstruiert und daraus die Schopfung ableitet.
8. uns. Schrift tber Nik. von Cusa 8. 111.

2 Vgl. dagegen das Urteil iitber Thomas S. 191.



(2) Uberweg-Heinze, Grundrifs III. T. II. B. 179

wollen zu diesem Behufe einige Hauptsitze in Kirze formulieren.
Sie werden wenigstens dazu dienen, unsern Gegnern zu zeigen,
dals es mit den bekannten Phrasen der Abhéngigkeit oder Un-
freiheit, des Riickschritts zu veralteten Theorieen nicht gethan ist.

1) Die legitime Freiheit der Philosophie besteht darin, dafls
sie sich ausschliefslich ihrer eigenen Principien — der Erfahrung
und der Vernunft — bedient. Als (natiirliche) Wissenschaft im
strengen Sinne des Wortes geht sie demnach nicht vom Glauben
aus und operiert sie nicht mit Autorititen, sondern mit evidenten
Principien und mit aus Erfahrung und Vernunft beweisbaren
Wahrheiten. Demnach ist fiir den christlichen, katholischen
Philosophen die Offenbarung nicht Quelle, sondern Norm der
philosophischen Erkenntnis. In der Kontroverse mit Anders-
glaubigen wird er sich demnach in keiner Weise auf Glaube
und Offenbarung berufen, es sei denn, sofern sie rein thatséch-
lich und geschichtlich in Betracht kommen: eine religionsphilo-
sophische Betrachtungsweise, die von der theologischen wesentlich
verschieden ist.

2) Der Spaltung der neuern Philosophie gegeniiber in eine
empiristisch-sensualistische und eine aprioristisch-rationalistische
Richtung nimmt die thomistische Philosophie den hdheren, ver-
mittelnden Standpunkt ein, demzufolge weder die sinnliche Er-
kenntnis auf die rationelle, noch diese auf jene reducierbar ist,
vielmehr eine jede ihr eigentiimliches (Formal-) Objekt besitzt,
Jedoch so, dafs sie nicht etwa nur in einem Verhéltnis der Paralle-
litiit zu einander stehen. Vielmehr verhalten sie sich derart, dals
die Sinne dieselben Objekte nach ihrem individuellen Dasein,
der Verstand aber nach ihrem intellegiblen Wesen erkennt.

3) Dies geschieht auf dem Wege einer Abstraktion, die
sich von der Lockeschen wesentlich unterscheidet und darin
besteht, dals in der Erscheinung das Wesen, im einzelnen
Fall das Gesetz, im Sinnlichen das darin latente Intellegible
erkannt wird.

4) Der Verstand ist demnach ein passives, jedoch keines-
Wegs ein rein formales Vermogen.

5) Aulser dem aufnehmenden (passiven) und erkennenden
Verstande ist, da das Intellegible im Sinnlichen nur potenziell
enthalten ist, eine besondere Kraft der Abstraktion (int. agens)
anzunehmen. - -

‘ 6) Ist der Verstand kein rein formales Vermogen, und kommen
lhm selbstindige reale Erkenntnisse zu, so vermag er auch ohue
Annahme einer weiteren Seelenkraft — einer anschauenden Ver-
dunft — mit Hilfe seiner metaphysischen Begriffe und Grund-



180 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

sdtze iiber die Erfahrung hinaus zur Erkenntnis der iibersinn-
lichen Griinde der Dinge, vor allem also auch des hochsten
Grundes oder der schopferischen Ursache sich zu erheben.

7) Endlich: die dieser Erkenntnis der hochsten Ursache ent-
sprechende KEthik ist richt die moderne ,autonome® Moral, auch
nicht irgend eine ,heteronome“, sondern die aus dem Wesen
des Menschen und seiner wesentlichen Beziehung zu Gott ent-
springende, derzufolge Gott wie erste Ursache, so letztes Ziel
des Menschen ist: eine Moral, die den nidchsten Grund der sitt-
lichen Verpflichtung in der durch Vernunft erkennbaren objektiven
Ordnung, den hochsten Grund aber in dem géttlichen Willen
und dem vollkommenen und heiligen Wesen Gottes ersieht.

Der neuerdings so vielfach erhobene Ruf: Zuriick zu Kant,
erfihrt eine eigentiimliehe Illustration in der (3) ,Neuen Kritik
der reinen Vernunft® von Dr. H. Wolff.l! In dieser neuen
Kritik bleibt von dem alten kritischen Bau kaum mehr ein
Stein auf dem andern. Nur mehr die Probleme seien neu auf-
zunehmen, an die Stelle ihrer génzlich verfehlten Losung aber
miisse eine andere gesetzt werden. Vom Vf. berichtet uns der
,Grundrifs“, er habe sich urspriinglich an von Kirchmann ange-
schlossen. In der letzten noch zu seinen Lebzeiten erschienenen
Schrift, die den Titel triagt: ,,Die Weltentwicklung nach monistisch-
psychologischen Principien auf Grundlage der exakten Natur-
forschung* bekennt sich derselbe zu einem empirisch-psychischen
Realismus, griindet seine Ansichten auf Psychologie, kniipft an
die dynamische Atomistik an und macht den Versuch, das letzte
essentielle Sein zu bestimmen. Die Atome, ihrem Wesen nach
erklirt, 1osen sich auf in , Bionten* oder einfache Lebenscentren,
mit deren Hilfe in drei ansteigenden Teilen (anorganische, orga-
nische Natur, Mensch) das phéanomenale Naturleben erklart wird.
Das eigentliche Wesen der Welt aber soll moralische Entwick-
lung sein. (Uberweg-Heinze, Grundrifs IIL. 2. S. 286.)

Dieselben Grundanschauungen, in engerem Anschlufs an
Wundt und die experimentale Psychologie ziehen sich durch die
uns vorliegende Neue Kritik hindurch. Interessant ist die Art
und Weise, wie sich der Vf mit dem Neukantianismus ausein-
andersetzt. Er entwirft davon folgendes, objektiv betrachtet,
nicht sehr schmeichelhaftes Bild. ,,Findet der eine (Neukantianer
niamlich), L. Noack, das Hauptverdienst Kants darin, dals er

1 Einer Notiz des Verlegers zufolge ist der Vf. im Mirz des Jahres
1896 gestorben, hat jedoch die Schrift in demselben ausgefiihrten Zu-
stande hinterlassen, in welchem sie vorliegt.



(8) Dr. Wolff, Neue Krit. d. rein. Vernunft. 181

die iiber die Erfahrung hinausgehende, einseitige Begriffsspeku-
lation vollig abgeschnitten und alle wirkliche Erkenntois auf die
Erfahrung beschrinkt habe . . ., so der andere, O. Liebmann,...
in der Durchfiilhrung des Apriorismus und reinen spekulativen
Rationalismus. Wenn Cohen auf die Theorie der Erfahrung
den Schwerpunkt legt, so Paulsen und Riehl darauf, dafs sich
Kant aus dem Empirismus, dem er verfallen war, wieder empor-
gearbeitet und in seinem Kriticismus die einzig mogliche Form des
Rationalismus begriindet habe. J.B. Meyer sucht den psycholo-
gischen Hintergrund der Kantschen Kritik ans Licht zu stellen,
wahrend Riehl als Resultat seiner Forschung ausspricht: ,Die
kritische Philosophie Kants kennt keine Psychologie.“ ,,So ent-
rollt sich uns“, wie der Vf. bemerkt, ,in diesem Versuche der
Restauration der Kantschen Philosophie fir die Gegenwart in
der That ein trostloses Bild innerer Widerspriiche und Gegen-
satze. Diese Widerspriiche aber liegen in der Philosophie
Kants selbst; denn ,in Kant eben ist alles enthalten: Empiris-
mus, Skepticismus, Rationalismus, Dogmatismus, und es kann
darum jedermann herausnehmen, was ihm beliebt. (8. 29 ff)

Nach unserem Autor ist der Kriticismus Kants, der doch
in den Augen seines Urhebers und der Anhinger desselben den
Dogmatismus von Grund aus vernichtete, sowohl was seine
aprioristisch-deduktive Methode als auch seine letzten Endresultate
betrifft, ein eigenartig gestalteter Dogmatismus, so dafls
dadurch ein Widerspruch zu Tage trete, wie er nicht hirter
gedacht werden konne.

Wir glauben, hier auf den Milsbrauch hinweisen zu miissen,
der mit dem Ausdruck: Dogmatismus getrieben wird. Man nennt
Vielfach jede philosophische Ansicht: Dogmatismus, die urspriing-
liche und unbezweifelbare Principien, unmittelbar einleuchtende
objektive Wahrheiten annimmt. Diesem vermeintlichen ,,Dog-
Matismus“ setzt man den ,Kriticismus“ entgegen. Der gesamte
Umfang der Vernunfterkenntnis soll ,kritisch* untersucht werden.
Dabei iibersicht man den Widerspruch, in welchen man sich
vVerwickelt, wenn man die Vernunft mit Hilfe der Vernunft selbst,
d. h. allgemeiner Principien, vor allem dem des Widerspruchs,
d?a.s in seiner Allgemeinheit und Notwendigkeit eben nur durch
Vernunft, nicht aber durch Erfahrung garantiert sein kann, auf Er-
fahrung einschriinken will. An diesem Widerspruch laboriert aber
Dicht blofs der Kriticismus Kants dadurch, dafs er durch ein
von der Erfahrung unabhingiges deduktives Verfahren beweisen
Will, dafs unser Erkennen ganz und gar auf sinnliche Erfahrung
beschriinkt sei, sondern die ,,Neue Kritik der reinen Vernunft*



182 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

verfillt demselben Widerspruch, ja sie verfallt demselben sogar
in einem erhohten Grade, indem sie den Beweis zu fiilhren unter-
nimmt, dals es eine andere als die induktive Methode und eine
hohere Wissenschaft als die empirische Psychologie nicht gebe.
Kant beginnt ,,dogmatisch’‘, es ist daher nicht zu verwundern,
dafs er schlielslich selbst wieder in Dogmatismus verfallt. Der
Verfasser verfihrt durchaus dogmatisch und gelangt im schroft-
sten Widerspruch zu seinem Verfahren zu rein empirischen Re-
sultaten.

Beide, Kant und H. Wolff, halten am Princip des Wider-
spruchs fest und bedienen sich desselben als eines objektiven,
allgemein giiltigen Princips. Sie sehen aber nicht ein, dals sie
mit diesem Princip die gesamte alte Metaphysik, die sie um-
stiirzen wollen, im Keime in den Kauf nehmen. Denn diese
dreht sich ganz und gar um den Begriff des Seins.

Wenn non die Kritik Kants jenen fiilschlich sogenannten
Dogmatismus nicht trifft, so gibt es allerdings einen Dogmatismus,
dessen Unhaltbarkeit die Kantsche Kritik zweifellos aufdeckte,
und dies ist der Dogmatismus nicht allein der Wolffschen Schule,
sondern der gesamten vorkantschen Philosophie, soweit sie ihren
Ausgangspunkt von Descartes genommen.

Wie aber? Soll Descartes’ Philosophie in der That dogmatisch
sein? Ist ihre Methode nicht skeptisch, wie diejenige Kants
kritisch? Descartes bezweifelt die Vernunft, Kant kritisiert sie.
Das eine Verfahren ist so widerspruchsvoll als das andere. Des-
cartes bezweifelt die Vernunft mit Vernunftgriinden. Kant
kritisiert sie, indem er einen Priifstein anwendet, den er der
Vernunft entnimmt. Aber die Kantsche Kritik richtet sich zu-
nidchst und vor allem gegen das Verfahren seiner Vorgéaoger,
und dieses ist im schlimmen Sinne ein dogmatisches. Denn wenn
Descartes und seine Nachfolger von dem subjektiven Ausgangs-
punkte der intellektuellen Erscheinungen oder den Thatsachen
des Selbstbewufstseins aus zu dem Erkenntniskriterium gelangen,
wahr, d. h. objektiv gewils sei, was subjektiv klar und
deutlich bewulfst ist, so liegt darin in der That ein ganz unbe-
rechtigter Dogmatismus, und diesem gegeniiber ist die Kritik
Kants vollkommen wirksam; denn wenn der menschliche Geist
urspriinglich ausschlielslich nur der subjektiven Bewulstseinsthat-
sache gegeniibersteht, so ist jedes Beginnen, zur Objektivitit die
Briicke zu schlagen, aussichtslos, und Kant im Rechte, wenn er
das Ding an sich als ein durch Vernunft unerreichbares Unbe-
kanntes erklart.

Nach Leibnitz ist die Seele ein Spiegel des Universums,



(8) Dr. Wolff, Neue Krit. d. rein. Vernunft. 183

Jedoch in der Weise, dafs das Auge nicht unmittelbar dem sich
spiegelnden Gegenstande, sondern dem Spiegelbilde selbst zuge-
wendet ist. In dieser Auffassung verlduft die Erkenntnis zu-
nichst parallel der Ordnung und dem Gange der Dinge. Kein
Strahl von diesen fillt direkt in die Seele. Aus diesem Paralle-
lismus aber folgt, dafs die Ideen in den Formen, in welchen sie
gedacht werden, als objektiv verwirklicht gelten. Gegen diese
Objektivierung subjektiver -Denkformen erhebt sich mit Recht
die Kritik Kants, fillt aber damit in den entgegengesetzten
Fehler, mit den subjektiven Formen, sei es des Begriffs oder
des. Urteils oder des Schlusses, die objektiven Bestimmungen
selbst, z. B. der Substantialitdt, der Kausalitdt u. s. w. ins Sub-
jekt zuriickzunehmen.

Damit glauben wir, einerseits die relative Berechtigung,
andererseits aber auch den fundamentalen Irrtum Kants hervor-
gehoben zu haben. Kant prefst aus den Formen des Urteils die
Kategorieen, d. h. die intellegiblen Bestimmungen des objektiven
Seins und aus den Formen des Schlusses die Ideen, d. h. die
hochsten objektiven Griinde des Wirklichen heraus, und macht
sich so, um uns eines von Kant selbst gebrauchten Bildes zu
bedienen, des Verfahrens jenes schuldig, der aus dem Bimsstein
Wasser zu pressen versucht.

Fiir den Verfasser konnte es daher keine besonders schwierige
Aufgabe sein, das Verkehrte in dem Verfahren Kants nachzu-
weisen. Dagegen ist es sehr fraglich, ob ihm der Versuch, an die
Stelle der Kantschen eine in Bezug auf das Princip der Ableitung
und auf Vollstandigkeit befriedigendere Tafel der Kategorieen zu
Setzen, gelungen sei. Um dies gleich von vorneherein zu be-
merken, so leidet die Theorie des Verfassers an demselben
Irrtume wie diejenige Kants, ndmlich daran, dafs ihm sidmtliche
Kategorieen als Denkformen (Formen der Reflexion) gelten,
Woraus sich dann als nédchste Konsequenz ergibt, dals sie nicht
Weiter auf jhren objektiven Gehalt gepriift, also nicht die die
Kérperwelt transcendierenden Begriffe ausgeschieden werden:
Womit dann freilich die Moglichkeit einer wirklichen Metaphysik
als ausgeschlossen erscheint.

Wenn Kant an die Stelle einer solchen die Erkenntnis-
theorie, d. h. die systematische Darstellung der menschlichen
Versta.ndesbegriﬁ'e und Vernunftideen setzt, so tritt bei dem
Verf. an die Stelle der Metaphysik die Psychologie. Von den
Bestrebungen Wundts rithmt er, dafs durch sie die Psychologie
»20 dem emporgehoben worden sei, was sie vorher nicht war,
20 dem Range einer exakt forschenden Wissenschaft, die nun



134 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

an Dignitit in nichts mehr den einzelnen naturwissenschaftlichen
Fichern nachstehe. (8. 33.) Und diese ,experimentelle Psy-
chologie® soll trotzdem einen Ersatz bieten fiir die Wissenschaft
von den hdchsten Principien, und die Naturforschung iiber sich
hinaus zur Bestimmung des Wesens fiihren, das den Naturer-
scheinungen zu Grunde liegt! Der Vf.,, der den Vorzug der
Psychologie vor der Naturwissenschaft darin setzt, dals jene
absolute Erkeunntnis, diese aber — wie er sich ausdriickt —
blofse Manifestationserkenntnis bietet, bemerkt, wie es scheint,
nicht, dals in dem Momente, in welchem die Psychologie zur
yexakt“ forschenden Wissenschaft sich gestaltet, ebendieselbe
aufdas Niveau einer Manifestationserkenntnis herabsinkt, womit
sie nach seinen eigenen Grundsédtzen zur Erfiillung der Aufgabe,
Ersatz fiir die alte Metaphysik zu schaffen, als ungeeignet sich
erweist.

Die experimentelle Methode, die mit angeblich so gliick-
lichem Erfolge auf psychologischem Gebiete Anwendung gefunden,
will nun der Vf. auch in der Logik und Erkenntnistheorie an-
wenden, und zwar in der Weise, dafs die logischerkenntnis-
theoretischen Resultate durch sprachliche und sprachphilosophische
Untersuchungen gleichsam experimentell gepriift werden. (8. 85.)
Also durch sprachphilosophische Untersuchungen! Wie aber eine
Sprachphilosophie ohne vorausgesetzte Logik und Metaphysik
zutande kommen soll, vergifst der Vf. uns zu sagen. Gewils
dufsert sich in der Sprache die Vernunft und die natiirliche
Logik, jedoch nicht rein, sondern mit verschiedenartigen Elementen
versetzt; zudem gibt es nicht ,Sprache®, sondern Sprachen von
verschiedener Beschaffenheit, wihrend die Vernunft iiberall von
der gleichen Beschaffenheit ist. Die Begriffe sind eben natiirliche,
die Worte willkiirliche ,,Zeichen* der Dinge. Der Malsstab zur
Beurteilung der Sprache kann also nur in der Vernunft, nicht
umgekehrt der der Vernunft in der Sprache liegen.

Dals die Kontrolle der Sprache nicht geniigt, um das Kate-
gorieenproblem zu lésen, zeigt uns der erste, die Analytik der
Kritik der reinen Vernunft behandelnde Teil; denn da sie
kein Princip zur Ausscheidung der verschiedenen Begriffe nach
Form und Inhalt bietet, ist sie auch nicht im stande, zur klaren
Unterscheidung der logischen, materiellen (physischen) und im-
materiellen (metaphysischen) Begriffe zu fiihren.

Der Vf. geht bei seiner Untersuchung mit Recht von der
unbezweifelbaren Existenz einer Gegenstandswelt aus, wie wohl
picht zu verkennen ist, dals sich in dem Ausdruck ,,Bewulst-
seinsthatsachen*“ eine Unklarheit verbirgt, die fiir den weiteren



(3) Dr. Wolff, Neue Krit. d. rein. Vernunft, 185

Gang seiner Erorterungen sich verhdngnisvoll erweisen kann.
(8. 43.) Milsverstidndlich ist die Bemerkung, dals wir in dieser
uns gegebenen, unabhingigen Gegenstandswelt nichts von Zeit
und Raum wahrnehmen. Gewils nicht in dem Sinne, den Kant
mit diesen Worten verbindet. Gleichwohl nehmer wir auch die
Orte wahr, worin sich Korper befinden, sowie die Zeiten wenig-
stens in den Bewegungen, woraus wir den Begriff der Zeit
abstrahieren. (8. 44.)

Treffend wird gegen die Lockesche Unterscheidung prima-
rer und sekundérer Qualitdten bemerkt, dals durch denselben
sinnlichen Perceptionsakt, durch den uns die Empfindung (?)
als qualitativer Bewulstseinsinhalt gegeben wird, auch Gestalt
und Ausdehnung gegeben ist. (S. 49.) Damit stimmt nun aller-
dings nicht die sonstige Theorie des Vf, der zufolge Farben,
Tone u. s. w. nicht objektive Qualitéten, sondern ,Schopfungen®
der Seele seien, dagegen die gegebene ,Konfiguration® dem
Gegenstande nicht entzogen werden konne.

Nicht abzusehen ist, warum nur das ,volles Anrecht auf
gegenstindliche Realitdt“ haben soll, was durch das Experiment
in seiner Wirklichkeit bestitigt wird (S. 52), nachdem die Natur-
wissenschaft selbst auf Ursachen schlielst, die durch kein Expe-
riment auf ihre Thatséchlichkeit gepriift werden konnen, und
auch der Vf., indem er eine ,Hotwicklung® des Bewulstseins-
inhalts durch ,logisch-reflexive Denkthitigkeit“ anstrebt, nicht
umhin kann, die Sphére des experimentell feststellbaren Daseins
zu iberschreiten. (8. 53.)

Bekanntlich erhielt der Konigsberger Philosoph den ersten
Anstofs zur Kritik von der Anzweiflung des Kausalititsprincips
durch Hume. Nicht vollkommen richtig ist, wenn der Vf. meint,
dem englischen Skeptiker sei es iiberall nur um Erforschung
des Inhaltes von Ursache und Wirkung, nicht aber um das
logische Verhiltnis dieser Begriffe zu thun: wobei er allerdings
die ,,Gewifsheit in die (?) Konstanz der Naturgesetze® iibersehen
habe. (8. 60.) Thatsiichlich aber verwechselt Hume in einer
Weise, die seinem Scharfsion wenig Ehre macht, die Gewifsheit
dtzs unmittelbar evidenten Kausalprincips mit der aus Erfahrung
mittels Induktion zu schopfenden Erkenntnis der konkreten
Naturursachen.

_ Die Erklarung der Abstraktion (S. 63): Abstrahieren heifst,
€inzelne Bestimmtheiten aus dem voll gegebenen Empfindungsinhalte
nabziehen, zeigt die Unbekanntschaft des Vf. mit der wahren
:-\Tatur der Abstraktion, die nicht eine aktuell im ,,Empfindungs-
whalt enthaltene Bestimmtheit abzieht, sondern den im Sinn-



186 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

lichen latenten iibersinnlichen Grund (den Wesensbegriff oder die
intellegible Form) erfalst, und verschlielst dem Vf. die Moglich-
keit, den wahren Charakter der ,Kategorieen* zu erkennen, die
sich ihm dhnlich wie fiir Kant zu subjektiven Bewufstseinsformen
— beim Vf. zu Formen des reflektierenden Bewulstseins —
gestalten. (S. 66.)

- Dafs ein ,sinnlicher Abstraktionsprozefls“ (8. 66) nicht
geniige, um die vermeintlichen ,logischen Grundformen® d. h.
die allgemeinen Begriffe zu gewinnen, wuflste man léngst vor
Kant; es kann also von einem wissenschaftlichen Siege iiber den
Sensualismus im Sinne einer , Entdeckung® Kants nicht die Rede
sein. Im Gegenteil ist es nur der Unkenntnis der Scholastik
von seiten Kants zuzuschreiben, dals er von einer andern Ab-
straktion als der allerdings unhaltbaren Lockes nichts wulste. Die
Falschheit dieser erkannte er, ohne aber etwas anderes als eine
tfalsche aprioristische Theorie ihr entgegenzusetzen.

Da Kant eine vollstindige Tafel der Stammbegriffe der
Vernunft aufstellen will, so trifft ihn mit Recht der Vorwurf
der Unvollstindigkeit seiner Kategorieentafel. =~ Wie der Verf.
hervorhebt, vermilst man die Begriffe Identitit, Gegensatz, Sub-
jekt u. s. w. (8. 68 f.) Kant bespricht zwar dieselben, jedoch
in einem ,total anderen Zusammenhaunge, als wo sie hingehéren®,
(S. 69.) Grund dieser Méngel oder der ,total verungliickten
Ableitung* sei das ,festgelegte nominalistische Urteilsschema.
(S. 70.) Der nominalistische Charakter der Kantschen Kritik
ist zwar zweifellos, ist aber an sie nicht, wie der Vf. meint, von
der scholastischen Logik gekommen, sondern von Locke und
Hume, die allerdings selbst unter dem Einflufs des Nominalismus
Occams — also einer scholastischen Abart standen. Wenn daher
der Vf. meint, in der Kantschen Kategorieenlehre als ,,dem Hohe-
punkt und Abschlufs der ganzen nominalistisch-logischen Denk-
weise diese in ihrem Centralpunkt zu treffen, also ihr den
Todesstols zu versetzen, so gibt er sich einer Téuschung hin;
denn erstens trifft er damit nicht die Logik der klassischen
Scholastik; denn diese weifs im Urteil wohl zu unterscheiden,
was formal-subjektiv und was real-objektiv ist. Zweitens bleibt
er selbst im Nominalismus befangen, indem er die ontologischen
Begriffe fiir subjektive Formen des reflektierenden Verstandes
nimmt. .

Der nominalistische Einfluls zeigt sich allerdings darin, dafs
Denken == Urteilen genommen wird, indem angenommen wird,
dafs die Vorstellung zundchst ein rein subjektives Gebilde sei,
das erst im Urteil eine (gewisse) objektive Bedeutung gewinne.



(8) Dr. Wolff, Neue Krit. d. rein. Vernunft. 187

Dagegen lehrt die klassische Scholastik, dals im Urteil nur die
im Begriff bereits virtuell enthaltene Beziehung auf ein Objekt
formell vollzogen werde.

Der Auffassung Kants, der die Gedankenformen aus dem
»synthetischen Denken herleitet, setzt der Vf unter Berufung
auf von Kirchmanns Vorgang seinen Versuch entgegen, sie aus
dem ,reflektierenden“ Denken abzuleiten (S. 78 f.). Reflexion
aber erklirt er als Betrachtung einer Manifestation sinnlicher
Gegenstinde im Zusammenhange mit anderen (8. 79). Den ver-
schiedenen Manifestationsweisen entsprechen verschiedene Reflexi-
onsformen. Wie sich der Vf. dies néher denkt, mag aus seiner
Darstellung der ,Reflexionsformen“ von Ursache und Wirkung
erhellen. ,Der geistige logische oder reflexionsmilsige Inhalt
des Wortes und durch dieses der reinen Gedanken- oder Re-
flexionsform Wirkung ist also der, dals es ganz allgemein alle
Verinderungen umfafst, die in den Umbildungen und Umge-
staltungen im kosmischen Leben zur sinnlichen Manifestation
gelangen.“ ,Unter Ursache fafst das reflektierende Denken
allgemein jedes Seiende, welches imstande ist, eine Verdnderung
oder Wirkung aus sich erfolgen zu machen. Die Ursache kann
daher auch nicht anders bestimmt werden, als dafs sie ein Etwas
1st, welches die Wirkung aus sich erzeugt.“ Die Verschieden-
heit dieser Bestimmung von Wirkung und Ursache, ihre Ab-
weichung von der Kants springt in die Augen. Bei Kant ist die
Ursache nicht ein Etwas, das eine Wirkung aus sich hervor-
bringt, sondern eine durch das Schema der zeitlichen Aufein-
derfolge auf Erscheinungen angewendete Denkform. In
der Fassung des Vf. aber driickt sie das objektive Verhalten
eines Seienden aus. Gleichwohl betrachtet auch der Vf. Ursache
und Wirkung als subjektive Denkformen. Der Widerspruch liegt
hier deutlich zu Tage. Soll die Erklidrung des Vf. Bestand haben,
80 mufs der Reflexion eine Abstraktion vorangehen, die in der
Erscheinung das Seiende erfalst und zur Erkenntnis fithrt, dals
Veriinderung nur durch ein Seiendes hervorgebracht werdeu
kann und die Wirkung eine Ursache haben miisse. Damit glauben
Wir den Grundfehler des Vfs. beriihrt zu haben, der die der
B:eﬂexion vorangehende Abstraktion iibersieht und infolgedessen
die Reflexionsbegriffe, wie Grund und Folge u. s. w., in #hnlicher
Weise wie Kant nicht von den objektiv- realen Begriffen zu
unterscheiden weifs. Demnach sind zwar Grund und Folge,
Dicht aber Ursache und Wirkung reine Gedankenformen, und
die letateren sind nicht, wie der Vf. meint, ein ,sachlich inhalts-
leerer Reflex von dem, was im wirklichen Sein sich zutrigt®,



188 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

sondern Begriffe, durch die ein objektivreales Verhaltnis ge-
dacht und erkannt wird.

Dem Vf. kann daher auch die Erklirung der Notwendig-
keit des Kausalitdtsprincips nicht gelingen. Denn die Reflexion
auf die Thatsachen der Erfahrung wiirde den Verstand zur all-
gemeinen und notwendigen Erkenntnis desselben nimmermehr
tihren konnen, wenn er nicht zuvor iber die Zufilligkeiten der
Erscheinung das Sein, also den Grund derselben durch Ab-
straktion ergriffen hétte. Daraus aber, dals dieses Princip nicht
ausreicht, um die konkreten Ursachen zu erkennen, sondern
Erfahrung und Induktion hierzu erforderlich sind, durfte nieht
geschlossen werden, dafls es aus einer blofsen Verkniipfung in-
haltsleerer logischer Formen durch das reflektierende Denken
bestehe.

Dagegen ist dem Vf. der gegen Kant gefiihrte Beweis, das
Kausalgesetz habe mit der Regelung der gegebenen Zeitverhalt-
nisse, mit der Objektiv-Giiltigmachung von subjektiven Eindriicken
gar nichts zu thun, gelungen. (8. 90.) Wenn nun gleichwohl der
Vf. diesem Gesetz nur ,regulative“ Bedeutung zuerkennt, so
mag darin gegen Kants Auffassung eines konstitutiven Charakters
desselben eine gewisse Berechtigung liegen. In Wahrheit aber
ist dieses Princip weder blofs regulativ, unoch konstitutiv oder
Erfahrung schaffend, sondern driickt eine objektive Wahrheit
aus, der ein wirkliches zwar nicht durch die Sinne, wohl aber
durch den Verstand erkanntes Verhdltnis des Seienden ent-
spricht.

Hieraus erhellt von selbst, was wir von den zusammen-
fassenden Worten des Vfs zu halten haben: ,,Die Kausalitit
ist ein apriorisches Besitztum unseres denkenden Geistes, die
Gedankenformen von Ursache und Wirkung samt der vereinenden
Kraft sind reine Reflexionsformen unseres denkenden Geistes,
die aber nur eine Anwendung auf den sinnlichen Empfindungs-
stoff erleiden und auflserhalb dieser eine Bedeutung fiir den realen
Erkenntnisvorgang nicht besitzen; dieses ist in kurzen Worten
die Quintessenz der kritischen Weltanschauung: und alles dieses
haben wir trotz unserer total veridnderten, induktiv realistischen
Deduktion dieser Formen bestitigt gefunden.“ (8. 97.)

Auf einer Weiterentwicklung der Gedankenformen von
Ursache und Wirkung eoll die , Refexionsform‘ der causa sui
beruhen, von der jedoch zugestanden wird, dafs sie einen offen-
baren, nicht wegzndeutenden Widerspruch enthalte. (S. 102.)

Uber die Ableitung der iibrigen ,,Reflexionstormen* miissen
wir hinweggehen. Es geniigt zu bemerken, dals auch hier, wie



(3) Dr. H. Wolff, Neue Kritik der reinen Vernunft. 189

in Kants Kategorieentafel reale Begriffe mit logischen zusammen-
geworfen werden.

Von der synthetischen Einheit der Apperception, die in der
Fichteschen Weiterentwicklung der Kantschen Lehre eine so
folgenschwere Rolle spielte, wird bemerkt (S. 138), sie be-
statige sich nicht in der Theorie der Sinnenerkenntnis, in der
von einer vom Verstande ausgehenden selbstthétigen Verkniipfungs-
weise nichts verspiirt werde, noch auch in der Theorie der logi-
schen Erkenntnis; denn es sei fast als ein logisches Wunder zu
betrachten, dals das Bewulstsein rein apriorisch, d. h. total un-
abhéingig von der Erfahrung zu zwolf solchen Verkniipfungs-
weisen ausstrahlen solle (8. 139). Dieses logische ,,Wunder*
wird aber die Reflexionstheorie des Verfassers selbst zugeben
miissen ungeachtet ihres empirischen Standpunktes, da ja auch
sie jene Weisen als einen aprioristischen Besitz des reflektieren-
den Bewulstseins betrachtet. Das Wunder féllt nur dann hinweg,
wenn man, zwischen realen Begriffen (den ersten Intentionen
der Scholastik) und Reflexionsbegriffen (zweiten Intentionen)
unterscheidend, jene aus Abstraktion hervorgehen und nur diese
durch die Thatigkeit des reflektierenden Denkens entstanden
denkt, Der ersteren Art sind die Begriffe: Substanz, Ursache
(allgemeiner: Beziehung), von der letzteren: Genus, Species,
Subjekt, Pradikat u. dgl.

Den Schematismus behufs Anwendung der Kategorieen auf
den Erfahrungsstoff verwirft der Verfasser und verweist ihn als
(Fsunktion schopferischer Phantasiethitigkeit ins Gebiet der Kunst.

. 148.)

Den Kantschen Grundsétzen des reinen Verstandes setzt
der Vf. seine empirischen und reinen Reflexionsurteile entgegen
(S. 148 f£). Ahnlich wie von den Begriffen wird auch von
diesen Urteilen behauptet, dafs sie ein zwar denknotwendiger,
aber doch nicht mehr oder weniger als ein rein logischer Ge-
dankeninhalt sind, der uns zwar zum Denken des Seienden
erforderlich und unumgénglich notwendig sei, aber zur Erkennt-
Dis des Seienden nicht ausreiche. Denn Denken und Erkennen
selen zwei verschiedene Geistesprozesse (S. 163). Es ist zwar
richtig, dafs allgemeine Urteile, z. B. Widersprechendes kann
Nicht sein, keine Wirkung ohne Ursache, zur Erkenntnis des
‘.Seienden nicht ausreichen; es ist aber nicht richtig, dafs durch
Jene Urteile nichts erkannt werde. Uberhaupt ist Denken ein
Erkennen, nimlich in Begriffen, Urteilen und Schliefsen. Selbst
Wenn wir diese Werkzeuge des denkenden KErkennens selbst
reflexiv zum Gegenstande des Denkens machen, erkennen wir;

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XVI. 14



190 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

in diesem Falle allerdings nicht die Dinge, nicht das ens reale,
wohl aber die Formen unseres Denkens oder das ens rationis.
Der Vf. ist trotz aller Polemik gegen Kant eben selbst in dessen
Grundirrtimern befangen.

In einem weiteren Kapitel beschiftigt sich der Vf. wieder
mit dem Neukantiapismus, um nachzuweisen, dals sidmtliche
Kantsche Hauptgrundgedanken und Grunderfordernisse durch
seine Deduktion zu ihrem vollen Rechte gelangen (Seite 169).
Wir vermdgen freilich nicht einzusehen, was damit fiir die Phi-
losophie gewonnen sei. Schon die Grundfrage Kants: Wie sind
synthetische Urteile a priori moglich, ist verfehlt. Ebenso auch
das Resultat: die Einschrinkung alles Erkennens auf Erfahrung.
Eine Tduschung war es, dafs das Kausalitatsprincip ein syntheti-
sches Urteil a priori sei; eine weitere Tauschung, dals eine ganze
W issenschaft, die der Mathematik, aus solchen Urteilen bestehe,
womit — wie Kant meint — die Metaphysik in gute Gesell-
schaft gelange. Wenn also wirklich die Hauptgrundgedanken
Kants in der Deduktion des Vfs. zum vollen Rechte gelangen,
so kann darin nur ein Fingerzeig liegen, dals diese Deduktion
selbst falsch 1ist.

Als gelungene Partie ist die Widerlegung der Ansicht Kants
zu bezeichunen, dafs die Sinnlichkeit nur ein verworrenes, durch
Anschaunungs- und Denkformen zu ordnendes Material, nicht aber
selbstindige Erkenntnis biete. Manches Treffende ist iiber den
Kantschen Raum- und Zeitbegriff bemerkt. Auch der Unterschied
zwischen Wahrnehmung und Phantasievorstellung ist richtig
bestimmt. Jene ndmlich unterscheidet sich von dieser wesentlich
nur durch die aktuelle Gegenwart ihres Objektes. Dagegen
miissen wir bestreiten, dafs die sinnliche Erkenntnis blofse Mani-
festationserkenntnis sei. Zu dieser Auffassung gelangt der Vf.
durch die moderne Ansicht von den sensiblen Qualitiaten, die
nicht objektive Beschaffenheiten der Dinge, sondern subjektive
,Schopfungen® seien. Wihrend aber die sinunliche Erkenntnis
nur relative Erkenntnis sei, weil vermittelt durch die Organe
und abhéngig von deren Beschaffenheit, sei das psychologische
Erkennen in dem Sinne ein absolutes, dals es die inneren Zu-
stinde ohne organische Vermittlung, also ganz, wie sie an sich
selbst sind, erfasse. In diesem Vorzug des psychologischen
Erkennens, meint der Vf, liege zugleich die Moglichkeit eines
wirklichen Ersatzes fiir die alte Metaphysik. Die Erkenntnis-
theorie, die Kant an die Stelle derselben setzen wollte, kionne
einen solchen nicht bieten, da sie ,,in Wirklichkeit nur ein Ex-
trakt aus logischen und allgemein psychologischen Fragen, aber



(3) Dr. H. Wolff, Neue Kritik der reinen Vernunft. 191

keine fiir sich bestehende gesonderte Wissenschaft sei, die mit
dem Namen der Metaphysik zu belegen wire® (S. 439). Auch
wir haben iiber diese moderne sogen. Wissenschaft nie anders
geurteilt. Indes auch der Auffassung des Vfs. kann man un-
moglich zustimmen, ndmlich dals heutzutage Metaphysik nichts
anders sein konne als angewandte Psychologie, , Psychologie an-
gewandt auf alle Fragen des kosmischen Daseins und vor allen
Dingen der gesamten Manifestationserkenntnis (8. 441). So
sehr die Psychologie durch die Wiirde des Objekts und die
Gewifsheit und Sicherheit ihrer Methode unter den naturwissen-
schaftlichen Disciplinen hervorragt, so kann sie doch nicht den
Anspruch erheben, uns unmittelbar iber die letzten und héchsten
Griinde des Daseins zu belehren. Man wird also entweder auf
Metaphysik verzichten oder in der Vernunft mehr erkennen
miissen als ein formales Vermogen, das gut genug ist, um
dufsere und innere Erscheinungen in eine gewisse logische Ord-
nung zu bringen. Wenn uns die é&ufsere Erfahrung nur Er-
scheinungen offenbart, jedoch in einem anderen Sinne als dem
des Vfs,, so gilt dasselbe auch von dem unmittelbaren Gegen-
stande der inneren Erfahrung. Uber den Grund der Er-
scheinungen aber urteilt nur die Vernunft. Diese aber enthélt
unter anderen unmittelbar einleuchtenden Grundsitzen auch das
Axiom, dafs das Sein und Wesen der Erscheinung und Wir-
kungsweise entsprechen miisse. Hiermit ist aber auch die Ver-
urteilung des Panpsychismus des Vfis ausgesprochen. Denn
abgesehen davon, dals mit der Unterlegung psychischer Krifte
unter physikalisch-chemische Erscheinungen die Frage nach dem
Wesen der Korper noch in keiner Weise beantwortet wire,
ebenso wenig wie diejenige nach dem Grunde der seelischen
Funktionen im Menschen, d. h. nach dem Wesen der Seele, so
haben wir nicht das geringste Recht, physikalische Attraktion
und chemische Affinitdt aus Vorstellungs- und Willensfunktionen
abzuleiten. Eine derartige Metaphysik wire nicht Wissenschaft,
Sondern ein phantastisches Spiel mit Analogieen und bildlichen
Redensarten.

Wie keine wahre Ontologie, so kennt der Vf. auch keine
Wissenschaftliche Theologie. Die Beweisbarkeit des Daseins
Gottes glaubt er mit der Bemerkung abthun zu konnen, dals
Jeder Beweis, auch wenn er mit Erfahrung beginne, auf einen
Punkt gelange, wo er die Bewulstseinsimmanenz mit Hilfe des
Yeinen Denkens zu durchbrechen suchen miisse, was unmoglich
Sel.  Der Verfasser ist eben in dem doppelten Vorurteil Kants
befangen: der rein formalen Natur des Denkens und des

14%



192 Zur neuesten phl!osophlschen Litteratar.

ontologischen Arguments als Basis aller Beweise fiir Gottes Da-
sein. Beides ist falsch. Die Bewulstseinsimmanenz aber kann kein
Hindernis der Objektivitit einer Erkenntnis sein; denn mag eine
solche durch Wahrnehmung oder durch Denken zustande kommen;
in allen Fillen ist die Erkenntnis formell genommen, bewufst-
seinsimmanent. (ibt man also zu, dafs wenigstens die Wahr-
nehmung ihr Objekt erfasse, so kann auch die ,IJmmanenz* des
Denkens (d. h. des Gedankens) kein Hindernis fiir die Objekti-
vitdt des Gedachten sein. Auch die Bemerkung, das Erschlossene
miisse immer schon in den Prémissen enthalten sein (S. 395),
ist hinfillig; denn die Verteidiger der Gottesbeweise sind weit
entfernt von der Ansicht, das Denken sei schopferisch und presse
aus den Pramissen absolut Neues. Vielmehr leitet sie in dem
Schlusse vom Endlichen auf eine erste Ursache die Einsicht in
die objektive Beziehung auf eine solche, ohne welche jenes
schlechterdings nicht gedacht werden kann.

Folgerichtig bestreitet der Vfr. die Moglichkeit einer ratio-
nalen Theologie und verweist die Religion in das Gebiet des

Glaubens, der alsdann nur blinder Gefiihlsglaube sein konnte
(S. 396).

Angefiihrt zu werden verdient das vernichtende Urteil, das
der Vf. iiber die Miiusterberg-Ziehensche Associationspsychologie
fallt (S. 194 f. Aom.). Sie thue erstens den Thatsachen der
inneren Erfahrung Gewalt an; zweitens sei es unmdglich, aus
associativen Bewulstseinsprozessen den ganzen Reichtum der
inneren Erfahrung und speciell das reflexive Denkleben des
menschlichen Geistes zu erkliren; drittens sei diese Richtung
verkappter Sensualismus oder Materialismus in phrenologischem
oder hirnphysiologischem Gewande; viertens endlich widerspreche
diese Richtung sich selbst, wenn sie schliefslich die philosophi-
sche Grundwahrheit (?) elementarster Art anerkenne, dafs uns
urspriinglich nur das Psychische gegeben sei.

Unser Urteil iiber diese ,,Neue Kritik der reinen Vernunft
lafst sich dahin zusamwmenfassen, dals zwar die an der alten
Kritik geilibte Kritik im ganzen und vielfach auch im einzelnen
gelungen sei, jedoch das an die Stelle derselben Gesetzte weder
beziiglich der Methode noch der Resultate befriedige. Wie es
Kant nicht gelungen ist, durch die von ihm angenommene ge-
setzgeberische Vernunft und ihre aprioristischen Formen Erfah-
rung und Wissenschaft zu erkldren, so bleibt in der Auf‘fassnng
des Verfassers die Uberelnsummung der auch nach ihm a priori
im Bewufstsein vorhandenen Reflexionsformen mit den Gegen-



(4) Dr. G. Spicker, Der Kampf zweier Weltanschauungen. 193

stinden und der Ordnung der Dinge, und damit die objektive
Wahrheit iiberhaupt ein ungeldstes Ratsel.

Gegen den einseitig empirischen Standpunkt, ohne jedoch
die psychische Deutung der Materie zu verwerfen, und zu Gun-
sten der Metaphysik in dem hergebrachten Sinne des Wortes
erklart sich Dr. G. Spicker in seiner neuesten Schrift: (4) ,,Der
Kampf zweier Weltanschanungen.“ Theismus und Pan-
theismus, Religion (Transcendentalitdt) und empirische Natur-
wissenschaft, Orthodoxie und Mechanismus liegen im Kampfe.
Eine Versohnung ist dringend geboten. Nur die Philosophie
vermag sie zu leisten. Nicht aber in ihrem dermaligen Zu-
stande, der nicht nur ein unchristlicher, sondern geradezu ein
irreligioser ist (8. 298). Die zu losende Aufgabe ist ein Christen-
tum der Vernunft, da das orthodoxe mit unauflosbaren Wider-
spriichen behaftet ist und die fortgeschrittene gebildete Mensch-
heit nicht mehr zu befriedigen vermag. Zu diesem Zwecke
mufs ein neuer Gottesbegriff gefunden und vor allem gezeigt
werden, dafs die vom Christentum entgéttlichte Natur, die Ma-
terie selbst, ohne Beeintridchtigung der vom religiosen Gemiite
und iiberhaupt von der tief im Menschenwesen begriindeten
» Lranscendentalitit geforderten iibergreifenden gottlichen Per-
sonlichkeit, als gottliches Attribut gedacht werden konne.

Dies diirfte in nuce den Inhalt der Schrift bilden, die, wie
wir gleich hinzufiigen wollen, dem Christentum nicht gerecht
wird, da sie seinen iibernatiirlichen Ursprung und Charakter
vollig verkennt und der Philosophie eine Aufgabe stellt, die sie
nimmermehr losen kann, weil sie in sich widersprechend ist.

Die Schrift besteht aus zwei Teilen, wovon der erste die
Grundlage, der zweite den Endzweck der Philosophie bespricht,
beides im Hinblick auf die geschichtliche Entwicklung. Da
die ,Transcendentalitit® das wahre Ziel der Philosophie ist, be-
schiiftigt sich die ,,Kritik® hauptséchlich mit Kant, dem grolsten
Antimetaphysiker. Wie die Kantsche Philosophie wird auch das
Christentum einer scharfen Kritik unterworfen und ihm neben
Pantheismus und Theismus ein besonderes Kapitel gewidmet.
Die Lésung der positiven Aufgabe, einen hoheren Standpunkt
iber diesen Denkrichtungen zu gewinnen, wird ,binnen kurzem*
In Aussicht gestellt (Vorrede).

Der Einleitung zufolge ist es der geschichtlich-anthropologi-
Sche Standpunkt, der allein zur richtigen Orientierung gegeniiber
den einseitigen dogmatischen, skeptischen und kritischen Metho-
den zu fithren vermag. So gestaltet sich die Metaphysik aus
elner Wissenschaft von den letzten Griinden in erster Linie zur



194 Zur neuesten philosophischen Litteratur.,

Selbsterkenntnis des Menschen als Gattungswesen um
(S. 6). Die dem einzelnen Geiste gesetzten Schranken iiber-
windet der Gesamtgeist, und in den scheinbar sich ausschlielsen-
den Systemen, ,in welchen der unphilosophische Kopf nur Ver-
wirrung und Widerspruch® sieht, bekundet sich ein Fortschritt
stetiger Anndherung an die absolute Erkenntnis der Wahrheit.

Dals diese geschichtliche Betrachtung, rein empirisch ge-
nommen, nicht zum Ziele fiihrt, verhehlt sich der Vf. selbst
nicht. Legt man aber den Malsstab der Vernunft, d. h. ihrer
hochsten objektiven Principien, an, so ergibt sich ein ungiinstiges
Resultat beziiglich des Wahrheitsgehaltes der verschiedenen
Systeme. Dazu kommt, dafs das Ziel absoluter Wahrheits-
erkenntnis ein unabweisliches Postulat fiir jeden individuellen
Menschengeist ist, dem Bediirfnis des Menschen also durch eine
Annédherung an ein nie zu erreichendes Ziel nicht gedient
sein kann. Was die neuere Philosophie im besonderen betrifft,
so ist von einer solchen , Anndherung®“ nichts zu entdecken;
vielmehr wurde sie durch ihr subjektivistisches Princip, in welchem
auch der Vf. ihr auszeichnendes Merkmal ersieht, immer weiter
von den allgemein anerkannten objektiven Vernunftwahrheiteu,
sowie von den Thatsachen der Erfahrung und den religiosen
und sittlichen Uberzeugungen, d. h. von der Wahrheit abgefiihrt.

Die Ansicht, platonische Idee und aristotelische Kntelechie
seien zusammenzufassen und als typisch thitige, im einzelnen
charakteristisch wirkende Kraft zu definieren (8. 10),
Entelechie im monadologischen Sinne genommen, ist auf eine
Spitze gestellt, die weder dem Allgemeinen noch dem Iudivi-
duellen gerecht wird; aus diesem Grunde kann sie auch nicht
der Geschichtsauffassung des Vf.s zur Stiitze dienen.

Die Sinnesorgane sollen uns nur ,Zeichen“ liefern, die von
der Vernunft erst zu deuten seien: das bekannte Vorurteil, das
auf einseitiger Betonung der Relativitdt der sinnlichen Erkennt-
nis beruht (S. 11).

In einen Widerspruch verwickelt sich der Verfasser, wenn
er von einer individuellen und generellen (geschichtlichen!)
Selbsterkenntnis spricht, worin die ,,Vorstellungen* von Natur
und Gott eingeschlossen seien, somit als Thatsachen gewils
blieben, auch wenn ihre objektive Realitit ungewils wire: als
ob eine ,geschichtliche“ Selbsterkenntnis ohne die Gewilsheit
der Existenz einer Aufsenwelt (Natur) moglich wire (8. 12).

Dem Zeugnis der Geschichte widerspricht die Behauptung,
noch kein Philosoph sei auf den Einfall gekommen, sich fiir den
Schopfer seiner eignen Existenz und Beschaffenheit zu halten.



(4) Dr. G. Spicker, Der Kampf zweier Weltanschauungen. 195

Hat denn nicht Fichte die Frage nach dem empirischen Ursprung
des Ich abgelehnt, da das Ich sich selbst setze und einer intelle-
giblen, iberzeitlichen Sphire angehdre? (Ebd.)

Eine Téauschung ist es, dafs die ,,blofse“ Analyse des Be-
wufstseins zur physischen Objektivitit oder der Natur fiihre.
Die gesamte Entwicklung der neueren Philosophie spricht da-
gegen (A. a. O.).

Den ,logischen Zwang“, Objekte voraussetzen zu miissen
(8. 13), hat auch Fichte empfunden, glaubte ihn aber aus der
Natur des Ich selbst erkldren zu konnen, und wie uns scheint,
ist seine Leugnung unabhédngig vom ,, Ich* existierender Objekte
vom Standpunkt des Verfassers unwiderleglich.

Wenn derselbe den Satz aufstellt: ,,Alles Wissen ist re-
lativ¥, so fragt es sich, in welchem Sinne? (Ebd.) Es gibt
zwar kein absolutes Wissen im Sinne eines Hegel. Sollen aber
Jene Worte besagen, nichts sei absolut gewifs und nichts absolut
wahr in unserem Erkennen, dann bedeuten sic den Tod alles
wirklichen Wissens. Der ,transcendentale Sinn“, diese Marotte
des Vfss, wird an diesem skeptischen Resultate nichts @ndern.

Dals Geschichte allein zur Orientierung nicht ausreiche,
gesteht schliefslich auch der Vf zu (8. 17). Daher kann uns
die Geschichte der Philosophie die Metaphysik nicht ersetzen,
auch nicht einstweilig. Auch die Geschichte ist Empirie, sie
sagt uns, was war, wie die sinnliche Wahrnehmung, was ist.
Um aus der Geschichte zu lernen, miissen wir einen Maflsstab
haben, und einen solchen bietet uns, von der Offenbarung ab-
gesehen, nur die Philosophie, d. h. die Metaphysik.

Die Einleitung schliefst mit den Worten: ,,Dieses Wissen
des Menschen um sich selbst und seine Beziehungen zur Natur
und zum Absoluten, verbunden mit dem Bewulstsein unserer
Kraft und Schranke, ist der eigentliche Inhalt der Philosophie
als Selbsterkenntnis, wie sie in den folgenden Abhandlungen
ausfiihrlicher zu begriinden versucht wird“ (8. 19).

Das erste Kapitel des ersten, die historische Begriin-
dung des Standpunktes enthaltenden Teiles bietet manche
Pemerken'swerte, fir uns wertvolle Zugestindnisse. Aristoteles
15t das Ideal jeder malsvollen, von aller Einseitigkeit freien, auf
Thatsachen sich stiitzenden Philosophie (S. 29). ,,Dals Aristo-
teles der bedeutendste Philosoph des Altertums war, wird heut-
Zutage von niemand mehr ernsthaft bestritten.“ (S. 30). ,Die
tiefe  Verehrung (im Mittelalter) des Philosophen schlechthin
Mufs bei aller Ubertreibung im Grunde als eine instinktiv (?)
richtige bezeichnet werden* (S. 31). Die empirisch-spekulative



196 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Richtung, wie sie zum ersten Mal in Aristoteles typisch her-
vortrat, sei die einzig wahre und richtige Methode (8. 32). Ist
dieses Urteil iiber die Bedeutung der aristotelischen Philosophie
richtig, so wird sie doch nicht auf gleiche Stufe mit den iibri-
gen Systemen gestellt werden und als nichts anderes denn als
»Spiegel und abgekiirzte Chronik ihrer Zeit“ betrachtet werden
diirfen. Mit andern Worten: es wird auch falsche Systeme
geben und die moderne Theorie, die auch der Verf. sich an-
eignet, von einem Ideale, dem uns die verschiedenen Systeme,
deren keines ,die volle, addquate Wahrheit* besitze, immer
naher bringen, mufls als unbegriindet verworfen werden. Von
der neueren Philosophie insbesondere ldfst sich der Beweis
fihren, dafs ihre Einseitigkeiten und Irrtiimer die Folgen eines
falschen Princips sind, das sie in konsequenter Fortbildung immer
weiter, wie bemerkt, von der Wahrheit abfiihrte. Daher schwebt
denn auch die Bemerkung verschwimmend in der Luft: ,,Der
spekunlative Genius habe sich in der antiken Periode bis zur
Pubertiit entwickelt, in der christlichen Ara platonisch mit der
Religion Bekanntschaft gepflogen, und stehe nun im Begriffe,
mit den empirischen Wissenschaften sich endgiiltig zu verbinden*
(8. 36). Die Geschichte bietet ein anderes Bild dar: némlich
das einer Philosophie, die zunéichst soviel erreicht, als durch
die Geisteskrifte des gefallenen Menschen erreichbar ist, dann am
Sonnenstrahl der Offenbarung ihre vollkommensten Bliiten und
Friichte hervorbringt, worauf eine dem Einfluls der Offenbarung
sich entziehende Richtung folgt, die zu Religion und Natur in
Widerspruch tritt, und der es bis zur Stunde nicht gegliickt
ist, mit beiden die verlorene Fiihlung wiederzugewinnen.

Aus den beiden Paragraphen iiber Standpunkt und
Methode (§ 2 u. 3, S. 40 ff) heben wir die Worte hervor,
in welchen der Vf seine Stellung zum Kantschen Kriticismus
formuliert. ,Der Kriticismus muls von dem rationalistischen
Bann, in dem Kant, ohne es zu wissen, noch stecken geblieben
ist, befreit und auf sidmtliche Bewulstseinskrifte ausgedehnt wer-
den; er mufs noch weiter gehen und die vorhin besprochenen
Methoden, die eklektische, skeptische und dogmatische in sich
vereinigen; er muls auf die ganze bisherige Entwicklung der
Geschichte, auf die von Kant ausgeschlossenen ,Biicher und
Systeme‘, in welchen die Entwicklung uns iiberliefert ist, sich
erstrecken; es mufs mit einem Worte an Stelle des erkenntnis-
theoretischen, partikularen, der universelle und historische Kri-
ticismus treten* (8. 92).

Wie die Verbindung der Methoden, zunichst der dogmatischen



(4) Dr. G. Spicker, Der Kampf zweier Weltanschauungen. 197

und skeptischen zu verstehen sei, dariiber belehrt uns die
Aufserung: ,Alles Wissen ist seinem Ursprunge nach dogmatisch,
es liegt ihm der unbedingte Glaube an die Erkennbarkeit zu
Grunde; das Credo, ut intelligam, enthilt, wissenschaftlich ge-
nommen, die tiefste und allgemeinste Wahrheit* (8. 43). Im
besonderen lifst sich ein strikter Beweis fiir Gottes Dasein nicht
filhren. Die ethischen Postulate, namentlich die beiden auf Gott
und Unsterblichkeit beziiglichen gehen nur aus einem Bediirfnis
des Gemiites hervor; ohne dieses Bediirfnis liefse sich nicht ein-
sehen, wozu die Transcendenzfahigkeit der Vernunft netwendig
wiirde (8. 61). Kann der &ufserste Skepticismus griofsere Zu-
gestindnisse verlangen? Die thatséchliche Gewilsheit, das
Bediirfnis bestreitet er nicht, behauptet sie vielmehr selbst.

Als Centrum dieses ersten Teiles will der Vf. die Erwa-
gungen iiber Wert und Tragweite der Spekulation, als des eigent-
lichen Organs der Metaphysik, betrachtet wissen (2. Kapitel:
Mittel und Endzweck der Philosophie, S. 68 ff.). Sie sind fiir
solche bestimmt, die innerlich blofs schwanken und zugleich das
Bediirfnis nach einer wissenschaftlich transcendentalen Weltan-
schauung empfinden (8. 121).

- Spekulation wird néher erkldrt: als ein geistiges Schauen,
welches im Gegensatz zum sinnlichen, auf das Einzelne be-
Schrinkten Schauen in allen Formen und Gestalten stets auf ein
Ganzes gerichtet ist (S. 99). Ein Beispiel von Spekulation und
Zwar das grofsartigste, welches die Geschichte der Philosophie
kfennt, sei der einfach und allgemein zugestandene Satz: aus
nichts wird nichts; also hat es immer etwas gegeben; also mufs
etwas durch sich selbst existieren (S. 100).

- Um dem absoluten Skepticismus zu entgehen, miisse man
eln ewiges Sein und zugleich die Transcendenzfihigkeit der
Vernunft anerkennen (S. 101).

. Wir glauben, dafs mit diesem Zugestindnisse weit mehr
Clngerdumt ist, als was der Vf. selbst gestehen will. Die Not-
Wendigkeit eines durch sich seienden Wesens, das nur als ab-
Solute Aktualitidt gedacht werden kann, schliefst nicht allein die
Annahme einer ungeschaffenen Materie, d. h. den Materialismus,
Sondern auch den Pantheismus, aus und fiihrt folgerichtig zu
dem christlichen Schopfungsbegriff. Denn die Art und Weise,
Wie ein absolut aktuelles Wesen wirkt, kann nur die eines
Schlechthinigen Setzens d. h. Schaffen aus nichts sein. Wir
Werden darauf zuriickkommen, wenn wir die Einwiirte des Vf.s
gegen den christlichen Schopfungsbegriff werden zu priifen haben.
lit dem Theismus und dem durch ihn geforderten Schopfungs-



193 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

begriff aber treten Wunder und Weissagung konsequent in ihre
Rechte ein. Der Vf. meint freilich, man konne zwar griindlicher
Kenner des Altertums und doch ein guter Christ sein, auch das
heliocentrische System und die Geologie treffen nur einige
Aufserlichkeiten, dagegen sei die Lehre von der Konstanz und
Universalitdt der Naturgesetze fiir Wunder und Weissagung
gefahrlicher geworden: sobald ndmlich Gesetze allgemein und
unveranderlich seien, und schlechthin keine Ausnahme stattfinde,
hore die Moglichkeit eines willkiirlichen Eingriffs auf (8. 114).

Uns scheint, der Vf. sehe eine (efahr, wo keine ist. Die
Konstanz der Naturgesetze war, wenn auch unter anderem Namen,
der Scholastik bekannt; denn sie lehrt, dals die Naturursachen,
soviel an ihnen liegt, notwendig wirken. Mit dieser Notwendig-
keit aber hielt sie mit Recht die Kontingenz des Daseins und
des thatséichlichen Wirkens derselben Naturursachen vereinbar;
denn sie ist nicht metaphysische Notwendigkeit, sondern
einer hoheren Macht unterworfen, von welcher die Dinge nach
Dasein und Wirken absolut abhéngig sind. Nur dann, wenn
man die Natur als gottliches Attribut setzt, d. h. auf pantheisti-
schem Boden, erscheint die Moglichkeit des Wunders, wie iiber-
haupt des Ubernatiirlichen, ausgeschlossen.

Das dritte (letzte) Kapitel des ersten Teiles redet von
,,selbstgeschaffenen Hindernissen und immanenten Fortschritten‘.
Als Hindernis wird genannt die ,,Verehrung der logischen Typen*
(§ 1). Solche Typen waren z. B. Platons Ideen. Im Mittel-
alter hitten die kirchlichen Dogmen dieselbe Rolle gespielt
(S. 129). ,Die Vernunft konnte nichts damit anfangen, und fiir
die Naturerkenntnis waren sie ohne jegliche Bedeutung* (8. 131).
Diese Behauptung widerspricht den Thatsachen. Die Geheim-
nisse des (Glaubens, vor allem Inkarnation, und somit auch die
Trinitdt, erwiesen sich fruchtbar nicht allein fiir das religiose
Leben, sondern auch fiir die Vernunft, wie die Geschichte der
Theologie und der christlichen Philosophie beweist, und sie er-
wiesen sich so gerade als solche, als Geheimnisse, d. h. als auf
Vernunft nicht reducierbare Wahrheiten. Eine Trinitdt der
Attribute und erst gar eine Auffassung der Menschwerdung im
Sinne des Vf.s (8. 130) hédtten diesen befruchtenden Einflufs
nicht iiben konnen. Man braucht nur die Art und Weise, wie
die Inkarnationen der Brahmanenlehre auf Leben und Philosophie
wirkten, ins Auge zu fassen, um sich von der Grundlosigkeit
der Einwiirfe des Vf.s zu iiberzeugen. ,

Die Bemerkungen (8. 132 f.) iiber Siindenfall, Freiheit und
Erlosung iibergehen wir, da sie auf einer vélligen Ignorierung



(4) Dr. G. Spicker, Der Kampf zweier Weltanschauungen. 199

—

der theologischen Lehre vom Ubernatiirlichen und von der Gnade
beruhen; sie mdgen den lutherischen Erlosungs- und Freiheits-
begriff treffen; gegen die katholisch-theologische Lehre erscheinen
sie uns wirkungslos.

Unter die ,,Fortschritte wird die von Kant geschaffene
»Wwissenschaftliche Erkenntnistheorie gezahlt, die trotz aller Un-
zulédnglichkeit das Fundament der gesamten Philosophie bleiben
werde (8. 136). Es ist dies die Autonomie der Vernunft, der
tich jeder Erkenntnisgegenstand unterwerfen miisse. Der Verf.
vergifst, dafs diese Autonomie es ist, die zu den verhédngnis-
vollen Irrtimern der idealistischen Spekulation gefiihrt. Zwar
diirfe man jenen (subjektivistischen) Grundgedanken der Erkennt-
istheorie nicht iiberspannen, da er bei strenger Konsequenz zum
Solipsismus fithre. Diese Konsequenz sei jedoch nicht schlechter-
dings notwendig; denn sobald man die Sinnlichkeit und das Ding
an sich schérfer analysiere, werde das Resultat der Kritik er-
heblich alteriert (S. 138). Wie vom Standpunkt der Kritik das
Ding an sich einer Analyse zu unterwerfen sei, ist nicht abzu-
Sehen. Den Begriff des Dinges an sich aber zu analysieren,
fihrt offenbar zu keinem der Objektivitit der Erkenntnis giin-
stigen Erfolg. Ebensowenig die Analyse der Sinulichkeit, diese
als subjektives Phinomen genommen. Will man den Idealismus
Uberwinden, so wird man den Ausgangspunkt der Kritik selbst
Degieren miissen, d. h. die Annahme, dafs die Sinne unmittelbar
tur Eindriicke und der Verstand unmittelbar nur Vorstellungen
Und Vorstellungsformen erkenne.

Wenn der Vf. den Ausgangspunkt und Charakter der mo-
dernen Philosophie im Unterschiede von der antiken und mittel-
alterlichen »grundwesentlich® als subjektivistisch bezeichnet, so
18t dem vollkommen beizustimmen. Subjektivistisch ist bereits
({ﬁl‘ Charakter der von Descartes ausgegangenen vorkantischen

ysteme trotz ihrer objektiv-dogmatischen Tendenz. Kant aber
nVOl_lendete, was Descartes begonnen, indem er in umfassendster
Weise die Autonomie des Subjekts zu begriinden sucht® (8. 143).
»Kants Kritik reprasentiert der Idee nach am vollkommensten
dl?_ Autonomie der Vernunft, welche die Wurzel und die

lite der ganzen modernen Weltanschauung ist* (S. 141).

_ Wenn ein Baum nach seinen Friichten beurteilt werden
Will, so kénnen Wurzel und Bliite der modernen Weltanschauung
Uiméglich einem gesunden Baum angehoren, vielmehr wird das
0 der Frucht offenbar gewordene Gift schon in ihnen verborgen
'egen. Die vom Baume dieser Weltanschauung getragene Frucht
aber ist der vom Vf. selbst zugestandenen Tendenz derselben



200 Zur neuesten philosophischen Litteratur,

gemi(s der Pantheismus. Der Dogmatismus des Descartes hat
den realistischen Pantheismus des Spinoza, der Idealismus und
Transcendentalismus Kants aber den idealistischen Pantheismus
Hegels gezeitigt.

Gegen diesen doppelten Pantheismus richtet der Vf. die
schirfsten und wohlgezielten Pfeile seiner Kritik. Wie kann er
die der modernen Entwicklung, als deren naturgemilses Produkt
derselbe von ihm selbst anerkannt ist, gespendeten Lobspriiche
damit vereinbaren? Wie ist es moglich geworden, dals er selbst.
in diesen nédmlichen Pantheismus durch die Verwerfung des
reinen Schopfungsbegriffs und die Annahme einer Materie in
Gott zuriickfdllt? Denn dariiber moge er sich nicht tduschen,
dafs die von ihm angestrebte Verbindung von Immanenz und
Transcendenz, die ihm in keinem der bisherigen Losungsver-
suche gelungen zu sein scheint, durch die eiserne Gewalt der
logischen Konsequenz in den Pantheismus sans fagon zuriick-
fiithrt. Mit der Materie, wie vergeistigt immer man sie in Gott
setzen mag, wird in ihn eine Potenzialitit — ein Grund, eine
Natur, ein Nichtsein hineingetragen, das es zu einer wahren,
aktualen, vollendeten Unendlichkeit, zu dem Begriff einer trans-
cendenten, frei schaffenden Personlichkeit nicht kommen lafst.
Auf diesem Standpunkt konnte das Unendliche nur als ein In-
definites, als die endlose Reihe der Evolutionen begriffen werden,
wie es Schelling in seiner naturphilosophischen Periode faflste,
bevor ihn seine ,gldubigen” Gegner zu Transaktionen zwangen,
und wie nach der treffenden Ausfiibrung des Vfs. selbst die
Gottheit im Hegelschen Prozesse gefalst werden miifste. Denn
»es gibt keine Entwicklung im Absoluten, oder es kommt nie
zu einem adiquaten Bewufstsein® (S. 186).

In der Behauptung des Vf.s: ,Nein, an der Materie liegt
es nicht, woran der Pantheismus scheitert, wohl aber daran,
dafs es nach dieser Theorie keinen Gott gibt“ (3. 177) ist dem-
nach der zweite Teil ebenso vollkommen richtig, als der erste
Teil falsch ist. Denn in der That ist der Pantheismus Atheismus.
Er scheitert aber auch an der Materie; denn soll diese in ihrer
Realitdt festgehalten, nicht aber idealistisch verfliichtigt werden
(wie im System Hegels), so kann ihre Entstehung nur durch
eine wahre Erschaffung aus nichts im augustinisch- katholischen
Sinne, nicht im theosophisch-kabbalistischen erklédrt werden.

Die vom Vf. gegen die Schopfung aus nichts vorgebrachten
Einwendungen sind von keinem Belange. Wiirde er sich zum
vollen Verstindnisse des aristotelisch-scholastischen Begriffs der
reinen Aktualitidt erheben, so miifste er einsehen, dafs Schaffen



(4) Dr. G. Spicker, Der Kampf zweier Weltanschauungen. 201

——

im Unterschiede von der Formung eines vorhandenen Stoffes ge-
rade die Gott eigentiimliche Weise des transcendenten (emanenten)
Wirkens ist.

Der Vf. fragt: wo war denn das Nichts, aus dem Gott die
Dinge geschaffen hat? Fiirwahr, eine merkwiirdige Frage!
Gewils war es nirgends weder in Gott noch aulser Gott. Bs
ist eines Philosophen unwiirdig, in solcher Weise am Wort
zu kleben. Wir wollen deshalb dem Kritiker des christlichen
Schiopfungsbegriffs den Gedanken eines Schaffens aus nichts in
eine Fassung bringen, die jenes Ausdrucks sich enthilt, und
sagen demgeméls: Gott schafft, indem er von ihm selbst ver-
schiedene Wesen setzt. Schaffen ist absolutes Setzen, ist Her-
vorbringung von Sein nach der Aralogie, der Ahnlichkeit, dem
Bilde des schlechthin Seienden.

Das Nichts in Gott setzen, bemerkt der Verf. mit vollem
Rechte, fiihrt zu den grofsten Absurdititen (S. 248). Wie wiire
©8 nun, wenn der Vf., selbst, indem er die Materie in Gott setzt,
diesen Absurdititen verfiele? Sagen wir es kurz und deutlich:
Wer die Schopfung aus nichts verwirft, ohne dem Dualismus
zu huldigen, vermag die Entstehung der Dinge nur durch die
Annahme zu erkliren, das Wesen Gottes selbst verhalte sich
Wie ein bestimmbarer Stoff, wie ein relatives Nichts. Daher die
Hegelsche Logik mit der Gleichung Sein== Nichtsein beginnt, daher
die theosophischen Annahmen eines Nichts, einer Finsternis etc.
oder eines gottlichen Urgrundes, aus dem sich die Gottheit als
Licht erhebt, und aus dem sie alles endliche Sein ,schopft®.
Wir sind begierig zu erfahren, wie Spicker diesen Konsequenzen
8ich zu entziehen gedenkt. Mit dem Schiopfungsbegriff geht dem
Vf. auch der Begriff des reinen Geistes verloren. ,Ebenso
Wenig, #ulsert er, als dieses nichts, ist ein reiner Geist denkbar
(8. 249). Begreiflich; denn, soll aus Gott eine kdrperliche Welt
he1‘\?'01'g.5ehe_n, wie man auch dieses Hervorgehen des nadheren
— ohne Schopfung aus nichts — sich denken moge, so muls
Irgendwie in Gott selbst ein Grund der Materialitdt und Korper-
lichkeit angenommen, mit andern Worten: der Grund alles Seins

ann nicht mehr als rein geistig gedacht werden. Man wird
fragen: wie kann aber auch nur der Gedanke: Materie, Korper,
0 einen reinen Geist gelangen? Wir antworten: auch die
Materie participiert, wenngleich im unvollkommensten Grade,
4m Sein. Der Grund alles Seins ist aber in erster Linie als
€in, als Aktualitdit des Seins — actus purus — zu denken,
4us welchem Grunde die Mehrzahl der Theologen die Aseitit,
ichtiger das Selbstsein (avto ov, esse subsistens) als meta-



202 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

physische Wesenheit, als die tiefste Wurzel aller Attribute Gottes
(soweit sie fiir uns erkennbar ist), aufstellen. Denn damit soll
gesagt sein, dafs auch das Geistsein, soweit es eine Besonderheit
des Seins im Gegensatz zu anderem Sein bedeutet, nicht das
eigentiimliche Wesen Gottes ausdriicke. Wird nun damit nicht
doch wieder die Materie in Gott eingetragen? Keineswegs,
denn eben damit, dafs Gott als subsistierendes, absolut aktuales
Sein bestimmt wird, wird von ihm jegliche Potenzialitit und
Materialitdt ausgeschlossen, somit seine reine Geistigkeit behauptet,
zugleich aber ist damit auch die Macht ausgesprochen, schopferisch
alles hervorzubringen, was irgendwie am BSein participiert.

Mit der Leugnung der reinen (reistigkeit verschlielst sich
der Verf. das Verstindnis der Offenbarungslehre von der Ver-
festigung der abgefallenen Geister im Bosen. In seiner auf die
Kritik des Pantheismus folgenden ,Kritik des Offenbarungs-
glaubens® namlich spielt der Teufel eine ganz hervorragende
Rolle. Er glaubt demselben ein besonderes ,Kapitelchen“ wid-
men zu sollen (Seite 273 ff.). Wir miilsten eine ,Theodicee*
schreiben, um auf alle Einwendungen des Vf.s einzugehen. Wir
begniigen uns daher mit der doppelten Bemerkung, erstens, dals
die vom Vf angegriffenen Lehren fiir den Offenbarungsglaubigen
iiber allen Zweifel erhaben sind (worauf der Vf. allerdings nur
mit Hohn erwidert: Ja, Bauer, das ist was anderes, S. 277),
zweitens, dals das Problem des Bosen gerade auf dem Stand-
punkt des Pantheismus und des verwandten Theosophismus, mit
dem der Vf. sympathisiert, zu einem unlosbaren und wider-
spruchsvollen Problem sich gestaltet. Nicht unterlassen diirfen
wir, den Ton zu riigen, in welchen der Vf. entgegen seiner
sonstigen vornehmeren Art in den Expektorationen iiber Bises
und Teufel (vgl. S. 276) verfallt.

Der letzte Paragraph enthdlt ein Wort zur Verséhnung.
Wir teilen die Schlufssitze daraus mit, die lauten: , Die Periode
der Selbstbesinnung, der erkenntnistheoretischen und geschicht-
lichen Orientierung ist voriiber und die ersten Strahlen eines
neuen Tages Bpitzen schon am démmerigen Horizont auf. Viel-
leicht schligt dann auch einmal die Stunde, wo die Orthodoxie
des philosophischen Elementes in ihrem System sich erinnert
und den edleren Bestrebungen der empirischen und spekulativen
Forscher handreichend entgegenkommt. Unter dieserVoraussetzung
wird der alte ehrwiirdige Organismus frische Bliiten treiben und
die Behauptung: ein Reich konne nur durch dieselben Krifte
sich erhalten, durch welche es begriindet worden, aufs neue ihre
Bestatigung finden® (8. 302).



(4) Dr. G. Spicker, Der Kampf zweier Weltanschauungen. 203

—_——

In diesen Schlufssétzen ist nur eines, die Hauptsache, aufser
acht gelassen, namlich, dafs die Orthodoxie, oder vielmehr die
Kirche, die ja doch gemeint ist, nicht philosophischer Forschung
Werk, sondern gottlichen Ursprungs ist. In diesem liegen die
Quellen ihrer unversieglichen Lebenskraft. Ihres philosophischen
»Elementes” aber hat die Kirche und die wahre Orthodoxie sich
zu jeder Zeit erinnert und nie ein wahres Bildungselement ver-
schméht, sei es empirischer, sei es spekulativer Natur.

Auch in der Gegenwart verleugnet die ,Orthodoxie“ diese
wahrhaft katholische, d. h. allumfassende Tendenz nicht. Und
was von der Orthodoxie, gilt auch von der , Neuscholastik, die
Dichts anderes als die Philosophie der Orthodoxie ist. Der Vf.
18t so liebenswiirdig, ihre Bestrebungen komisch zu finden
(8. 300 Anm. 1). Dafs er die wahre Natur der Neuscholastik
nicht kennt, beweisen indes Aulserungen, wie die folgende in
die Frage sich kleidende, ob die Orthodoxen wirklich der Uber-
zeugung sind, im schroffsten Gegensatz zur Philosophie, blofs
durch Autoritétsglauben sich auf die Dauer erhalten zu konnen
(8. 299). Weils denn unser Gegner nicht, dals sich unsere
Philosophie durchweg auf Vernunftgriinde stiitzt und dafs wir mit
dem englischen Lehrer sagen: locus ab auctoritate infirmissimus
est? Allerdings gilt uns die in der Kirche sich® manifestierende
gottliche Autoritdt als die hochste und gewisseste; in der Phi-
losophie aber lassen wir nur zu, was durch evidente Erfahrungs-
und Vernunftgriinde bewiesen ist. Daher werden wir auch ihm
gegeniiber nicht auf,,Autoritdt uns berufen, sondern mit Vernunft-
griinden streiten; und aus Vernunftgriinden verwerfen wir jene Phi-
losophie, deren Verteidigung der Vf. gegen uns fiilhren zu sollen
glaubt, obgleich er sie selbst vom Standpunkt der Religion, den er
gewahrt wissen will, in den Worten verurteilt: ,,Dals die ideali-
stische Richtung, von Cusanus bis Hegel, der franzosischen und
englischen ganz zu geschweigen, nicht blofs eine antichristliche,
Sondern im Princip eine irreligiose (!) war. Spinozas Pantheis-
Mus, Leibnitzens determinierte, rein geistige Monade, Kants

erwerfung aller Metaphysik, Fichtes moralische Weltordnung,
S(‘:hellings absoluter Urgrund, Hegels Weltprozels, Schopenhauers
olinder alogischer Wille, Hartmanns Unbewufstes: alle diese
bfsa,nd[:.unkte und Richtungen sind nicht geeignet, der Religion,
die unbedingt eines selbstindigen und selbstbewulsten Geistes
bedarf, zur Grundlage zu dienen* (S. 298).

2 Gleichwohl soll diese moderne Philosophie nicht ,nur® eine
‘erirrung  des menschlichen Geistes sein! Nun gut! Auch
WIr behaupten das nicht, wohl aber behaupten wir, dals diese



204 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Philosophie mit ihrem subjektivistischen Ausgangspunkt und
ihren von Sp. hervorgehobenen Konsequenzen eine Verirrung
des menschlichen Geistes ist. Wer dies leugnet und doch das
obige Verwerfungsurteil féallt, der verfillt einem Widerspruch,
welcher zwar nicht , komisch®, aber doch in bohem Grade be-
mitleidenswert ist.

Das Bestreben, die Verirrungen der modernen Philosophie
zu iiberwinden, ohne deren subjektiven Ausgangspunkt aufzu-
geben, teilt mit Spicker Dr. C. Braig in seinem (5) Abrifs der
Noetik. Wenn der erstere in der Transcendenzfiéhigkeit des
menschlichen Geistes das Mittel erblickt, die verlorene Fiihlung
mit der Religion wiederzugewinnen, so legt Braig das Gewicht
auf die ideale Begabung desselben, die sich im religiosen Gefiihle,
dem Sinn fiir das Unendliche, offenbart. Besteht in dieser Riick-
sicht eine wesentliche Ubereinstimmung zwischen diesen beiden
Autoren, so herrscht anderseits ein entschiedener Gegensatz in
ihrer Stellung zur Offenbarung und zur Scholastik. Braig stellt
sich auf den Boden der Offenbarung und ist weit entfernt da-
von, eine offen feindselige Haltung der Scholastik gegeniiber
einzunehmen. Wenn wir gleichwohl zu unserem Bedauern auch
der vorliegenden Noetik gegeniiber den principiellen Gegen-
satz gegen Scholastik und Neuscholastik, der thatsédchlich besteht,
trotz der haufigen Citate aus Thomas und Dante — konstatieren
miissen, so liegt der Grund in Lehren, die auch in dieser jiing-
sten Schrift des Vf.s unzweideutig enthalten und fiir uns unan-
nehmbar sind. Schon die Art, wie die Erkenntnistheorie, die
doch nur aus einem Konglomerat logischer, psychologischer und
metaphysischer Lehrsiitze besteht, als eine specielle und grund-
legende philosophische Disciplin behandelt wird, deutet auf einen
solchen Gegensatz hin. Aber auch davon abgesehen, so sind es
hauptséchlich drei Punkte von principieller Bedeutung, in welchen
sich der moderne Standpunkt des Vf.s kundgibt: 1. die an Kant
sich anschliefsende Behauptung der formalen Natur des Ver-
standes, dessen Funktion folgerichtig auf eine Bearbeitung des
von Sinnlichkeit und Vernunft dargebotenen Materials sich re-
duciert; 2. die dadurch veranlalste Annahme eines besonderen
Vermogens fiir das Ideale (Vernunft); 3. endlich die dem
Selbstbewulstsein eingerdumte typische Stellung, die so-
wohl die Erkenntnis der Natur als auch die Gottes bedingt.
Sinn, Verstand und Vernunft werden von diesem Typus beherrscht
und die objektiven Principien selbst, z. B. das des Widerspruchs
und der Identitdt in ihrer zweifellosen Giiltigkeit durch das
Selbstbewulstsein begriindet.



(5) Dr. C. Braig, Abrils der Noetik. 205

Um dem Vorwurf zuvorzukommen, dals wir dem Vf. fremd-
artige Lehren unterschieben, werden wir alle diese Punkte mit
den eigenen Worten desselben belegen.

Uber den ,,Verstand“ belehrt uns der Verf. in folgenden
Worten: ,Das Material fiir das Verstandeserkennen liefern
der Innensinn, das Selbstbewulstsein, die Aufsensinne. Der
Verstand ist die rein formale Seite in der Bildungskraft,
durch die der Mensch seine Erkenntnis bewirkt, das Unter-
scheiden fiir sich, abgesehen von einem unterscheidbaren
Etwas, die Thatigkeit des Unterscheidens, sofern wir seiner
absoluten Bewegungsform bewulst geworden sind“ (8. 175).
»Bine materielle Vermehrung des Wissens schafft die
Thétigkeit des Verstandes in keiner Weise ... Was der Ver-
stand leistet, ist die allseitige Kldrung, die vollstindige Aus-
deutung der Erkenntnis. Der Zuwachs, den das Wissen durch
die abstraktiven Unterscheidungen erfahrt, besteht darin, dafls
am Dasein und Sosein des Gegebenen das Seinmiissen ein-
gesehen wird, dafs am Thatbestand und Sachverhalt die Griinde
der Verbindbarkeit und Zusammengehorigkeit aufgedeckt
werden, dals eine Erkenntnis, die materiell in ihren Elementen
und Voraussetzungen enthalten ist, ausdriicklich und bestimmt
herausgestellt wird“ (8. 176). Wie folgender Ausspruch
zu zeigen scheint, ist diese Auffassung der Verstandeserkenntnis
als rein formaler aus der Ansicht entstanden, eine Mehrung
der Erkenntnis durch Verstandesoperationen komme einem ,,Her-
vorbringen neuer Erkenntnisgegenstinde® gleich. Ks heilst nam-
lich (Seite 177): ,,Warum liefert die Thétigkeit des Verstandes
eine wesentliche Bereicherung des Wissens, obwohl Begreifen,
Urteilen, Schliefsen und Beweisen keine neuen Erkenntnisgegen-
stinde hervorbringen?“ TUbrigens ist nicht einzusehen, wie der
Verstand das Wissen ,bereichern® soll, wenn sein Geschift, wie
der Vf mit Lotze annimmt, nur in der , Herausstellung® des in
den Elementen (d. h. den Sinnen, der Vernunft, dem Selbst-
bewufstsein) schon Enthaltenen besteht. Die dem Verstandes-
erkennen eignende ,allgemeine und notwendige Giiltigkeit”, wie
8le vor allem den ersten und unabweisbaren Principien zu-
kommt, wird aus der Unmoglichkeit entgegengesetzter Denkver-
Suche abgeleitet, was doch nichts anderes bedeuten kann, als
dafs die subjektive Denknotwendigkeit das hochste Kriterium
der Wahrheit bilde. Mit der Stellung des Selbstbewulstseins
Im System des Verfs. stimmt diese Erklarung, wir wir alsbald
S8ehen werden, vollkommen iiberein. Doch lassen wir den Vf.
Selbst reden. ,Die apagogischen Begriindungen der ersten

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIV. 15



206 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

und unbeweisbaren Principien vermehren das formale
Wissen. Sie zeigen, dals Sitze wie ,A = A; Aut Ens aut Nihil;
A-4+b>A; a.b=>b.a‘ u s f nicht blofs thatsichliche und
einmalige, sondern notwendige und allgemeine Giiltigkeit
haben. Sie zeigen dies, indem die Ausnahmen von den Sitzen
nebst ihren Gegensitzen als denk- und seinsunmoglich abge-
wiesen werden. An unméglichen Denkversuchen die Unmoglich-
keit unterscheiden lernen, erfordert mannigfach neue Denkan-
strengungen gegeniiber dem einfachen Urteilsvollzug. ,A non
= pon A Wer die Unterscheidungen, die Absurdes ad ab-
surdum fiihren, nicht selber und ausdriicklich gemacht hat,
besitzt nicht eine eigentliche Erkenntnis von dem geraden Gegen-
teile des Undenkbaren, von den ,selbstverstidndlichen und un-
verkennbaren Wahrheiten, er weils sie nicht, er glaubt sie®
(8. 177). Verstehen wir diese Worte recht, so hédtten wir z. B.
von dem Satze: das Ganze ist grofser als jeder seiner Teile
erst dann volle Gewilsheit, wenn wir die Unmoglichkeit seines
Gegenteils erkannten, und diese Erkenntnis selbst wiirde uns
dadurch zu teil, dafs jeder Versuch, dieses Gegenteil als wahr
zu erkennen, scheitere. Wir halten diese Theorie fiir falsch.
Es gibt Sitze, deren Wahrheit unmittelbar eingesehen wird,
wie der erwihnte einer ist, Sitze, die zwar indirekt durch den
Satz des Widerspruchs begriindet werden konnen, dieser Be-
griindung aber nicht bediirfen. Der Satz des Widerspruchs
selbst aber wird durch unmittelbare Einsicht in seine Wahrheit
erkannt, nicht durch die Unméglichkeit des Versuches, das Gegen-
teil davon, d. h. einen Widerspruch als wahr zu denken. In
dem obigen Ausspruch des Verf. widre demnach die Seins-
unmoglichkeit der Denkunméglichkeit voranzustellen.

Ist der Verstand ein formales Vermdgen, das nur Ordnung
im Erkenntnismaterial, nicht aber selbst Erkenntnis hervorbringt,
und soll gleichwohl der menschliche Geist nicht fligellahm am
Boden sinnlicher Erfahrung gefesselt sein: so bedarf er eines
hoheren Vermogens, das Ideen wahrnimmt. Ein solches bietet
uns der Vf. in der Vernunft. Sie erhebt den Menschen iiber
das Tier (S. 179), ist das Vermogen der Beurteilung nach dem
rechten ,,Wertmalsstab® (S. 180), die Fahigkeit, auf Grund der
Sinnenwahrnehmung und der Verstandesleistung die Wesens-
formen im Wirklichen anzuschauen (S. 188). In der Vernunft
bethitigt sich die eine Bildungskraft der Seele als produktives
Vorbilden (S. 189). ,Sie ist das Vermiogen der Principien
und der Ideen, und das Vermogen als hochste geistige Ge-
staltungskraft wird aktualisiert durch das Vernunftgefihl.*



(6) Dr. C. Braig, Abrils der Noetik. 207

Princip und Idee gehen auf die Form, das Gefithl geht auf den
Inhalt, den Gehalt und Wert, das Ideal der Erkenntnis* (8. 190).

Auf Grund dieser Unterscheidung von Vernunftgefiihl und
Vernunftvermégen glaubt Br. die Theorie der eingeborenen
Ideen bestreiten zu konnen.

Um die Citate nicht zu sehr zu héaufen, fiigen wir nur noch
hinzu, was von der religiosen Idee gesagt ist: ,Die religiose
Idee an sich ist die Bedingtheit des Menschen in seiner
Wesenswurzel, die Abhidngigkeit seines Seins, seiner Denk-,
Wollens- und Gemiitsgesetze vom Vollkommenen, die Hinord-
nung seines Wesensbestandes auf das Vollkommene. Im zweiten
Sinn ist die religiose Idee der Reflex unserer gesamten Vernunft-
verfassung im unmittelbaren Bewulstsein, das Wissen des Men-
8chen darum, dafs er nicht aus sich entstanden ist ... dals sein
Daseinsgrund und Daseinszweck aufser ihm sein miissen. Das
bedingt die Idee des Unendlichen, die Gottesidee.“ ,Die
Ideen als die Charakterzeichen der Verniinftigkeit im Menschen-
geiste kommen uns zum Bewulstsein durch die Vermittelung der
geistigen Gefithle. Es sind: das Wahrheits-, das Sittlich-
keits-, das Schonheitsgefiihl und die Einheit der drei, das
religiose Ehrfurchtsgefiihl, die anbetende Scheu vor dem
Unendlichen. Der Zug zum Unendlichen wohnt dem Menschen
unvertilgbar ein und ist von der Fassung des Gottbegriffes un-
abhéngig“ (8. 200).

Fassen wir die verschiedenen Texte zusammen, so ist dem-
Dach die Funktion der Vernunft eine gewisse Art von Fiihlen
und Schauen des Idealen und Unendlichen, wie es in Geist und
Natur sich offenbart. Vor allem im Geiste, da die Zergliederung
des Wesensinhaltes des Menschengeistes zu den vier Grund-
ldeen (der theoretischen, ethischen, #sthetischen und religidsen)
fiihren soll (S. 198 f.).

Wie man von diesem Standpunkte die Theorie der ein-
8eborenen Ideen und den Theosophismus wirksam bekimpfen
kfi"nne, ist nicht abzusehen. Ebensowenig, wie man behaupten

Onne, nicht die ,,Gottesidee sei ,,der Nerv des Gottesbeweises*
(8. 203). Konsequenter appelliert Kuhn an die Lebendigkeit
des »Gottesbewulstseins®, aus welcher der Beweis seine Kraft
Schipfen miisse, sobald mehr als ein immanentes Grundwesen
der Welt, nimlich ein transcendenter, personlicher Gott bewiesen
Werden wolle.

_ Lehrreich scheint uns die Vergleichung der Auffassung der
religigsen Idee des Verf, mit den Erklirungen, die Kuhn von
(_191' Gottesidee gibt, Wir begniigen uns, folgende Aufserung

15*



208 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

anzufiihren: ,,Wenn aber der menschliche Geist der unmittelbarste
und vollkommenste Spiegel ist, in dem sich dessen Bild dem
schauenden Auge (denkenden Geiste) unmittelbar darstellt, was
kann dieses in dem verniinftigen Geiste sich darstellende Bild
Gottes anderes sein als die Idee Gottes, die ihm, sofern er in
seiner kreatiirlichen Vollkommenheit vorhanden ist, sofort ins
Bewulstsein tritt und sein unmittelbares Wissen von Gott ist?
ein Wissen von Gott, das ihm unabhéngig von aller &uflseren
Erfahrung und allem reflektierenden Denken beiwohnt und ihm
als Leitstern bei seinem auf die Betrachtung der Aulsenwelt ge-
richteten Denken und ErKennen vorleuchtet, ahnlich dem Sterne,
der die Magier zur Krippe des Sohnes Gottes leitete (Kathol.
Dogm. 2. Aufl. 1. S. 415).

Wir haben in diesem Texte sowohl die ,Idee an sich®, als
auch sofern sie sich ,,im unmittelbaren Bewulstsein*“ reflektiert
(Braig 8. 200) und weiterhin den Mafsstab und vorleuchtenden
Stern fiir das reflektierende Denken bildet.. Konsequent ist es,
wenn Kuhn diese Idee als unentbehrliches Element und als be-
seelende Kraft betrachtet, woraus der vom ,,formalen® Verstande
gefiihrte Gottesbeweis seinen wahren Gehalt und seine Gewils-
heit schopft (Kuhn a. a. O. 8. 701 f).

Der platonisierende Gedanke einer unmittelbaren Offen-
barung des gottlichen Seins in dem des geschopflichen Geistes
als eines Spiegels, aus dem Gottes Dasein in gewissem Sinne
unmittelbar erkennbar sei, so dafs sich die Beweise fiir dieses
Dasein nur als Entfaltungen des implicite von der ,,Vernunft®
Erkannten durch den reflektierenden Verstand verhalten, fiihrt
auf Descartes zuriick, dessen Auffassung der unseres Autors
sehr nahe zu stehen scheint, dessen Schliisse auf der ,, Thatsache*
sich aufbauen, ,dafs die Vernunft ideal ausgestattet und fiir das
[deale veranlagt ist“ (S. 203). Denn was ist der eine , Beweis
des Descartes, der aus der Vollkommenheit der angeblichen
Gottesidee in uns auf Gott als deren Urheber schlielst, anderes
als ein Schlufs aus unserer idealen Veranlagung auf den Ur-
heber derselben?

Diese ideale Ausstattung schildert Descartes mit den Worten:
,Es liegt firwahr nichts Befremdendes darin, dafs Gott, indem
er mich schuf, diese Idee als ein seinem Werk aufgeprigtes
Merkzeichen in mich gelegt hat; und dieses Merkzeichen braucht
auch nicht vom Werke selbst verschieden zu sein, vielmehr schon
damit allein, dafs Gott mich geschaffen hat, erscheint es sehr
glaublich, dafs er mich auch in irgend einer Welse nach seinem
Bild und Gleichnis hervorbrachte, und dafs ich diese Ahnlichkeit



(5) Dr., C. Braig, Abrifs der Noetik. 209

in welcher sich die Idee von Gott enthalten findet,
durch dasselbe Vermogen auffasse, durch welches ich mich selbst
erfasse“ (Méditat. 3™¢), Da hétten wir also eine Idee, oder,
wenn man will, eine ,ideale Ausstattung® des menschlichen
Geistes, die zum ,Wesensinhalt“ desselben gehort und einen
wesentlichen Bestandteil des Selbstbewulfstseins bildet.

Die von unserem Verf. dem Selbstbewufstsein eingerdumte
erkenntnistheoretische Bedeutung stimmt mit dieser Auffassung
aufs beste iiberein.

Wir vernehmen hierbei folgendes: ,,Der Inhalt der Erkennt-
nis, den wir aus dem Selbstbewulstsein haben, ist mithin in dem
Begriffssinn und auch in den Begriffseinteilungen typisch fiir
unser Gesamtwissen., Hat ein Etwas zu dem, was wir in uns
selbst erleben, was wir von unserem Selbst, seinen Thatigkeiten
und Zustdnden, von seiner Verfassung an sich und seinem Ver-
halten zu anderem wissen, keine angebbare Beziehung und keine
nennbare Ahnlichkeit mit ihm, dann ist das KEtwas kein KEr-
kenntnisgegenstand, sondern ein Phantom, hinter dem ,Nichts
Steht. Insofern ist unsere Erkenntnis auf dem Grunde des Selbst-
bewulstseins die Analogie fiir alles Wissen und unser Wissen
ist eine Analogie nach unserer Selbsterkenntnis. Mit Riick-
Sicht darauf, dals das Wissen durch die natiirlichen Erkenntnis-
kriifte nicht blofs von uns ausgebildet, sondern auch nach uns
geformt wird, nach Malsgabe der Innenerfahrungen, ist die
lenschliche Erkenntnis in ihrer Wurzel Anthropomorphismus
und sie mufs dies sein. Die ,Idealitit* und die ,Subjektivitit
unserer Gesamterkenntnis riicksichtlich ihres Ursprunges thut
aber der ,Realitdt’ und der ,Objektivitit’ ihrer Bedeutung keinen
Abtrag (8. 156).

Lassen wir die vollig wirkungslose ,,Versicherung®, die in
den letzten Worten liegt, auf sich beruhen, so begreift sich,
Wie selbst das Widerspruchsprincip subjektiv begriindet wird,
Damlich aus der Unmoglichkeit jeden Versuches, in einem
Bewu(stsein Widersprechendes zu verbinden. Was ergibt sich
a‘b{}r beziiglich der Gotteserkenntnis? Offenbar ein anthropomor-
Phistischer Gottesbegriff nach dem bekannten Ausspruch Jacobis:
nGOtt, indem er den Menschen schuf, theomorphisierte, der

€nsch, indem er Gott denkt, anthropomorphisiert.“ Setzt man
lun das Wesen des Geistes in das Selbstbewufstsein, so wird
Sich der Begriff Gottes zu einem verabsolutierten Selbstbewulst-
Sn gestalten, wie wir, wenn auch vielfach modifiziert, diesem
egriff in den Systemen Giinthers, Baaders, Kuhns, Schells be-
8%guen: ein Gottesbegriff, der ohne in die gottliche Natur einen



210 Znr neuesten philosophischen Litteratur.

Prozels und damit zugleich Potentialitdt einzutragen, spekulativ
nicht ausgefiihrt werden kann. Indem wir diese Konsequenzen
ziehen, sind wir weit entfernt, Herrn Dr. Braig vorzuschreiben,
wie er lehren soll, oder zu prophezeien, wie er lehren wird.

Enthilt das Selbstbewulstsein den universalen Typus, nach
welchem alles Gestalten der Seele vor sich geht, so wird dies
wohl auch von den Formen gelten, mit welchen die Sinne auf
die von aufsen kommenden Eindriicke reagieren. Vom Sinne
lesen wir: ,,Unter den Thatsachen des Bewufstseins nimmt das
sinnliche Empfinden die wichtigste Stelle ein. Sein Ergebnis,
die Empfindung, ist der vornehmste Gegenstand unserer Innen-
erfahrung® (S. 156). ,,Ein Unterscheidungsgebilde in einer der
Kugelschichten (der Mensch mit den mannigfachen Formen seines
sinnlichen Bewulstseins wird ndmlich einem System von kon-
zentrischen Kugelschalen verglichen, die wie die Farben eines
kontinuierlichen Spektrums zusammenhéngen) stellt mit seiner
Form, mit der Konkavseite, als Bewulstseinsenergie, eine Be-
stimmtheit des erkennenden Subjektes und unter dieser das Sub-
jekt selber dar. Mit seinem Inhalte, mit der Konvexseite, ist
das Gebilde ein Bewulstseinunterschied, und dieser weist auf eine
Bestimmtheit und unter ihr auf einen Gegenstand hin, die, beide
vom Subjekte verschieden, es zur Setzung seines Zustandes ver-
anlafst haben. Die zwei Seiten ,vermittelt’ der Strahl des
Unterscheidens: es ,stellt‘ die eine Seite durch die andere ,vor‘.
Durch ihre Unterscheidungsthitigkeit bringt sich die Seele mit-
telst ihrer Unterscheidungsgebilde, der in ihr hervorgerufenen
Innenzustinde, die Aufsendinge zum Bewulstsein und zur Er-
kenntnis* (8. 160).

Wie es zugeht, dals die Seele von subjektiven Zustinden
zu dufseren Objekten gelangt, wird man wohl nicht weiter fragen
diirfen. Dals aber der Strahl des Bewulstseins infolge irgend
einer Anregung in die Regenbogenfarben der mannigfaltigen
Sinnengebilde sich unterscheidet, wird auch Fichte zugeben, nur
glaubt er die ,dufsere” Anregung entbehren zn konnen.

Dieser Bewulstseinstheorie glauben wir entschieden wider-
sprechen zu miissen. Das beschriankte, individuelle Ich des
Menschen kann nicht der Typus alles Erkennens sein. Sinne
und Vernunft enthalten eine Fiille von Formen, durch die das
Selbstbewufstsein bereichert wird und die engen Schranken
seines Einzeldaseins durchbrochen werden. Im Begriffe des
objektiven Erkennens liegt es, dals das Erkennende aufser der
eigenen Form sich zu fremden Formen, gleichsam zu dem Sein
alles Erkennbaren zu erweitern vermag. Schon im Begriff des



(5) Dr. C. Braig, Abrifs der Noetik. 211

Seins tritt die Seele iiber die Schwelle des Selbstbewufstseins
hinaus. Durch die Erkenntnis der Natur, der Tausende von
Arten des natiirlichen Seins nimmt sie eine Fiille von Ideen
auf, die sie aus sich selbst nimmermehr zu schopfen vermochte.
In diesem Betracht kommen Malebranche und die Ontologisten
der Wahrheit néher, wenn sie die Ideen nicht aus einer In-
tuition des angeblich im Wesen des Subjekts selbst verborgenen
Idealen, sondern aus einer gewissen Anschauung des gottlichen
Wesens (aus einer abstrakten Wesensschauung Gottes, wie
manche sich ausdriicken) ableiten. In Wahrheit aber erwerben
wir die Erkenutnis der Ideen (im objektiven Sinne) iiberhaupt
nicht durch Intuition, sondern auf dem Wege der Abstraktion.
Denn formell genommen besitzen diese Ideen, d. h. die Wesens-
formen der Dinge aktuale Realitit weder im gottlichen Wesen
noch im Selbstbewuftsein noch in den Dingen. In Gott sind sie
der eine und absolut einfache, die Vielheit des Denkmoglichen nur
objektiv (als actu Gedachtes) umfassende, mit dem Wesen Gottes
identische Gedanke. In den Dingen aber finden sie sich nicht
in der aktualen Intellegibilitit, die sie im erkennenden (reiste
anziehen, sondern infolge der Verwirklichung im Stoffe in in-
dividueller Konkretion. Der denkende Menschengeist endlich
ist selbst auf eine bestimmte Gattung und Art des Seienden
eingeschrinkt und kunn aus diesem Grunde nicht als Typus und
Quelle idealer oder iiberhaupt objektiver Erkenntnis gelten, sei
es nun einer soichen durch den Verstand oder die Sinne. Die
Ansicht des Verf, dafs alles Gestalten und Formen, alles Unter
scheiden und Verbinden im Selbstbewulstsein seine tiefste Quelle
und sein Vorbild habe, ist sonach als unhaltbar zu verwerfen.



	Zur neuesten philosophischen Litteratur

