
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 14 (1900)

Artikel: Zur neuesten philosophischen Litteratur

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761981

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


(1) Kuno Fischer, Gesch. d. neueren Phil. I. L. 155

aus dem Wahrheitsquelle der Philosophie des hl. Thomas, jenes
hl. Thomas, von dem der grofse Thomist Konrad Koellin in
seinen Quodlibetales sich also äufsert:1 „(arbitror) nee quem-
quam sanctum doctorem puta Thomam aut Albertum omnes
enumeravi8se fructus, quos eorum paperit et dietim pariet sana
doctrina."

=>—=B3=—^

ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN
LITTERATUR.2

Von Dr. M. GLOSSNER.

Unter den zahlreichen Darstellungen der Geschichte der
teueren Philosophie hat trotz seines grofsen Umfangs das Werk
Kuno Fischers (1) die verhältnismäfsig weiteste Verbreitung
gefunden. Von der im Erscheinen begriffenen „Jubiläumsausgabe"

liegt uns die erste Lieferung vor, deren Inhalt fast aus-
schliefsüch die „Einleitung zur Geschichte der neueren Philosophie"
bildet. Dieselbe umfafst acht Kapitel. Im ersten sucht der
Verfasser der Geschichte der Philosophie den Charakter einer
Wissenschaft zu vindicieren. Der Gedankengang ist ungefähr
der folgende. Die neuere Philosophie entsteht in einem völlig
hewufsten Bruche mit der Vergangenheit; aber gerade ihre
dadurch bedingte Voraussetzungslosigkeit selbst ist eine geschicht-
ich gewordene, allmählich angebahnt und vorbereitet in einer

zunehmenden Entfernung von den Grundlagen der früheren Phi-
0s°phie. Nun biete aber gerade die geschichtliche Behandlung
er Philosophie, der Begriff einer Geschichte der Philosophie

gewisse Schwierigkeiten, die gegen die Möglichkeit der Sache
edenklich machen könnten. Geschichte sei nicht denkbar ohne

1 Quodlibetales Conradi Koellin (1523, Inkunabel der Münchener
"Sh Hof- und Staatsbibliothek) quodlib. III. fol. XXVII.
f. „

2 1) Kuno Fischer, Geschichte der neueren Philosophie. Erste
Di eLunS- 1897. 2) Überweg-Heinze, Grundrifs d. Gesch. d. Phil.

-Neuzeit. II. Bd. 1897. 3) Dr. H. Wolff, Neue Kritik der reinen
rnunft. 1897. 4) D. G. Spicker, Der Kampf zweier Weltanschau-

pR®e?- 1898. 5) C. Bra ig. Vom Erkennen 1897. 6) T. Pesch, Inst.
»ychologieae, p. I, 2. 1897. p. II. 1898. 7) T. Pesch, Inst. Philos.

IT„:urabs. Ed. 2. Vol. I. II. 1897. 8) F. S. R. Hassmann, Allgem.
nterrichtslehre. 1898.



156 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

eine Zeitfolge von Begebenheiten, Philosophie nicht ohne Erkenntnis

der Wahrheit; eine Aufeinanderfolge von philosophischen
Systemen, die oft im Widerstreite zu einander stehen, scheine
das offenbare Gegenteil von Philosophie. Unter diesem Gesichtspunkte

könne von einer Geschichte der Philosophie im strengen
Verstände nicht geredet werden. Wer auf diesem Standpunkt
steht, verhalte sich zu ihr entweder nur geschichtlich,
referiere urteilslos über Philosophie und Meinungen, oder kritisch,
im letzteren Falle entweder skeptisch oder eklektisch, je nachdem

die Aufgabe der wahren Erkenntnis für unlösbar gehalten,
oder eine gewisse in allen Fällen gültige Erkenntnis der Wahrheit,

die teils verfehlt, teils unvollkommen erreicht sei, behauptet
wird. In dem einen Falle ist die Behandlung unphilosophisch,
in dem andern ungeschichtlich; in beiden aber kommt es zu
keiner Geschichte der Philosophie. Es erhebe sich demnach die
Frage: wie ist Geschichte der Philosophie als Wissenschaft
möglich?

Es gibt Wissenschaften, die ein unveränderliches Objekt
haiben, z. B. die Astronomie. Derartige Wissenschaften haben
eine Geschichte, soweit unsere Vorstellungen vom Objekte
irrtümlich oder unvollkommen sind. So unrichtig das alte
astronomische System war, so bildete es dennoch die notwendige
Voraussetzung zu dem neuen und richtigen.

Wenn bezüglich unserer Vorstellungen selbst von einem
„fertigen" Objekte die Voraussetzung uie gilt, dafs sie für immer
fertig sind, so gibt es auch Gegenstände, die selbst einen Pro-
zefs bilden; ein solcher fortschreitender Bildungsprozefs ist der
menschliche Geist, und der ihm entsprechende fortschreitende
Erkenntnisprozefs ist die Philosophie. Hieraus folgt, dafs die
Philosophie die geschichtliche Entwicklung nicht blofs als eine
Möglichkeit zuläfst, sondern als eine Notwendigkeit fordert und
dafs jedem philosophischen Systeme auch seine geschichtliche
Wahrheit zukommt. Zwar stellen unter den geschichtlich
gegebenen Systemen nicht alle die Aufgabe der menschlichen
Selbsterkenntnis in den Vordergrund; es geschehe dies aber gerade
in den entscheidenden Wendepunkten, wie im Altertum durch
die sokratische, in der neuen Zeit durch die kantische Epoche.
Unter allen wissenschaftlichen Aufgaben ist die Selbsterkenntnis
nicht blofs die tiefste, sondern auch die umfassendste. Denn
das Selbst ist nicht Teil eines Ganzen, sondern verhält sich zur
Welt wie das Subjekt zu dem von ihm abhängigen Objekt. „Die
Welt, sind wir selbst." Wie nun der Geist, das Selbst in
verschiedene Bildungsforraen eingeht, so hat die Philosophie die



(1) Kuno Fischer, Gesch. d. neueren Phil. I. L. 157

Aufgabe, diese Bildungsformen zu durchschauen, sie aus ihrem
innersten Motiv heraus zu begreifen und klar zu machen. Es
ist daher unvermeidlich, dafs die Widersprüche der Zeit in den
widerstreitenden Systemen hervortreten, deren jedes eine Seite
des herrschenden Menschengeistes wissenschaftlich erscheinen läfst,
nud die sich gegenseitig ergänzen, um die philosophische
Aufgabe. der Zeit zu lösen. Gleichwie aber im Leben des Individuums

entscheidende Momente der Selbsterkenntnis eintreten, in
welchen dasselbe mit einer früheren Periode abschliefst und in
«ine höhere eintritt, so treten im Gesamtleben der Menschheit
die hervorragenden Systeme als Marksteine der Entwicklungs-
epochen auf, indem sie nicht allein das geistige Leben der
Menschheit widerspiegeln, sondern auch rückwirkend in die
fortschreitende Entwicklung desselben eingreifen.

Das zweite Kapitel gibt einen Überblick über den
Entwicklungsgang der griechischen Philosophie, die „in ihren
Anfängen noch die kosmogonischen Dichtungen der Naturreligion
berühre, in ihrem Ende dem Christentum gegenüber sich finde,
das sie nicht blofs als wesentlicher Faktor miterzeugen, sondern
als wesentliches Bildungsmittel miterziehen helfe" (S. 16). Die
erste Aufgabe der griechischen Philosophie ist das Weltproblem,
die Frage nach dem Grundstoff, der Grundform und der
M^eise ihrer Vereinigung oder dem Weltprozefs. Der im
Begriffe des letzteren enthaltene Widerspruch erzeugte die
entgegengesetzten Systeme der Eleaten und des Heraklit. Um
die Frage nach dem dem Prozesse zu Grunde liegenden Stoff
drehen sich die Systeme des Empedokles, Demokrit und Anaxa-
goras. Das ungelöst gebliebene Weltproblem führt zum Er-
kenntniaprobienj (Sophistik), von dem zuerst Sokrates
ergriffen wird, indem er in den allgemeinen Vorstellungen die
wahren Begriffe und die wahren Erkenntnisobjekte erkennt. Bei
"laton erscheinen diese als das wahrhaft Wirkliche. Die Philo-
8°phie wird zur Ideenlehre, die im Dualismus einer intellegiblen
Und körperlichen Welt befangen bleibt, ein Dualismus, den Ari-
8t°teles durch den Begriff der Entelechie zu überwinden sucht.
»Jedes wirkliche Ding wird gedacht werden müssen als ein sich
gestaltender Stoff, d. h. als Dynamis" (S. 24).

Die — zwar dem Princip des Aristoteles zuwiderlaufende —
dualistische Vorstellungsweise — der Begriff eines von der
Materie gesonderten Geistwesens erzeugt ein drittes Problem — das
er Freiheit, und gibt Anlafs zu den ethischen Systemen der
toiker und Epikureer. Ein viertes Problem endlich ist das

1 e'igiöse. Aus dem Erlösungsbedürfnis entspringt eine religiöse
Jahrbuch für Philosophie etc. XV. 12



158 Znr neuesten philosophischen Litteratur.

Philosophie, die auf Grund desselben Motivs sich dualistisch,
mystisch, ascetisch und dämonologisch gestaltet, und, da aus
solchen Bedingungen ein neues wissenschaftliches System nicht
hervorgehen kann, an ältere Systeme sich anschliefst (Neupytha-
goreer, Neuplatoniker). Resultat der religiös-philosophischen
Bewegung ist die Verschmelzung der Logosidee mit der Messiasidee,

und in der Übertragung beider Ideen auf Christus — das
Christentum (3. Kapitel). Diese „Entwicklungen" in den neu-
testamentlichen Urkunden zu verfolgen, ist die „besondere Aufgabe
der eindringenden Bibelforschung" (S. 39).

Nachdem das Christentum Kirche und der Christusglaube
Dogma geworden, erscheint als Aufgabe der Philosophie die
Systematisierung des Glaubens, die zugleich seine Rationalisierung
ist. Diese kirchliche Philosophie ist die Scholastik (4. Kapitel).
Ihr Schicksal ist an das Verhältnis von Kirche und Welt
geknüpft. „Die Scholastik wandelt sich mit den Zeiten. Eben
darin besteht ihre philosophische Bedeutung, dafs sie innerhalb
ihres Gebietes das Zeitbewufstsein formuliert und ausspricht.
Dafs in einem kirchlichen Weltalter das Zeitbewufstsein kirchlich
geartet und begrenzt ist, erscheint als die natürliche Folge der
herrschenden Weltzustände. Es ist ungereimt, über die öde und
unfruchtbare Scholastik zu klagen und den Wald zu schelten,
weil er kein Obstgarten ist." (S. 57.)

Der Entwicklungsgang der Scholastik ist durch den Gegensatz

von Realismus und Nominalismus gekennzeichnet. Die no-
minalistische Theologie bricht mit der kirchlichen Weltherrschaft
und bereitet durch ihre Verneinung der Möglichkeit einer wahren
Erkenntnis der Dinge den Skepticismus, sowie durch ihre
Betonung des sinnlich-anschaulichen Erkennens den Empirismus
und Sensualismus vor (S. 72).

Auf die Scholastik folgt das Zeitalter der Renaissance (5. u.
6. Kap.), das in zwei Hälften zerfällt: in der ersten Hälfte ihrer
Aufgabe ist sie reproduktiv in Rücksicht auf das Altertum, in
der zweiten produktiv, getrieben von dem Geiste einer neuen
Zeit (S. 74). Den letzteren WTeg inauguriert Telesio, am
weitesten auf demselben schreitet vor Giordano Bruno, Vertreter
des Naturalismus, „der jede Geltung transcendenter Vorstellungen
als fremden Blutstropfen in seinen Adern, als tote Scholastik,
als Knechtung der Natur durch die Theologie empfindet und
empört von sich ausstöfst" (S. 97).

Die Renaissance erzeugte die Skepsis, vertreten durch Va-
nini, Montaigne. Zu der vom Nominalismus begonnenen
Verweltlichung der Philosophie und dem wachsenden Übergewicht



(1) Kuno F'isehpr, Gesch. d. neueren Phil. I. Lf. 155)

der profanen Wissenschaften trug die Erweiterung des
historischen, geographischen und kosmographischen Gesichtskreises
bei, wozu die Erschütterung der kirchlich-theologischen Autorität
durch die „Verurteilung der kopernikanischen Weltansicht" sich
gesellte. Gleichwohl hätte „das Mittelalter trotz aller Entdeckungen

fortgelebt" ohne die Umbildung und Erneuerung des
religiösen Bewufstseins (S. 124). „In ihrem Element erscheint die
Reformation als religiöse That des erneuerten Christentums, dem
römischen Katholicismus gegenüber als die nationale That des
deutschen Volkes" (S. 127). Der jesuitischen Gegenreformation
entspricht innerhalb der katholischen Kirche selbst als reformatorische

Reaktion der .Tansenismus (S. 138). „Katholicismus und
Protestantismus sind in der christlichen Welt zugleich die
religiösen Entwicklungs- und Erziehungsstufen der Völker; jener
ist noch lange nicht ausgelebt, dieser noch lange nicht zu seiner
vollen Entwicklung gediehen" (7. Kapitel).

Das achte Kapitel legt den Entwicklungsgang der neuen
Philosophie dar. Die erste unter den neuen Aufgaben ist die der
Wissenschaft und Erkenntnis. Sie trägt, ruhend auf dem vollen
Vertrauen auf die Macht der menschlichen Vernunft, in der Art
ihrer Grundlegung den Charakter des Dogmatismus, und —
weil ganz dem Objekte zugewendet und die Erscheinungen aus
dem Wesen der Natur zu erklären versuchend — den des
Naturalismus (S. 143). Da indes die menschliche Vernunft
zweierlei Vorstellungsvermögen bietet statt des wahren einen
Erkenntnisvermögens — Sinnlichkeit und Verstand, so spaltet
sich die neue Philosophie sofort in zwei entgegengesetzte
Erkenntnisrichtungen: Empirismus und Rationalismus. Jener
entwickelt sich zum Sensualismus (Locke) und verzweigt sich teils
in den Materialismus, teils in die konsequente Ausführung des
Sensualismus durch Berkeley und Hume. Den Rationalismus
begründet Descartes; Spinoza und Leibnitz führen ihn in parallelem
Gegensatze mit dem Gange des Empirismus (Spinoza-Hobbes,
Leibnitz Locke) fort. Da das Erkenntnisproblem ungelöst und
unlösbar bleibt für beide Richtungen, konvergieren sie zumal
und vollenden ihren Lauf im Humeschen Skepticismus. Damit
erhebt sich das Erkenntnisproblem, und tritt die durch Kant
bezeichnete kritische Epoche ein.

Soweit die Einleitung des berühmten Geschichtschreibers
der neuen Philosophie. Sollen wir über den Inhalt und die
beherrschenden Gedanken desselben unser Urteil abgeben, so scheint
es uns eines grofsen Scharfsinns nicht zu bedürfen, um
einzusehen, dafs diese geschichtsphilosophische Skizze der Geschichte

12*



160 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

der Philosophie nichts weiter als eine die Thatsachen nach vor-
gefafsten Meinungen gestaltende aprioristische Geschichts kon-
struktion ist. Der Geschichtschreiber der neuen Philosophie
entnimmt Mafsstab und Norm seiner Auffassung und Darstellung
von Philosophie und Geschichte der Philosophie aus der neuen
Philosophie selbst, deren Zersetzungsprozefs zur Verzweiflung an
der Philosophie als Wissenschaft führte, und die aus diesem
Grunde in ihrem neuesten Stadium an die Stelle der Philosophie
die Geschichte der Philosophie setzt. In der richtigen Einsicht,
dafs keines der in ihrem Verlaufe aufgetretenen Systeme auf
Wahrheit beruht, sowie von dem Vorurteil eingenommen, dafs
die christliche Philosophie ein fraglos überwundener Standpunkt

sei, hat diese moderne Philosophie den Anspruch auf
objektive Wahrheit — um nicht den zulässigen, jedoch mifsver-
ständlichen Ausdruck „absolute" Wahrheit zu gebrauchen —
aufgegeben und an die Stelle derselben den Begriff der relativen,
„geschichtlichen" Wahrheit gesetzt und damit den Begriff der
Wahrheit: Übereinstimmung des Erkennens mit seinem Gegenstände,

selbst gefälscht.1
Diesem Begriff der relativen, geschichtlichen Wahrheit

huldigt unser Verfasser und glaubt vom Standpunkt der modernen
Philosophie trotz des entstandenen Widerstreites der Systeme,
von denen keines objektive (absolute) Wahrheit besitze, gerade
durch diese geschichtliche Auffassung der Philosophie den
wissenschaftlichen Charakter derselben retten zu können. Ein wahrhaft

verzweifelter Ausweg; denn ist die Philosophie nur insofern
Wissenschaft, als sie in eiuem geschichtlichen Prozefs verläuft,
mit andern Worten, löst sie sich in Geschichte auf, so ist es

um ihren Anspruch auf Wissenschaftlichkeit ein- für allemal
geschehen. Denn Geschichte, weil wesentlich durch menschliche
Freiheit mitbedingt, ist nicht Gegenstand wissenschaftlicher,
d. h. aus Gründen mit innerer Notwendigkeit ableitbarer
Erkenntnis, sondern Gegenstand eines natürlichen, menschlichen
Zeugnisglaubens, und Geschichtschreibung ist Berichterstattung
über Geschehnisse, nicht Beweisführung für notwendige Wahrheiten.

Unser Geschichtschreiber der neueren Philosophie fafst die
Sache allerdings anders auf. Ihm ist Geschichte wirkliche Wissenschaft,

ja im Gebiete der höheren Wahrheit die einzig mögliche
Wissenschaft von derselben. Daher die Frage: Wie ist Ge-

1 Vgl. Dr. Co mm er, Die immerwährende Philosophie. Wien 1899.
S. 39.



(1) Kuno Fischer, Gesch. d. neueren Phil. I. Lf. 161

schichte der Philosophie als Wissenschaft möglich? sowie die
Philosophie und Geschichte gleichmäfsig aufhebende Antwort:
Dadurch, dafs Philosophie und Gegenstand der Philosophie selbst
geschichtlich sind, d. h. wesentlich in einem Prozesse verlaufen,
der sich nie vollendet, nie zu etwas „Fertigem" gestaltet. Denn
von einem Gegenstand, der nur Wandelbares bietet, ist eine
Wissenschaft, die das Notwendige und Bleibende ins Auge fafst,
nicht möglich. Nun soll aber nach unserem Autor der menschliche

Geist das eigentliche Objekt der Philosophie bilden, dieses
Objekt aber sei selbst in einer Veränderung, „die sich immer
wieder erneut, die nicht nach denselben Gesetzen beständig
wiederkehrt, sondern in einer schöpferischen Thätigkeit, in einer
wirklich fortschreitenden Bildung" begriffen. Daher bedürfe
auch die Erkenntnis eines solchen Gegenstandes, der nicht allein
eine Geschichte hat, sondern wesentlich geschichtlich ist, nicht
blofs wie jede menschliche Einsicht, einer Ausbildung, sondern
müsse, um ihrem Gegenstande gleichzukommen, selbst in einem
geschichtlichen Fortschritt begriffen sein (S. 7).

Abgesehen von der falschen Objektsbestimmung der
Philosophie könnte unter dieser Voraussetzung die Geschichte der
Philosophie nichts anderes sein als eine Berichterstattung über
die verschiedenen Ansichten, die im Laufe der Zeit über den
menschlichen Geist sich gebildet haben, oder über das jeweilige
Zeitbewufstsein. Von einer Wissenschaft der Geschichte der
Philosophie könnte demnach nicht die Bede sein. Um nun aber
dennoch eine solche zu gewinnen, greift unser philosophischer
Geschichtschreiber zu dem Auskunftsmittel einer fortschreitenden

Entwicklung, in welcher einerseits die folgende Stufe durch
Verwandlung des älteren Zustandes in einen „Gegenstand" zur
Befreiung und vollkommeneren Selbstbestimmung führt, andererseits

aber die widersprechenden Systeme sich gegenseitig
ergänzen (S. 11). Damit begibt sich der Vf. auf den schlüpfrigen
Weg der aprioristischen Konstruktion, und indem er dem Phantom

einer Wissenschaft der Geschichte der Philosophie nachjagt,

weicht ihm die Geschichte selbst unter den Füfsen, und der
Geschichtschreiber wird zum Geschichtsbaumeister.

Die Behauptung Fischers, dafs das menschliche Selbstbe-
wufstsein das Grundthema aller Systeme ausmache (S. 9), besteht
die geschichtliche Prüfung nicht. Vergeblich beruft er sich auf
die „sokratische Epoche", die wesentlich verschiedenen Charakters
von der kantschen Epoche ist. Das sokratische yvwd-i Osavzov,
die Selbsteinkehr des griechischen Philosophen, hatte eine objektive

Tendenz und führte zu einer tieferen Welt- und Menschen-



162 Zur neuesten philosophischen Lifteratur.

kenntnis. Nicht das „Ich", sondern die Vernunft macht sich in
der sokratischen Schule zum Organ der Erkenntnis des
Wirklichen, von dem auch der menschliche Geist nur ein Teil ist,
zwar durch die Universalität seines Erkenntnisvermögens alles
körperliche Sein überragend, aber deshalb keineswegs, wie
K. Fischer emphatisch erklärt: die Welt selbst (S. 10). Seiner
Schranken bewufst, erkannte sich demgemäfs der menschliche
Geist in der sokratischen Schule als abhängig auch im Denken
von einem objektiven Sein aufser und unabhängig von ihm, in
letzter Instanz von einer unendlichen geistigen Ursache, die
absolut intellegibel und intelligent, Grund sowohl der Erkennbarkeit

der Dinge, als auch der Erkenntniskraft des unendlichen
Geistes ist.

Von wesentlich anderer Art ist die kantsche Epoche. Im
Subjektivismus befangen eröffnete sie eine Periode nicht des
philosophischen Fortschritts in der Erkenntnis der Wahrheit,
sondern einer successiv rückschreitenden Auflösung derselben: ein
Prozefs, der anhebend mit der Rücknahme der intellegiblen
Elemente der Objektivität in das erkennende Subjekt in dem Hegei-
Hartmannschen Nihilismus seinen Endpunkt gefunden hat.

Die Geschichte der Philosophie bietet demnach vom
Gesichtspunkte einer Kritik, die an der Möglichkeit einer Erkenntnis
der objektiven Wahrheit festhält und dieser als Norm der
Beurteilung der geschichtlichen Erscheinungen sich bedient, ein

Doppelbild, das von dem auf dem konstruktiven Standpunkte
unseres Autors gewonnenen Bilde wesentlich verschieden ist.
Während uns in der Darstellung Fischers eine Reihe von
Systemen sich darbietet, die ungeachtet ihrer wechselseitigen
Widersprüche doch eine aufwärts gerichtete Bewegung gegen ein
unbestimmtes, im Dunkel schwebendes, unerreichbares Ziel absoluter
Vollkommenheit darstellen sollen, zeigt uns die wirkliche
Geschichte einerseits eine Reihe von Versuchen, die in der
sokratischen Schule zu einer gewissen Höhe gesicherten philosophischen
Wissens sich erheben, in der christlichen Philosophie aber auf
dem Wege organischer Entwicklung zu einer relativ abgeschlossenen

philosophischen Gottes- und Weltanschauung führen; andererseits

aber einen gewaltsamen Bruch und eine fortschreitende
Auflösung des bereits Gewonnenen, also in Wahrheit einen
Rückschritt, der schliefslich zur Verzweiflung an der Möglichkeit der
Philosophie und zur Verachtung alles bisher Geleisteten führte.
Die kritische Betrachtung der Geschichte der Philosophie, die
wir im Unterschiede von der blofs pragmatischen die philosophische

nennen können, zeigt uns demnach allerdings das von



(1) Kuno Fischer, Gesch. d. neueren Phil. I. Lf. 163

K. Fischer vergebens erstrebte Bild einer einzigen, der wahrhaft
immerwährenden — perennierenden — Philosophie.1 Diese aber
ist keine andere als die christliche, an die wieder anzuknüpfen
nach der völligen Erschöpfung des subjektivistischen Princips
heutzutage geradezu die Lebensfrage der Philosophie ist.

Der Entwicklungsgang der griechischen Philosophie, der als

typisch für die gesamte Geschichte der Philosophie gelten kann,
indem die verschiedenen, dem menschlichen Geiste möglichen
Denkrichtungen, sei es gleichzeitig, sei es im Nacheinander, zur
Geltung gelangten, legt nicht für, sondern gegen die Auffassung
K. Fischers Zeugnis ab. Als Objekt der Philosophie gilt eine
vom menschlichen Erkennen unabhängige Objektivität, an deren
wahrheitsgemäfser Erkenntnis der denkende Geist in der
kritischen Epoche der Sophistik vorübergehend verzweifelt, um sie,
infolge sokratischer Selbsteinkehr mit neuen Mitteln ausgerüstet,
erfolgreicher zu ergreifen und sich ihrer in den Systemen Piatons
und Aristoteles' zu bemächtigen. In diesen Systemen fanden
bereits die verschiedenen Probleme, die K. Fischer im Interesse
seiner aprioristischen Konstruktionsweise hervorhebt, ihre
philosophische Lösung. Denn nicht nur mit dem ethischen, sondern
auch mit dem religiösen Problem setzen sich die beiden gröfsten
Philosophen auseinander, soweit dies überhaupt ohne Rücksicht
auf die positive Offenbarung geschehen konnte. Was aber die
praktische Richtung der nacharistotelischen Systeme betrifft, so
ist sie vielmehr eine Einseitigkeit und ein Rückschritt gegen
den höheren ethischen Standpunkt Piatons und Aristoteles'. Die
alexandrinische Religionsphilosophie aber, sowie der Neuplatonis-
nius hatten sich nicht mit der religiösen Frage im allgemeinen,
sondern mit der geoffenbarten Religion im Judentum und Christentum

auseinanderzusetzen.
Charakteristisch ist die Art und Weise, wie unser

Geschichtsphilosoph der Bibelforschung ihre Aufgabe a priori
bestimmt, nämlich den Ursprung des Christentums aus einer
Verschmelzung des Judaismus mit dem Hellenismus nachzuweisen.
Die aprioristische Konstruktion zeigt in diesem Falle ihre völlige
Ohnmacht, die wahre Bedeutung des Christentums zu erfassen.
Indem sie von vornherein den übernatürlichen Charakter und
Ursprung des Christenturas leugnet, erscheint ihr dasselbe als
ein Konglomerat spekulativer und religiöser Elemente. In der
Ihat aber ist das Christentum sozusagen aus einem Gusse, und

1 S. die bereits erwähnte Schrift Dr. Commers, Die immerwährende
Philosophie, Wien 1899, S. 40 (über K. Fischerl.



164 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

sein Fundamentaldogma der Trinität — der menschgewordene
Gottessohn, das in die Menschheit hineingesprochene Gotteswort —
ist gewissermafsen Thatsache und ideelle Wahrheit zugleich. Der
vom Vater gesandte Gottessohn, der sich und seinen in alle
Wahrheit einführenden hl. Geist der Kirche zum bleibenden
Lebensprincip verleiht, macht das Wesen des Christentums aus,
nicht aber ein Synkretismus hellenistischer und alttestamentlicher
Ideen. Oder soll auch die Taufformel, die zusammenfafst, was
zugleich Lebensmacht und Wahrheit ist, nicht mehr dem Erlöser
selbst angehören? Nicht das Dogma, sondern nur die patri-
stische Spekulation ist teilweise durch die aiexandrinische Re-
ligionsphilosopbie und die platonische Ideenlehre beeinflufst. Im
Arianismus gelangt dieser Einflufs zu häretischer Gestaltung und
wird im Kampfe dagegen, soweit er dem Dogma feindlich
gegenübersteht, überwunden.

Das Wesen des Nominalismus ist insofern richtig
gekennzeichnet, als in seiner skeptischen und der Erfahrung zugewandten
Tendenz in der That die erste Spur der modernen Geistesrichtung

zu Tage tritt. Dagegen ist es falsch, in ihm einen bereits
in der klassischen Scholastik liegenden Keim der Auflösung
ersehen zu wollen. Im gemäfsigten Realismus Alberts des Grofsen
und des hl. Thomas, der allmählich in den katholischen Schulen
den Sieg errang, ist das relative Wahrheitsraoment des Nomina
lismus anerkannt und seine Einseitigkeit, die gegensätzlich zur
Geltung gebracht, zum Irrtum geworden war, überwunden.

Innerlich verwandt dem Nominaiismns ist sowohl die Renaissance

als auch die Reformation. Das geschichtliche Verhältnis
jener zur Scholastik ist ein von dem durch K. Fischer
konstruierten gänzlich verschiedenes. Die Renaissance repräsentiert
nicht einen Fortschritt gegenüber der Scholastik, sondern zog
gerade durch den Abfall von dem Aristoteles der Scholastik,
dem mit spekulativem Geiste erfafsten, christlich geläuterten, er
gänzten und erhobenen, zu dem vermeintlich echten Aristoteles
des philologischen Buchstabens eine völlige Zersetzung der
Thilosophie nach sich, die sich zunächst in einer Erneuerung
der voraristotelischen Standpunkte kundgab, dann aber in der
Spaltung in jene Gegensätze, die durch die gesamte neuere
Philosophie sich hindurchziehen, nämlich eine rationalistisch-pan-
theistische und eine empiristisch-sensualistische Richtung, jene
vertreten durch Nikolaus von Cues, Giordano Bruno, diese durch
Laurentius Valla und den von Fischer nicht genannten Marius Nizo-
lius. Die erstere Richtung verbindet sich vielfach mit Theosophie,
Mystik und Magie, die letztere mit Rhetorik und Philologie.



(1) Kuno Fischer, Gesch. d. neueren Phil. I. Lf. 165

In der Reformation ist das Erfahrungsprincip des Nominalismus

auf das religiöse Gebiet übertragen. Die in der Renaissance

gärenden theosophischen und naturalistischen Ideen
ringen in ihr nach socialer Gestaltung, suchen sich als Lebensmacht

gegenüber der alten, auf objektiver, supernaturalistischer
Grundlage ruhenden Kirche geltend zu machen und sich eine
gewisse äufsere Organisation zu geben. Nicht eine Erneuerung
des ursprünglichen Christentums, sondern eine durch die Renaissance

vorbereitete Reaktion gegen den objektiv-übernatürlichen
Charakter des Christentums und seine demselben entsprechende
kirchliche Gestaltung im Sinne einer subjektiv-individualistischen,
theosophischen Gottes- und Weltanschauung ist das innerste
Wesen des Protestantismus.

Die Theorie von einer fortschreitenden und aufsteigenden
Entwicklung des philosophischen Gedankens wird gerade durch
den Gang der neuen Philosophie Lügen gestraft. Schon ihre
Spaltung beim Beginn in die zwei entgegengesetzten Richtungen
des Empirismus und Apriorismus — Sensualismus und
Intellektualismus weist auf einen Zersetzungsprozefs hin. Und selbst
innerhalb der beiden einander entgegengesetzten Richtungen
erheben sich weitere unvereinbare Gegensätze, nämlich in der intel-
lektualistischen Strömung einerseits der Gegensatz des Mysti-
cismus und Naturalismus (Malebranche, Spinoza), andererseits
der des Monismus und Individualismus (Spinoza, Leibnitz). Die
empiristische Richtung aber weist den Gegensatz von Materialismus

(empirischem Realismus) und (empirischem) Idealismus in
Hobbes und Berkeley auf. Beide Richtungen aber, sofern sie
mit Recht als Dogmatismus zu bezeichnen sind, da sie trotz des
subjektivistischen Standpunktes doch die Möglichkeit und
Wirklichkeit objektiv-realer Erkenntnis behaupten, tragen den Stachel
des Skepticismus in sich, der sich in Hume als einfacher Zweifel,
m Kant aber als kritischer bethätigt, indem jener beim Zweifel
stehen bleibt, dieser aber zur kritischen Prüfung des gesamten
Erkenntnisvermögens fortschreitet. Gerade die Kantsche Kritik
aber stellt einen entschiedenen Rückschritt1 des philosophischen
Gedankens dar, indem sie in dem Ausgangspunkt der dogmatischen

Systeme den subjektiven Faktor aufzeigt und daraus den
Schlufs zieht, dafs all unser Erkennen nach seiner formalen
Seite völlig subjektiv bestimmt sei und so mit den subjektiven
auch die objektiven Faktoren unseres Erkennens in den Abgrund
des Idealismus hinabzieht. Die weitere Entwicklung, die sich in

1 S. Commer, a. a. 0. S. 117.



166 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Hegel vollendet, sucht zwar die Objektivität wiederzugewinnen,
verfällt aber in den entgegengesetzten Irrtum, indem sie die
subjektiven Formen objektiviert und die Wirklichkeit in einen
logisch-dialektischen Vorgang auflöst.

Anerkannt ist dieses in (2) Uberwegs Grundrifs der
Geschichte der Philosophie, von welchem uns der zweite
Band des dritten Teils, enthaltend die nachkantischen Systeme
und die Philosophie der Gegenwart, in der achten, von Heinze
bearbeiteten Auflage (1897) vorliegt. Wir lesen hier (S. 50
Anm.): „Hegel raubt sich die Möglichkeit der erkenntnistbeore-
tischen Untersuchungen durch eine falsche Objektivierung
subjektiver Formen." Ferner: „Die Erkenntnislehre, welche bei Kant
als Vernunftkritik ein hinsichtlich der ,transcendenten Objekte'
schlechthin negatives Resultat ergibt, wird von Hegel aber durch
das Axiom der Identität von Denken und Sein aufgehoben.
Zwischen diesen beiden Extremen ist die richtige Mitte zu finden."
(A. a. 0. S. 51.) Diese richtige Mitte kann nicht gefunden
werden, solange man mit dem modernen Subjektivismus nicht
vollständig bricht. Die beiden Extreme nämlich, sowohl das
Kantsche, das mit den subjektiven Formen auch die objektiven
Bestimmungen ins Subjekt zurücknimmt, als auch das Hegeische,
das beide gleichmäfsig objektiviert, haben ihr Präcedens und
ihre Wurzel im vorausgegangenen, auf subjektivistischer Grundlage

aufgebauten Dogmatismus, der in seinen verschiedenen
Grundbegriffen, der Gottesidee des Descartes und Malebranche,
der Substanz des Spinoza, dem eingeborenen Schema des
Leibnitz, der principiellen Vermischung des Subjektiven und
Objektiven sich bereits schuldig gemacht hatte. Um die richtige
Mitte zu gewinnen, wird mau daher auf den aristotelisch-scholastischen,

das logische Sein (ens rationis) vom realen und
metaphysischen Sein unterscheidenden Standpunkt zurückgehen
müssen.

Um auf den Uberweg-Heinzeschen Grundrifs zurückzukommen,

so sind die Vorzüge desselben so sehr bekannt und
anerkannt, um darüber ein weiteres Wort verlieren zu müssen. Das
Werk ist in Anbetracht seiner Vollständigkeit und (mit wenigen
Ausnahmen) der Objektivität der Darstellung, sowie wegen seiner
ungemein reichhaltigen Bibliographie zu einem unentbehrlichen
Hand- und Kachschlagebuch für alle geworden, die sich mit dem
Studium der Philosophie beschäftigen. Einen besonderen Vorzug
besitzt diese neueste Auflage durch eine sehr anerkennenswerte
Neuerung, nämlich die Bearbeitung der aufserdeutschen
Philosophie durch den betreffenden Litteraturgebieten angehörige Ge-



(2) Überweg-Heinze, Grundrifs III. T. II. Bd.

lehrte: ein Vorzug;, der durch eine gewisse unvermeidliche Un-
gleichmäfsigkeit in Darstellung und Umfang kaum beeinträchtigt
wird. <

Anstatt auf den Inhalt des vorliegenden Bandes näher
einzugehen, erscheint es uns angezeigt, den allgemeinen Eindruck
wiederzugeben, den das aufserordentlich farbenreiche Bild der
nachkantischen Philosophie, das in demselben aufgerollt wird,
hervorzubringen geeignet ist. Wir sehen da zunächst die grofsen
spekulativen Systeme mit den gewaltigen von ihnen gezogenen
Kreisen, die Systeme Fichtes, Schellings, Hegels, wozu das
System Herbarts noch gezählt werden mag, an unserem geistigen
Auge vorüberziehen. Der Eindruck, den wir da gewinnen und
der durch die folgende Darstellung der Philosophie — wir dürfen
wohl sagen — der Epigonen nur verstärkt wird, läfst sich in
den wenigen Worten zusammenfassen: Die Zeit der Systembildung

ist vorüber; das moderne Princip der
Subjektivität hat sich vollständig ausgelebt und erschöpft.
Es bleibt also nichts mehr übrig als entweder, wie dies der
Fositivismus thut, der nach dem eigenen Geständnis
hervorragender Anhänger nicht ein System, sondern nur eine Methode
sein will, auf Philosophie zu verzichten, oder auf den objektiven
'Standpunkt der alten und mittelalterlichen Philosophie zurückzugreifen

und an den durch Bacon und Descartes fallengelassenen
Faden der Tradition wiederanzuknüpfen. Nichts mehr, als dieser
Stand der Sache rechtfertigt unsere von den Verfassern dieses
Bandes keineswegs genügend beachteten, noch weniger
hinreichend gewürdigten Bestrebungen, mit dem Subjektivismus
principiell aufzuräumen und jene „ewige" Philosophie
wiederherzustellen, die ihren Ruhm nicht in der Originalität, sondern
tu der Erkenntnis der Wahrheit sucht.

Mit cynischer Offenheit drückte den Grundgedanken der
modernen Philosophie, die ihre Aufgabe nicht in die Erkenntnis
der objektiven Wahrheit, sondern in die Kundgebung der
individuellen Weltanschauung, — der Art, wie sich die Welt im
einzelnen Geiste spiegelt, — oder in die Offenbarung des jeweiligen

Zeitgeistes, im besten Falle der specifischen Menschennatur
(Kant, Hegel) setzt, Renan aus, der, wie man versichert, zu
sagen pflegte, in der Philosophie sei Originalität die am meisten
urforderliche Eigenschaft, während in den übrigen Wissenschaften
die Wahrheit das Wichtige sei. „Eine solche Theorie war zu
bequem, um nicht ihr Glück zu raachen. ,Alles ist gesagt und
man kommt zu spät, seit mehr als fünfundzwanzig Jahrhunderten,
dafs es Metaphysik und Denker gibt.' Diese Erwägung mufste



168 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

mit La Bruyère eine hübsche Anzahl von Mitarbeitern unserer
verschiedenen philosophischen Zeitschriften machen, und wie der
Moralist seihst, sind sie der doppelten Versuchung unterlegen,
entweder manche ans Paradoxe streifende Neuerung zu wagen
oder bekannte Dinge in einer rätselhaften Sprache und einem
halb mysteriösen Tone aufs Neue zu sagen." (Annales de Phil,
ehret. Oct. 1898 p. 62.)

Diese gelegentlich der Besprechung von Janets Principes etc.
geschehene Äulserung trifft auf den Zustand der Philosophie in
unserem Vaterlande noch mehr als auf den in Frankreich zu. Mit
Janet haben wir Ursache zu klagen, dafs man sich in der
Philosophie wegen Mangel an gemeinsamen Grundsätzen und einer
gemeinsamen Sprache nicht mehr verstehe. Hierzu fügt die
angeführte Zeitschrift die zutreffende Bemerkung: „Seitdem hat
sich das Übel noch verschlimmert. Die Physiologie, die Psy-
ehophysik, die Sociologie und der Kriticisraus haben unsere
Zeitgenossen mit vorgeblichen Entdeckungen, die sich eine ganz
neue Sprache schufen, derart übersättigt, dafs die alten Wahrheiten

unter ihrer alten Form als einfältiges und verächtliches
altes Zeug gelten". Der Vf. wünscht Janet Glück, dafs er sich
von diesem bedauerlichen Geisteszustand nicht imponieren liefe.
„Diese hohe Verachtung der einfachen Wahrheiteu, weit entfernt
dem Fortschritt der Wissenschaften zu dienen, kann ihn im
Gegenteil nur aufhalten, indem sie ihn mit einer Menge
individueller, bedeutungsloser und unhaltbarer Meinungen beschwert."
(A. a. 0. S. 62 f.)

Wie konnten aber diese einfachen Wahrheiten, z. B. das

princ. causalitatis, das princ. contradictionis u. s. w. verloren
gehen? Wie kam es dazu, dafs keine gemeinsame Sprache
mehr besteht und jeder seine eigene Sprache redet? Wir glauben
dafür mit Recht den principiellen Subjektivismus verantwortlich
machen zu müssen. Auf dem höheren Wissensgebiete wurde
dieser Subjektivismus durch Descartes inauguriert. Denn
obgleich die von ihm ausgehende intellektualistische Richtung in
ihrem ersten Stadium jene Wahrheiten thatsächlich festhielt,
erschütterte sie doch ihren rechtlichen Bestand, da nach Be-
zweiflung aller objektiven Vernunftprincipien infolge des universalen

theoretischen Zweifels — das als einziger Anker noch
festgehaltene Selbstbewufstsein, obgleich (wir können auch

sagen: weil) eine Funktion der bezweifelten Vernunft selbst,
eine hinreichende Gewähr für den objektiven Charakter und
Wert jener „einfachen" Wahrheiten nicht mehr zu bieten
vermochte. Hier haben wir die Quelle des Kaatschen Transcen-



(2) tjberweg-Heiuze, Grundrifs III. T. II. B. 169

dentali8mus sowie des kühnen Versuchs Fichtes, die gesamte
intellegible Ordnung aus dem (transcendentalen) Ich abzuleiten,
zu suchen. Die höchsten, sonst als objektiv, als vom Subjekt
absolut unabhängig geltenden Principien sollten ihre Garantie
im (reinen) Ich haben. An die Stelle des aristotelischen obersten
Grundsatzes: Idem non potest esse et non esse etc. sollte die
Identität des Ich mit sich selbst treten. Seine vollendete
wissenschaftliche (logisch - dialektische) Ausgestaltung erhielt dieser
rationalistische oder, wenn man will, intellektualistische
Subjektivismus im System Hegels, der richtig erkannte, dafs die
von Fichte der Philosophie gestellte Aufgabe die Forderung
einschliefse, das Ich (Denken) als identisch mit dem logischen
Begriffe (Sein) zu nehmen, da nur unter dieser Voraussetzung
die immanente Denkbewegung als Ausdruck der intellegiblen
Ordnung und als vollkommene wissenschaftliche Durchdringung
der Wirklichkeit und Beweis ihrer Begreiflichkeit zur Geltung
gelangen könne. Der Schein der Objektivität dieses Systems,
der viele schon getäuscht hat, ist eben nur Schein. Vielmehr
vollendet sich darin der Subjektivismus, indem das denkende
Subjekt zum absoluten Subjekt gesteigert und die menschliehen
Denkformen zu göttlichen, und somit zugleich zu weltschöpferischen

Potenzen erhoben werden. Für Feuerbach war es daher
nicht schwer, an die Stelle der abstrakten Formeln seinen den
sinnlichen Menschen vergötternden Anthropologismus als den
innersten Kern des Hegeischen Systems aufzuzeigen.

Ein inzwischen verstorbener Anhänger der neueren
Philosophie, Frohschammer, glaubte den Vorwurf des Subjektivismus
gegen uns selbst in gesteigertem Mafse retorquieren zu dürfen.
Br meint, es sei in der That seltsam, „wie viel diese modernen
kirchlichen Scholastiker über den subjektivistischen Splitter im
Auge der modernen Philosophie zu sagen wissen, während sie
den zweifach-subjektivistischen Balken im eigenen Auge gar nicht
wahrzunehmen scheinen oder geflissentlich unbeachtet lassen".
Er leitete hieraus das Recht ab, die von uns gegen seine „Phantasie

als Weltprincip" erhobenen Einwendungen unbeantwortet
zu lassen. „Sich mit den Vertretern dieser unfreien, zu
Magddiensten verpflichteten Philosophie in Erörterungen einzulassen,
tst nutzlos, da sie auch die klarsten, gewichtigsten Gründe nicht
gelten lassen, nicht anerkennen dürfen, und daher nicht
anerkennen wollen, da ihr Intellekt dabei vom Willen geleitet,
u. h. unterdrückt, in das Joch des Gehorsams gebracht werden
inufs — bei Vermeidung kirchlicher Strafen." (J. Frohschammer,
Uber die Genesis der Menschheit u. s. w. München 1883 S. XIII f.)



Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Da wir gegen Frohschammer in keiner Weise mit Autoritäten,

sondern durchaus nur mit Vernunftgründen und Erfahrungs-
thatsaehen operierten, so erscheint die Art, wie er sich aus der
Affaire zu ziehen sucht, anfserordentlich bequem. Doch davon

ganz abgesehen, fragen wir, mit welchem Rechte er von einem
zweifach subjektivistischen Balken der „kirchlichen Scholastiker"
gegenüber dem subjektivistischen Splitter der modernen
Philosophie rede? Wie begründet er diesen Vorwurf? „Sie (die
kirchlichen Scholastiker) müssen ihre Vernunft gefangen nehmen,
unterwerfen und sie zwingen, so zu denken, wie es kirchlich
geboten ist. Sie müssen ihre Philosophie mit dem Willen bilden,
nicht mit der Vernunft." (S. XII.) Also sie müssen das! Aber
sie müssen es weder noch thun sie es. Nach ihrer Ansicht ist
zwar der Glaube freiwilliges Fürwahrhalten, also wesentlich
durch den Willen bedingt. Dagegen im Gebiete des Wissens
lassen jene „kirchlichen Scholastiker" nur zu, was entweder als
evidente Wahrheit der Vernunft sich darstellt, oder aus evidenten
Wahrheiten abgeleitet ist. Wenn sich dabei die „kirchlichen
Scholastiker" an der geoffenbarten Wahrheit orientieren, was
brauchen sich darum die Frohschammer und alle Anhänger der
modernen Philosophie zu kümmern? Nicht daran liegt es, wie
eine Wahrheit gefunden wird, sondern darauf kommt es an,
ob sie vernunftgemäfs erkannt oder bewiesen ist. Dieser Grundsatz

mufs in der Philosophie gelten, wenn anders Philosophie
Vernunftwissenschaft sein soll. Mit der „Objektivität der
kirchlich-scholastischen Philosophie" ist es (S. XIII) also ganz gut
bestellt.

Etwa auch mit derjenigen der modernen Philosophie?
Frohschammer gibt wenigstens, wie es scheint, einen subjektivistischen
„•Splitter" zu. Aber es ist kein Splitter, sondern ein wirklicher
Balken, d. h. ein Schaden im Auge, der das richtige Sehen

geradezu unmöglich macht. Das Beispiel Frohschammers sowie
sein im selben Atem, in welchem er uns den doppelt
subjektivistischen Balken entgegenhält, ausgesprochener Wahrheitsbegriff
bestätigen dies. Sein Beispiel: denn das System der „Phantasie
als Princip des Weltprozesses" ist ganz und gar individuell
und subjektivistisch, die Art, wie die Welt in diesem Individuum
sieh spiegelt, wenn wir, um die Ehre des Autors zu wahren,
nicht sagen wollen, es verdanke sein Dasein einer krankhaften
Originalitätssucht. Zweitens wird der gegen Fr. gerichtete
Vorwurf des Subjektivismus bestätigt durch seinen Wahrbeitsbegriff.
Die Wahrheit ist ihm nämlich eine „Idee", nicht ein „Objekt"
und ein „intellektueller Akt" (S. XIII). Damit ist offenbar



(2) Überweg Heinze, Grundrifs III. T. II. B. 171

gesagt, dafs nur relative, nicht aber absolute Wahrheit dem
menschlichen Geiste erreichbar ist. Denn die Idee kann immer
nur in unvollkommener Weise realisiert werden und wird stets
ein Jenseits bleiben. Ist also die „Übereinstimmung des Denkens
mit dem Gegenstande" eine „Idee", so kann auch nie von einer
wirklichen und sicheren Übereinstimmung die Rede sein. W e
man sieht, führt diese Autfassung zum Skepticismus oder zu
dem Satze der Sophisten, dafs jedem das wahr sei, was ihm
wahr zu sein scheine.

Was dann Frohschammer vom Einflufs des Willens auf die
Erkenntnis bemerkt, so ist sein Vorwurf an die falsche Adresse
gerichtet. Nicht die „kirchlichen Scholastiker" halten für wahr,
was sie, sozusagen, wahr haben wollen, sondern gerade die
neuere Philosophie schreibt dem Willen auf dem Gebiete der
höheren, über die Erfahrung hinausgehenden Erkenntnis eine
konstitutive Bedeutung zu. Es genügt, an die Kantschen
Postulate der praktischen Vernunft, an Fichtes Primat des
praktischen Ich als der ausschliefslichen Schutzwehr gegen den
Solipsismus, an Schopenhauers W7illensprincip, an Jakobis Ge-
lühlsglauben u. s. w. zu erinnern. In neuester Zeit ist, wie der
oben angeführte Ausspruch Rénans zeigt, jenes Erkenntnisgebiet
geradezu und grundsätzlich zum Tummelplatz willkürlicher Dichtung

geworden.
Wir haben oben behauptet, dafs sich die philosophische

Systembildung in Hegel erschöpft habe. Was sich uns aus der
mnersten Natur des rationalistisch - subjektivistischen Princips
ergab, wird durch die weitere Entwicklung der modernen
Philosophie und den gegenwärtigen Zustand derselben erhärtet. Die
zahllosen Erscheinungen, die uns da begegnen, lassen sich
übersichtlich auf hinreichend deutliche Gruppen zurückführen. Unter
diesen sind es zunächst die verfehlten Versuche neuer System-
bildungen, von denen wir Baader, Krause, Schopenhauer, Schleiermacher

und Hartmann nennen wollen. Nur das Herbartsche
System dürfte eine Ausnahme machen und dem Hegeischen gegenüber

einen gewissen Anspruch auf eine selbständige, wenn auch
our relative Bedeutung erheben dürfen. Herbart setzt dem
Hegeischen Monismus einen Pluralismus entgegen und vertritt
so in der dritten Phase der intellektualistischen Richtung der
oodernen Philosophie jene in der ersten — dogmatischen — Phase
derselben durch Leibnitz (im Altertume gegenüber dem Monismus
der Eleaten durch Demokrit) repräsentierte Strömung. Gleichwohl

kann sich das Herbartsche System, was innere Konsequenz
betrifft, sowohl wegen der Mischung rationalistischer und sen-



172 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

sualistischer Elemente, als auch infolge der gewaltsam
zurückgehaltenen monistischen Tendenz des eleatischen Seinsbegriffs
nicht entfernt mit dem Hegeischen System messen.

Krauses Panentheismus und Baaders Theosophie müssen
vom modernen Standpunkt subjektivistischer Immanenz, von dem
sie sich nicht loszumachen wissen, als verfehlte Versuche, den
Theismus wissenschaftlich zu rechtfertigen, bezeichnet werden.
Schopenhauers Willensphilosophie aber kann auf den Rang eines
konsequent durchgeführten Systems keinen Anspruch erheben,
da ein weltimmanenter „Wille" ein intellegibles und intelligentes
Princip voraussetzen würde, also nicht selbst erstes Princip sein
könnte, weshalb man gegen die Schopenhauersche Philosophie
den Einwand erhob, dafs die zur Erklärung der „Objektivationen"
des Willens eingeführte „Idee" ein dem Grundprincip fremdartiges
Element, also eine durchaus ungerechtfertigte Annahme sei. Von
der sophistischen Begründung des Systems durch den Satz : kein
Objekt ohne Subjekt, und den weiten, mifsbräuchlichen Gebrauch
des Ausdrucks „Wille" sehen wir hierbei ab, da in dieser
Beziehung die vom systematischen Standpunkt weit überlegene
Hegeische Philosophie der Schopenhauerschen vollkommen
ebenbürtig ist. Ebenso unsystematisch ist die Hartmannsche
Verbindung der Hegeischen Idee mit dem Schopenhauerschen Willen,
denn der Wille setzt die Idee (Intelligenz) und beide das (intel-
legible) Sein voraus. Folglich können Idee und Wille in höchster
Instanz entweder nur als Bestimmungen eines unendlichen trans
cendenten Seins, einer absoluten Aktualität, die Intelligenz und
Wille, d. h. in der Erkenntnis ihrer selbst selig ist, gedacht
werden (theistisch), oder, falls man durchaus die Absurdität einer
immanenten Welterklärung inkurrieren will, als Attribute eines
in Natur und Geist sich realisierenden Seins, des logischen
Begriffs Hegels. Die äufserliche Verbindung, in welcher sie in der
Philosophie des „Unbewufsten" erseheinen, hat etwas Gewaltsames

und Unlogisches an sich, daher das Schwanken zwischen
den Begriffen des Unbewufsten und Uberbewufsten. Es liegt
darin eine unwillkürliche Anerkennung der vom Standpunkt einer
über den Empirismus hinausgehenden rationalen Betrachtung der
Dinge geforderten Einsicht, dafs der Schlüssel des Verständnisses
nur in der bewufsten Intelligenz gelegen sein könne. Hegel
glaubte diese auf immanentem Wege durch das Mittel der
Betrachtung der Dinge sub specie aeternitatis zu finden. In der That
aber vermag nur der Theismus in der Erkenntnis einer transcenden-
ten Intelligenz als schöpferischen Grundes einer zweckmäfsig
geordneten, vernünftig zu begreifenden Welt die Lösung zu bieten.



(2) Überweg-Heinze, Grundrifs III. T. II. B. 173

Der „Idealrealismus" [wie der YTerfasser sich ausdrückt
(S. 64 ff.)] Schleiermachers enthält einen Rückschritt zu dem
dogmatischen Standpunkt Spinozas und leidet an der Inkonseqenz
eines realistischen Monismus; denn der „richtige" Monismus (nicht
der fälschlich sogenannte eines Häckel u. a.) läfst konsequenterweise

nur eine idealistische Ausführung zu, wie er sie bei den
Eleaten und vor allem bei Hegel gefunden hat.

Eine andere Gruppe ist die der „Anhänger bestehender
Systeme". Der zahlreichsten dürfte sich Hegel rühmen, was wir
begreiflich finden, da sein System die Vertreter des immanenten
Intellektualismus (wenn wir uns so ausdrücken dürfen) am meisten
befriedigt. Ein Beweis jedoch für die innere Unhaltbarkeit des
Systems ist die bekannte Spaltung in eine Rechte und eine
Linke (Straufs, Feuerbach). Jene suchte die spiritualistischen
Elemente des Systems zu einem „spekulativen" Theismus
fortzubilden, diese (konsequenter als jene) setzte an die Stelle der
abstrakten, rationalistischen Formel die anschauliche Wirklichkeit
der Erfahrungswelt und bereitete damit dem gegenwärtig alles
überflutenden Empirismus und Positivismus die Wege.

Von den „Gegnern" Hegels verdient Trendelenburg
hervorgehoben zu werden, dessen Kritik der Hegeischen Dialektik erst
durch den Rückgang auf Aristoteles fruchtbar wurde. Seiner
aristotelischen Bildung siud auch die „Schärfe und der Erfolg"
zu verdanken, womit er, wie die Hegeische, so auch die Lehre
seines Antipoden Herbart angriff. (S. 167.)

Zahlreich ist auch die Schule Herbarts, deren Stärke indes
nicht in einer Fortbildung des Systems, sondern in der Pflege
der besonderen Wissenschaften (Mathematik-Wittstein,
Sprachwissenschaft-Steinthal, Pädagogik u. s. w.) zu suchen ist und die
ihrer Auflösung entgegengeht.

Anhänger besitzen auch vereinzelt Leibnitz, Bacon. Aufser-
dem macht sich der Einflufs Fichtes geltend. Eine bedeutende
Gruppe ist die der Neukantianer, zu deren näheren
Charakterisierung wir alsbald Gelegenheit finden werden. Aufserdem
nennt der Verfasser die „immanente" Philosophie oder genauer
die des unmittelbar Gegebenen (denn im Grunde ist die gesamte
neuere Philosophie eine solche der Immanenz, da sie nur das
Erfahrungsmäfsige sei es in der Form des Begriffs, oder der
Anschauung anerkennt). Dazu kommen die Materialisten und die
Positivisten. Bei den Letzteren ist im Grunde weder von
Systembildung, noch von Philosophie überhaupt mehr die Rede; gleichwohl

repräsentieren sie die letzte Entwicklungsphase, d. h. die
gänzliche Auflösung der modernen Philosophie. Im Positivismus

Jahrbuch für Philosophie etc. XIV. 13



174 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

läuft nicht allein die empiristische Richtung aus, die mit Bacon
begann, sondern auch die rationalistische; denn die abstrakten
Formeln des Hegeischen Systems tragen in sich die Tendenz,
sich durch die Erscheinungsfulle zu ersetzen, wie der leere
Magen nach Speise, und wären es Treber, verlangt.

Die äufserste Grenze dürfte demnach jene Richtung der
neuesten Philosophie erreicht haben, die der Vf., wie bereits
bemerkt, als Philosophie der Immanenz bezeichnet, und die in
Deutschland von Schuppe, Schubert - Soldern u. a., in Frankreich

von Taine vertreten wird. Verwandt damit ist der Empiro-
kriticismus des Avenarius. Das Charakteristische dieser Richtung
ist die Verbindung der allgemeinen „Formel" mit dem sensua-
listischen Phänomenalismus der Positivisten (S. 216). So ist
nach Mach (S. 217) die Wahrnehmungswelt selbst eine
Abstraktion aus den individuellen Erfahrungen, die ohne Intrajektion
(Einlegung) nicht vollzogen werden kann. Den Sinn des
Ausdrucks: „Intrajektion" lehrt uns Avenarius, dem zufolge „eigene
und fremde Erfahrung gleichberechtigt sind und alles darauf
ankommt, die Variationen der individuellen Erfahrungen, die
logisch unhaltbar sind, auszuschalten und einen natürlichen
Weltbegriff zu schaffen, dessen freilich wohl in der unendlichen
Zukunft liegende Endbeschaffenheit das Gemeinsame aller möglichen
individuellen Erfahrungen enthält". (S. 218), d. h. man sucht
die Weltformel, die also Hegel noch nicht gefunden hat, sucht
sie aber in einem Phantom, das, je mehr man sich ihm zu
nähern glaubt, desto weiter zurückweicht.

Verfehlt wie die älteren Systembildungen sind auch die
neuesten von Lotze, Frohschammer, Wundt u. s. w. (S. 242.) Die
Verbindung von Monismus und Pluralismus im Lotzeschen System
ist ebenso äufserlich und unorganisch wie die von Wille und
Idee im Hartmannschen. Frohschammer aber substituiert einfach
dem logischen Prozesse Hegels eine Seelenkraft untergeordneten
Ranges, die Phantasie. Ein allerneuester Versuch, an die Stelle
der Phantasie das Gefühl zu setzen, mag als Kuriosität erwähnt
werden. Von Wundt sagt unser Grundrifs: „So selbständig
W. auch als Denker ist, so läfst sich doch leicht die Wirkung
des deutschen Idealismus namentlich Kants, aber ebenso Spinozas,
Leibnitzens und Fechners auf ihn bemerken, wie auch der
Evolutionismus bei ihm eine Hauptrolle spielt." Aus solchen
Ingredienzien läfst sich kaum ein wirkliches „System" bereiten.
Erwähnt sei nur die Inkonsequenz, die darin liegt, dais W. die
Anwendbarkeit des Substanzbegriffs auf die Körperwelt zugibt,
in Bezug auf die psychischen Erscheinungen aber leugnet.



(2) Überweg-Heinze, Grundrifs III. T. II B. 175

Wir haben einige Denker, wie Überweg, Harms, Eucken
bisher nicht genannt, deren Bestreben, sich den subjektivisti-
schen Fesseln der modernen Philosophie zu entwinden, unsere
aufrichtige Achtung verdient, obgleich dasselbe auf halbem Wege
stehen geblieben ist. Im grofsen Ganzen müssen wir dem
Geschichtsschreiber der neueren Philosophie, Kuno Fischer,
beipflichten, dafs die Philosophie nach Hegel das Bild eines „Chaos"
von Meinungen darbiete, ein Chaos, in welchem Erscheinungen
auftreten, die jüngst sogar den Hohn der wissenschaftlichen
Beilage der allgemeinen Zeitung (in einem Artikel von Cofsmann)
herausforderte.1

In dieses Chaos oder auch in diese babylonische Sprach-
Und Ideenverwirrung fiel wie eine neue apostolische Pfingst-
predigt die mächtige Stimme des Oberhauptes der katholischen
Kirche, des Papstes Leo XIII. in der bekannten Encyklika
»Aeterni Patris", die zur Rückkehr zu den verlassenen Lehren
der alten Schule, insbesondere zu Thomas von Aquin und indirekt
zu Aristoteles aufforderte. Die dadurch hervorgerufene Bewegung
vermag auch unser Grundrifs nicht zu ignorieren, obgleich er ihr
durchaus nicht gerecht wird. „Seit dem Erlafs dieser Encyklika
ist in Deutschland und anderwärts auf katholischem Boden ein
aufserordentlich reges und fruchtbares Streben zu beobachten:
einmal den hl. Thomas genauer kennen zu lernen und seine
Kenntnis durch Kommentare seiner Schriften zu erleichtern,
sodann aber namentlich Darstellungen der Philosophie und ihrer
einzelnen Teile im Sinne und Geiste des Doctor angelicus zu
liefern und zwar so, dafs die neueren Ergebnisse der
Wissenschaften berücksichtigt würden, ihre Stellung in dem universalen
thomistischen Gedankenkreise fänden, indem keine wirkliche
Wahrheit diesem fremd sein sollte." (S. 191).

Die thomistische Bewegung datiert indes keineswegs von
der Encyklika Leos des XIII. Vielmehr steht sie im Zusammenhange

mit Anregungen, die bereits weitere Kreise ergriffen hatten,
und beweist sich damit nicht als eine künstlich von oben
hervorgerufene Erscheinung, sondern als die naturgemäl'se Reaktion
Segen das in völliger Auflösung begriffene und erschöpfte sub-
jektivistische Princip. Ein Schüler Trendelenburgs, Brentano,
von dem der vorliegende Teil des Grundrisses nur die späteren
uuf Abwegen irrenden Arbeiten erwähnt, (S. 274 ff), wies in
Deutschland unter den Ersten auf Aristoteles und den heil.
Thomas hin.

1 N. 37 v. 14. Febr. 1899 unter dem Titel „Neue Philosophie."
13*



176 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Von diesen ersten Anzeichen einer Selbstbefreiung heifst es
im Grundrifs: „Inmitten des Kampfes der philosophischen
Parteirichtungen liegt für die philosophische Erkenntnis eine
gemeinsame Basis teils in der Geschichte der Philosophie, teils
in einzelnen zu bleibender Gültigkeit gelangten philosophischen
Doktrinen (zumeist auf dem Gebiete der Logik), teils auch in
den zu der Philosophie in nächster Beziehung stehenden Resultaten

der positiven Wissenschaften, insbesondere der Naturwissenschaft."

(S. 187.)
Unter diesen „gemeinsamen" Grundlagen dürfte nicht allein

die aristotelische Logik, sondern überhaupt die Philosophie des

Stagiriten, insbesondere seine Psychologie und Metaphysik in
der Fortbildung und Vollendung, die sie unter dem Einflüsse des
Christentums durch den hl. Thomas erhalten hat, eine wirksame
Rolle spielen. Dieser Faktor ist von ausschlaggebender Bedeutung,

wenn wir ein weiteres Charakteristikum der modernen
Philosophie und eine der Ursachen ihrer Zersplitterung ins Auge
fassen, nämlich den Nationalismus. Wie aus der Darstellung im
Grundrifs erhellt, besteht vielfach das Bestreben, die Philosophie
national zu gestalten, was der Natur der Wissenschaft, die
ihrem Wesen nach allgemein gültig und von jeder individuellen
wie nationalen Besonderheit unabhängig sein mufs, direkt
widerspricht. Der Franzose schwört auf Descartes und Malebranche,
der Engländer auf Bacon und Locke, der Deutsche geht auf
Kant oder Leibnitz zurück, der Italiener auf Bruno oder sucht
mit Gioberti eine besondere nationale Philosophie, der Schwede
hat seinen Boström. Der Russe, der Czeche werden nicht
verfehlen zu dem unharmonischen Konzert mit ihren nationalen
Stimmen beizutragen. Selbst der Oratoriauer Gratry, den
der Grundrifs den bemerkenswertesten unter den katholischen
französischen Philosophen dieses Jahrhunderts nennt (S. 328),
glaubt trotz seiner thomistischen Velleitäten in dem gepriesenen
siebenzehnten Jahrhundert mit seiner „Intuition" des Unendlichen,
die für die späteren Perioden der philosophischen Entwicklung
so verhängnisvoll geworden ist, die goldene Zeit der Philosophie
zu erkennen.

Im übrigen ist es ein durch die Thatsachen widerlegter
Irrtum, wenn man von specifisch nationalen Riebtungen in der
Philosophie redet. Vielmehr begegnen uns bei jedem Volke,
das sich an der philosophischen Bewegung beteiligt, die
verschiedensten Anschauungsweisen: Idealismus, Realismus,
Rationalismus, Empirismus, wenn man auch von einer gewissen, aus
dem Nationalcharakter entspringenden Vorliebe für die eine oder



(2) Überweg-Heinze, Grundrifs III. T. II. B. 177

andere reden mag. So neigt der praktische Engländer mehr
dem Empirismus, der Deutsche dem Intellektualismus zu. Und
doch hat England seine Hegelianer, und in Deutsehland scheint
gegenwärtig der Positivismus alles überfluten zu wollen.

Demnach bietet uns die Gegenwart überall den Anblick
chaotischer Zerfahrenheit einerseits und der katholisch-neuseho-
lastischen Reaktion andererseits. Die Vertreter der letzteren in
Frankreich nennt der Grundrifs S. 329. Dafs unter den
italienischen Thomisten Zigliara, „der eigentliche Führer der tho-
mistischen Bewegung" nicht genannt wird, wurde bereits von
Dr. Gommer gerügt.1 Die Bedeutung der letzten Phase der
philosophischen Wirksamkeit Ausonio Franchis (Cristoforo Bona-
vinos) ist keineswegs richtig gewürdigt. Die drei Bände der
ultima critica, worin sich der ehemalige Anhänger Kants
unumwunden zum Thomismus bekennt, lassen sich so einfach mit den
Worten des Grundrisses, es sei ihm, „nachdem er alle italienischen

Philosophen angegriffen, nichts übrig geblieben, als die
Pfeile seiner Kritik auf sich selbst zu richten," nicht abthun.
Zur gerechten Beurteilung dieser denkwürdigen Bekehrung, die
seitdem in der Zuwendung 0. Willmanns zum Thomismus auch
hei uns ein Seitenstück gefunden hat, sind wir in der Lage, auf
unsere Besprechungen im Jahrbuch2 verweisen zu können. Diese
beiden hervorragenden Denker werden nicht die letzten sein,
wie wir hoffen, die unbefriedigt von den ephemeren Konstruktionen

der subjektivistischen Philosophie in den auf Felsen
gegründeten Hallen der philos, perennis Ruhe des Geistes und
Frost des Gemütes finden.

Auf die Einzelnheiten der von der aufserdeutschen Philosophie
handelnden Abschnitte können wir nicht eingeben. Kur eine
interessante Erscheinung sei aus der Darstellung der Philosophie
m Schweden (S. 458 ff.) herausgegriffen. Wir lesen da von
Döijer, seine „Selbständigkeit als Denker und sein Platz in der
Geschichte der Philosophie lassen sich nach Kybläus in aller
Kürze so bezeichnen, dafs er (von Kant ausgehend die
Grundgedanken Fichtes, Schellings und Hegels successive antieipiert
Und gleichsam nach kleinerem Hafsstabe wesentlich dieselbe
Entwicklung durchläuft, welche jene deutschen Philosophen in reicherer
Form und umfassenderer Weise aufweisen, um endlich, fügt K.
hinzu, divinatorisch gewissermafsen auch die Hegeische Lehre
zu überschreiten." (S. 460.) Wir ersehen in dieser Thatsache

1 Die immerwährende Philosophie, S. 123. Anm. 1. S. ebd.
uie Bemerkung bezüglich Aus. Franchis.

2 Bd. VII. S. 107 ff. Bd. X. S. 129 ff.



178 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

sowohl einen Beweis für den Scharfsinn des schwedischen
Philosophen, als auch für die Konsequenz der neueren Philosophie
in der successiven Ausgestaltung eines falschen Principe von
Irrtum zu Irrtum. Eine ähnliche Erscheinung bietet der um
mehrere Jahrhunderte frühere Cusaner, der nach dem Zeugnisse
eines genauen Kenners (Scharpff, Nie. v. C. wichtigste Schriften
S. 6.) die Ideen Kants und seiner Nachfolger bereits antieipierte.1

Die Art und Weise, wie über den italienischen Thomismus
berichtet wird (S. 371), verdient eine ernstliche Zurückweisung.
„Bevor die psychischen Vorgänge studiert sind, werden Natur
und Geisteskräfte bestimmt, und aus diesen aprioristischen
Definitionen leiten sich immer die Antriebe für das Studium der
korrespondierenden Handlungen ab. Was die Methode betrifft,
gibt es dabei keinerlei Neuerung. Was den Inhalt betrifft, kann
man behaupten, dafs die Akademiker das auf italienisch wiederholen,

was Thomas lateinisch geschrieben hat. Der Darwinismus
und andere moderne Theorieen werden durch oberflächlichen
Vergleich mit der Lehre des Thomas und in einer Art, die
wenig oder kein Verständnis für den wissenschaftlichen und
socialen Fortschritt der Neuzeit zeigt, widerlegt. Mit ganz
besonderer Verbissenheit fallen sie ihre Nachbarn, die Ros-
minianer an, welche ihrer Ansicht nach einen entarteten Typus
der Philosophie darstellen." Wäre das Letztere richtig, so dürfte
sich ein Autor, der sich so warm um den Darwinismus annimmt,
darüber nicht wundern, denn nach Darwins Beobachtungen soll ja
der Kampf ums Dasein zwischen verwandten Arten am heftigsten
sein.2 Gegen solche Darstellungen des Thomismus erhebt mit
Recht Dr. Comrner (a. a. 0.) den Vorwurf einer summarischen
und ungerechten Berichterstattung und verlangt von jenen, die
sich dem Studium der Geschichte der Philosophie widmen, ein
gründlicheres Studium der christlichen Philosophen. Zum
mindesten könnten wir verlangen, dafs der Standpunkt und die
Grundprincipien, welche die Anhänger der thomistischen Richtung
der neueren Philosophie in ihren verschiedenen Gestaltungen
entgegensetzen, eine objektiv getreue Darstellung erführen. Wir

1 Dr. P. Adlhoch, Praefationes etc. Brunae 1898 p. 82'. glaubt den
Cusaner den veris scholasticis zurechnen zu aollen. Wir wissen nicht,
welche Erfordernisse nach P. A. den verus schol. ausmachen. Was una
betrifft, so können wir einen Autor nicht als verus sch. anerkennen, der
Gottes Wesen als coincidentia oppositorum, d. h. als Identität von Sein
und Nichtsein, Potenz und Akt bestimmt, nach dem Schema dieser
Identität die Trinität konstruiert und daraus die Schöpfung ableitet.
S. uns. Schrift über Nik. von Cusa S. 111.

2 Vgl. dagegen das Urteil über Thomas S. 191.



(2) Überweg-Heinze, Grundrifs III. T. II. B. 179

wollen zu diesem Behufe einige Hauptsätze in Kürze formulieren.
Sie werden wenigstens dazu dienen, unsern Gegnern zu zeigen,
dafs es mit den bekannten Phrasen der Abhängigkeit oder
Unfreiheit, des Rückschritts zu veralteten Theorieen nicht gethan ist.

1) Die legitime Freiheit der Philosophie besteht darin, dafs
sie sich ausschliefslich ihrer eigenen Principien — der Erfahrung
und der Vernunft — bedient. Als (natürliche) Wissenschaft im
strengen Sinne de3 Wortes geht sie demnach nicht vom Glauben
aus und operiert sie nicht mit Autoritäten, sondern mit evidenten
Principien und mit aus Erfahrung und Vernunft beweisbaren
Wahrheiten. Demnach ist für den christlichen, katholischen
Philosophen die Offenbarung nicht Quelle, sondern Norm der
philosophischen Erkenntnis. In der Kontroverse mit
Andersgläubigen wird er sich demnach in keiner Weise auf Glaube
und Offenbarung berufen, es sei denn, sofern sie rein thatsäch-
lich und geschichtlich in Betracht kommen : eine religionsphilosophische

Betrachtungsweise, die von der theologischen wesentlich
verschieden ist.

2) Der Spaltung der neuern Philosophie gegenüber in eine
empiristi8ch-sensualistisehe und eine aprioristisch-rationalistische
Richtung nimmt die thomistische Philosophie den höheren,
vermittelnden Standpunkt ein, demzufolge weder die sinnliche
Erkenntnis auf die rationelle, noch diese auf jene reducierbar ist,
vielmehr eine jede ihr eigentümliches (Formal-) Objekt besitzt,
jedoch so, dafs sie nicht etwa nur in einem Verhältnis der Parallelität

zu einander stehen. Vielmehr verhalten sie sich derart, dafs
die Sinne dieselben Objekte nach ihrem individuellen Dasein,
der Verstand aber nach ihrem intellegiblen Wesen erkennt.

3) Dies geschieht auf dem Wege einer Abstraktion, die
sieh von der Lockeschen wesentlich unterscheidet und darin
besteht, dafs in der Erscheinung das Wesen, im einzelnen
Fall das Gesetz, im Sinnlichen das darin latente Intellegible
erkannt wird.

4) Der Verstand ist demnach ein passives, jedoch keineswegs

ein rein formales Vermögen.
5) Aufser dem aufnehmenden (passiven) und erkennenden

Verstände ist, da das Intellegible im Sinnlichen nur potenziell
enthalten ist, eine besondere Kraft der Abstraktion (int. agen6)
anzunehmen.

6) Ist der Verstand kein rein formales Vermögen, und kommen
ihm selbständige reale Erkenntnisse zu, so vermag er auch ohne
Annahme einer weiteren Seelenkraft — einer anschauenden
Vernunft — mit Hilfe seiner metaphysischen Begriffe und Grund-



180 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

sätze über die Erfahrung hinaus zur Erkenntnis der übersinnlichen

Gründe der Dinge, vor allem also auch des höchsten
Grundes oder der schöpferischen Ursache sich zu erheben.

7) Endlich: die dieser Erkenntnis der höchsten Ursache
entsprechende Ethik ist nicht die moderne „autonome" Moral, auch
nicht irgend eine „heteronome", sondern die aus dem Wesen
des Menschen und seiner wesentlichen Beziehung zu Gott
entspringende, derzufolge Gott wie erste Ursache, so letztes Ziel
des Menschen ist: eine Moral, die den nächsten Grund der
sittlichen Verpflichtung in der durch Vernunft erkennbaren objektiven
Ordnung, den höchsten Grund aber in dem göttlichen Willen
und dem vollkommenen und heiligen Wesen Gottes ersieht.

Der neuerdings so vielfach erhobene Ruf: Zurück zu Kant,
erfährt eine eigentümliche Illustration in der (3) „Neuen Kritik
der reinen Vernunft" von Dr. H. Wolff.1 In dieser neuen
Kritik bleibt von dem alten kritischen Bau kaum mehr ein
Stein auf dem andern. Kur mehr die Probleme seien neu
aufzunehmen, an die Stelle ihrer gänzlich verfehlten Lösung aber
müsse eine andere gesetzt werden. Vom Vf. berichtet uns der
„Grundrifs", er habe sich ursprünglich an von Kirchmann
angeschlossen. In der letzten noch zu seinen Lebzeiten erschienenen
Schrift, die den Titel trägt: „Die Weltentwicklung nach
monistischpsychologischen Principien auf Grundlage der exakten Natur-
forschung" bekennt sich derselbe zu einem empirisch-psychischen
Realismus, gründet seine Ansichten auf Psychologie, knüpft an
die dynamische Atomistik an und macht den Versuch, das letzte
essentielle Sein zu bestimmen. Die Atome, ihrem Wesen nach
erklärt, lösen sich auf in „Bionten" oder einfache Lebenscentren,
mit deren Hilfe in drei ansteigenden Teilen (anorganische,
organische Natur, Mensch) das phänomenale Naturleben erklärt wird.
Das eigentliche Wesen der Welt aber soll moralische Entwicklung

sein. (Überweg-Heinze, Grundrifs III. 2. S. 286.)
Dieselben Grundanschauungen, in engerem Anschlufs an

Wundt und die expérimentale Psychologie ziehen sich durch die
uns vorliegende Neue Kritik hindurch. Interessant ist die Art
und Weise, wie sich der Vf. mit dem Neukantianismus
auseinandersetzt. Er entwirft davon folgendes, objektiv betrachtet,
nicht sehr schmeichelhaftes Bild. „Findet der eine (Neukantianer
nämlich), L. Noack, das Hauptverdienst Kants darin, dafs er

1 Einer Notiz des Verlegers zufolge ist der Vf. im März des Jahres
1896 gestorben, hat jedoch die Schrift in demselben ausgeführten
Zustande hinterlasse!), in welchem sie vorliegt.



(3) Dr. Wolff, Neue Krit. il. rein. Vernunft. 181

die über die Erfahrung hinausgehende, einseitige Begriffsspekulation

'völlig abgeschnitten und alle wirkliche Erkenntnis auf die
Erfahrung beschränkt habe so der andere, 0. Liebmann,.,.
in der Durchführung des Apriorismus und reinen spekulativen
Kationalismus." Wenn Cohen auf die Theorie der Erfahrung
den Schwerpunkt legt, so Paulsen und Riehl darauf, dafs sich
Kant aus dem Empirismus, dem er verfallen war, wieder
emporgearbeitet und in seinem Kriticismus die einzig mögliche Form des
Kationalismus begründet habe. J.B.Meyer sucht den psychologischen

Hintergrund der Kantschen Kritik ans Licht zu stellen,
während Riehl als Resultat seiner Forschung ausspricht: „Die
kritische Philosophie Kants kennt keine Psychologie." „So
entrollt sich uns", wie der Vf. bemerkt, „in diesem Versuche der
Restauration der Kantschen Philosophie für die Gegenwart in
der That ein trostloses Bild innerer Widersprüche und Gegensätze."

Diese Widersprüche aber liegen in der Philosophie
Kants selbst; denn „in Kant eben ist alles enthalten: Empirismus,

Skepticismus, Rationalismus, Dogmatismus, und es kann
darum jedermann herausnehmen, was ihm beliebt." (S. 29 ff.)

Nach unserem Autor ist der Kriticismus Kants, der doch
in den Augen seines Urhebers und der Anhänger desselben den
Dogmatismus von Grund aus vernichtete, sowohl was seine
aprioristisch-deduktive Methode als auch seine letzten Endresultate
betrifft, ein eigenartig gestalteter Dogmatismus, so dafs
dadurch ein Widerspruch zu Tage trete, wie er nicht härter
gedacht werden könne.

Wir glauben, hier auf den Mifsbrauch hinweisen zu müssen,
der mit dem Ausdruck: Dogmatismus getrieben wird. Man nennt
vielfach jede philosophische Ansicht: Dogmatismus, die ursprüngliche

und unbezweifelbare Principien, unmittelbar einleuchtende
objektive Wahrheiten annimmt. Diesem vermeintlichen
„Dogmatismus" setzt man den „Kriticismus" entgegen. Der gesamte
Umfang der Vernunfterkenntnis soll „kritisch" untersucht werden.
Dabei übersieht man den Widerspruch, in welchen man sich
"verwickelt, wenn man die Vernunft mit Hilfe der Vernunft selbst,

h. allgemeiner Principien, vor allem dem des Widerspruchs,
das in seiner Allgemeinheit und Notwendigkeit eben nur durch
Vernunft, nicht aber durch Erfahrung garantiert sein kann, auf
Erfahrung einschränken will. An diesem Widerspruch laboriert aber
nicht blofs der Kriticismus Kants dadurch, dafs er durch ein
von der Erfahrung unabhängiges deduktives Verfahren beweisen
"Will, dafs unser Erkennen ganz und gar auf sinnliche Erfahrung
beschränkt sei, sondern die „Neue Kritik der reinen Vernunft"



182 Zar neuesten philosophischen Litteratur.

verfallt demselben Widerspruch, ja sie verfällt demselben sogar
in einem erhöhten Grade, indem sie den Beweis zu führen
unternimmt, dafs es eine andere als die induktive Methode und eine
höhere Wissenschaft als die empirische Psychologie nicht gebe.
Kant beginnt „dogmatisch", es ist daher nicht zu verwundern,
dafs er schliefslich selbst wieder in Dogmatismus verfällt. Der
Verfasser verfährt durchaus dogmatisch und gelangt im schroffsten

Widerspruch zu seinem Verfahren zu rein empirischen
Resultaten.

Beide, Kant und H. Wolff, halten am Princip des
Widerspruchs fest und bedienen sich desselben als eines objektiven,
allgemein gültigen Princips. Sie sehen aber nicht ein, dafs sie
mit diesem Princip die gesamte alte Metaphysik, die sie
umstürzen wollen, im Keime in den Kauf nehmen. Denn diese
dreht sich ganz und gar um den Begriff des Seins.

Wenn nun die Kritik Kants jenen fälschlich sogenannten
Dogmatismus nicht trifft, so gibt es allerdings einen Dogmatismus,
dessen Unhaltbarkeit die Kantsche Kritik zweifellos aufdeckte,
und dies ist der Dogmatismus nicht allein der Wölfischen Schule,
sondern der gesamten vorkantschen Philosophie, soweit sie ihren
Ausgangspunkt von Descartes genommen.

Wie aber? Soll Descartes' Philosophie in der That dogmatisch
sein? Ist ihre Methode nicht skeptisch, wie diejenige Kants
kritisch? Descartes bezweifelt die Vernunft, Kant kritisiert sie.
Das eine Verfahren ist so widerspruchsvoll als das andere.
Descartes bezweifelt die Vernunft mit Vernunftgründen. Kant
kritisiert sie, indem er einen Prüfstein anwendet, den er der
Vernunft entnimmt. Aber die Kantsche Kritik richtet sich
zunächst und vor allem gegen das Verfahren seiner Vorgänger,
und dieses ist im schlimmen Sinne ein dogmatisches. Denn wenn
Descartes und seine Nachfolger von dem subjektiven Ausgangspunkte

der intellektuellen Erscheinungen oder den Thatsachen
des Selbstliewufstseins aus zu dem Erkenntniskriterium gelaugen,
wahr, d. h. objektiv gewifs sei, was subjektiv klar und
deutlich bewufst ist, so liegt darin in der That ein ganz
unberechtigter Dogmatismus, und diesem gegenüber ist die Kritik
Kants vollkommen wirksam; denn wenn der menschliche Geist
ursprünglich ausschliefslich nur der subjektiven Bewufstseinsthat-
sache gegenübersteht, so ist jedes Beginnen, zur Objektivität die
Brücke zu schlagen, aussichtslos, und Kant im Rechte, wenn er
das Ding an sich als ein durch Vernunft unerreichbares
Unbekanntes erklärt.

Nach Leibnitz ist die Seele ein Spiegel des Universums,



(3) Dr. Wolff, Neue Ivrit. d. rein. Vernunft. 183

jedoch in der Weise, dafs das Auge nicht unmittelbar dem sich
spiegelnden Gegenstande, sondern dem Spiegelbilde selbst
zugewendet ist. In dieser Auffassung verläuft die Erkenntnis
zunächst parallel der Ordnung und dem Gange der Dinge. Kein
Strahl von diesen lallt direkt in die Seele. Aus diesem Parallelismus

aber folgt, dafs die Ideen in den Formen, in welchen sie
gedacht werden, als objektiv verwirklicht gelten. Gegen diese
Objektivierung subjektiver Denkformen erhebt sich mit Recht
die Kritik Kants, fällt aber damit in den entgegengesetzten
Fehler, mit den subjektiven Formen, sei es des Begriffs oder
des Urteils oder des Schlusses, die objektiven Bestimmungen
selbst, z. B. der Substantialität, der Kausalität u. s. w. ins Subjekt

zurückzunehmen.
Damit glauben wir, einerseits die relative Berechtigung,

andererseits aber auch den fundamentalen Irrtum Kants
hervorgehoben zu haben. Kant prefst aus den Formen des Urteils die
Kategorieen, d. h. die intellegiblen Bestimmungen des objektiven
Seins und aus den Formen des Schlusses die Ideen, d. h. die
höchsten objektiven Gründe des Wirklichen heraus, und macht
sich so, um uns eines von Kant selbst gebrauchten Bildes zu
bedienen, des Verfahrens jenes schuldig, der aus dem Bimsstein
Wasser zu pressen versucht.

Für den Verfasser konnte es daher keine besonders schwierige
Aufgabe sein, das Verkehrte in dem Verfahren Kants nachzuweisen.

Dagegen ist es sehr fraglich, ob ihm der Versuch, an die
Stelle der Kantschen eine in Bezug auf das Princip der Ableitung
«nd auf Vollständigkeit befriedigendere Tafel der Kategorieen zu
setzen, gelungen sei. Um dies gleich von vorneherein zu
bemerken, so leidet die Theorie des Verfassers an demselben
lrrtume wie diejenige Kants, nämlich daran, dafs ihm sämtliche
Kategorieen als Denkformen (Formen der Reflexion) gelten,
woraus sich dann als nächste Konsequenz ergibt, dafs sie nicht
Weiter auf ihren objektiven Gehalt geprüft, also nicht die die
Körperwelt transcendierenden Begriffe ausgeschieden werden:
womit dann freilich die Möglichkeit einer wirklichen Metaphysik
als ausgeschlossen erscheint.

Wenn Kant an die Stelle einer solchen die Erkenntnistheorie,

d. h. die systematische Darstellung der menschlichen
yerstandesbegriffe und Vernunftideen setzt, so tritt bei dem

^erf. an die Stelle der Metaphysik die Psychologie. Von den
Bestrebungen Wundts rühmt er, dafs durch sie die Psychologie
»zu dem emporgehoben worden sei, was sie vorher nicht war,
zu dem Range einer exakt forschenden Wissenschaft, die nun



184 Zar neuesten philosophischen Litteratur.

an Dignität in nichts mehr den einzelnen naturwissenschaftlichen
Fächern nachstehe." (S. 33.) Und diese „experimentelle
Psychologie" soll trotzdem einen Ersatz bieten für die Wissenschaft
von den höchsten Principien, und die Naturforschung über sich
hinaus zur Bestimmung des Wesens führen, das den
Naturerscheinungen zu Grunde liegt! Der Vf., der den Vorzug der
Psychologie vor der Naturwissenschaft darin setzt, dafs jene
absolute Erkenntnis, diese aber — wie er sich ausdrückt —
blofse Manifestationserkenntnis bietet, bemerkt, wie es scheint,
nicht, dafs in dem Momente, in welchem die Psychologie zur
„exakt" forschenden Wissenschaft sich gestaltet, ebendieselbe
auf das Niveau einer M anif es tation serkenntnis herabsinkt, womit
sie nach seinen eigenen Grundsätzen zur Erfüllung der Aufgabe,
Ersatz für die alte Metaphysik zu schaffen, als ungeeignet sich
erweist.

Die experimentelle Methode, die mit angeblich so
glücklichem Erfolge auf psychologischem Gebiete Anwendung gefunden,
will nun der Vf. auch in der Logik und Erkenntnistheorie
anwenden, und zwar in der Weise, dafs die logischerkenntnis-
theoretischen Resultate durch sprachliche und sprachphilosophische
Untersuchungen gleichsam experimentell geprüft werden. (S. 35.)
Also durch sprachphilosophische Untersuchungen! Wie aber eine
Sprachphilosophie ohne vorausgesetzte Logik und Metaphysik
zutande kommen soll, vergifst der Vf. uns zu sagen. Gewifs
äufsert sich in der Sprache die Vernunft und die natürliche
Logik, jedoch nicht rein, sondern mit verschiedenartigen Elementen
versetzt; zudem gibt es nicht „Sprache", sondern Sprachen von
verschiedener Beschaffenheit, während die Vernunft überall von
der gleichen Beschaffenheit ist. Die Begriffe sind eben natürliche,
die Worte willkürliche „Zeichen" der Dinge. Der Mafsstab zur
Beurteilung der Sprache kann also nur in der Vernunft, nicht
umgekehrt der der Vernunft in der Sprache liegen.

Dafs die Kontrolle der Sprache nicht genügt, um das Kate-
gorieenproblem zu lösen, zeigt uns der erste, die Analytik der
Kritik der reinen Vernunft behandelnde Teil; denn da sie
kein Princip zur Ausscheidung der verschiedenen Begriffe nach
Form und Inhalt bietet, ist sie auch nicht im stände, zur klaren
Unterscheidung der logischen, materiellen (physischen) und
immateriellen (metaphysischen) Begriffe zu führen.

Der Vf. geht bei seiner Untersuchung mit Recht von der
unbezweifelbaren Existenz einer Gegenstandswelt aus, wie wohl
nicht zu verkennen ist, dafs sich in dem Ausdruck „Bewufst-
seinsthatsachen" eine Unklarheit verbirgt, die für den weiteren



(3) Dr. Wolff, Neue Krit. d. rein. Vernunft. 185

Gang seiner Erörterungen sich verhängnisvoll erweisen kann.
(S. 43.) Mifsverständlich ist die Bemerkung, dafs wir in dieser
uns gegebenen, unabhängigen Gegenstandswelt nichts von Zeit
und Raum wahrnehmen. Gewifs nicht in dem Sinne, den Kant
mit diesen Worten verbindet. Gleichwohl nehmen wir auch die
Orte wahr, worin sich Körper befinden, sowie die Zeiten wenigstens

in den Bewegungen, woraus wir den Begriff der Zeit
abstrahieren. (S. 44.)

Treffend wird gegen die Lockesche Unterscheidung primärer
und sekundärer Qualitäten bemerkt, dafs durch denselben

sinnlichen Perceptionsakt, durch den uns die Empfindung
als qualitativer Bewufstseinsinhalt gegeben wird, auch Gestalt
und Ausdehnung gegeben ist. (S. 49.) Damit stimmt nun
allerdings nicht die sonstige Theorie des Vf., der zufolge Farben,
Töne u. s. w. nicht objektive Qualitäten, sondern „Schöpfungen"
der Seele seien, dagegen die gegebene „Konfiguration" dem
Gegenstande nicht entzogen werden könne.

Nicht abzusehen ist, warum nur das „volles Anrecht auf
gegenständliche Realität" haben soll, was durch das Experiment
in seiner Wirklichkeit bestätigt wird (S. 52), nachdem die
Naturwissenschaft selbst auf Ursachen schliefst, die durch kein
Experiment auf ihre Thatsächlichkeit geprüft werden können, und
auch der Vf., indem er eine „Entwicklung" des Bewußtseinsinhalts

durch „logisch-reflexive Denkthätigkeit" anstrebt, nicht
umhin kann, die Sphäre des experimentell feststellbaren Daseins
zu überschreiten. (S. 53.)

Bekanntlich erhielt der Königsberger Philosoph den ersten
Anstofs zur Kritik von der Anzweiflung des Kausalitätsprincips
durch Hume. Nicht vollkommen richtig ist, wenn der Vf. meint,
dem englischen Skeptiker sei es überall nur um Erforschung
des Inhaltes von Ursache und Wirkung, nicht aber um das
logische Verhältnis dieser Begriffe zu thun: wobei er allerdings
file „Gewifsheit in die Konstanz der Naturgesetze" übersehen
habe. (S. 60.) Thatsächlich aber verwechselt Hume in einer
Weise, die seinem Scharfsinn wenig Ehre macht, die Gewifsheit
fies unmittelbar evidenten Kausalprincips mit der aus Erfahrung
mittels Induktion zu schöpfenden Erkenntnis der konkreten
Naturursachen.

Die Erklärung der Abstraktion (S. 63): Abstrahieren heifst,
einzelne Bestimmtheiten aus dem voll gegebenen Empfindungsinhalte
>>abziehen", zeigt die Unbekanntschaft des Vf. mit der wahren
Natur der Abstraktion, die nicht eine aktuell im „Empfindungs-
mhalt" enthaltene Bestimmtheit abzieht, sondern den im Sinn-



186 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

liehen latenten übersinnlichen Grund (den Wesensbegriff oder die
intellegible Form) erfafst, und verschliefst dem Vf. die Möglichkeit,

den wahren Charakter der „Kategorieen" zu erkennen, die
sich ihm ähnlich wie für Kant zu subjektiven Bewufstseinsformen
— beim Vf. zu Formen des reflektierenden Bewufstseins —
gestalten. (S. 66.)

Dafs ein „sinnlicher Abstraktionsprozefs" (S. 66) nicht
genüge, um die vermeintlichen „logischen Grundformen" d. h.
die allgemeinen Begriffe zu gewinnen, wufste man längst vor
Kant; es kann also von einem wissenschaftlichen Siege über den
Sensualismus im Sinne einer „Entdeckung" Kants nicht die Bede
sein. Im Gegenteil ist es nur der Unkenntnis der Scholastik
von Seiten Kants zuzuschreiben, dafs er von einer andern
Abstraktion als der allerdings unhaltbaren Lockes nichts wufste. Die
Falschheit dieser erkannte er, ohne aber etwas anderes als eine
falsche aprioristische Theorie ihr entgegenzusetzen.

Da Kant eine vollständige Tafel der Stammbegriffe der
Vernunft aufstellen will, so trifft ihn mit Recht der Vorwurf
der Unvollständigkeit seiner Kategorieentafel. Wie der Yerf.
hervorhebt, vermifst man die Begriffe Identität, Gegensatz, Subjekt

u. s. w. (S. 68 f.) Kant bespricht zwar dieselben, jedoch
in einem „total anderen Zusammenhange, als wo sie hingehören".
(S. 69.) Grund dieser Mängel oder der „total verunglückten
Ableitung" sei das „festgelegte nominalistische Urteilsschema."
(S. 70.) Der nominalistische Charakter der Kaatschen Kritik
ist zwar zweifellos, ist aber an sie nicht, wie der Vf. meint, von
der scholastischen Logik gekommen, sondern von Locke und
Hume, die allerdings selbst unter dem Einflufs des Nominalismus
Occams — also einer scholastischen Abart standen. Wenn daher
der Vf. meint, in der Kantschen Kategorieenlehre als „dem Höhepunkt

und Abschlufs der ganzen nominalistisch-logischen
Denkweise" diese in ihrem Centraipunkt zu treffen, also ihr den
Todesstofs zu versetzen, so gibt er sich einer Täuschung hin ;

denn erstens trifft er damit nicht die Logik der klassischen
Scholastik; denn diese weifs im Urteil wohl zu unterscheiden,
was formal subjektiv und was real-objektiv ist. Zweitens bleibt
er selbst im Nominalismus befangen, indem er die ontologischen
Begriffe für subjektive Formen des reflektierenden Verstandes
nimmt.

Der nominalistische Einflufs zeigt sich allerdings darin, dafs
Denken Urteilen genommen wird, indem angenommen wird,
dafs die Vorstellung zunächst ein rein subjektives Gebilde sei,
das erst im Urteil eine (gewisse) objektive Bedeutung gewinne.



(3) Dr. Wolff, Neue Krit. d. rein. Vernunft. 187

Dagegen lehrt die klassische Scholastik, dafs im Urteil nur die
im Begriff bereits virtuell enthaltene Beziehung auf ein Objekt
formell vollzogen werde.

Der Auffassung Kants, der die Gedankenformen aus dem

„synthetischen" Denken herleitet, setzt der Vf. unter Berufung
auf von Kirchmanns Vorgang seinen Versuch entgegen, sie aus
dem „reflektierenden" Denken abzuleiten (S. 78 f.). Reflexion
aber erklärt er als Betrachtung einer Manifestation sinnlicher
Gegenstände im Zusammenhange mit anderen (S. 79). Den
verschiedenen Manifestationsweisen entsprechen verschiedene
Reflexionsformen. Wie sich der Vf. dies näher denkt, mag aus seiner
Darstellung der „Reflexionsformen" von Ursache und Wirkung
erhellen. „Der geistige logische oder reflexionsmäfsige Inhalt
des Wortes und durch dieses der reinen Gedanken- oder
Reflexionsform Wirkung ist also der, dafs es ganz allgemein alle
Veränderungen umfafst, die in den Umbildungen und
Umgestaltungen im kosmischen Leben zur sinnlichen Manifestation
gelangen." „Unter Ursache fafst das reflektierende Denken
allgemein jedes Seiende, welches imstande ist, eine Veränderung
oder Wirkung aus sich erfolgen zu machen. Die Ursache kann
daher auch nicht anders bestimmt werden, als dafs sie ein Etwas
ist, welches die Wirkung aus sich erzeugt." Die Verschiedenheit

dieser Bestimmung von Wirkung und Ursache, ihre
Abweichung von der Kants springt in die Augen. Bei Kant ist die
Ursache nicht ein Etwas, das eine Wirkung aus sich hervorbringt

sondern eine durch das Schema der zeitlichen Aufein-
derfolge auf Erscheinungen angewendete Denkform. In
der Fassung des Vf. aber drückt sie das objektive Verhalten
eines Seienden aus. Gleichwohl betrachtet auch der Vf. Ursache
und Wirkung als subjektive Denkformen. Der Widerspruch liegt
hier deutlich zu Tage. Soll die Erklärung des Vf. Bestand haben,
so mufs der Reflexion eine Abstraktion vorangehen, die in der
Erscheinung das Seiende erfafst und zur Erkenntnis führt, dafs
Veränderung nur durch ein Seiendes hervorgebracht werden
kann und die Wirkung eine Ursache haben müsse. Damit glauben
wir den Grundfehler des Vfs. berührt zu haben, der die der
Reflexion vorangehende Abstraktion übersieht und infolgedessen
die Reflexionsbegriffe, wie Grund und Folge u. s. w., in ähnlicher
Weise wie Kant nicht von den objektiv - realen Begriffen zu
unterscheiden weifs. Demnach sind zwar Grund und Folge,
nicht aber Ursache und Wirkung reine Gedankenformen, und
die letzteren sind nicht, wie der Vf. meint, ein „sachlich inhaltsleerer

Reflex von dem, was im wirklichen Sein sich zuträgt",



188 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

sondern Begriffe, durch die ein objektivreales Verhältnis
gedacht und erkannt wird.

Dem Vf. kann daher auch die Erklärung der Notwendigkeit
des Kausalitätsprincips nicht gelingen. Denn die Reflexion

auf die Thatsachen der Erfahrung würde den Verstand zur
allgemeinen und notwendigen Erkenntnis desselben nimmermehr
führen können, wenn er nicht zuvor über die Zufälligkeiten der
Erscheinung das Sein, also den Grund derselben durch
Abstraktion ergriffen hätte. Daraus aber, dafs dieses Princip nicht
ausreicht, um die konkreten Ursachen zu erkennen, sondern
Erfahrung und Induktion hierzu erforderlich sind, durfte nicht
geschlossen werden, dafs es aus einer blofsen Verknüpfung
inhaltsleerer logischer Formen durch das reflektierende Denken
bestehe.

Dagegen ist dem Vf. der gegen Kant geführte Beweis, das
Kausalgesetz habe mit der Regelung der gegebenen Zeitverhältnisse,

mit der Objektiv-Gültigmachung von subjektiven Eindrücken
gar nichts zu thun, gelungen. (S. 90.) Wenn nun gleichwohl der
Vf. diesem Gesetz nur „regulative" Bedeutung zuerkennt, so

mag darin gegen Kants Auffassung eines konstitutiven Charakters
desselben eine gewisse Berechtigung liegen. In Wahrheit aber
ist dieses Princip weder blofs regulativ, noch konstitutiv oder
Erfahrung schaffend, sondern drückt eine objektive Wahrheit
aus, der ein wirkliches zwar nicht durch die Sinne, wohl aber
durch den Verstand erkanntes Verhältnis des Seienden
entspricht.

Hieraus erhellt von selbst, was wir von den zusammenfassenden

Worten des Vf.s zu halten haben: „Die Kausalität
ist ein apriorisches Besitztum unseres denkenden Geistes, die
Gedankenformen von Ursache und Wirkung samt der vereinenden
Kraft sind reine Reäexionsformen unseres denkenden Geistes,
die aber nur eine Anwendung auf den sinnlichen Empfindungsstoff

erleiden und aufserhalb dieser eine Bedeutung für den realen
Erkenntnisvorgang nicht besitzen; dieses ist in kurzen Worten
die Quintessenz der kritischen Weltanschauung: und alles dieses
haben wir trotz unserer total veränderten, induktiv realistischen
Deduktion dieser Formen bestätigt gefunden." (S. 97.)

Auf einer Weiterentwicklung der Gedanken formen von
Ursache und Wirkung soll die „Refexionsform" der causa sui
beruhen, von der jedoch zugestanden wird, dafs sie einen
offenbaren, nicht wegzudeutenden Widerspruch enthalte. (S. 102.)

Über die Ableitung der übrigen „Reflexionsforrnen" müssen
wir hinweggehen. Es genügt zu bemerken, dafs auch hier, wie



(3) Dr. H. Wolff, Neue Kritik der reinen Vernunft. 189

in Kants Kategorieentafel reale Begriffe mit logischen zusammengeworfen

werden.
Von der synthetischen Einheit der Apperception, die in der

Fichteschen Weiterentwicklung der Kaatschen Lehre eine so

folgenschwere Rolle spielte, wird bemerkt (S. 138), sie
bestätige sich nicht in der Theorie der Sinnenerkenntnis, in der
von einer vom Verstände ausgehenden selbstthätigen Verknüpfungsweise

nichts verspürt werde, noch auch in der Theorie der
logischen Erkenntnis; denn es sei fast als ein logisches WTunder zu
betrachten, dafs das Bewufstsein rein apriorisch, d. h. total
unabhängig von der Erfahrung zu zwölf solchen Verknüpfungsweisen

ausstrahlen solle (S. 139). Dieses logische „Wunder"
wird aber die Reflexionstheorie des Verfassers selbst zugeben
müssen ungeachtet ihres empirischen Standpunktes, da ja auch
sie jene Weisen als einen aprioristischen Besitz des reflektierenden

Bewufstseins betrachtet. Das Wunder fällt nur dann hinweg,
wenn man, zwischen realen Begriffen (den ersten Intentionen
der Scholastik) und Reflexionsbegriffen (zweiten Intentionen)
unterscheidend, jene aus Abstraktion hervorgehen und nur diese
durch die Thätigkeit des reflektierenden Denkens entstanden
denkt. Der ersteren Art sind die Begriffe: Substanz, Ursache
(allgemeiner: Beziehung), von der letzteren: Genus, Species,
Subjekt, Prädikat u. dgl.

Den Schematismus behufs Anwendung der Kategorieen auf
den Erfahrungsstoff verwirft der Verfasser und verweist ihn als
Funktion schöpferischer Phantasiethätigkeit ins Gebiet der Kunst.
(S. 148.)

Den Kantschen Grundsätzen des reinen Verstandes setzt
der Vf. seine empirischen und reinen Reflexionsurteile entgegen
(S. 148 ff). Ähnlich wie von den Begriffen wird auch von
diesen Urteilen behauptet, dafs sie ein zwar denknotwendiger,
aber doch nicht mehr oder weniger als ein rein logischer
Gedankeninhalt sind, der uns zwar zum Denken des Seienden
erforderlich und unumgänglich notwendig sei, aber zur Erkenntet

s des Seienden nicht ausreiche. Denn Denken und Erkennen
seien zwei verschiedene Geistesprozesse (S. 163). Es ist zwar
richtig, dafs allgemeine Urteile, z. B. Widersprechendes kann
nicht sein, keine Wirkung ohne Ursache, zur Erkenntnis des
feienden nicht ausreichen; es ist aber nicht richtig, dafs durch
jene Urteile nichts erkannt werde. Überhaupt ist Denken ein
Erkennen, nämlich in Begriffen, Urteilen und Schliefsen. Selbst
wenn wir diese Werkzeuge des denkenden Erkenuens selbst
reflexiv zum Gegenstande des Denkens machen, erkennen wir;

Jahrbuch für Philosophie etc. XVI. 14



190 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

in diesem Falle allerdings nicht die Dinge, nicht das ens reale,
wohl aber die Formen unseres Denkens oder das ens rationis.
Der Vf. ist trotz aller Polemik gegen Kant eben selbst in dessen
Grundirrtümern befangen.

In einem weiteren Kapitel beschäftigt sich der Vf. wieder
mit dem Neukantianismus, um nachzuweisen, dafs sämtliche
Kantsche Hauptgrundgedanken und Grunderfordernisse durch
seine Deduktion zu ihrem vollen Rechte gelangen (Seite 169).
Wir vermögen freilich nicht einzusehen, was damit für die
Philosophie gewonnen sei. Schon die Grundfrage Kants: Wie sind
synthetische Urteile a priori möglich, ist verfehlt. Ebenso auch
das Resultat: die Einschränkung alles Erkennens auf Erfahrung.
Eine Täuschung war es, dafs das Kausalitätsprincip ein synthetisches

Urteil a priori sei; eine weitere Täuschung, dafs eine ganze
Wissenschaft, die der Mathematik, aus solchen Urteilen bestehe,
womit — wie Kant meint — die Metaphysik in gute Gesellschaft

gelange. Wenn also wirklich die Hauptgrundgedanken
Kants in der Deduktion des Vfs. zum vollen Rechte gelangen,
so kann darin nur ein Fingerzeig liegen, dafs diese Deduktion
selbst falsch ist.

Als gelungene Partie ist die Widerlegung der Ansicht Kants
zu bezeichnen, dafs die Sinnlichkeit nur ein verworrenes, durch
Anschauungs- und Denkformen zu ordnendes Material, nicht aber
selbständige Erkenntnis biete. Manches Treffende ist über den
Kantschen Raum- und Zeitbegriff bemerkt. Auch der Unterschied
zwischen Wahrnehmung und Phantasievorstellung ist richtig
bestimmt. Jene nämlich unterscheidet sich von dieser wesentlich
nur durch die aktuelle Gegenwart ihres Objektes. Dagegen
müssen wir bestreiten, dafs die sinnliche Erkenntnis blofse
Manifestationserkenntnis sei. Zu dieser Auffassung gelangt der Vf.
durch die moderne Ansicht von den sensiblen Qualitäten, die
nicht objektive Beschaffenheiten der Dinge, sondern subjektive
„Schöpfungen" seien. Während aber die sinnliche Erkenntnis
nur relative Erkenntnis sei, weil vermittelt durch die Organe
und abhängig von deren Beschaffenheit, sei das psychologische
Erkennen in dem Sinne ein absolutes, dafs es die inneren
Zustände ohne organische Vermittlung, also ganz, wie sie an sich
selbst sind, erfasse. In diesem Vorzug des psychologischen
Erkennens, meint der Vf., liege zugleich die Möglichkeit eines
wirklichen Ersatzes für die alte Metaphysik. Die Erkenntnistheorie,

die Kant an die Stelle derselben setzen wollte, könne
einen solchen nicht bieten, da sie „in Wirklichkeit nur ein
Extrakt aus logischen und allgemein psychologischen Fragen, aber



(3) Dr. H. Wolff, Neue Kritik der reinen Vernunft. 191

keine für sich bestehende gesonderte Wissenschaft sei, die mit
dem Namen der Metaphysik zu belegen wäre" (S. 439). Auch
wir haben über diese moderne sogen. Wissenschaft nie anders
geurteilt. Indes auch der Auffassung des Vfs. kann man
unmöglich zustimmen, nämlich dafs heutzutage Metaphysik nichts
anders sein könne als angewandte Psychologie, „Psychologie
angewandt auf alle Fragen des kosmischen Daseins und vor allen
Dingen der gesamten Manifestationserkenntnis" (S. 441). So
sehr die Psychologie durch die Würde des Objekts und die
Gewifsheit und Sicherheit ihrer Methode unter den naturwissenschaftlichen

Disciplinen hervorragt, so kann sie doch nicht den
Anspruch erheben, uns unmittelbar über die letzten und höchsten
Gründe des Daseins zu belehren. Man wird also entweder auf
Metaphysik verzichten oder in der Vernunft mehr erkennen
müssen als ein formales Vermögen, das gut genug ist, um
äufsere und innere Erscheinungen in eine gewisse logische
Ordnung zu bringen. Wenn uns die äufsere Erfahrung nur
Erscheinungen offenbart, jedoch in einem anderen Sinne als dem
des Vfs., so gilt dasselbe auch von dem unmittelbaren Gegenstande

der inneren Erfahrung. Über den Grund der
Erscheinungen aber urteilt nur die Vernunft. Diese aber enthält
unter anderen unmittelbar einleuchtenden Grundsätzen auch das

Axiom, dafs das Sein und Wesen der Erscheinung und
Wirkungsweise entsprechen müsse. Hiermit ist aber auch die
Verurteilung des Panpsychismus des Vf.s ausgesprochen. Denn
abgesehen davon, dafs mit der Unterlegung psychischer Kräfte
unter physikalisch-chemische Erscheinungen die Frage nach dem
Wesen der Körper noch in keiner Weise beantwortet wäre,
ebenso wenig wie diejenige nach dem Grunde der seelischen
Funktionen im Menschen, d. h. nach dem Wesen der Seele, so
haben wir nicht das geringste Recht, physikalische Attraktion
und chemische Affinität aus Vorstellungs- und Willensfunktionen
abzuleiten. Eine derartige Metaphysik wäre nicht Wissenschaft,
sondern ein phantastisches Spiel mit Analogieen und bildlichen
Redensarten.

Wie keine wahre Ontologie, so kennt der Vf. auch keine
wissenschaftliche Theologie. Die Beweisbarkeit des Daseins
Gottes glaubt er mit der Bemerkung abthun zu können, dafs
jeder Beweis, auch wenn er mit Erfahrung beginne, auf einen
Funkt gelange, wo er die Bewufstseinsimmanenz mit Hilfe des
reinen Denkens zu durchbrechen suchen müsse, was unmöglich
sei. Der Verfasser ist eben in dem doppelten Vorurteil Kants
befangen: der rein formalen Natur des Denkens und des

14*



192 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

ontologischen Arguments als Basis aller Beweise für Gottes
Dasein. Beides ist falsch. Die Bewufstseinsimmanenz aber kann kein
Hindernis der Objektivität einer Erkenntnis sein; denn mag eine
solche durch Wahrnehmung oder durch Denken zustande kommen;
in allen Fällen ist die Erkenntnis formell genommen, bewufst-
seinsimmanent. Gibt man also zu, dafs wenigstens die
Wahrnehmung ihr Objekt erfasse, so kann auch die „Immanenz" des
Denkens (d. h. des Gedankens) keiu Hindernis für die Objektivität

des Gedachten sein. Auch die Bemerkung, das Erschlossene
müsse immer schon in den Prämissen enthalten sein (S. 395),
ist hinfällig; denn die Verteidiger der Gottesbeweise sind weit
entfernt von der Ansicht, das Denken sei schöpferisch und presse
aus den Prämissen absolut Neues. Vielmehr leitet sie in dem
Schlüsse vom Endlichen auf eine erste Ursache die Einsicht in
die objektive Beziehung auf eine solche, ohne welche jenes
schlechterdings nicht gedacht werden kann.

Folgerichtig bestreitet der Vfr. die Möglichkeit einer
rationalen Theologie und verweist die Religion in das Gebiet des

Glaubens, der alsdann nur blinder Gefühlsglaube sein könnte
(S. 396).

Angeführt zu werden verdient das vernichtende Urteil, das
der Vf. über die Münsterberg-Ziehensche Associationspsychologie
fällt (S. 194 f. Anm.). Sie thue erstens den Thatsachen der
inneren Erfahrung Gewalt an; zweitens sei es unmöglich, aus
associativen Bewufstseinsprozessen den ganzen Reichtum der
inneren Erfahrung und speciell das reflexive Denkleben des
menschlichen Geistes zu erklären ; drittens sei diese Richtung
verkappter Sensualismus oder Materialismus in phrenologischem
oder hirnphysiologischem Gewände; viertens endlich widerspreche
diese Richtung sich selbst, wenn sie schliefslich die philosophische

Grundwahrheit elementarster Art anerkenne, dafs uns
ursprünglich nur das Psychische gegeben sei.

Unser Urteil über diese „Neue Kritik der reinen Vernunft"
läfst sich dahin zusammenfassen, dafs zwar die an der alten
Kritik geübte Kritik im ganzen und vielfach auch im einzelnen
gelungen sei, jedoch das an die Stelle derselben Gesetzte weder
bezüglich der Methode noch der Resultate befriedige. Wie es
Kant nicht gelungen ist, durch die von ihm angenommene
gesetzgeberische Vernunft und ihre aprioristischen Formen Erfahrung

und Wissenschaft zu erklären, so bleibt in der Auffassung
des Verfassers die Übereinstimmung der auch nach ihm a priori
im Bewufstsein vorhandenen Reflexionsformen mit den Gegen-



(4) Dr. G. Spicker, Der Kampf zweier Weltanschauungen. 193

ständen und der Ordnung der Dinge, und damit die objektive
Wahrheit überhaupt ein ungelöstes Rätsel.

Gegen den einseitig empirischen Standpunkt, ohne jedoch
die psychische Deutung der Materie zu verwerfen, und zu Gunsten

der Metaphysik in dem hergebrachten Sinne des Wortes
erklärt sich Dr. G. Spicker in seiner neuesten Schrift: (4) „Der
Kampf zweier Weltanschauungen." Theismus und
Pantheismus, Religion (Transcendentalität) und empirische
Naturwissenschaft, Orthodoxie und Mechanismus liegen im Kampfe.
Eine Versöhnung ist dringend geboten. Nur die Philosophie
vermag sie zu leisten. Nicht aber in ihrem dermaligen
Zustande, der nicht nur ein unchristlicher, sondern geradezu ein
irreligiöser ist (S. 298). Die zu lösende Aufgabe ist ein Christentum

der Vernunft, da das orthodoxe mit unauflösbaren
Widersprüchen behaftet ist und die fortgeschrittene gebildete Menschheit

nicht mehr zu befriedigen vermag. Zu diesem Zwecke
mufs ein neuer Gottesbegriff gefunden und vor allem gezeigt
werden, dafs die vom Christentum entgöttlichte Natur, die
Materie selbst, ohne Beeinträchtigung der vom religiösen Gemüte
und überhaupt von der tief im Menschenwesen begründeten
„Transcendentalität" geforderten übergreifenden göttlichen
Persönlichkeit, als göttliches Attribut gedacht werden könne.

Dies dürfte in nuce den Inhalt der Schrift bilden, die, wie
wir gleich hinzufügen wollen, dem Christentum nicht gerecht
wird, da sie seinen übernatürlichen Ursprung und Charakter
völlig verkennt und der Philosophie eine Aufgabe stellt, die sie
nimmermehr lösen kann, weil sie in sich widersprechend ist.

Die Schrift besteht aus zwei Teilen, wovon der erste die
Grundlage, der zweite den Endzweck der Philosophie bespricht,
beides im Hinblick auf die geschichtliche Entwicklung. Da
die „Transcendentalität" das wahre Ziel der Philosophie ist,
beschäftigt sich die „Kritik" hauptsächlich mit Kant, dem gröfsten
Antimetaphysiker. Wie die Kantsche Philosophie wird auch das
Christentum einer scharfen Kritik unterworfen und ihm neben
Pantheismus und Theismus ein besonderes Kapitel gewidmet.
Uie Lösung der positiven Aufgabe, einen höheren Standpunkt
über diesen Denkrichtungen zu gewinnen, wird „binnen kurzem"
in Aussicht gestellt (Vorrede).

Der Einleitung zufolge ist es der geschichtlich-anthropologische
Standpunkt, der allein zur richtigen Orientierung gegenüber

den einseitigen dogmatischen, skeptischen und kritischen Methoden

zu führen vermag. So gestaltet sich die Metaphysik aus
einer Wissenschaft von den letzten Gründen in erster Linie zur



194 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Selbsterkenntnis des Menschen als Gattungswesen um
(S. 6). Die dem einzelnen Geiste gesetzten Schranken
überwindet der Gesamtgeist, und in den scheinbar sich ausschliefsenden

Systemen, „in welchen der unphilosophische Kopf nur
Verwirrung und Widerspruch" sieht, bekundet sich ein Fortschritt
stetiger Annäherung an die absolute Erkenntnis der Wahrheit.

Dafs diese geschichtliche Betrachtung, rein empirisch
genommen, nicht zum Ziele führt, verhehlt sich der Vf. selbst
nicht. Legt man aber den Mafsstab der Vernunft, d. h. ihrer
höchsten objektiven Principien, an, so ergibt sich ein ungünstiges
Resultat bezüglich des Wahrheitsgehaltes der verschiedenen
Systeme. Dazu kommt, dafs das Ziel absoluter Wahrheitserkenntnis

ein unabweisliches Postulat für jeden individuellen
Menschengeist ist, dem Bedürfnis des Menschen also durch eine
Annäherung an ein nie zu erreichendes Ziel nicht gedient
sein kann. Was die neuere Philosophie im besonderen betrifft,
so ist von einer solchen „Annäherung" nichts zu entdecken;
vielmehr wurde sie durch ihr subjektivistisches Princip, in welchem
auch der Vf. ihr auszeichnendes Merkmal ersieht, immer weiter
von den allgemein anerkannten objektiven Vernunftwahrheiten,
sowie von den Thatsaehen der Erfahrung und den religiösen
und sittlichen Überzeugungen, d. h. von der Wahrheit abgeführt.

Die Ansicht, platonische Idee und aristotelische Entelechie
seien zusammenzufassen und als typisch thätige, im einzelnen
charakteristisch wirkende Kraft zu definieren (S. 10),
Entelechie im monadologischen Sinne genommen, ist auf eine
Spitze gestellt, die weder dem Allgemeinen noch dem
Individuellen gerecht wird; aus diesem Grunde kann sie auch nicht
der Geschichtsauffassung des Vf.s zur Stütze dienen.

Die Sinnesorgane sollen uns nur „Zeichen" liefern, die von
der Vernunft erst zu deuten seien: das bekannte Vorurteil, das
auf einseitiger Betonung der Relativität der sinnlichen Erkenntnis

beruht (S. 11).
In einen Widerspruch verwickelt sich der Verfasser, wenn

er von einer individuellen und generellen (geschichtlichen!)
Selbsterkenntnis spricht, worin die „Vorstellungen" von Natur
und Gott eingeschlossen seien, somit als Thatsaehen gewifs
blieben, auch wenn ihre objektive Realität ungewifs wäre: als
ob eine „geschichtliche" Selbsterkenntnis ohne die Gewifsheit
der Existenz einer Aufsenwelt (Natur) möglich wäre (S. 12).

Dem Zeugnis der Geschichte widerspricht die Behauptung,
noch kein Philosoph sei auf den Einfall gekommen, sich für den
Schöpfer seiner eignen Existenz und Beschaffenheit zu halten.



(4) Dr. G. Spicker, Der Kampf zweier Weltanschauungen. 195

Hat denn nicht Fichte die Frage nach dap empirischen Ursprung
des Ich abgelehnt, da das Ich sich selbst setze und einer intelle-
giblen, überzeitlichen Sphäre angehöre? (Ebd.)

Eine Täuschung ist es, dafs die „blofse" Analyse des Be-
wufstseins zur physischen Objektivität oder der Natur führe.
Die gesamte Entwicklung der neueren Philosophie spricht
dagegen (A. a. 0.).

Den „logischen Zwang", Objekte voraussetzen zu müssen
(S. 13), hat auch Fichte empfunden, glaubte ihn aber aus der
Natur des Ich selbst erklären zu können, und wie uns scheint,
ist seine Leugnung unabhängig vom „Ich" existierender Objekte
"vom Standpunkt des Verfassers unwiderleglich.

Wenn derselbe den Satz aufstellt: „Alles Wissen ist
relativ", so fragt es sich, in welchem Sinne? (Ebd.) Es gibt
zwar kein absolutes Wissen im Sinne eines Hegel. Sollen aber
jene Worte besagen, nichts sei absolut gewifs und nichts absolut
wahr in unserem Erkennen, dann bedeuten sie den Tod alles
wirklichen Wissens. Der „transcendentale Sinn", diese Marotte
des Vf.s, wird an diesem skeptischen Resultate nichts ändern.

Dafs Geschichte allein zur Orientierung nicht ausreiche,
gesteht schliefslich auch der Vf. zu (S. 17). Daher kann uns
die Geschichte der Philosophie die Metaphysik nicht ersetzen,
auch nicht einstweilig. Auch die Geschichte ist Empirie, sie
sagt uns, was war, wie die sinnliche Wahrnehmung, was ist.
Um aus der Geschichte zu lernen, müssen wir einen Mafsstab
haben, und einen solchen bietet uns, von der Offenbarung
abgesehen, nur die Philosophie, d. h. die Metaphysik.

Die Einleitung schliefst mit den Worten: „Dieses Wissen
des Menschen um sich selbst und seine Beziehungen zur Natur
und zum Absoluten, verbunden mit dem Bewufstsein unserer
Kraft und Schranke, ist der eigentliche Inhalt der Philosophie
als Selbsterkenntnis, wie sie in den folgenden Abhandlungen
ausführlicher zu begründen versucht wird"' (S. 19).

Das erste Kapitel des ersten, die historische Begründung
des Standpunktes enthaltenden Teiles bietet manche

bemerkenswerte, für uns wertvolle Zugeständnisse. Aristoteles
•st das Ideal jeder mafsvollen, von aller Einseitigkeit freien, auf
Thatsachen sich stützenden Philosophie (S. 29). „Dafs Aristoteles

der bedeutendste Philosoph des Altertums war, wird
heutzutage von niemand mehr ernsthaft bestritten." (S. 30). „Die
tiefe Verehrung (im Mittelalter) des Philosophen schlechthin
niufs bei aller Übertreibung im Grunde als eine instinktiv
richtige bezeichnet werden" (S. 31). Die empirisch-spekulative



196 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Richtung, wie sie zum ersten Mal in Aristoteles typisch
hervortrat, sei die einzig wahre und richtige Methode (S. 32). Ist
dieses Urteil über die Bedeutung der aristotelischen Philosophie
richtig, so wird sie doch nicht auf gleiche Stufe mit den übrigen

Systemen gestellt werden und als nichts anderes denn als
„Spiegel und abgekürzte Chronik ihrer Zeit" betrachtet werden
dürfen. Mit andern Worten: es wird auch falsche Systeme
geben und die moderne Theorie, die auch der Verf. sich
aneignet, von einem Ideale, dem uns die verschiedenen Systeme,
deren keines „die volle, adäquate Wahrheit" besitze, immer
näher bringen, mufs als unbegründet verworfen werden. Von
der neueren Philosophie insbesondere läfst sich der Beweis
führen, dafs ihre Einseitigkeiten und Irrtümer die Folgen eines
falschen Princips sind, das sie in konsequenter Fortbildung immer
weiter, wie bemerkt, von der Wahrheit abführte. Daher schwebt
denn auch die Bemerkung verschwimmend in der Luft: „Der
spekulative Genius habe sich in der antiken Periode bis zur
Pubertät entwickelt, in der christlichen Ära platonisch mit der
Religion Bekanntschaft gepflogen, und stehe nun im Begriffe,
mit den empirischen Wissenschaften sich endgültig zu verbinden"
(S. 36). Die Geschichte bietet ein anderes Bild dar: nämlich
das einer Philosophie, die zunächst soviel erreicht, als durch
die Geisteskräfte des gefallenen Menschen erreichbar ist, dann am
Sonnenstrahl der Offenbarung ihre vollkommensten Blüten und
Früchte hervorbringt, worauf eine dem Einflufs der Offenbarung
sich entziehende Richtung folgt, die zu Religion und Natur in
Widerspruch tritt, und der es bis zur Stunde nicht geglückt
ist, mit beiden die verlorene Fühlung wiederzugewinnen.

Aus den beiden Paragraphen über Standpunkt und
Methode (§ 2 u. 3, S. 40 ff.) heben wir die Worte hervor,
in welchen der Vf. seine Stellung zum Kantschen Kriticismus
formuliert. „Der Kriticismus mufs von dem rationalistischen
Bann, in dem Kant, ohne es zu wissen, noch stecken geblieben
ist, befreit und auf sämtliche Bewufstseinskräfte ausgedehnt werden;

er mufs noch weiter gehen und die vorhin besprochenen
Methoden, die eklektische, skeptische und dogmatische in sich
vereinigen; er mufs auf die ganze bisherige Entwicklung der
Geschichte, auf die von Kant ausgeschlossenen ,Bücher und
Systeme', in welchen die Entwicklung uns überliefert ist, sich
erstrecken; es mufs mit einem Worte an Stelle des
erkenntnistheoretischen, partikularen, der universelle und historische
Kriticismus treten" (S. 52).

Wie die Verbindung der Methoden, zunächst der dogmatischen



(4) Dr. G. Spicker, Der Kampf zweier Weltanschauungen. 197

und skeptischen zu verstehen sei, darüber belehrt uns die
Aufserung: „Alles Wissen ist seinem Ursprünge nach dogmatisch,
es liegt ihm der unbedingte Glaube an die Erkennbarkeit zu
Grunde; das Credo, ut intelligam, enthält, wissenschaftlich
genommen, die tiefste und allgemeinste Wahrheit" (S. 43). Im
besonderen läfst sich ein strikter Beweis für Gottes Dasein nicht
führen. Die ethischen Postulate, namentlich die beiden auf Gott
und Unsterblichkeit bezüglichen gehen nur aus einem Bedürfnis
des Gemütes hervor; ohne dieses Bedürfnis liefse sich nicht
einsehen, wozu die Transcendenzfähigkeit der Vernunft notwendig
würde (S. 61). Kann der äufserste Skepticismus gröfsere
Zugeständnisse verlangen? Die thatsächliche Gewifsheit, das
Bedürfnis bestreitet er nicht, behauptet sie vielmehr selbst.

Als Centrum dieses ersten Teiles will der Vf. die
Erwägungen über Wert und Tragweite der Spekulation, als des eigentlichen

Organs der Metaphysik, betrachtet wissen (2. Kapitel:
Mittel und Endzweck der Philosophie, S. 68 ff.). Sie sind für
solche bestimmt, die innerlich blofs schwanken und zugleich das
Bedürfnis nach einer wissenschaftlich transcendentalen
Weltanschauung empfinden (S. 121).

Spekulation wird näher erklärt: als ein geistiges Schauen,
welches im Gegensatz zum sinnlichen, auf das Einzelne
beschränkten Schauen in allen Formen und Gestalten stets auf ein
Ganzes gerichtet ist (S. 99). Ein Beispiel von Spekulation und
zwar das grofsartigste, welches die Geschichte der Philosophie
kennt, sei der einfach und allgemein zugestandene Satz: aus
nichts wird nichts; also hat es immer etwas gegeben; also muf's
etwas durch sich selbst existieren (S. 100).

Um dem absoluten Skepticismus zu entgehen, müsse man
ein ewiges Sein und zugleich die Transcendenzfähigkeit der
Vernunft anerkennen (S. 101).

Wir glauben, dafs mit diesem Zugeständnisse weit mehr
eingeräumt ist, als was der Vf. selbst gestehen will. Die Kot-
Wendigkeit eines durch sich seienden Wesens, das nur als
absolute Aktualität gedacht werden kann, schliefst nicht allein die
Annahme einer ungeschaffenen Materie, d. h. den Materialismus,
sondern auch den Pantheismus, aus und führt folgerichtig zu
dem christlichen Schöpfungsbegriff. Denn die Art und Weise,
wie ein absolut aktuelles Wesen wirkt, kann nur die eines
schlechthinigen Setzens d. h. Schaffen aus nichts sein. Wir
Werden darauf zurückkommen, wenn wir die Einwürfe des Vf. s
gegen den christlichen Schöpfungsbegriff werden zu prüfen haben.
Mit dem Theismus und dem durch ihn geforderten Schöpfungs-



1Ü8 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

begriff aber treten Wunder und Weissagung konsequent in ihre
Rechte ein. Der Vf. meint freilich, man könne zwar gründlicher
Kenner des Altertums und doch ein guter Christ sein, auch das
heliocentrische System und die Geologie treffen nur einige
Äufserlichkeiten, dagegen sei die Lehre von der Konstanz und
Universalität der Naturgesetze für Wunder und Weissagung
gefährlicher geworden: sobald nämlich Gesetze allgemein und
unveränderlich seien, und schlechthin keine Ausnahme stattfinde,
höre die Möglichkeit eines willkürlichen Eingriffs auf (S. 114).

Uns scheint, der Vf. sehe eine Gefahr, wo keine ist. Die
Konstanz der Naturgesetze war, wenn auch unter anderem Namen,
der Scholastik bekannt ; denn sie lehrt, dafs die Naturursachen,
soviel an ihnen liegt, notwendig wirken. Mit dieser Notwendigkeit

aberhielt sie mit Recht die Kontingenz des Daseins und
des thatsächlichen Wirkens derselben Naturursachen vereinbar;
denn sie ist nicht metaphysische Notwendigkeit, sondern
einer höheren Macht unterworfen, von welcher die Dinge nach
Dasein und Wirken absolut abhängig sind. Nur dann, wenn
man dio Natur als göttliches Attribut setzt, d. h. auf pantheisti-
schem Boden, erscheint die Möglichkeit des Wunders, wie
überhaupt des Übernatürlichen, ausgeschlossen.

Das dritte (letzte) Kapitel des ersten Teiles redet von
„selbstgeschaffenen Hindernissen und immanenten Fortschritten".
Als Hindernis wird genannt die „Verehrung der logischen Typen"
(§ 1). Solche Typen waren z. B. Piatons Ideen. Im Mittelalter

hätten die kirchlichen Dogmen dieselbe Rolle gespielt
(S. 129). „Die Vernunft konnte nichts damit anfangen, und für
die Naturerkenntnis waren sie ohne jegliche Bedeutung" (S. 131).
Diese Behauptung widerspricht den Thatsachen. Die Geheimnisse

des Glaubens, vor allem Inkarnation, und somit auch die
Trinität, erwiesen sich fruchtbar nicht allein für das religiöse
Leben, sondern auch für die Vernunft, wie die Geschichte der
Theologie und der christlichen Philosophie beweist, und sie
erwiesen sich so gerade als solche, als Geheimnisse, d. h. als auf
Vernunft nicht reducierbare Wahrheiten. Eine Trinität der
Attribute und erst gar eine Auffassung der Menschwerdung im
Sinne des Vf.s (S. 130) hätten diesen befruchtenden Einflufs
nicht üben können. Man braucht nur die Art und Weise, wie
die Iukarnationen der Brahmanenlehre auf Leben und Philosophie
wirkten, ins Auge zu fassen, um sich von der Grundlosigkeit
der Einwürfe des Vf.s zu überzeugen.

Die Bemerkungen (S. 132 f.) über Sündenfall, Freiheit und
Erlösung übergehen wir, da sie auf einer völligen Ignorierung



(4) Dr. G. Spicker, Der Kampf zweier Weltanschauungen. 199

der theologischen Lehre vom Übernatürlichen und von der Gnade
beruhen ; sie mögen den lutherischen Erlösungs- und Freiheitsbegriff

treffen; gegen die katholisch-theologische Lehre erscheinen
sie uns wirkungslos.

Unter die „Fortschritte" wird die von Kant geschaffene
„wissenschaftliche Erkenntnistheorie" gezählt, die trotz aller
Unzulänglichkeit das Fundament der gesamten Philosophie bleiben
werde (S. 136). Es ist dies die Autonomie der Vernunft, der
sich jeder Erkenntnisgegenstand unterwerfen müsse. Der Verf.
vergifst, dafs diese Autonomie es ist, die zu den verhängnisvollen

Irrtümern der idealistischen Spekulation geführt. Zwar
dürfe man jenen (subjektivistischen) Grundgedanken der
Erkenntnistheorie nicht überspannen, da er bei strenger Konsequenz zum
Solipsismus führe. Diese Konsequenz sei jedoch nicht schlechterdings

notwendig; denn sobald man die Sinnlichkeit und das Ding
an sich schärfer analysiere, werde das Resultat der Kritik
erbeblich alteriert (S. 138). Wie vom Standpunkt der Kritik das
Ding an sich einer Analyse zu unterwerfen sei, ist nicht
abzusehen. Den Begriff des Dinges an sich aber zu analysieren,
führt offenbar zu keinem der Objektivität der Erkenntnis
günstigen Erfolg. Ebensowenig die Analyse der Sinnlichkeit, diese
als subjektives Phänomen genommen. Will man den Idealismus
überwinden, so wird man den Ausgangspunkt der Kritik selbst
negieren müssen, d. h. die Annahme, dafs die Sinne unmittelbar
nur Eindrücke und der Verstand unmittelbar nur Vorstellungen
und Vorstellungsformen erkenne.

Wenn der Vf. den Ausgangspunkt und Charakter der
modernen Philosophie im Unterschiede von der antiken und
mittelalterlichen „grundwesentlich" als subjektivistisch bezeichnet, so
18t dem vollkommen beizustimmen. Subjektivistisch ist bereits
üer Charakter der von Descartes ausgegangenen vorkantischen
Systeme trotz ihrer objektiv-dogmatischen Tendenz. Kant aber
„vollendete, was Descartes begonnen, indem er in umfassendster
Weise die Autonomie des Subjekts zu begründen sucht" (S. 143).
„Kants Kritik repräsentiert der Idee nach am vollkommensten

Autonomie der Vernunft, welche die Wurzel und die
Blüte der ganzen modernen Weltanschauung ist" (S. 141).

Wenn ein Baum nach seinen Früchten beurteilt werden
W>11, so können Wurzel und Blüte der modernen Weltanschauung
anmöglich einem gesunden Baum angehören, vielmehr wird das
in der Frucht offenbar gewordene Gift schon in ihnen verborgen
l®gen. Die vom Bautne dieser Weltanschauung getragene Frucht

aber ist der vom Vf. selbst zugestandenen Tendenz derselben



200 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

gemäfs der Pantheismus. Der Dogmatismus des Descartes hat
den realistischen Pantheismus des Spinoza, der Idealismus und
Transcendentalismu8 Kants aber den idealistischen Pantheismus
Hegels gezeitigt.

Gegen diesen doppelten Pantheismus richtet der Yf. die
schärfsten und wohlgezielten Pfeile seiner Kritik. Wie kann er
die der modernen Entwicklung, als deren naturgemäfses Produkt
derselbe von ihm selbst anerkannt ist, gespendeten Lobsprüche
damit vereinbaren? Wie ist es möglich geworden, dafs er selbst
in diesen nämlichen Pantheismus durch die Verwerfung des
reinen Schöpfungsbegriffs und die Annahme einer Materie in
Gott zurückfällt? Denn darüber möge er sich nicht täuschen,
dafs die von ihm angestrebte Verbindung von Immanenz und
Transcendenz, die ihm in keinem der bisherigen Lösungsversuche

gelungen zu sein scheint, durch die eiserne Gewalt der
logischen Konsequenz in den Pantheismus sans façon zurückführt.

Mit der Materie, wie vergeistigt immer man sie in Gott
setzen mag, wird in ihn eine Potenzialität — ein Grund, eine
Natur, ein Nichtsein hineingetragen, das es zu einer wahren,
aktualen, vollendeten Unendlichkeit, zu dem Begriff einer trans-
cendenten, frei schaffenden Persönlichkeit nicht kommen läfst.
Auf diesem Standpunkt könnte das Unendliche nur als ein
Indefinites, als die endlose Reihe der Evolutionen begriffen werden,
wie es Schelling in seiner naturphilosophischen Periode fafste,
bevor ihn seine „gläubigen" Gegner zu Transaktionen zwangen,
und wie nach der treffenden Ausführung des Vfs. selbst die
Gottheit im Hegeischen Prozesse gefafst werden müfste. Denn

„es gibt keine Entwicklung im Absoluten, oder es kommt nie
zu einem adäquaten Bewufstsein" (S. 186).

In der Behauptung des Vf.s: „Nein, an der Materie liegt
es nicht, woran der Pantheismus scheitert, wohl aber daran,
dafs es nach dieser Theorie keinen Gott gibt" (S. 177) ist demnach

der zweite Teil ebenso vollkommen richtig, als der erste
Teil falsch ist. Denn in der That ist der Pantheismus Atheismus.
Er scheitert aber auch an der Materie; denn soll diese in ihrer
Realität festgehalten, nicht aber idealistisch verflüchtigt werden
(wie im System Hegels), so kann ihre Entstehung nur durch
eine wahre Erschaffung aus nichts im augustinisch-katholischen
Sinne, nicht im theosophisch-kabbalistischen erklärt werden.

Die vom Vf. gegen die Schöpfung aus nichts vorgebrachten
Einwendungen sind von keinem Belange. Würde er sich zum
vollen Verständnisse des aristotelisch-scholastischen Begriffs der
reinen Aktualität erheben, so müfste er einsehen, dafs Schaffen



(4) Dr. G. Spicker, Der Kampf zweier Weltanschauungen. 201

im Unterschiede von der Formung: eines vorhandenen Stoffes
gerade die Gott eigentümliche Weise des transcendenten (emanenten)
Wirkens ist.

Der Vf. fragt: wo war denn das Nichts, aus dem Gott die
Dinge geschaffen hat? Fürwahr, eine merkwürdige Frage!
Gewifs war es nirgends weder in Gott noch aufser Gott. Es
ist eines Philosophen unwürdig, in solcher Weise am Wort
zu kleben. Wir wollen deshalb dem Kritiker des christlichen
Schöpfungsbegriffs den Gedanken eines Schaffens aus nichts in
eine Fassung bringen, die jenes Ausdrucks sich enthält, und
sagen demgemäfs: Gott schafft, indem er von ihm selbst
verschiedene Wesen setzt. Schaffen ist absolutes Setzen, ist
Hervorbringung von Sein nach der Analogie, der Ähnlichkeit, dem
Bilde des schlechthin Seienden.

Das Nichts in Gott setzen, bemerkt der Verf. mit vollem
Hechte, führt zu den gröfsten Absurditäten (S. 248). Wie wäre
es nun, wenn der Vf. selbst, indem er die Materie in Gott setzt,
diesen Absurditäten verfiele? Sagen wir es kurz und deutlich:
Wer die Schöpfung aus nichts verwirft, ohne dem Dualismus
zu huldigen, vermag die Entstehung der Dinge nur durch die
Annahme zu erklären, das Wesen Gottes selbst verhalte sich
wie ein bestimmbarer Stoff, wie ein relatives Nichts. Daher die
Hegeische Logik mit der Gleichung Sein Nichtsein beginnt, daher
die theosophischen Annahmen eines Nichts, einer Finsternis etc.
oder eines göttlichen Urgrundes, aus dem sich die Gottheit als
Licht erhebt, und aus dem sie alles endliche Sein „schöpft".
Wir sind begierig zu erfahren, wie Spicker diesen Konsequenzen
S1ch zu entziehen gedenkt. Mit dem Schöpfungsbegriff geht dem
Vf- auch der Begriff des reinen Geistes verloren. „Ebenso
Wenig, äufsert er, als dieses nichts, ist ein reiner Geist denkbar"
(S. 249). Begreiflich; denn, soll aus Gott eine körperliche Welt
hervorgehen, wie man auch dieses Hervorgehen des näheren
" ohne Schöpfung aus nichts — sich denken möge, so mufs
'rgcndwie in Gott selbst ein Grund der Materialität und Körperlichkeit

angenommen, mit andern Worten: der Grund alles Seins
kann nicht mehr als rein geistig gedacht werden. Man wird
fragen: wie kann aber auch nur der Gedanke: Materie, Körper,
'u einen reinen Geist gelangen? Wir antworten: auch die
Materie participiert, wenngleich im unvollkommensten Grade,
am Sein. Der Grund alles Seins ist aber in erster Linie als
Sein, als Aktualität des Seins — actus purus — zu denken,
aus welchem Grunde die Mehrzahl der Theologen die Aseität,
richtiger das Selbstsein (avro ov, esse subsistens) als meta-



202 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

physische Wesenheit, als die tiefste Wurzel aller Attribute Gottes
(soweit sie für uns erkennbar ist), aufstellen. Denn damit soll
gesagt sein, dafs auch das Geistsein, soweit es eine Besonderheit
des Seins im Gegensatz zu anderem Sein bedeutet, nicht das

eigentümliche Wesen Gottes ausdrücke. Wird nun damit nicht
doch wieder die Materie in Gott eingetragen? Keineswegs,
denn eben damit, dafs Gott als subsistierendes, absolut aktuales
Sein bestimmt wird, wird von ihm jegliche Potenzialität und
Materialität ausgeschlossen, somit seine reine Geistigkeit behauptet,
zugleich aber ist damit auch die Macht ausgesprochen, schöpferisch
alles hervorzubringen, was irgendwie am Sein participiert.

Mit der Leugnung der reinen Geistigkeit verschliefst sich
der Verf. das Verständnis der Offenbarungslehre von der
Verfestigung der abgefallenen Geister im Bösen. In seiner auf die
Kritik des Pantheismus folgenden „Kritik des Offenbarungsglaubens"

nämlich spielt der Teufel eine ganz hervorragende
Rolle. Er glaubt demselben ein besonderes „Kapitelchen" widmen

zu sollen (Seite 273 ff.). Wir müfsten eine „Theodicee"
schreiben, um auf alle Einwendungen des Vf.s einzugehen. Wir
begnügen uns daher mit der doppelten Bemerkung, erstens, dafs
die vom Vf. angegriffenen Lehren für den Offenbarungsgläubigen
über allen Zweifel erhaben sind (worauf der Vf. allerdings nur
mit Hohn erwidert: Ja, Bauer, das ist was anderes, S. 277),
zweitens, dafs das Problem des Bösen gerade auf dem Standpunkt

des Pantheismus und des verwandten Theosophismus, mit
dem der Vf. sympathisiert, zu einem unlösbaren und
widerspruchsvollen Problem sich gestaltet. Nicht unterlassen dürfen
wir, den Ton zu rügen, in welchen der Vf. entgegen seiner
sonstigen vornehmeren Art in den Expektorationen über Böses
und Teufel (vgl. S. 276) verfällt.

Der letzte Paragraph enthält ein Wort zur Versöhnung.
Wir teilen die Schlufssätze daraus mit, die lauten: „Die Periode
der Selbstbesinnung, der erkenntnistheoretischen und geschichtlichen

Orientierung ist vorüber und die ersten Strahlen eines
neuen Tages "spitzen schon am dämmerigen Horizont auf.
Vielleicht schlägt dann auch einmal die Stunde, wo die Orthodoxie
des phil osophi8chen Elementes in ihrem System sich erinnert
und den edleren Bestrebungen der empirischen und spekulativen
Forscher handreichend entgegenkommt. Unter dieserVoraussetzung
wird der alte ehrwürdige Organismus frische Blüten treiben und
die Behauptung: ein Reich könne nur durch dieselben Kräfte
sich erhalten, durch welche es begründet worden, aufs neue ihre
Bestätigung finden" (S. 302).



(4) Dr. G. Spicker, Der Kampf zweier Weltanschauungen. 203

In diesen Schlufssätzen ist nur eines, die Hauptsache, aufser
acht gelassen, nämlich, dafs die Orthodoxie, oder vielmehr die
Kirche, die ja doch gemeint ist, nicht philosophischer Forschung
Werk, sondern göttlichen Ursprungs ist. In diesem liegen die
Quellen ihrer unversieglichen Lebenskraft. Ihres philosophischen
„Elementes" aber hat die Kirche und die wahre Orthodoxie sich
zu jeder Zeit erinnert und nie ein wahres Bildungselement
verschmäht, sei es empirischer, sei es spekulativer Natur.

Auch in der Gegenwart verleugnet die „Orthodoxie" diese
wahrhaft katholische, d. h. allumfassende Tendenz nicht. Und
was von der Orthodoxie, gilt auch von der „Neuscholastik", die
nichts anderes als die Philosophie der Orthodoxie ist. Der Vf.
ist so liebenswürdig, ihre Bestrebungen komisch zu finden
(8. 300 Anm. 1). Dafs er die wahre Natur der Neuscholastik
nicht kennt, beweisen indes Aufserungen, wie die folgende in
die Frage sich kleidende, ob die Orthodoxen wirklich der
Überzeugung sind, im schroffsten Gegensatz zur Philosophie, blofs
durch Autoritätsglauben sich auf die Dauer erhalten zu können
(8. 299). Weifs denn unser Gegner nicht, dafs sich unsere
Philosophie durchweg auf Vernunftgründe stützt und dafs wir mit
dem englischen Lehrer sagen : locus ab auctoritate infirmissimus
est? Allerdings gilt uns die in-der Kirche sich" manifestierende
göttliche Autorität als die höchste und gewisseste; in der
Philosophie aber lassen wir nur zu, was durch evidente Erfahrungsind

Yernunt'tgründe bewiesen ist. Daher werden wir auch ihm
gegenüber nicht auf „Autorität" uns berufen, sondern mit Vernunft-
gninden streiten; und aus Vernunftgründen verwerfen wir jene
Philosophie, deren Verteidigung der Vf. gegen uns führen zu sollen
glaubt, obgleich er sie selbst vom Standpunkt der Religion, den er
gewahrt wissen will, in den Worten verurteilt: „Dafs die
idealistische Richtung, von Cusanus bis Hegel, der französischen und
englischen ganz zu geschweigen, nicht blofs eine antichristliche,
sondern im Princip eine irreligiöse war. Spinozas Pantheismus,

Leibnitzens determinierte, rein geistige Monade, Kants
Verwerfung aller Metaphysik, Fichtes moralische Weltordnung,
Sehellings absoluter Urgrund, Hegels Weltprozefs, Schopenhauers
blinder alogischer Wille, Hartmanns Unbewufstes: alle diese
Standpunkte und Richtungen sind nicht geeignet, der Religion,
die unbedingt eines selbständigen und selbstbewußten Geistes
bedarf, zur Grundlage zu dienen" (S. 298).

Gleichwohl soll diese moderne Philosophie nicht „nur" eine
t erirrung des menschlichen Geistes sein! Nun gut! Auch
Wlr behaupten das nicht, wohl aber behaupten wir, dafs diese



204 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Philosophie mit ihrem subjektivistischen Ausgangspunkt und
ihren von Sp. hervorgehobenen Konsequenzen eine Yerirrung
des menschlichen Geistes ist. Wer dies leugnet und doch das

obige Verwerfungsurteil fällt, der verfällt einem Widerspruch,
welcher zwar nicht „komisch", aber doch in hohem Grade
bemitleidenswert ist.

Das Bestreben, die Verirrungen der modernen Philosophie
zu überwinden, ohne deren subjektiven Ausgangspunkt
aufzugeben, teilt mit Spicker Dr. C. Braig in seinem (5) Abrifs der
Noetik. Wenn der erstere in der Transcendenzfähigkeit des
menschlichen Geistes das Mittel erblickt, die verlorene Fühlung
mit der Religion wiederzugewinnen, so legt Braig das Gewicht
auf die ideale Begabung desselben, die sich im religiösen Gefühle,
dem Sinn für das Unendliche, offenbart. Besteht in dieser Rücksicht

eine wesentliche Übereinstimmung zwischen diesen beiden
Autoren, so herrscht anderseits ein entschiedener Gegensatz in
ihrer Stellung zur Offenbarung und zur Scholastik. Braig stellt
sich auf den Boden der Offenbarung und ist weit entfernt
davon, eine offen feindselige Haltung der Scholastik gegenüber
einzunehmen. Wenn wir gleichwohl zu unserem Bedauern auch
der vorliegenden Noetik gegenüber den principiellen Gegensatz

gegen Scholastik und Neuscholastik, der thatsächlich besteht,
trotz der häufigen Citate aus Thomas und Dante—konstatieren
müssen, so liegt der Grund in Lehren, die auch in dieser jüngsten

Schrift des Vf.s unzweideutig enthalten und für uns
unannehmbar sind. Schon die Art, wie die Erkenntnistheorie, die
doch nur aus einem Konglomerat logischer, psychologischer und
metaphysischer Lehrsätze besteht, als eine specielle und
grundlegende philosophische Disciplin behandelt wird, deutet auf einen
solchen Gegensatz hin. Aber auch davon abgesehen, so sind es
hauptsächlich drei Punkte von principieller Bedeutung, in welchen
sich der moderne Standpunkt des Vf.s kundgibt: 1. die an Kant
sich anschliefsende Behauptung der formalen Natur des
Verstandes, dessen Funktion folgerichtig auf eine Bearbeitung des
von Sinnlichkeit und Vernunft dargebotenen Materials sich re-
duciert; 2. die dadurch veranlafste Annahme eines besonderen
Vermögens für das Ideale (Vernunft); 3. endlich die dem
Selbstbewußtsein eingeräumte typische Stellung, die
sowohl die Erkenntnis der Natur als auch die Gottes bedingt.
Sinn, Verstand und Vernunft werden von diesem Typus beherrscht
und die objektiven Principien selbst, z. B. das des Widerspruchs
und der Identität in ihrer zweifellosen Gültigkeit durch das
Selbstbewufst8ein begründet.



(5) Dr. 0. Braig, Abrifs der Noetik. 205

Um dem Vorwurf zuvorzukommen, dais wir dem Vf. fremdartige

Lehren unterschieben, werden wir alle diese Punkte mit
den eigenen Worten desselben belegen.

Über den „Verstand" belehrt uns der Verf. in folgenden
Worten: „Das Material für das Verstandeserkennen liefern
der Innensinn, das Selbstbewufstsein, die Aufsensinne. Der
Verstand ist die rein formale Seite in der Bildungskraft,
durch die der Mensch seine Erkenntnis bewirkt, das
Unterscheiden für sich, abgesehen von einem unterscheidbaren
Etwas, die Thätigkeit des Unterscheidens, sofern wir seiner
absoluten Bewegungsform bewufst geworden sind" (S. 175).
„Eine materielle Vermehrung des Wissens schafft die
Thätigkeit des Verstandes in keiner Weise Was der
Verstand leistet, ist die allseitige Klärung, die vollständige
Ausdeutung der Erkenntnis. Der Zuwachs, den das Wissen durch
die abstraktiven Unterscheidungen erfährt, besteht darin, dafs
am Dasein und Sosein des Gegebenen das Seinmüssen
eingesehen wird, dafs am Thatbestand und Sachverhalt die Gründe
der Verbindbarkeit und Zusammengehörigkeit aufgedeckt
werden, dafs eine Erkenntnis, die materiell in ihren Elementen
und Voraussetzungen enthalten ist, ausdrücklich und bestimmt
herausgestellt wird" (S. 176). Wie folgender Ausspruch
zu zeigen scheint, ist diese Auffassung der Verstandeserkenntnis
als rein formaler aus der Ansicht entstanden, eine Mehrung
der Erkenntnis durch Verstandesoperationen komme einem
„Hervorbringen neuer Erkenntnisgegenstände" gleich. Es heifst nämlich

(Seite 177): „Warum liefert die Thätigkeit des Verstandes
eine wesentliche Bereicherung des Wissens, obwohl Begreifen,
Urteilen, Schliefsen und Beweisen keine neuen Erkenntnisgegenstände

hervorbringen?" Übrigens ist nicht einzusehen, wie der
Verstand das Wissen „bereichern" soll, wenn sein Geschäft, wie
6 er Vf. mit Lotze annimmt, nur in der „Herausstellung" des in
den Elementen (d. h.' den Sinnen, der Vernunft, dem
Selbstbewufstsein) schon Enthaltenen besteht. Die dem Verstandeserkennen

eignende „allgemeine und notwendige Gültigkeit", wie
sie vor allem den ersten und unabweisbaren Principien
zukömmt, wird aus der Unmöglichkeit entgegengesetzter Denkversuche

abgeleitet, was doch nichts anderes bedeuten kann, als
dafs die subjektive Denknotwendigkeit das höchste Kriterium
der Wahrheit bilde. Mit der Stellung des Selbstbewufstseins
'm System des Verfs. stimmt diese Erklärung, wir wir alsbald
sehen werden, vollkommen überein. Doch lassen wir den Vf.
selbst reden. „Die apagogischen Begründungen der ersten

Jahrbuch fur Philosophie etc. XIV. 15



206 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

und unbeweisbaren Principien vermehren das formale
Wissen. Sie zeigen, dafs Sätze wie ,A A; Aut Ens aut Nihil ;
A + b >A; a b b a' u. s. f. nicht blofs thatsächliche und
einmalige, sondern notwendige und allgemeine Gültigkeit
haben. Sie zeigen dies, indem die Ausnahmen von den Sätzen
nebst ihren Gegensätzen als denk- und seinsunmöglich
abgewiesen werden. An unmöglichen Denkversuchen die Unmöglichkeit

unterscheiden lernen, erfordert mannigfach neue
Denkanstrengungen gegenüber dem einfachen Urteilsvollzug. ,A non

non A.' Wer die Unterscheidungen, die Absurdes ad
absurdum führen, nicht selber und ausdrücklich gemacht hat,
besitzt nicht eine eigentliche Erkenntnis von dem geraden Gegenteile

des Undenkbaren, von den selbstverständlichen und
unverkennbaren Wahrheiten', er weifs sie nicht, er glaubt sie"
(S. 177). Verstehen wir diese Worte recht, so hätten wir z. B.
von dem Satze: das Ganze ist gröfser als jeder seiner Teile
erst dann volle Gewifsheit, wenn wir die Unmöglichkeit seines
Gegenteils erkannten, und diese Erkenntnis selbst würde uns
dadurch zu teil, dafs jeder Versuch, dieses Gegenteil als wahr
zu erkennen, scheitere. Wir halten diese Theorie für falsch.
Es gibt Sätze, deren Wahrheit unmittelbar eingesehen wird,
wie der erwähnte einer ist, Sätze, die zwar indirekt durch den
Satz des Widerspruchs begründet werden können, dieser
Begründung aber nicht bedürfen. Der Satz des Widerspruchs
selbst aber wird durch unmittelbare Einsicht in seine Wahrheit
erkannt, nicht durch die Unmöglichkeit des Versuches, das Gegenteil

davon, d. h. einen Widerspruch als wahr zu denken. In
dem obigen Ausspruch des Verf. wäre demnach die S ein s -

Unmöglichkeit der Denk Unmöglichkeit voranzustellen.
Ist der Verstand ein formales Vermögen, das nur Ordnung

im Erkenntnismaterial, nicht aber selbst Erkenntnis hervorbringt,
und soll gleichwohl der menschliche Geist nicht flügellahm am
Boden sinnlicher Erfahrung gefesselt sein : so bedarf er eines
höheren Vermögens, das Ideen wahrnimmt. Ein solches bietet
uns der Vf. in der Vernunft. Sie erhebt den Menschen über
das Tier (S. 179), ist das Vermögen der Beurteilung nach dem
rechten „Wertmafsstab" (S. 180), die Fähigkeit, auf Grund der
Sinnenwahrnehmung und der Verstandesleistung die Wesensformen

im Wirklichen anzuschauen (S. 188). In der Vernunft
bethätigt sich die eine Bildungskraft der Seele als produktives
Vorbilden (S. 189). „Sie ist das Vermögen der Principien
und der Ideen, und das Vermögen als höchste geistige
Gestaltungskraft wird aktualisiert durch das Vernunftgefühl."



(5) Dr. C. Braig, Abrifs der Noetik. 207

Princip und Idee gehen auf die Form, das Gefühl geht auf den
Inhalt, den Gehalt und Wert, das Ideal der Erkenntnis" (S. 190).

Auf Grund dieser Unterscheidung von Vernunftgefühl und
Vernunft vermö g e n glaubt Br. die Theorie der eingeborenen
Ideen bestreiten zu können.

Um die Citate nicht zu sehr zu häufen, fügen wir nur noch
hinzu, was von der religiösen Idee gesagt ist: „Die religiöse
Idee an sich ist die Bedingtheit des Menschen in seiner
Wesenswurzel, die Abhängigkeit seines Seins, seiner Denk-,
Wollens- und Gemütsgesetze vom Vollkommenen, die H in
Ordnung seines Wesensbestandes auf das Vollkommene. Im zweiten
Sinn ist die religiöse Idee der Reflex unserer gesamten
Vernunftverfassung im unmittelbaren Bewufstsein, das Wissen des
Menschen darum, dafs er nicht aus sich entstanden ist dafs sein
Daseinsgrund und Daseinszweck aufser ihm sein müssen. Das
bedingt die Idee des Unendlichen, die Gottesidee." „Die
Ideen als die Charakterzeichen der Vernünftigkeit im Menschengeiste

kommen uns zum Bewufstsein durch die Vermittelung der
geistigen Gefühle. Es sind: das Wahrheits-, das Sittlich-
keits-, das Schönheitsgefühl und die Einheit der drei, das

religiöse Ehrfurchtsgefühl, die anbetende Scheu vor dem
Unendlichen. Der Zug zum Unendlichen wohnt dem Menschen
unvertilgbar ein und ist von der Fassung des Gottbegrifles
unabhängig" (S. 200).

Fassen wir die verschiedenen Texte zusammen, so ist dem-
uach die Funktion der Vernunft eine gewisse Art von Fühlen
Und Schauen des Idealen und Unendlichen, wie es in Geist und
Natur sich offenbart. Vor allem im Geiste, da die Zergliederung
des Wesensinhaltes des Menschengeistes zu den vier Grundideen

(der theoretischen, ethischen, ästhetischen und religiösen)
führen soll (S. 198 f.).

Wie man von diesem Standpunkte die Theorie der
eingeborenen Ideen und den Theosophismus wirksam bekämpfen
könne, ist nicht abzusehen. Ebensowenig, wie man behaupten
könne, nicht die „Gottesidee" sei „der Nerv des Gottesbeweises'
(8. 203). Konsequenter appelliert Kuhn an die Lebendigkeit
des „Gottesbewufstseins", aus welcher der Beweis seine Kraft
®chöpfen müsse, sobald mehr als ein immanentes Grundwesen
der W elt, nämlich ein transcendenter, persönlicher Gott bewiesen
Verden wolle.

Lehrreich scheint uns die Vergleichung der Auffassung der
religiösen Idee des Verf. mit den Erklärungen, die Kuhn von
der Gottesidee gibt. Wir begnügen uns, folgende Äufserung

15*



208 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

anzuführen: „Wenn aber der menschliche Geist der unmittelbarste
und vollkommenste Spiegel ist, in dem sich dessen Bild dem
schauenden Auge (denkenden Geiste) unmittelbar darstellt, was
kann dieses in dem vernünftigen Geiste sich darstellende Bild
Gottes anderes sein als die Idee Gottes, die ihm, sofern er in
seiner kreatürlichen Vollkommenheit vorhanden ist, sofort ins
Bewufstsein tritt und sein unmittelbares Wissen von Gott ist?
ein Wissen von Gott, das ihm unabhängig von aller äufseren
Erfahrung und allem reflektierenden Denken beiwohnt und ihm
als Leitstern bei seinem auf die Betrachtung der Aufsenwelt
gerichteten Denken und Erkennen vorleuchtet, ähnlich dem Sterne,
der die Magier zur Krippe des Sohnes Gottes leitete" (Kathol.
Dogm. 2. Aufl. I. S. 415).

Wir haben in diesem Texte sowohl die „Idee an sich", als
auch sofern sie sich „im unmittelbaren Bewufstsein" reflektiert
(Braig S. 200) und weiterhin den Mafsstab und vorleuchtenden
Stern für das reflektierende Denken bildet.. Konsequent ist es,
wenn Kuhn diese Idee als unentbehrliches Element und als
beseelende Kraft betrachtet, woraus der vom „formalen" Verstände
geführte Gottesbeweis seinen wahren Gehalt und seine Gewifs-
heit schöpft (Kuhn a. a. 0. S. 701 f.).

Der platonisierende Gedanke einer unmittelbaren
Offenbarung des göttlichen Seins in dem des geschöpflichen Geistes
als eines Spiegels, aus dem Gottes Dasein in gewissem Sinne
unmittelbar erkennbar sei, so dafs sich die Beweise für dieses
Dasein nur als Entfaltungen des implicite von der „Vernunft"
Erkannten durch den reflektierenden Verstand verhalten, führt
auf Descartes zurück, dessen Auffassung der unseres Autors
sehr nahe zu stehen scheint, dessen Schlüsse auf der „Thatsache"
sich aufbauen, „dafs die Vernunft ideal ausgestattet und für das
Ideale veranlagt ist" (S. 203). Denn was ist der eine „Beweis"
des Descartes, der aus der Vollkommenheit der angeblichen
Gottesidee in uns auf Gott als deren Urheber schliefst, anderes
als ein Schlufs aus unserer idealen Veranlagung auf den
Urheber derselben?

Diese ideale Ausstattung schildert Descartes mit den Worten:
„Es liegt fürwahr nichts Befremdendes darin, dafs Gott, indem
er mich schuf, diese Idee als ein seinem Werk aufgeprägtes
Merkzeichen in mich gelegt hat; und dieses Merkzeichen braucht
auch nicht vom Werke selbst verschieden zu sein, vielmehr schon
damit allein, dafs Gott mich geschaffen hat, erscheint es sehr
glaublich, dafs er mich auch in irgend einer Weise nach seinem
Bild und Gleichnis hervorbrachte, und dafs ich diese Ähnlichkeit



(5) Dr. C. Braig, Abrifs der Noetik. 209

in welcher sich die Idee von Gott enthalten findet,
durch dasselbe Vermögen auffasse, durch welches ich mich selbst
erfasse" (Méditât. 3mc). Da hätten wir also eine Idee, oder,
wenn man will, eine „ideale Ausstattung" des menschlichen
Geistes, die zum „Wesensinhalt" desselben gehört und einen
wesentlichen Bestandteil des Selbstbewufstseins bildet.

Die von unserem Verf. dem Selbstbewufstsein eingeräumte
erkenntnistheoretische Bedeutung stimmt mit dieser Auffassung
aufs beste überein.

Wir vernehmen hierbei folgendes: „Der Inhalt der Erkenntnis,

den wir aus dem Selbstbewufstsein haben, ist mithin in dem
Begriffssinn und auch in den Begriffseinteilungen typisch für
unser Gesamtwissen. Hat ein Etwas zu dem, was wir in uns
selbst erleben, was wir von unserem Selbst, seinen Thätigkeiten
und Zuständen, von seiner Verfassung an sich und seinem
Verhalten zu anderem wissen, keine angebbare Beziehung und keine
nennbare Ähnlichkeit mit ihm, dann ist das Etwas kein
Erkenntnisgegenstand, sondern ein Phantom, hinter dem „Nichts"
steht. Insofern ist unsere Erkenntnis auf dem Grunde des
Selbstbewufstseins die Analogie für alles Wissen und unser Wissen
ist eine Analogie nach unserer Selbsterkenntnis. Mit Rücksicht

darauf, dafs das Wissen durch die natürlichen Erkenntniskräfte

nicht blofs von uns ausgebildet, sondern auch nach uns
geformt wird, nach Mafsgabe der Innenerfahrungen, ist die
Menschliche Erkenntnis in ihrer Wurzel Anthropomorphism us
lud sie mufs dies sein. Die .Idealität' und die ,Subjektivität'
unserer Gesamterkenntnis rücksichtlich ihres Ursprunges thut
aber der ,Realität' und der ,Objektivität' ihrer Bedeutung keinen
Abtrag" (S. 156).

Lassen wir die völlig wirkungslose „Versicherung", die in
den letzten Worten liegt, auf sich beruhen, so begreift sich,
w'ie selbst das Widerspruchsprincip subjektiv begründet wird,
nämlich aus der Unmöglichkeit jeden Versuches, in einem
Lewufstsein Widersprechendes zu verbinden. Was ergibt sich
aber bezüglich der Gotteserkenntnis? Offenbar ein anthropomor-
phistischer Gottesbegriff nach dem bekannten Ausspruch Jacobis:
»Gott, indem er den Menschen schuf, theomorphisierte, der
Mensch, indem er Gott denkt, anthropomorphisiert." Setzt man
Min das Wesen des Geistes in das Selbstbewufstsein, so wird
sich der Begriff Gottes zu einem verabsolutierten Selbstbewufstsein

gestalten, wie wir, wenn auch vielfach modifiziert, diesem
Legriff in den Systemen Günthers, Baaders, Kuhns, Schells
begegnen: ein Gottesbegriff, der ohne in die göttliche Natur einen



210 Znr neuesten philosophischen Litteratur.

Prozefs und damit zugleich Potentialität einzutragen, spekulativ
nicht ausgeführt werden kann. Indem wir diese Konsequenzen
ziehen, sind wir weit entfernt, Herrn Dr. Braig vorzuschreiben,
wie er lehren soll, oder zu prophezeien, wie er lehren wird.

Enthält das Selbstbewufstsein den universalen Typus, nach
welchem alles Gestalten der Seele vor sich geht, so wird dies
wohl auch von den Formen gelten, mit welchen die Sinne auf
die von aufsen kommenden Eindrücke reagieren. Vom Sinne
lesen wir: „Unter den Thatsachen des Bewufstseins nimmt das
sinnliche Empfinden die wichtigste Stelle ein. Sein Ergebnis,
die Empfindung, ist der vornehmste Gegenstand unserer
Innenerfahrung" (S. 156). „Ein Unterscheidungsgebilde in einer der
Kugelschichten (der Mensch mit den mannigfachen Formen seines
sinnlichen Bewufstseins wird nämlich einem System von
konzentrischen Kugelschalen verglichen, die wie die Farben eines
kontinuierlichen Spektrums zusammenhängen) stellt mit seiner
Form, mit der Konkavseite, als Bewufstseinsenergie, eine
Bestimmtheit des erkennenden Subjektes und unter dieser das Subjekt

selber dar. Mit seinem Inhalte, mit der Konvexseite, ist
das Gebilde ein Bewufstseinunterschied, und dieser weist auf eine
Bestimmtheit und unter ihr auf einen Gegenstand hin, die, beide
vom Subjekte verschieden, es zur Setzung seines Zustandes ver-
anlafst haben. Die zwei Seiten vermittelt' der Strahl des
Unterscheidens: es ,stellt' die eine Seite durch die andere ,vor'.
Durch ihre Unterscheidungsthätigkeit bringt sich die Seele
mittelst ihrer Unterscheidungsgebilde, der in ihr hervorgerufenen
Innenzustände, die Aufsendinge zum Bewufstsein und zur
Erkenntnis" (S. 160).

Wie es zugeht, dafs die Seele von subjektiven Zuständen
zu äufseren Objekten gelangt, wird man wohl nicht weiter fragen
dürfen. Dafs aber der Strahl des Bewufstseins infolge irgend
einer Anregung in die Regenbogenfarben der mannigfaltigen
Sinnengebilde sich unterscheidet, wird auch Fichte zugeben, nur
glaubt er die „äufsere" Anregung entbehren zn können.

Dieser Bewufstseinstheorie glauben wir entschieden
widersprechen zu müssen. Das beschränkte, individuelle Ich des
Menschen kann nicht der Typus alles Erkennens sein. Sinne
und Vernunft enthalten eine Fülle von Formen, durch die das
Selbstbewufstsein bereichert wird und die engen Schranken
seines Einzeldaseins durchbrochen werden. Im Begriffe des

objektiven Erkennens liegt es, dafs das Erkennende aufser der
eigenen Form sich zu fremden Formen, gleichsam zu dem Sein
alles Erkennbaren zu erweitern vermag. Schon im Begriff des



(5) Dr. C. Braig, Abrifs der Noetik. 211

Seins tritt die Seele über die Schwelle des Selbstbewufstseins
hinaus. Durch die Erkenntnis der Natur, der Tausende von
Arten des natürlichen Seins nimmt sie eine Fülle von Ideen
auf, die sie aus sich selbst nimmermehr zu schöpfen vermöchte.
In diesem Betracht kommen Malebranche und die Ontologisten
der Wahrheit näher, wenn sie die Ideen nicht aus einer
Intuition des angeblich im Wesen des Subjekts selbst verborgenen
Idealen, sondern aus einer gewissen Anschauung des göttlichen
Wesens (aus einer abstrakten Wesensschauung Gottes, wie
manche sich ausdrücken) ableiten. In Wahrheit aber erwerben
wir die Erkenntnis der Ideen (im objektiven Sinne) überhaupt
nicht durch Intuition, sondern auf dem Wege der Abstraktion.
Denn formell genommen besitzen diese Ideen, d. h. die Wesensformen

der Dinge aktuale Realität weder im göttlichen Wesen
noch im Selbstbewuftsein noch in den Dingen. In Gott sind sie
der eine und absolut einfache, die Vielheit des Denkmöglichen nur
objektiv (als actu Gedachtes) umfassende, mit dem Wesen Gottes
identische Gedanke. In den Dingen aber finden sie sich nicht
in der aktualen Intellegibilität, die sie im erkennenden Geiste
anziehen, sondern infolge der Verwirklichung im Stoffe in
individueller Konkretion. Der denkende Menschengeist endlich
ist selbst auf eine bestimmte Gattung und Art des Seienden
eingeschränkt und kann aus diesem Grunde nicht als Typus und
Quelle idealer oder überhaupt objektiver Erkenntnis gelten, sei
es nun einer solchen durch den Verstand oder die Sinne. Die
Ansicht des Verf., dafs alles Gestalten und Formen, alles Unter
scheiden und Verbinden im Selbstbewufstsein seine tiefste Quelle
und sein Vorbild habe, ist sonach als unhaltbar zu verwerfen.


	Zur neuesten philosophischen Litteratur

