
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 14 (1900)

Artikel: Streiflichter über Ziel und Weg des Studiums der thomistischen
Philosophie mit besonderer Bezugnahme auf moderne Probleme

Autor: Grabmann, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761980

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stadium der Thomasphilosophie. 137

et secundum numerum constituere bellatores. Item latitudo
regionis Er verlangt aber überhaupt eine gröfsere Anzahl
"von Kriegern: quamvis autem bellatores sint aptiores ad pugnam,
quia experientiam habent et pugnandi artem, et, ut ait Yegetius
„nemo facere metuit, quod se bene dixisse confidit," impetum
tarnen multitudinis sustinere non possent nisi cum multitudine.1
Dafür führt er dann noch mehrere Beispiele aus der Geschichte
desjenigen Volkes an, welches schon in den ältesten Zeiten die
von Gott selbst gewollte allgemeine Wehrpflicht anerkannte, aus
der Geschichte des Volkes Israel. Assumendi sunt igitur — so
schliefst er seine Darlegungen hierüber — cives ad pugnam
Don solum bellatores distincti in quocumque genere sint, sive
Donsiliarii, sive artifices, sive agricultores, dummodo disposi-
tionem corporis habeant,undenonimpediantura pugna.2

(Fortsetzung folgt.)

38*-*

STREIFLICHTER ÜBER ZIEL UND WEG DES
STUDIUMS DER THOMISTISCHEN PHILOSOPHIE
mit besonderer Bezugnahme auf moderne

PROBLEME.

Von MARTIN GRABMANN.

Es wird in der Gegenwart vielfach ein fortgeschrittenes den
Modernen Zeitbedürfnissen entgegenkommendes Studium der
Philosophie und auch der Theologie des hl. Thomas gefordert,
"Wobei freilich verschiedene Ansichten an der Konstruktion des
»Thomas des 19. Jahrhunderts" sich beteiligen. In den folgenden

Darlegungen soll Ziel und Weg der thomistischen Philosophie
der Gegenwart beleuchtet werden und zwar mit dankbarer
Bezugnahme auf die herrlichen Weisungen Leos XIII. und die
besonnenen Anschauungen der Hauptträger des Thomismus in
alter und neuer Zeit. Den folgenden Reflexionen eignet keineswegs

Vollständigkeit weder nach Inhalt noch nach Litteratur-
angabe, da nur eine aphoristisch-skizzenhafte Erörterung ins
Auge gefafst ist.3 Wir gruppieren unsere Ausführungen unter

1 De reg. Princ. 1. 4. cap. 10. 2 Ebd.
3 verweisen auf: Dr. Co m mer, Die immerwährende Philosophie

1099 ; De Wulf: Q' est ce que la philosophie scolastique? Les notions



138 Studium der Thomasphilosophie.

die folgenden, im Texte der Encyklika „Aeterni Patrie" keimhaft

enthaltenen drei Gesichtsqunkte, indem wir als Kriterien
eines zeit- und zweckgemäfsen Studiums der Philosophie des
hl. Thomas normieren:

I. Organisch-systematisches Thomasstudium.
II. Historisch-kritisches Thomasstudium.

III. Anwendung der thomistischen Doktrin auf moderne
Probleme.

I.
Das organisch-systematische Thomasstudium begreift

die folgenden Momente in sich:
1. Studium der höchsten Principien der thomistischen Lehre

an sich und im inneren Zusammenhange.
2. Studium der einzelnen Materien im Lichte dieser höchsten

Principien und Grundlehren des Aquinaten.
3. Beachtung des Genius der thomistischen Werke.
4. Studium der thomistischen Wissenschaftslehre.
Ad 1—3. Das Mafs der kreatürlichen Wahrheit ist das

Sein der Dinge und in letzter Linie das Sein Gottes, in welchem
alles endliche Sein originaliter et virtualiter gründet. Hieraus
ergibt sich eine Abstufung, eine Zusammenordnung des endlichen
realen und ideellen Seins in sich wie auch im Hinblicke auf
Gottes Sein und Erkennen. Hierin gründet die Thatsache, dafs
beim hl. Thomas eine unterschiedliche Behandlung der Wahrheiten

erkennbar ist, insofern den obersten Principien und Grundlehren

eine ihrem inneren Werte entsprechende auszeichnende
Berücksichtigung zu teil wird. Infolgedessen ist bei Thomas
wohl zu unterscheiden zwischen centralen und peripherischen
Wahrheiten. Es zeigt sich bei ihm eine monarchische Gliederung
der Ideen, die von wegen der centralen Stellung des
Gottesgedankens gewissermafsen hierarchischen Charakter besitzt. Wie

fausses et incomplètes. Revue — néoscolastique 1898, fasc. 2 et 3. Die
nähere Litteratur findet sich bei: Dornet de Vorges, La philosophie
thomiste pendant les années 1888—1898. Paris 1898. — P. Wehofer,
Die geistige Bewegung im Anschlufs an die Thomas-Encyklika Leo XIII.
Wien 1897. — Dr. Schneid, Die Litteratur über die thomistische
Philosophie seit der Encyklika „Aeterni Patris." Dieses Jahrbuch I.
269—308; — Dr. Morgott, Zur Litteratur über die Encyklika Aeterni
Patris. Lit. Rundschau X, 289—292; Mgr. Parkinson, Phases of
Catholic Philosophy in the XIX. Century, Congrès scientifique international

à Fribourg III, 465—477. Die folgenden Ausführungen haben
speciell die Philosophie des hl. Thomas im Auge, für den katholischen

Theologen ist pietätsvoller Anschluls an den Aquinaten
selbstverständlich.



Studium der Thomasphilosophie. 13i>

schön hat nicht Dr. Willmann1 die Grundgedanken der Summa
theologica, dieses „opus utilissimum et numquam satis laudatum"2
ausgesprochen, indem er die drei Hauptteile derselben mit den
folgenden Überschriften charakterisiert: „Gott, Mensch, Gott-
mensch oder auch Urbild, Ebenbild, Verähnlichung oder mit dem
gleichen Rechte auch: Welt, Mensch, Kirche oder Natur,
Gesetz, Übernatur oder endlich: Notwendigkeit, Freiheit, Gnade."

Aus diesen Erwägungen über die Bedeutung der Principien
des hl. Thomas läfst sich unschwer bestimmen, was
organischsystematisches Thomasstudium ist und was dasselbe nicht ist.
Organisch-systematisches Thomasstudium ist es nicht, wenn
einzelne Sätze und Lehrpunkte des Aquinaten in mechanisch-
atomisierender Weise zusammengestellt oder vielleicht gar für
subjektive Anschauungen zurechtgelegt werden, ohne dafs dabei
die Genesis dieser Lehrsätze aus höheren Grundsätzen gewürdigt
wird. Das organisch-systematische Thomasstudium mufs objektiv
sein; es müssen die originellen Gedankengänge der thomistischen
Lehre unserem Denken Prototyp und Wegweiser sein. Diese
Objektivität aber wird nur erreicht durch das Eindringen in
den organischen Konnex der obersten Principien und Leitmotive
des engelgleichen Lehrers.

Nur im Lichte dieser obersten Principien sind die Detaillehren

des hl. Thomas voll und ganz verständlich. So dient
dem Aquinaten zu seiner tiefen Sakramentenlehre als Hilfsmittel
die Metaphysik der Ursachen,3 während die Harmonie zwischen
objektiver und subjektiver Erlösung auf dem Satze basiert:
»Oportet universalem causam applicari ad unumquodque specia-
üter." (S. c. S. IV, 55.) Der Einblick in den organischen
Zusammenhang der thomistischen Principien, das Verständnis für
die Teleologie und Konsequenz im thomistischen System, all dies
lst Ursache, warum ein Banez mit solcher Begeisterung die
praemotio physica betont, warum ein Medina die Lehre von der
0rganisch-dynamischen Wirksamkeit Christi als eines „mysterium
reconditae theologiae" mit solcher Wärme vertritt.4 Der Thomist
sucht in erster Linie den sensus proprius und obvius des Aquinaten

zu ermitteln — Medices, Sylvius, Marinis u. a. sind hier
uns Vorbild, doch der Thomist bleibt hiebei nicht stehen, er
sucht die ganze Höhe, Weite und Tiefe der thomistischen Lehre

1 Will mann, Geschichte des Idealismus II, 474.
2 Toletus, Enarr. in Summam (ed. Paria 1869), I, 5.

0
3 Dr. Morgott, Der Spender der hl. Sakramente, Freiburg 1887.

1 —10.
* Bartholom. Medina in III. q. 13. a. 2.



140 Studium der Thomasphilosophie.

zu erfassen, eine Aufgabe, an der ein Capreolus und Cajetan,
ein Piny und Antoninus Reginaldus ihre gewaltige Geisteskraft
erprobt haben. Das ist wahres organisches Thomasstudium.
Dasselbe wird aber mächtig gefördert und gehoben durch Sinn
für den Genius der Werke des hl. Thomas, wovon schon
anderorts die Rede war, und besonders auch durch die Kenntnis
der thomi8ti8chen Wissenschaftslehre.

Ad 4. Der hl. Thomas hat vielerorts, besonders in seiner
expositio in Boeth. de trinit. über Gegenstand, Weg und Ziel
der Wissenschaft, Wahrheit und Klarheit geboten. Er betont
die Harmonie zwischen Induktion und Deduktion, ihm ist der
Realgehalt der Wissenschaft ein beharrlicher und einheitlicher,
die von ihm hervorgehobene Idee der Weisheit verleiht der
Wissenschaft ethischen Charakter. Die ganze Wissenschaftslehre
des hl. Thomas bekundet eine hohe Aulfassung vom WTesen der
wahren Wissenschaft. Ein modernes Schlagwort ist
„Wissenschaftlichkeit". Aber kann es ein strengeres wissenschaftliches
Verfahren geben als das des hl. Thomas und seiner Schüler,
z. B. des Cajetan und Godoy? Wer an der Wissenschaftlichkeit

des Mittelalters zweifelt, der lese z. B. bei Augustinus
Triumphus1 die Anforderungen an den Magister theologiae
nach, der nehme Einsicht von dem Prologe zum Sentenzenkommentar

des Dionysius Carthusianus.
Der hl. Thomas gibt auch eine tiefbegründete Einteilung

des menschlichen Wissensgebietes und übertrifft hier weit die
Einteilungen eines Baco von Verulara, Ampère, Comte und Wundt.2
Der Vertreter der thomistischen Philosophie wird gewifs die
diesbezüglichen Gesichtspunkte des Doctor Angelicus hochhalten.

Indessen finden sich bei neueren Thomisten Einteilungen,
welche dem hl. Lehrer und den klassischen Thomisten fremd
sind. So scheint die jetzt übliche Einteilung der Realphilosophie
in generelle und specielle Metaphysik nicht ganz im Einklang
mit St. Thomas (cfr. S. Thomas, Comment, in I. Physic, lect. 1)
und den älteren Thomisten (Giovi, Metaphysica Thoraae a Vio
Cajetani Bononiae 1688 quaest. prooem. lect. 1—3) zu stehen.
Der seit Wolf eingebürgerte terminus: Ontologia engt den Inhalt

1 Augustini Triumphi Summa de potestate ecclesia9tica (ed.
Romae 1583) q. 108: a. 1. utrum dignus magistrari in theologia teneatur
scire humanas scientias? a. 9. utrum dignus magistrari in theologia
teneatur scire omnium gentium linguas?

5 Rozary, Comte, Wundt und die Philosophie in der Hierarchie
der Wissenschaften. Congrès international catholique à Fribourg III,
230-257.



Studium der Thomasphilosophie. 141

der jcQcorrj <pii.oOog>ia ein. Auch die bei den meisten neueren
Autoren philosophischer Kompendien ad mentem D. Thomae
gebräuchliche Einteilung der logischen Wissenschaft in formale
Rogik (Dialectica) und materielle Logik (Critica) dürfte in den
Prineipien der thomistischen Wissenschaftslehre keineswegs
begründet sein. Deswegen sind auch einzelne neuere Thomisten,
z- B. Dr. Commer (Logik als Lehrbuch 1895), Dr. Rittler,
(Synopsis der Philosophie, Logik 1889) und Mercier (Logique
Und Critériologie) von dieser Einteilung abgegangen und sie
haben hierdurch eine schärfere Normierung der Grenzen zwischen
Ideal- und Realphilosophie erzielt.

Rittler (1. c. S. 28) schreibt hierüber: „Dadurch greift die
«materiale Logik" in die Realphilosophie hinüber, zieht Fragen,
welche ausschliefslich vor das Forum der letzteren gehören, in
den Bereich der logischen Untersuchungen und verwischt die
Frenzen der logischen und realen Wissenschaft." Auch die
Beachtung der Grundsätze der thomistischen Wissenschaftslehre

ist ein Faktor zum organisch - sy ste matis chen
Th omasstudium, welches die konkrete Verwirklichung des
Massouliéschen : „Divus Thomas sui interpres" ist.

II.
Die moderne Wissenschaft steht unter dem Zeichen der

Empirie und Geschichte. Das geschichtlich-kritische Moment hat,
nls Mittel zum Zwecke aufgefafst, sicherlich gar manche Vorteile
Inr die Ausgestaltung einer Wissenschaft. Auch der Thomist
wird diesen Gesichtspunkt nicht aufser acht lassen können, zudem
ihm St. Thomas selbst hierin Vorbild ist. [cfr. S. Thomas in
Aristot. de coelo et mundo I. lect. 22; Metaph. lib. II. lect. 1;
de anima lib. I. lect. 2.] Recht schätzbare Detailnachweise über
die Stellungnahme des hl. Thomas zur Geschichte und Kritik
finden wir bei Roselli1 angegeben.

Der geschichtlich-kritische Standpunkt stellt an den
Thomisten eine doppelte Anforderung:

1. Kenntnis der Quellen des hl. Thomas.
2. Kenntnis der Weiterbildungsstadien der thomistischen

Doktrin bis zur Gegenwart.
Ad 1. Die philosophische Hauptquelle des hl. Thomas ist

Aristoteles. Die besten Interpreten der thomistischen
philosophischen Doktrin waren von jeher auch gute Aristoteliker.
P- Mandonnet schreibt vom 13. Jahrhundert so wahr: „L'assi-

1 Roselli, Summa philosophica. Romae 1783, I. 517 sq.
Jahrbuch für Philosophie etc. XV. 11



142 Studium der Thomasphilosophie.

milation de la science d' Aristote était le grand problème
intellectuel du XIIIrae siècle."1 Auch in unseren Tagen ist ein
Zurückgehen auf den Originaltext des Stagiriten gefordert,,
weswegen Papst Leo XIII. wiederholt aristotelische Studien iin
Dienste der thomistischen Propaganda wärmstens befürwortet hat..

Auf katholischer Seite haben deshalb mit Erfolg in dieser Richtung

gearbeitet: Dornet de Vorges1, Gommer, Nik. Kaufmann,
v. Hertling, Baumker, Rolfes, Kappes, Elser u. a. und sie haben
auf diese Weise durch Aristotelesstudien die Philosophie des
hl. Thomas klargestellt und verteidigt. Gründliches Studium
der grofsartigen Aristoteleskommentare des hl. Thomas gibt dem
Thomisten einen sicheren Schlüssel für das Verständnis der
aristotelischen Doktrin. Bartholomäus Medina sagt so schön: „D.
Thomas primus ausus est totum Aristotelis textum explicare et
lumine fidei dirigente melius intellexit Aristotelem quam ipse
sese intellexit."2 Und Pius von Mirandula schreibt: „Sine Thoma
mutus esset Aristoteles." Das Studium des Verhältnisses zwischen
Aristoteles und St. Thomas ist von einzigartigem Interesse.

„Scias quod non perficitur homo in philosophia, nisi ex
scientia duarum philosophiarum, Aristotelis et Piatonis",
Albertus M. Metaph. lib. I. tract. 5. c. 15.

Dieser Gedanke Alberts d. Gr. ist auch der seines grofsen
Schülers. Über das Verhältnis des hl. Thomas zu Plato hat bes.

Lipperheide interessante Beziehungen dargethan.3
In der Patristik sind für den Engel der Schule

Hauptquellen gewesen: der Areopagite, Johannes v. Damaskus und
besonders Augustin.4 Die Quellen, welche für St. Thomas in
der Frühscholastik geflossen sind, sind in neuester Zeit wohl
erforscht worden, besonders in den unter der Leitung von Hert-
ling-Bäumker erscheinenden Beiträgen zur Geschichte der Philo-

1 Mandonuet: Aristote et le mouvement intellectuel du moyen—
âge pag. 59.

2 Bartholomaeus Medina in III., de divo Tlioraa elogium (ed.
Venet. 1582).

3 Lipperheide: Thomas von Aquino und die platonische Ideenlehre.

München 1890. Über den Piatonismus in der Scholastik handelt
Huit: Le Platonisme an Xllme siècle: Annales de Philosophie chrétienne
t. 21 p. 178 sq.

1 Über das Verhältnis Augustins zur Scholastik: Ehrle-
Denifle, Archiv V, 603 ff., Augustinismus und Aristotelismus in der
Scholastik gegen Ende des 13. Jahrb. —Grandgeorge: Saint Augustin
et le Néo - Platonisme. Paris 1896. — Herrliche Ausführungen über
das Verhältnis von Augustin zu Thomas gibt Will mann, Geschichte
des Idealismus II, 458, 459 u. 460. Die Repräsentanten der Thomisten-
schule waren deshalb von jeher gründliche Augustinuskenner.



Studium der Thomasphilosophie. 143

sophie des Mittelalters und sind in den Schriften von Picavet und
m dem Werke von Régnon: Les origines de la scolastique et
Hugues de St.-Victor (Paris 1895) dargestellt worden. Eine
Reihe vorzüglicher Monographieen über die vorthomistische Sen-
tenzenlitteratur u. s. w. hat Licht gebracht in die ersten Anfänge
der Scholastik. Auch über das Verhältnis der thomistischen
Philosophie zum arabischen Aristotelismus sowie zur jüdischen
Philosophie sind in neuester Zeit gründliche Untersuchungen
angestellt worden. Wenn also auch manche wertvolle Forschungen
über die Quellen des hl. Thomas gemacht wurden, so hat doch
hier der thomistische Philosoph noch ein ausgedehntes Arbeitsfeld.1

St. Thomas soll ja in erster Linie katholisches
Forschungsideal sein und bleiben.

Ad 2. Der Thomist hat die geschichtliche
Weiterentwicklung der thomistischen Doktrin zu verfolgen. Vorerst
smd die Werke des Aquinaten auch vom historisch-kritischen
Standpunkte aus zu untersuchen. Diese Seite des
Thomasstudiums hat ihre Hauptvertreter an Antonius Senensis, Nicolai,
de Rubeis, und in neuester Zeit an Uccelli gefunden. Der
portugiesische Dominikaner Antonius Senensis (f 1584) hat auf Grund-

v
1 Avencebrolis fons vitae ed. ßaeumker, Monasterii 1892—1895.

Von den genannten Beiträgen etc. sind aufserdem besonders zu beachten:
~r; Bülow, des Dominikus Gundissalinus Schrift von der Unsterblichkeit

der Seele u. s. w. 1897. (cfr. Baumker, Dominikus Gundissalinus
als Philosoph. Schriftsteller, congrès scientifique international à Fribourg
UI, 39—59,); Dr, m. Baumgartner, die Philosophie des Alanus ab
Bisulis 1897; Baumgärtner, die Erkenntnislehre des Wilhelm von
Auvergne 1893. — Picavet hat über Roscelin und Abälard und Alexander

v. Haies geschrieben. — Weitere Beiträge zur Geschichte der
^orscholastik sind: Clerval, les écoles de Chartres au moyen-âge.
Bans 1895. Mi chaud, Guillaume de Champeaux. Paris 1867. —
jalois, Guillaume d' Auvergne. Paris| 1888. — K. Werner, Wilhelm
'• Auvergnes Verhältnis zu den Piatonikern des 12. Jahrh. Wien 1873;

T,ersclbe, die Psychologie des Wilhelm von Auvergne. — Die Sentenzen
f-olands hat P. Gietl 0. Pr. bei Herder ediert. — Denifle, die Sen-
I>nZw Abälards lm Archiv von Denifle-Ehrle 1. 402—469, 584—624. —

e Wulf, le problème des universaux dans son évolution historique du
44a.an siècle, im Archiv für Geschichte der Philosophie IX, 427—

44. — Ki Igen st ein, die Gotteslehre des Hugo von St. Viktor. Würz-
p ys 1897. — Deutsch, Peter Abälard. Leipzig 1883. — Hausrath,
v®1 Abälard. Leipzig 1893. — Guttmann, das Verhältnis des Thomas

ü. Aquin zum Judentum und zur jüdischen Litteratur (Avicebron und
aimonides). Göttingen 1891. — Rénan, Averroès et 1' Averroisme.

(lp«ri* — Jourdain, Recherches critiques sur 1' âge et 1' origine

von Iaâuctioils latines d' Aristote. Paris 1893. — Morgott, Roland
tt Bologna und Sentenzenlitteratur des früheren Mittelalters. Lit.
landweiser 1891. S. 545 Sp. 81—90.

11*



144 Studium der Thomasphilosophie.

läge gründlicher jahrelanger Studien ediert: „In Theologiae Sum-
mam D. Thomae Aquinatis marginalibus notis et indicationibus
omnium cujuscumque generis autorum. Antwerpiae 1569", ein
Werk, das Schottus in seiner Bibliotheca Hispana (pag. 526)
ein opus „Herculei plane laboris et industriae" nennt. Derselbe
Antonius de Sena schrieb auch: „In quaestiones D. Thomae
disputatas et quae his conjungi soient notae. Antwerpiae 1571".
Desgleichen verdanken wir demselben eine kritische Ausgabe
der Catena aurea und des angeblichen Kommentars des hl. Thomas
zur Genesis. Die historisch-kritischen Arbeiten von Nicolai und
besonders von de Rubeis sind auch heutzutage noch mafsgebend,
Uccellis Leben war ganz dieser Sparte thomistischer Forschung
mit herrlichem Erfolge gewidmet.1 Ein Bedürfnis wäre auch
eine Realkonkordanz zu sämtlichen Werken des hl. Thomas, so
ein Petrus v. Bergamo des 19. Jahrhunderts, ein paralleles Werk
zu Bonitz, Index Aristotelicus. Berolini 1870.

Weiterhin verdient die Stellung des hl. Thoraas zu den
übrigen grofsen Scholastikern eine hohe Beachtung. In
dieser Beziehung sind bisher manche wertvolle Studien über
Petrus Lombardu8, Bonaventura, Heinrich von Gent, Duns Scotus
u. a. erschienen. Besondere Berücksichtigung verdient das
Verhältnis des hl. Thomas zu Alexander v. Haies und Albert d. Gr.2

1 Der Text des hl. Thomas ist in neuester Zeit vielfach kritisch
untersucht worden; die neue Thomasausgahe, die in Rom im Auftrage
Leos XIII. erscheint, stützt sich auf gründliche kritische Studien.
Quellenkritische Studien haben wir von: Galea Luigi, de fonlibus quorumdam
opusculorum S. Thomae. Melitae 1880. — Franco, J codici vaticani
délia versione greca delie opere di S. Tommaso d' Aquino 1893. Die
hauptsächlichsten Arbeiten von Uccelli sind: Notizie storico-critiche
circa un commentario inedito di S. Tommaso d'Aquino sopra il libro di
s. Dionigi de' nomi divini in La scienza e la fede 1869, C,V, 368 und
460. — Intorro a' due opuscoli di S. Tommaso d'Aquino sul governo
de' subditi al re di Cipro ed alla duchessa di Fiandra, lettere critica ibid.
1870, CIX, 106 ff. De' testi esaminati da S. T—o d'Aquino nell'
opusculo contro gli errori de' Greci, relativemente all' infallibilità ponti-
ficia, memoria Napoli 1870 (cfr. Reusch, die Fälschungen in dem
Traktat des Thomas von Aquin gegen die Griechen, kgl. b. Akademie
der Wiss. III. Cl. 18. Bd. 3. Abt.) — Sermoni inediti di s. T— o. e. s.
Bonaventura in La scienza e la fede 1870, C, IX. 395 ff. Im Jahrgang
1874 dieser Zeitschrift bringt Uccelli ausführliche Referate: Memorie
del 6. Centenario di s T-o d' A-o. — Uccelli hat auch das Autograph
der Summa contra gentes entziffert und eine kostbare Ausgabe davon
ediert 1878, — ferner: In Isaiam prophetam, in très psalmos David, in
Boeth. de hebdom. et de trinit. expositiones cura et studio P. A.
IJ c c e 1 Ii.

* Über Petrus Lombard us hat unlängst Kögel geschrieben.
Protois, Pierre Lombard, sa vie, ses écrits, son influence. Paris 1881.



145

Die Beziehungen zwischen Thomas und seinen unmittelbaren
Schülern Ägidius Romanus, Petrus v. Tarentasia1 und Augustinus
Triumphus sind bis jezt so viel wie gar nicht untersucht. Siger
von Brabant2 wird in neuester Zeit mit grolsem Rutzen erforscht.
Die Geschichte der scholastischen Philosophie ist geschrieben
von Stöckl und Hauréau; auch die Werke über die Pariser

Uber Bonavent ura: Hollenberg, Studien zu Bonaventura. Berlin
1862; — Werner, die Psychologie und Erkenntnislehrc des Johannes
Bonaventura. Wien 1876. — F. a Fauna, Ratio novae collectionis
operum S. Bonaventurae. Taurini 1874. — Couailhac, Doctrina de ideis
Divi Thomae divique Bonaventurae conciliatrix. Parisiis 1897. — Über
Heinrich von Gent: De Wulf, études sur Henri le Gand, und Ehrle-
Denifle, Archiv für Litteratur- und Kirchengeschichte des Mittelalters II,
670. Über Duns Scotus: Pluzanski, Essai sur la philosophie de
Duns Scot. Paris 1877. Vacant, études comparés sur la philosophie de
St- Thomas d'Aquin et sur celle de Duns Scot. 1891. — Schneid, die
Körperlehre des Duns Scotus. Über Albert d. Gr.: Quétif-Echard,
H 169; Sighart, Albertus Magnus. Rgsbg 1857. — A. van Weddingeu,
Albert le Grand, le maître de St. Thomas d'Aquin d'après les plus récents
'ravaux critiques. Paris— Bruxelles 1881. — v. Hertling, Albertus M.
Köln 1881. — J we in s 0. Pr., Le B. Albert-le-Grand; de l'ordre des
frères-prêcheurs. Bruxelles 1874. M el chior Weiss, Primordia nova
bibliographiae B. Alberti Magni. Parisiis 1898. — Zell, Albertus M. als
Erklärer des Aristoteles, Katholik. Bd. 69. 166—178. — W. Feiler,
die Moral des Albertus Magnus. Leipzig 1891. — Joël, Verhältnis
Alberts d. Gr. zu Moses Maimonides. — Haneberg, Zur Erkenntnistheorie

des Avicenna und Albertus M. 1869. — Dr. Bach, des Albertus
Verhältnis zu der Erkenntnislehre der Griechen etc. Wien 1881.

Ehrle-Denifle, Archiv II, 236. — Über Alexander von Haies: En d res,hes Alexander von Haies Leben und psychologische Lehre. Philos.
Jahrbuch der Görresgesellschaft I, Heft 1, 2 u. 3. Viel Material über

Thomas und die anderen Scholastiker findet sich zerstreut in den
Monumenta ordinis Praedicatorum historica, welche im Auftrage des
H. H. Ordensgenerals P. Andreas Frühwirth erscheinen. — Über das

erhältnis des hl. Thomas zu den anderen Scholastikern ist auch bereits
früherer Zeit geschrieben worden: Macedo, Rada, Sarnauus, Sfortia,

&tumelius, Aquarius, Mauritius a Sto Gregorio haben das Verhältnis
^wischen dem hl. Thomas und Duns Scotus erörtert. Bonherba a. S.
jbilippo hat das Verhältnis zwischen St. Thomas. Duns Scotus uud
ägidius Romanus besprochen. Lardito hat die Inkarnationslehre des

h Anselm (cur Deus homo) mit der des hl. Thomas (S. Th. III. q.
26) verglichen. Dionysius Carthusianus hat bekanntlich in seinem

entenzonkommentar die Ansichten der verschiedeneu Scholastiker gegenseitig

verglichen.

p
1 Über Petrus v. Tarentasia: Vie du bienheureux Innocent [Fr.

• de Tarentasia] de 1' ordre des frères prêcheurs par un religeux
u« même ordre. Rom 1896.
(j.

a Über Siger von Brabant: Baumker, die Impossibilia des
>ger von Brabant. — P. Mandonnet 0. Pr., Siger de Brabant et l'Aver-
tusme latin au moyen-âge. Davon separat erschienen: Aristote et le
°uvement intellectuel du moyen-âge. Fribourg (Suisse) 1899.



14«

Universität von Feret und Denifle - Chatelain, desgleichen das
kostbare Archiv für Lit.- u. Kirchengeschichte von Denifle-Ehrle
bringen für die Geschichte des Thomismus wertvolle Belege.
Auch die bibliographischen Werke von Altamura (Bibliotheca
Dominicana. Romae 1677) und das grofsartige Werk von Q,uétif-
Echard, sowie Hurters Nomenklator bieten reiches Material für»
die Geschichte des Thomismus. Aber eine wissenschaftliche
Darstellung der Geschichte des Thomismus bis zur Gegenwart
ist ein bislang noch nicht gelöstes Problem, während die
Franziskanerschule an Prosper de Martigné einen Historiographen
gefunden hat.1

Eine Geschichte des Thomismus müfste auch die Beziehungen
der thomistischen Doktrin zu neuzeitlichen Philosophemen in
Erwägung ziehen in dem Sinne, in welchem unlängst von Hert-
ling und von Maumus das Verhältnis des hl. Thomas und der
Scholastik zu Cartesius beleuchtet wurde. Auch über des Aqui-
naten Verhältnis zu Leibniz und Kant ist in neuester Zeit
geschrieben worden.2

Um rücksichtlich des historischen Gesichtspunktes beim
Thomasstudium noch eine zusätzliche Bemerkung zu machen, so
fehlt es noch immer fühlbar an Lehr- und Handbüchern der
Geschichte der Philosophie vom katholisch-thomistischen Stand-

1 Für die Geschichte des Thomismus sind von Bedeutung: Denifle-
Chatelain. Chartularium universitatis Parisiensis. — Denifle,
Geschichte der Universitäten des Mittelalters. Berlin 1835. — Douais,
Essai sur l'organisation des études dans l'orde des frères - Prêcheurs.
1884. — de Wulf, Histoire de la philosophie scolastique dans les Pays-
Bas. Louvaiu 1895. — Mandonnet, de 1' incorparation des Domini-
caius dans 1' Uuiversité ancienne de Paris (Revue Thomiste IV, 139 ff).
— Denifle-Ehrle, Archiv II, 165 ff. — Über die Geschichte der thomistischen

Philosophie in Portugal ist ein gründlicher Artikel von Dr. Ferreira-
Deusdado in der Revue-néoscolastique 1898, lieft 3 u. 4 erschienen.

— Für die Geschichte der Scholastik ist interessant auch die Schrift von
P. A dl h och, 0. S. B.: Praefationes ad artis scholasticae inter occidentales

facta. Brunae 1896. — Über Petrus Aureolus, Katholik 1882, I.
von Dr. Stanonik. Über spätere Thomisten bietet viel Material auch
Wetzer-Welle, Kirchenlexikon [2], wenn auch daselbst einzelne
hervorragende Thomisten wie Javellus, Goudin u. s. w. übersehen wurden. Über
Sylvester Prierias hat Michalski 1892 in Münster eine Monographie
geschrieben. Die Entwicklung der logischen Lehren des Aquinaten in
der Thomistenschule hat Dr. Gommer dargethan in der Logik, 1897.

2 Thomas von Aquin und Immanuel Kant. Abhandlung von Prof.
Gutberiet im Katholik 1893, II. S. 1 ff. und S. 139 ff.; Koppe

hl, die Verwandtschaft Leibnizens mit Thomas von Aquin in der
Lehre vom Bösen. Jena 1892. Das Verhältnis des hl. Thomas zu Rosmini

ist gründlich untersucht von Vespignani: II llosminiano ed il
lume dell' intelletto umano. Studio critico-filosofico. Bologna 1887.



147

punkte aus. Die mehrbändige Historia de la Filosofia par El
P. Zeferino Gonzalez Madrid 1878, (auch französisch durch
Pascal), die Lehrbücher von Stöckl, Haffner, Vallet und in
allererster Linie Dr. Willmanns Säkularwerk : „Geschichte des Idealismus"

sind bis jetzt so ziemlich die hauptsächlichsten Bearbeitungen

der Geschichte der Philosophie auf katholischer Seite.
Auf akatholischer Seite finden wir in erster Linie die Handbücher
von Erdmann und Überweg-Heinze, in denen die Abhandlungen
über die scholastische Periode katholischen Gelehrten anvertraut
"wurden,1 ferner die Werke über die Geschichte der Philosophie
von Baumann, Windelband, Sigwart, die grofse Geschichte der
griechischen Philosophie von Ed. Zeller, die Darstellungen der
Geschichte der neueren Philosophie von Kuno Fischer, Ed. Zeller
und besonders von Falkenberg. Auch das Archiv für Geschichte
der Philosophie von Stein ist als internationales Organ
philosophiegeschichtlicher Studien von Bedeutung. Die wissenschaftliche

Darstellung der Geschichte der Philosophie vom katholisch-
thomistischen Standpunkte aus ist von eminent apologetischer
Pedeutung. Ihr praktisches Endergebnis ist der stringente Nachweis,

dafs die moderne Philosophie aus ihrem Apriorismus und
Skepticismus einzig und allein durch den zielbewufsten Ansehlufs
au die peripatetische Philosophie in der Form Alberts d. Gr.
uud des hl. Thomas herauskommen könne. Nicht die Rückkehr

zu Kant, dem Philosophen des Protestantismus, wie
dieselbe neuerdings durch Vaihinger, Vorländer und Adickes
proklamiert wurde, wird der im argen liegenden deutschen
Philosophie Heil und Rettung bringen, einzig und allein der Ansehlufs
an St. Thomas, den Philosophen des Katholicismus, bedeutet
Rettung und Erlösung für die moderne Philosophie. „Historia
vitae magistra" das gilt auch von der Geschichte der Philosophie.

Diese letzten Erwägungen führen uns bereits hinüber auf
don dritten Teil unserer Skizze.

III.
Anwendung der Doktrin des hl. Thomas auf

moderne Probleme: Dieser Gesichtspunkt bildet eine Hauptthese

p,
1 f ür die neueste Auflage des Grundrisses der Geschichte der

mlosophie von Erdmann hat Baumker die scholastische Periode
«arbeitet; für die neueste Auflage der Geschichte der Philosophie von

tJoerweg-Heinze hat P. Wehofer 0. P. die Scholastik überarbeitet.
1 an scheint auf akatholischer Seite objektiver zu sein als I)r. Müller,
er in seiner Schrift: „Das katholische Christentum, die Religion der
uknnft« g. 65 über die Scholastik und besonders über den hl. Thomas
°chst eigentümliche geschichtliche Auffassungen ausspricht.



148 Studium der Thomasphilosophie.

der Encyklika: „Aeterni Patris." Die Philosophie des heil.
Thoraas soll nach der Intention Leos XIII. ein Hauptheilmittel
gegen die Grundirrtümer unserer Zeit sein. Die Entscheidungen
der Konzilien von Florenz, Lateran V, Trient und Vatikan haben

gezeigt, dais die Theologie des hl. Thomas als der herrlichste
Ausdruck der wahren Kirchenlehre das sicherste Schutz- und
Trutzmittel gegen die Schleichwege der Häresie sei. Van Ranst
0. Pr. konnte deshalb ein Werk schreiben: „Lux fidei seu D.
Thomas — omnium errorum tenebras profligans ac praedebellans".
Antv. 1717.

In ganz parallelem Sinne ist nach der Auffassung unseres
hl. Vaters Leos XIII. die Philosophie des hl. Thomas im
eminenten Grade dazu geeigenschaftet, die Irrtümer auf dem
Gebiete des natürlichen Erkennens und Wissens zu bekämpfen
und einer wahrheitsfernen Wissenschaft wieder die rechten
Bahnen zu weisen. Der thomistische Realismus hat im Mittelalter

den Nominalismus des Occam, ja den Noininalismus in der
eigenen Dominikanerschule, wie er wenigstens dem Ansätze nach
bei Durandus, Holkot, Herväus Natalie und Petrus v. Palude
auftritt, glorreich überwunden.1 Der thomistischen Philosophie
mufsten die in manchen Materien etwas schiefen Auffassungen
eines Dune Scotus und Heinrich von Gent weichen. Der
arabische Rationalismus und Materialismus vollends hat durch St.
Thomas siegreichste Bekämpfung erfahren. So hat die
thomistische Philosophie Prüfung und Probe abgelegt dafür, dafs sie
die beste Waffe gegen jeglichen Irrtum sei. Um aber diese
Waffe mit Erfolg handhaben zu können, ist in allererster Linie
eine tiefgehende Kenntnis der thomistischen Philosophie notwendig
und in zweiter Linie die zur Diagnose notwendige Kenntnis der
verschiedenen Irrtümer nach Genesis, Wachstum und Verzweigungen.

Wie St. Thomas mit den Geistesströmungen seiner
Zeit wohl vertraut war und es sich nicht gereuen liefe, mit
Averroes, Avicenna, Avicebron und Moses Maimonides sich zu
beschäftigen, so müssen auch die thomistischen Philosophen
getreu dem Beispiele des hl. Lehrers auch unsere Zeit mit ihren
Bedürfnissen und Problemen kennen, um so die providentielle
Mission der thomistischen Philosophie weiter führen zu können
im Dienste der höchsten Ideale des Menschengeistes. Aber, um
es nochmal zu sagen, das primäre Moment ist ernstes Studium
der grofsen Principien des hl. Thomas. Nur so werden wir

1 Werner, der hl. Thomas von Aquin III, S. 152. — Ehrle in
den Stimmen aus Maria-Laach, Bd. XVIII. S. 292 ff.



Studium der Thomasphilosophie. 14D

wirksam und segensreich den Triumph, die unversiegbare Lebenskraft

der thomi8tischen Lehre beweisen können, nur so werden
wir wertvolle Bausteine anfügen können zum hehren Wahrheitsbau
der philosophia perennis.

Diese allgemeinen Bemerkungen vorausgesetzt, beginnen wir
mit der Darstellung der modernen Probleme und ihrer Lösung
durch die Lehre des hl. Thomas von Aquin. In den Vordergrund

der philosophischen Forschung ist seit Kant gerückt:

a) Das erkeDntnistheoretische Problem.
Die Erkenntnislehre spielt gegenwärtig im Organismus der

philosophischen Disciplinen dieselbe Rolle wie die Apologetik iin
Plane der theologischen Wissenschaft. Wir haben die Parallelfächer:

Fundamentalphilosophie — Fundamentaltheologie. Die
Erkenntnislehre ist die Pforte der Metaphysik. Von dem Resultate
der noëtisehen Forschung hängt es ab, ob dieses Thor sich
öffnet oder ob es verschlossen bleibt. Die Geschichte der
Philosophie seit Locke hat gezeigt, dafs eine falsche Erkenntnislehre
die Philosophie um das Hab und Gut der Metaphysik bringen
kann. Hier in der Erkenntnislehre mufs die thomistische
Philosophie rettend einsetzen, hier ist ihr eigenes Arbeitsfeld. Zur
Lösung des erkenntnistheoretischen Problems bringt die thomistische

Philosophie einen herrlichen Befähigungsnachweis mit sich.
Unleugbare Thatsache ist ja der Sieg der thomistischen
Philosophie in derh Jahrhunderte lang währenden Streite zwischen
Nominalismus und Realismus. Die moderne Philosophie aber ist,
^ie selbst Kuno Fischer bezeugt, scholastisch gesprochen Nomi-
nali8mus. Diesem Irrtume gegenüber wird die thomistische
Philosophie ihre altbewährte Kraft nicht verloren haben. Er-
Lenntnistheoretische Studien im Geiste des hl. Thomas, wie deren
m neuester Zeit verschiedene erschienen sind, sind ein höchst
zeitgemäfses Unternehmen.1 Die nie genug zu studierenden
Quaestiones Disputatae de Veritate des hl. Thomas sind in dieser
Eeziehung für den Thomisten eine wahre Goldgrube. Die
thomistische Erkenntnislehre zeigt die wahre Gröfse des mensch-
hchen Geistes. „Intellectus noster intelligendo aliquid in infini-
tum extenditur." S. c. G. I, 43. Und Albert d. Gr. schreibt
80 schön und wahr: „Licet omnis nostra cognitio a sensibilibus

1 See vis S. J., della connoscenza sensitiva. Prato 1881. — Lo -

renzell i, sulla oggettivita della sensazione e su!la natura delle qualità
!«»ibili. Roma 1882. — Fontaine, la sensation et la pensée. Lotivain

ltm ' — Gardair, Philosophie de St. Thomas. La connaissance. Paris
!895. — Zigliara, della luce intellettuale u. die Werke Glossners.



150 Studium der Thoinasphilosophie.

incipiat, tarnen non semper stat et terminatur circa sensi-

bilia, sed extollitur vehementer in immensum ad ardua et remota
a sensibilibus." (Alb. M. de anima lib. I., tract. 1, cp. 1.) Von
der Gnade oder Ungnade der Erkenntnislehre hängt Sein oder
Nichtsein der Metaphysik, der Königin der natürlichen Wissenschaft,

ab.

b) Das metaphysische Problem.
Der Mifskredit, in welchem heutzutage mataphysische Studien

stehen, tritt uns offensichtlich vor Augen in dem geringen
Prozentsatze streng metaphysischer Essays bei der sonstigen
reichlichen Produktion philosophischer Schriften. Auch auf katholischer
Seite wird der Metaphysik vielleicht noch nicht genug Aufmerksamkeit

geschenkt.1 Und doch ist das Arbeitsgebiet der Metaphysik
ein höchst ausgedehntes: „Philosophia prima considerationem
suam extendit a primo ente ad ens in potentia." S. c. G. I, 70.
Die Metaphysik ist im Reiche des natürlichen Wissens das, was
der Primat in der Kirche ist.

In Bezug auf metaphysische Probleme befindet sich
der katholische Philosoph sozusagen an der Quelle. Die Ursprünge
dieser Quelle führen zurück in die Urzeiten, da zuerst der
Menschengeist dem Metaphysisch-Transscendentalen sich
zugewandt hat. Richtung und Fülle des Wassers hat diese Quelle
bekommen durch Plato-Aristoteles, ihre ganze Schönheit und
Tiefe, ihre üppig befruchtende Kraft hat dieser ewig sprudelnden
Quelle verliehen Thomas v. Aquino. Metaphysik ist das
Lebensmark der thomistischen Doktrin. Welche Fülle
metaphysischer Gedanken liegt z. B. nicht geborgen in dem Erstlingswerk

des Aquinaten: de ente et essentia, dessen Inhalt durch
Petrus Crockart, Cajetan und Kardinal Pecci klargelegt ist, oder
in dem goldenen opusculum de pluralitate formarum, welches
von Cornoldi kommentiert ward? Zwei Haupteigenschaften
verleihen dem Werke des hl. Thomas eine die Zeiten
überragende Bedeutung. Die erste Eigenschaft ist die
unvergleichliche Logik und Systematik der thomistischen Schriften,
wie dies Bartholomäus Medina so schön ausspricht: „D. Thomas,

1 An neueren metaphysischen Werken besitzen wir die ausführlicheren
Darstellungen von Uraburu und Delmas. Die aristotelisch-thomisti-
sche Metaphysik wurde von Dornet de Vorges in einer Reihe von
Monographieen behandelt. In ihrer Harmonie mit den sicheren Resultaten
moderner Forschungen sucht A. Farges in seinen Études philosophiques,
Paris 1895 sq. (t. 1, II, III, VI.) die Metaphysik des hl. Thomas
darzustellen. Régnon, Métaphysique des causes d'après S. Thomas et
Albert le Grand. Paris 1886.



Stadium der Thomasphilosophie. 151

cum ceteros alios excedat, in ordine et dispositione seipsum
superavit" Medina in S. Th. III. Introductio in incarnat, pag. 1.
Die zweite Eigenschaft der thomistischen Werke ist deren grofs-
artige Inhaltlichkeit. Diese materielle Inhaltlichkeit hat
rücksichtlich der theologischen Summa de Marinis also
charakterisiert: „In qua certe quidquid ad fidei mysteria explicanda,
quidquid ad fidelium mores componendos, quidquid aut ad solidam
pietatem aut ad veram doctrinam esse potest, comprehenditur",
Praef. ad Comment, in I. Der Gesichtspunkt der Inhaltlichkeit

verdient bei Thomas mehr Beachtung als seine architektonische

Systematik. Überall findet der hl. Thomas die tiefste
radix in all ihren Verzweigungen, er weifs an dem Gegenstande
«eines Forschens die mannigfachsten Relationen zu beobachten.
Allenthalben führen seine Bew.eisgänge auf metaphysisches Gebiet,
er ist Metaphysiker und sein metaphysisches Genie weifs selbst
auf die konkretesten und specifisch praktischen Fragen
Lichtstrahlen von metaphysischer Helle zu senden. Um so mehr zeigt
sich des englischen Lehrers metaphysische Gröfse, wenn er mitten
in der Behandlung der centralsten Fragen der xgcorrj tpilo-
Qotpia sich befindet. Da ist ihm nichts zu abstrakt, kein Problem
zu schwer, kein Unterschied zu unscheinbar, da zeigt sein Geist
Wahrhaft englische Gaben. Was Euckens Werk: „Kampf um
einen geistigen Lebensinhalt" ersehnt, das hat in höherem Sinne
'n der Metaphysik des hl. Thomas Verwirklichung gefunden.
Der modernen metaphysikscheuen Wissenschaft mangelt vielfach
dieser Vorzug der Inhaltlichkeit. Es ist daher Aufgabe der
Vertreter der Philosophie der Vorzeit, die moderne Philosophie
'ait den Schätzen der aristotelisch - thomistischen Metaphysik
bekannt zu machen. Die Repristination der aristotelisch-thomisti-
schen Metaphysik ist auch die Vorbereitung zu der so notwendigen

Harmonisierung der Wissenschaften im Geiste des
Christentums.

c) Das psychologische Problem.
Eine Hauptdomäne der modernen Philosophie ist das

psychologische Problem. Die Signatur der „modernen" Psychologie
l8t am besten ausgedrückt mit den Worten: „Psychologie ohne
Seele." Einseitige Betonung der empirischen Psychologie hat die
"Moderne" psychologische Wissenschaft gewissermafsen um ihr
eigenstes Objekt gebracht. Auf dem Gebiete der empirischen
Psychologie ist ohne Zweifel in der neueren Philosophie emsig
gearbeitet worden, wie der internationale Psychologenkongrefs
'u München 1895 zeigt. Die Arbeitsgebiete der empirischen



152 Studium der Thomasphilosophie.

Psychologie sind gekennzeichnet mit den Worten:
„Psychophysiologie, Psychophysik, Psychologie des normalen Individuums,
Psychopathologie, vergleichende Psychologie, Völkerpsychologie
u. s. w." Hauptrepräsentanten dieser Pachtung sind Fechner,
Franz Brentano, Wundt, Ziehen, Dilthey, Lipps, Heinrich sowie
die Zeitschrift für Psychologie von Ebbinghaus-König.

.Mercier (Les origines de la Psychologie contemporaine) und
Gutberiet (Kampf um die Seele) haben diese Richtungen
charakterisiert. Die Gegner sind für den thomistischen Philosophen
Ansporn, auch fleil'sig sich mit psychologischen Studien zu
befassen und darzuthun, dafs die sicheren Resultate der modernen
empirischen Forschung keineswegs die Berechtigung einer
rationalen metaphysischen Psychologie in Frage stellen. In der
Psychologie hat der hl. Thomas sjph ein monumentum aere pe-
rennius errichtet. Wer liest nicht mit Freude und stets sich
steigerndem Interesse seine Psychologie in der Prima, seine
Theorie der Gefühle in der Prima Secundae, seinen Kommeutar
zu Aristoteles de anima etc. Hier findet der Thomist ein Arsenal
von Waffen zur Verteidigung der Geistigkeit und Unsterblichkeit

der Menschenseele gegenüber dem modernen Materialismus.1
Mit Recht nennt Dr. Morgott „die Psychologie des englischen
Lehrers das Meisterstück seines Systems''.2

d) Das ethische Problem.
Mit Psychologie und Metaphysik steht im innigsten

Zusammenhange die Ethik. Die aristotelische Ethik basiert auf
metaphysischen Principien (cfr. Filkuka, die metaphys. Grundlagen der

1 Die ari8totelisch-thomistische Philosophie hat hauptsächlich
folgende Behandlungen gefunden: Dr. Schneid, Psychologie iui Geiste
des hl. Thomas I, 1892. Cocon nier, 0. Pr., L'âme humaine. Paris
1890. Derselbe: L'hypnotisme franc. Paris 1897. l'il nia un Pesch, In-
stitutiones psychologicae. Lecoultre, Essai sur la psychologie des
actions humaines d'après les systèmes d'Aristote et de Saint Thomas
d'Aquin. Lausanne 1883. — Franz Brentano, die Psychologie des
Aristoteles. Mainz 1867. — V. Knauer, Grundlinien zur aristotelisch-
thomist. Psychologie. Wien 1885. — E. Rolfes, die substantial Form
und der Begriff der Seele nach Aristoteles. Paderborn 1895. — Barthé-
lemy-Saint-Hilaire, Psychologie d'Aristote. — Neumayr, Theorie
des Strebens nach Thomas v. Aquino. Eine Studie zur Geschichte der
Psychologie. — Er m o ni, Le Thomisme et les résultats de la psychologie

expérimentale. Revue - néoscolastique 1898, Heft 2. — Schell,
die Einheit des Seelenlebens aus den Principien der aristotelischen
Philosophie entwickelt. Freiburg 1873. Cappellazzi, Gli elementi del
pensiero. Studio di psicologia e d'ideologia secondo la dottriua di S.
Tomma80. Crema 1887. — Mercier, la psychologie. Louvain 1892.

2 Morgott, Geist und Natur im Menschen. Eichstätt. 1860 S. 5.



153

aristotelischen Ethik. Wien 1895). Die „moderne" Ethik hat
vielfach Negation jeder Metaphysik zur Voraussetzung, ist
deshalb voraussetzungslos und principienlos, daher Eudaimonismus
und Pessimismus in allen Abstufungen. Jedoch wird auch auf
ethischem Gebiete viel in der modernen Philosophie gearbeitet,
ßie „Gesellschaften für ethische Kultur" kennzeichnen die
Haupttendenz der „modernen Ethik". Hauptträger der modernen Ethik
sind Wundt, Sigwart, Jodl, GiSycki u. a. Auf die Gestaltung
der modernen Ethik haben grofse Rückwirkung ausgeübt einerseits

die darwinistische Weltanschauung und anderseits die
pessimistische indische Philosophie. Die Absurdität der letzten
Konsequenzen einer derartigen Ethik ist durch den Namen
Kitzsche signalisiert.1

Wie unvergleichlich hehr und erhaben steht dieser PseudoEthik

die Moral des hl. Thomas (S. Th. I. II. und II. II; in Aristot.
Ethic.) gegenüber. Wie anziehend ist nicht die Tugendlehre
des hl. Thomas. Da fühlt man heraus die Harmonie, die zwischen
dem Leben und Denken des heiligen Lehrers gewaltet hat.
Eeim hl. Thomas erkennt man so recht die Schönheit und den
lieblichen Ernst der christlichen Sittenlehre. Es ist gewifs eine
hehre Aufgabe der christlichen Moralwissenschaft, die Hoheit,
den inneren Wert und Kern des christlichen Ethos darzulegen
gegenüber der Zerfahrenheit und inneren Unwahrheit moderner
Anschauungen. P. Albert Weiss 0. Pr. hat in seiner
monumentalen Apologie des Christentums diesen Standpunkt in
herrlicher Weise durchgeführt. Es ist dieses Werk eine tiefdurchdachte

Anwendung der Lehre des hl. Thomas auf die modernen
-Probleme in der schönsten und segensreichsten Weise.

e) Die sociale Frage.
Eine der Ethik subalternierte Wissenschaft ist die Rechts-

dpd die Socialphilosophie. Dafs der hl. Thomas auf diesen
Gebieten eine Auktorität ist, darüber sind Freund und Feind einig.
"Ge tiefdurchdacht und konsequent ist nicht des Aquinaten

Gesetzeslehre (S. Th. I. II. q. 90 sq.) und Rechtsbegriff (S. Th.
II- q. 57). Der tiefste Grund der grofsen Bedeutung und

Praktischen Verwertbarkeit der thomistischen Sociologie liegt
darin, dafs dieselbe den unerschütterlichen Principien der
metaphysischen Wissenschaft entwachsen ist.

1 Die Hauptrichtungen der modernen Moral hat dargestellt: Didio,
^moderne Moral und ihre Grundprincipien. Strafsburger theologische



154 Studium der Thomasphilosophie.

Dr. Max Maurenbrecher, ein akatholischer Gelehrter, hat
jüngst in einer ebenso gründlichen wie verständnisvollen Studie
Thomas v. Aquinos Stellung zum Wirtschaftsleben seiner Zeit
gewürdiget. Auf katholischer Seite sind die Schriften von Walter
und Schanb bekannt. In Italien ist eine von dem berühmten
Philosophen Talamo geleitete: „Rivista Internazionale di Bcienze
sociali e discipline ausiliarie" für die Verbreitung der erhabenen
Grundsätze der thomistischen Sociologie thätig. St. Thomas
bietet die besten Waffen gegen die Grundsätze eines destruktiven
Socialismus. Hierin zeigt sich vollends der eminent praktische
Wert der thomistischen Philosophie. Die Doktrin des hl. Thomas
steht eben im besten Einvernehmen mit dem Leben und den
Bedürfnissen des individuellen und socialen Geisteslebens aller
Zeiten.1

Schlufsgedanke.
Wir schliel'8en unsere Reflexionen mit dem Wunsche, dafs

die Lehre des hl. Thomas immer mehr und mehr Gemeingut der
philosophierenden Geister werden möge. Mögen immer mehr
auch in Deutschland die Intentionen Leos XIII. realisiert werden.
Dies geschieht aber nicht durch Liebäugeln mit dem Subjektivismus

der modernen Philosophie und noch weniger durch die auf
Abwege führende Verwertung der modernen aprioristischen
Philosophie für apologetische und selbst dogmatische Zwecke.
Die Ideen Leos XIII. werden nicht verwirklichet durch
unselbständige Bewunderung moderner Tagesgröfsen, auf welche die
Worte des hl. Thomas anwendbar sind: „somniabant quodam-
modo veritatem", S. Th. in Aristot. de anima 1. I. lect. 14.
Substanz und Kraft und Lebensdauer zieht die christliche Philosophie

1 Der beste Ausdruck der politischen und sociologischen Theorieen
des hl. Thomas ist sein opusculum de regimine principum. Dr. Bau-
mann hat in seiner „Staatslehre des hl. Thomas von Aquino, Leipzig,
1873" diese herrliche Schrift des Aquinaten gewürdiget und übersetzt.
— De regimine principum. Ein Kompendium der Politik übersetzt von
Graf Theodor Scherer und mit Anmerkungen versehen von Port-
mann. — Salzedo, Commentarii et dissertationes philo-theo-histo-
rico politicae in opusculum D. Thomae de regimine principum. Franco-
furti 1655. — Die Staatslehre des hl. Thomas ist auch von Antoniades
dargestellt. Leipzig 1890. La Politique de saint Thomas d'Aquin par
Edouard Crahay. Louvain 1895. — Iieesen, La mission de 1' État
d'après la doctrine et la méthode de St. Thomas d'Aquin. Bruxelles
1890. — Bu ri, La teoria politiche di S. Tommasso e il moderno diritto
publico. Roma 1884. Von Interesse ist auch: Gayrand, L'Antisémitisme

de St. Thomas d'Aquin. Paris 1896. — Deploige, Saint
Thomas et la question juive. Louvain 1897.



(1) Kuno Fischer, Gesch. d. neueren Phil. I. L. 155

aus dem Wahrheitsquelle der Philosophie des hl. Thomas, jenes
hl. Thomas, von dem der grofse Thomist Konrad Koellin in
seinen Quodlibetales sich also äufsert:1 „(arbitror) nee quem-
quam sanctum doctorem puta Thomam aut Albertum omnes
enumeravi8se fructus, quos eorum paperit et dietim pariet sana
doctrina."

=>—=B3=—^

ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN
LITTERATUR.2

Von Dr. M. GLOSSNER.

Unter den zahlreichen Darstellungen der Geschichte der
teueren Philosophie hat trotz seines grofsen Umfangs das Werk
Kuno Fischers (1) die verhältnismäfsig weiteste Verbreitung
gefunden. Von der im Erscheinen begriffenen „Jubiläumsausgabe"

liegt uns die erste Lieferung vor, deren Inhalt fast aus-
schliefsüch die „Einleitung zur Geschichte der neueren Philosophie"
bildet. Dieselbe umfafst acht Kapitel. Im ersten sucht der
Verfasser der Geschichte der Philosophie den Charakter einer
Wissenschaft zu vindicieren. Der Gedankengang ist ungefähr
der folgende. Die neuere Philosophie entsteht in einem völlig
hewufsten Bruche mit der Vergangenheit; aber gerade ihre
dadurch bedingte Voraussetzungslosigkeit selbst ist eine geschicht-
ich gewordene, allmählich angebahnt und vorbereitet in einer

zunehmenden Entfernung von den Grundlagen der früheren Phi-
0s°phie. Nun biete aber gerade die geschichtliche Behandlung
er Philosophie, der Begriff einer Geschichte der Philosophie

gewisse Schwierigkeiten, die gegen die Möglichkeit der Sache
edenklich machen könnten. Geschichte sei nicht denkbar ohne

1 Quodlibetales Conradi Koellin (1523, Inkunabel der Münchener
"Sh Hof- und Staatsbibliothek) quodlib. III. fol. XXVII.
f. „

2 1) Kuno Fischer, Geschichte der neueren Philosophie. Erste
Di eLunS- 1897. 2) Überweg-Heinze, Grundrifs d. Gesch. d. Phil.

-Neuzeit. II. Bd. 1897. 3) Dr. H. Wolff, Neue Kritik der reinen
rnunft. 1897. 4) D. G. Spicker, Der Kampf zweier Weltanschau-

pR®e?- 1898. 5) C. Bra ig. Vom Erkennen 1897. 6) T. Pesch, Inst.
»ychologieae, p. I, 2. 1897. p. II. 1898. 7) T. Pesch, Inst. Philos.

IT„:urabs. Ed. 2. Vol. I. II. 1897. 8) F. S. R. Hassmann, Allgem.
nterrichtslehre. 1898.


	Streiflichter über Ziel und Weg des Studiums der thomistischen Philosophie mit besonderer Bezugnahme auf moderne Probleme

