
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 14 (1900)

Artikel: Thomistische Gedanken über das Militär

Autor: Tessen-Wesierski, F. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761979

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761979
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THOMISTISCHE GEDANKEN ÜBER DAS MILITÄR.

Von Professor Fr. von TESSEN-WESIERSKI.
i

Es mufs unleugbar für einen alten Soldaten ein köstlicher
Anblick sein, wenn er auf dem unblutigen Manövergelände oder
auf dem Paradefelde die Kerntruppe eines Heeres, das Gros
der Infanterie, in geschlossenen Reihen langsam, stetig, aber
auch wuchtig heranrücken sieht; wenn sein Auge, in dem sich
der Erinnerung leuchtende Bilder abspiegeln, die flinke Kavallerie
erblickt, wie sie bald hier bald dort, aus dem dunklen Gehölz,
hinter dem weifsgetünchten Gehöft, seitwärts, vor oder hinter
den Elanken der schwerfälligen Eufstruppen gleich einem
brausenden Gewittersturm heransaust, um mit dem Schrecken, der
plötzlichen Überraschung die Verwirrung in die feindlichen
Reihen zu werfen, wenn — nun, wer kennt sie nicht, die bunt-
wechselnden Bilder des blutigen Krieges und des unblutigen
Kriegsspieles, wie sie von den Urzeiten her ebensoviel Bewunderung

und Tadel gefunden haben. Heute überwiegt der letztere,
die nichts verschonende abfällige Kritik, und sie verwirft gleich
alles, die Auswüchse wie auch dasjenige, an welchem sich die
Auswüchse finden.

Es ist vielleicht grade heute auch hohe Zeit, einmal mit
ruhiger Überlegung über Kriegswesen, über die Notwendigkeit
eines Heeres nachzudenken, und ohne Rücksicht darauf, was die
Gegner des Kriegsbudgets in aller Herren Ländern dazu sagen,
auszusprechen, dafs eine krieg- und kampflose Zukunft Schwärmerei

und Träumerei ist. Das eklatante Beispiel jener
Friedenskonferenz im Haag könnte schon allein die Phantasten aufrütteln,
wenn sie nicht geradezu verbohrt sind. Wehe dem Volk, welches
nur auf diese Leute hört: schwere innere Kämpfe wären die
ersten Folgen, der Ruin des ganzen Volkswesens die letzte sichere
Konsequenz.

Ich möchte daher einige Stimmen anführen, denen man von
vornherein keine Voreingenommenheit für Krieg und Kriegswesen
nachsagen kann und die trotzdem jenen Traum in sein verdientes

ichts auflösen-, Stimmen, die auch besonders im christlichen
Lager gehört zu werden verdienen, weil sie vom allgemeinen
christlichen Gesichtspunkte ausgehen und sich dazu auf einen
vernünftigen und realen philosophischen Boden stellen.

Jahrbuch für Philosophie etc. XVI. 10



126 Thomistische Gedanken fiber das Militär.

Das sind einige jener von so vielen heute noch verachteten
„Scholastikern", Mönche, die in der Stille und Einsamkeit ihrer
Zelle dort das äufsere grofse Weltgetriebe mit ihrem geschulten,
und gereiften Geiste überblicken und beurteilen konnten; Mönche,
die sich auf die Lehre jeneB „Fürsten der Scholastik", des Aqui-
naten Thomas stützen, um aus ihr Wahrheiten abzuleiten, welche
sowohl dem Kriege, wie den stehenden Heeren, der allgemeinen.
Kriegsbereitschaft, wie der Bevorzugung des Heeresstandes eine-
für unsere Zeiten besonders wertvolle Berechtigung zuerkennen..

Wir finden solche Äufserungen zumeist in jenem Werke:
De regimine Principum ad regem Cypri, welches nach De Rubeis
in seinen ersten Teilen (das erste Buch und die vier ersten
Kapitel des zweiten Buches) Thomas von Aquin selbst
zugeschrieben werden mufs, während die übrigen Teile teils sicher,
teils nur mit Wahrscheinlichkeit seinem Schüler Ptolemaeus de
Lucca zugesprochen werden.

Uns interessiert hier nicht die Frage, wer wirklich der
Verfasser des ganzen Werkes ist, sondern nur die Gedanken,,
welche in diesem Werke über das Kriegswesen und besonders
über die Bedeutung des Kriegerstandes ausgesprochen werden..
Sie widersprechen in keiner Weise den allgemeinen Principien,
welche von Thomas von Aquin diesbezüglich aufgestellt werden.
Wir konnten daher den Artikel mit den Worten überschreiben:
Thomistische Gedanken über den Kriegerstand oder über das
Militär.

I. Staat und Heer.

1. Für jeden Staat ist ein Heer notwendig.
1. Die Pflicht eines jeden Staates erstreckt sich auf die

Zufriedenheit, das irdische Glück seiner Bürger.1 Ist diese Zu-

1 Vgl. Thomas Aq. In Aristot. Polit. 1. 3. lect. 1.: civitas nihil
est aliud, quam multitudo talium, qui sic dicuntur cives, ut per se
sufficienter vivere possint simpliciter. Est enim civitas communitas
per se sufficiens, ut in primo dictum est. — De reg. Princ. 1. 1. cap. 1.
und besonders cap. 15.: Ad bonam vitam multitudinis instituendam tria
requiruntur: primo quidem, ut multitudo in unitate pacis constituatur.
Secundo, ut multitudo vinculo1 pacis unita dirigatur ad bene vivendum
Tertio vero requiritur, ut per regentis industriam necessariorum ad bene
vivendum adsit sufficiens copia. — Comm. in Evang. Matth, cap. 12. r
Tertia communitas est regni, quae est commuuitas consummatiouis. Ubi
enim esset timor hostium, non posset per se una civitas subsistere, ideo
propter timorem hostium necessaria est communitas civitatum plurium,
quae faciunt unum regnum. — Cathrein, Moralphilosophie. 3. Aufl. 2-



Thomistische Gedanken über das Militär. 127

friedenheit oder dieses Glück nicht vorhanden, somufses erworben
werden, ist es vorhanden, so mufs es erhalten werden. Das
hängt aber von vielerlei Umständen ab. Es mag der eine Teil
der Staatsangehörigen ganz zufrieden sein, sein Glück haben
und es geniefsen, ein anderer Teil ist mehr oder weniger unglücklich.

Auch dieser Teil will glücklich und zufrieden sein.
Erstrebt er dieses Ziel auf dem richtigen, gesetzmäfsigen Wege,
so ist nichts gegen sein Streben einzuwenden. Da aber die
Verteilung von Glück und Glücksgütern im Staate, wie überall
in der Welt, eine unvollkommene, ungleichmäfsige ist und stets
sein wird, so gibt es und wird es auch stets Unzufriedene geben,
und unter diesen auch Leute, welche gleichsam von der
Unzufriedenheit leben und nur mit unrechten Mitteln nach Zufriedenheit

streben.1 Was soll mit solchen Leuten im Staate geschehen?
Sie sind meist Ursachen von Verwirrungen, von Auflehnungen und
Gewaltthaten, sie hindern oft den ganz zufriedenen Teil am ruhigen
Besitz seines Glückes, sie sind thatsächlich ein Hindernis für
das Glück und die Ruhe des ganzen Staates. Es ist da offenbar

Sache des letzteren, des Staates, diesen unzufriedenen Teil
darniederzuhalten und selbst mit Gewaltmitteln seine unrecht-
mäfsigen Bestrebungen zu verhindern. Wer soll aber hierfür
der von der Natur berufene Diener des Staates sein oder
vielmehr — denn Thomas von Aquin und seine Schule denkt meist
uur an die vollkommenste der Herrschaftsarten2 —, wer soll
der dazu berufene Diener des Königs sein? Die Antwort
aus der Mönchszelle lautet: Die bewaffnete Macht des Königs,
das Heer, der Soldat.

Doch die innere Ruhe im Staate erfordert als Grundlage
auch die äufere Ruhe. Wenn der neidische Nachbar, der äufsere
^eind, die Bürger eines Staates anfällt, um mit gewappneter
iaust die Früchte des Friedens für sich selbst zu rauben, so
mufs der Staat seine Bürger schützen. Das ist naturgemäfs die
zweite Aufgabe, welche der König, der Staat zu erfüllen hat,3

®d. Freiburg 1899. S. 508. — Burri, Le teorie politiche di San
lommaso e il moderno diritto publico. Roma 1884. S. 29—40. —
Pommer, System der Philosophie, 4. Abt. Paderborn 1884. S. 176—178.

1 Vgl. Thoma-s Aq. De reg. Princ. 1. 1. cap. 15.: Aliud autem
unpedimentum boni publici ab interiori proveniens in perversitatc
voluutatum consistit, dum (cives) vel sunt desides ad ea peragenda,
quae requirit respublica, vel insuper sunt paci multitudinis
u°xii, dum transgrediendo iustitiam aliorum pacem
perturbant.

2 Vgl. Ebd. 1. 1. cap. 2. — S. theol. 1. 2. qu. 105. art. 1.
a Vgl. De reg. Princ. 1. 1. cap. 15.: Tertium autem impedimentum

10*



128 Thomistische Gedanken über das Militär.

und wiederum ist es der Soldat, das Heer, welches ihm hierin
der berufene Diener und Helfer ist. Und diese zweite Aufgabe
ist allerdings eine desto höhere und erhabenere, je gröfser die
Gefahr und die Anstrengung ist, welche damit verbunden wird.
Noch mehr! Schützt der Soldat bei einem inneren Zwist nur
den einen Bürger gegen die Übergriffe des anderen, so hat er
im Kampf mit dem äufseren Feinde alle Bürger, sein ganzes
Vaterland ins Herz geschlossen: er nützt nicht nur einem Teil
des Staates, sondern dem ganzen Staate. Daher heifst es De

reg. Princ. 1. 4. cap. 24.: Est enim bellator in republica neces-
8arius et pars praecipua politiae: quia eius officium est
assistere principi pro exequenda iustitia et fideliter
et constanter contra hostes pugnare pro conservanda patria,
et sic non solum parti politiae sed toti militaris gra-
dus in republica singulariter est fruetuosus.1

Für jeden Staat ist es mithin aus zwei Gründen oder um
zweier Ziele wegen notwendig, Soldaten zu besitzen: 1) Der
Soldat hat die Aufgabe, seinem Fürsten, seinem König in der
Ausübung der Gerechtigkeitspflege beizustehen, und 2) ihm im

Kampfe gegen die äufseren Feinde des Reiches zu helfen. Dieses
letztere ist für den Verfasser des 4. Buches De reg. Princ. ein
wichtiges Moment: es hebt den Krieger- oder Wehrstand über
die anderen Glieder des Staates weit hervor. Und mit Recht!
Denn, wenn im Staate Ruhe und Frieden herrschen soll, wenn
die Bürger des Staates ihren Geschäften nachgehen, ihr Glück
im Staate, im Vaterlande erringen wollen, so ist nichts
notwendiger, als dafs dieses Vaterland überhaupt existiert. Seine
Existenz wird aber nicht direkt durch inneren Zwist vernichtet,
sondern nur gefährdet, weil er dem äufseren Feinde die
Möglichkeit gewährt, durch Parteinahme für den einen Teil der
Bürger den ganzen Staat zu zerstören. Der äufsere Feind ist
es daher, welcher erst die Vernichtung des Vaterlandes vollendet:
er ist es also, der allen Bürgern die Grundlage ihres
Staatslebens, die Existenz ihres Vaterlandes, rauben kann. Er ist
mithin die gröfsere, die gröfste Gefahr. Je gröfser die Gefahr,
desto gröfser ist auch der Retter aus dieser Gefahr. Aus der
gröfsten Gefahr, der Vernichtung des Staates durch den äufseren

rei publicae conservandae ab exteriori causatur, dumper incurs um
hostium pax dissolvitur, etinterdum regnum aut civitas
dissipatur Tertio imminet régi cura, ut multitudo sibi subiecta
contra hostes tuta reddatur. Nihil enim prodesset interiora vitare peri-
cula, si ab exterioribus defeudi non posset. — S. theol. 2. 2. qu. 40. art. 1.

1 Vgl. De reg. Princ. 1. 4. cap. 27.



Thoraistische Gedanken über das Militär. 121)

Feind, rettet uns aber nur der Soldat, das Heer. Demgemäfs
wird daher mit Recht in der oben angeführten Stelle die
hervorragende Stellung des Heeres im Staate betont: es kämpft
pro conservanda patria und nützt dadurch nicht einem Teile
des Staates, sondern dem ganzen Staate.

2. Das Heer ist gleichsam die Hand des Staates. Aristoteles

weifs die Bedeutung der Hand für den ganzen menschlichen

Körper zu schätzen : er nennt sie das Organum organorum,
das vollkommenste Werkzeug des Menschen. Wie daher auch
eine geschickte, geübte Hand Freude und Entzücken hervorruft,
weil durch ihre Thätigkeit Nützliches und Vollkommenes
geschaffen werden kann,1 so auch ein gutes, geschicktes und
geübtes Heer. Mit begeisterten Worten weifs daher auch jener
Mönch ein solches Heer zu preisen: Sed et de partibus ordinatis
ad bellum, quae sunt partes politiae et eidem necessariae,
ut superius est probatum, congruum videtur tradere: quae qui-
dem bene dispositae pulchritudinem et decorem
causant et delectationem générant:2 ex quo etiam ingens
cordis augmentum, audacesque reddunt animos ad arduorum
aggresBum. TJnde Salomon in Canticis exercitum dispositum ad
bellandum pulchritudini sponsae assimilât et decori. „Pulchra"
inquit (Gant. 6, 3) „es et decora, filia Jerusalem, terribilis ut
castrorum acies ordinata." Sic enim pulchritudo allicit, ut
extasim faciens nihil aggredi timeat vel formidet: quod in exces-
sivis amantibus maxime est manifestum. Ita etiam de acie bene
ordinata contingit; et ideo ipsam terribilem vocat, sive ad aciem
referens ex causa iam dicta.3

Allein, ein gutes Heer ist nicht nur ein Schmuck des Staates,
wie eben gesagt worden war, sondern es bewahrt auch den
Staat in seiner Kraft: quia per eos (seil, bellatores) civitas con-
servatur in sua virtute.4 Die Existenz des Staates ist die
Grundlage für das Glück der Bürger, der Soldat, das Heer sorgt

1 Vgl. 2. Sent. dist. 3. qu. 3. art. 1. ad 1.: manus (dicitur) Organum
organorum, inquantum videlicet omnia artificialia per manus efficiuntur;
unde in 4. de animalibus (libr. 4. de part, anim, cap. 8. 10. et 11.)
oicitur, quod manus datae sunt homini loco cornuum et omnium, quibus
alia animalia iuvantur.

2 Die Staatsgewalt ist im Monarchen verkörpert. Daher, vergleicht
auch Thomas das Heer mit dem Barte des Königs: das Heer ist der
»chmuck, mit welchem das Staatsoberhaupt bekleidet ist, und zwar ein
natürlicher, notwendiger und organischer Schmuck, nicht ein blofs äufser-
icher. Vgl. Comm. in Jsai. cap. 7. fi.

a De reg. Princ. 1. 4. cap. 27.
4 Ebd. 1. 4. cap. 14.



130 Thomistische Gedanken über das Militär.

für diese Existenz: Schon an und für sich kann daher das Heer
auch das Mark des Staates genannt werden. Noch mehr wird
es dieses dadurch, dafs nur die Tauglichsten unter den Bürgern
für den Heeresdienst auserwählt werden. Daher heifst auch der
Soldat miles, quia electus (est) ad hellandum ex numéro mille.1
Es wird hier also mit der Bezeichnung miles zugleich auch der
Begriff der Auszeichnung, der Auserwählung verbunden, und das
letztere dann noch weiter mit den Worten der hl. Schrift zu
stützen gesucht: alio modo dicitur miles quasi unus ex mille,
inxta quod Scriptura volens commendare sanctum David de con-
stantia et fortitudine: „Dilectus" inquit (Gant. 5, 10), „meus
Candidus et rubicundus, electus ex millibus"; ut sie importet quan-
dam excellentiam in pugnando: quos Scriptura sacra expeditos
vernaculos appellat in Genesi.2

2. Jeder Staat bedarf eines ausgebildeten Berufsheeres,
welches seiner Machtstellung entspricht.

Der schärfste Tadel, welcher heutzutage so oft gegen die
Heereseinrichtungen unserer modernen Staaten geschleudert wird,
trifft vorzugsweise die Einrichtungen der stehenden Heere und
der allgemeinen Wehrpflicht. Duldet man noch die erstere,
so sträubt man sich dort, wo letztere Einrichtung noch nicht
durchgeführt ist, wie z. B. in Belgien, hartnäckig und mit Leidenschaft

gegen ihre Einführung. Wir können diesen Kritikern,
Unzufriedenen und Widerspenstigen nicht den Tadel ersparen,
dafs sie unvernünftig handeln.

1. Als Zweck des Heeres war im Vorhergehenden die
Wahrung der inneren und äufseren Ruhe im Staate, die Abwehr
der inneren und äufseren Feinde bezeichnet worden.

i Es ist offenbar, dafs eine Störung des inneren oder des
äufseren Friedens zu allen Zeiten eintreten kann. Es ist ebenso
klar, dafs der Zeitpunkt einer solchen Störung oft vorausgesehen
werden kann; sie kann aber auch plötzlich eintreten, ohne dafs
man sie voraussah oder vorausahnte. Ein Staat, ein König,
welcher sich nicht auf solche plötzlichen Friedensstörungen
vorbereitet, vernachlässigt offenbar seine Pflicht. Demgemäfs ist es
auch nur seine Pflicht, wenn er sich auf alles gefafst macht und
schon vor dem Eintritt einer Störung des Friedens Vorsorge
dafür getroffen hat, letzterer entgegenzutreten. Das thut er
dadurch, dafs er jenes Werkzeug, welches ihm von Natur aus
zu Gebote steht, die Wehrmacht nämlich, dauernd zur Abwehr

1 Ebd. 1. 4. cap. 10. 5 Ebd.



Thomistische Gedanken über das Militär. 131

bereit hält. Schon aus diesem Grunde ist daher die Einrichtung
stehender Heere als völlig berechtigt anzuerkennen. Sie ist
es umsomehr, als die Neuzeit es verstanden hat, die Rüstungen
zum Kriege in denkbar kürzester Zeit zu vollenden.

Allein, gesetzt auch den Fall, ein Staat könnte ohne ein
stehendes Heer sich auf plötzliche Überfälle und Aufstände
bereit halten, so erfordert doch der eigentliche Zweck des
Heeres eine fortdauernd feste Organisation während der Zeit der
Ruhe und des Friedens. Denn dieser eigentliche Zweck des
Heeres besteht darin, dafs es das Vaterland gegen äufsere und
innere Feinde durch Kampf verteidigen soll. Zum Kampf,
zum wirklichen Kriegführen gehört aber nicht blofs Mut, Tapferkeit,

Bereitwilligkeit, Stärke des Einzelnen u. s. w., sondern vor
allem Geschicktheit und Geübtheit: sola fortitudo non sufficit ad
vincendum in pugna sed astutia bellandi.1 Geschickt-
•beit und Geübtheit im Kämpfen läfst sich jedoch nicht aus dem
Boden stampfen, läfs sich nicht im geeigneten Augenblick durch
Geld erkaufen, läfst sich überhaupt nicht plötzlich erwerben,
sondern nur langsam erlernen. Wann soll sie aber erlernt
werden, wenn nicht in den ruhigen Zeiten des Friedens?

Ein jeder Staat hat demgemäfs die Pflicht, sich im Frieden
Um ein geübtes, tüchtiges Heer zu bekümmern, damit er nicht im
Augenblick der Gefahr lüsternen und raubgierigen Nachbarn und
rasenden Empörern zur Beute fällt. Das beweist und bekräftigt
immer und immer von neuem die Geschichte: nur diejenigen Staaten,
Welche ein kriegsgeübtes, schlagfertiges Heer besafsen, konnten
sich halten. Das denkt sich auch jener Mönch der Verfasser
des vierten Buches, wenn er folgende Worte des alten Vegetius
sich zu eigen macht: quia „omnes regiones et civitates per
bellatores in suo sunt conservatae vigore, et quod respublica
•diminuta est per dissuetudinem bellaudi in Urbe post primum
bellum Punicum per annos viginti in pace vitam deducens : unde
Romanos ubique victores sie enervavit, ut in secundo bello
Punico Hannibali pares esse non possent. Tot itaque consulibus,
tot exercitibus amissis, tunc demum ad victoriam pervenerunt, cum
exercitium militare condiscere potuerunt."2

2. Demgegenüber wollen freilich die Gegner der allgemeinen
Wehrpflicht geltend machen, dafs man ja ein Heer von Söldnern
kalten und im Frieden ausbilden könne. Ist das wirklich möglich?

Oder, wenn wir nur weniger fragen wollen, ist das von
Nutzen?

1 Ebd. 1. 4. cap. 6. • Ebd. 1. 4. cap. 25.



132 Thomistische Gedanken über das Militär.

Beide Fragen müssen wir mit dem Verlasser des dritten
und vierten Buches De reg. Princ. unbedingt verneinen. Denn
der Zweck, welchen der Soldat auszuführen hat, erheischt eine
höhere, erhabenere und reinere Gesinnung, als die blofse Sucht
nach Bereicherung, nach Geld und Sold. Der Soldat soll das

Vaterland verteidigen; kann dasein Söldner von Herzen thun?
Vernunft und Erfahrung verneinen dieses mit Recht. Amor
patriae in radice caritatis fundatur, quae communia propriis, non
propria communibus anteponit.1 Die Liebe zum Vaterlande stellt
also, wie jede Art von Liebe, das Wohl und das Gut, welches
allen gemeinsam ist, über das eigene Wohl und Gut. Ein
Söldner dagegen sucht nur seinen Vorteil: den gröfsten, höchsten
Sold. An anderer Stelle führt sogar jener Verfasser die Liebe
zum Vaterlande auf das allgemeine und erhabene Gesetz der
Nächstenliebe zurück, welches Christus den Menschen gegeben,
als er sagte: Diliges Dominum tuum ex toto corde tuo et ex
tota anima tua et ex tota fortitudine tua et proximum tuum
sicut teipsum. Er fügt nämlich diesen Worten hinzu: Et quia
in isto praecepto divino non cadit dispensatio, inde est, quod
Tullius dicit de republica, quod nul la causa intervenire debet,
unde propria patria denegetur.2 Wie also die wahre
Nächstenliebe eigentlich keine Grenzen, keinen Hinderungsgrund
kennt, so soll auch die Liebe zum Vaterlande vor nichts
zurückschrecken, durch nichts aufgehoben werden können. Eine solche
Vaterlandsliebe wird jedoch niemand bei einem Söldner suchen,
der nur um Geld dient, und daher auch nur sein Geld und sich
selbst verteidigt, wenn er kämpft. Daher bleiben, wie derselbe
Verfasser betont, jene Worte des Vegetius zu Recht bestehen:
Utilius enim constat, suos erudire armis, quam alienos
mercede conducere.8

3. Ein letzter Ausweg wird hier endlich noch von den
Gegnern der allgemeinen Wehrpflicht versucht, indem sie
zugeben, dafs allerdings das Heer aus den Söhnen des Landes
bestehen müsse, dafs aber niemand an und für sich zum
Heeresdienst verpflichtet werden dürfe, sondern nur derjenige,
welcher sich freiwillig zum Dienst melde und freiwillig in den
Sold des Staates trete.

Aber auch dieses können wir, wenn wir die Intentionen
jenes thomistischen Schriftstellers richtig verstehen, der die
Ausführungen des Aquinaten fortgesetzt hat, als falsch nachweisen.
Zunächst nimmt jener Verfasser — sei es nun Ptolemaeus de

1 Ebd. 1. 3. cap. 4. 2 Ebd. 3 Ebd. 1. 4. cap. 25.



Tbomistische Gedanken über das Militär. 133

Lucca oder ein anderer — die bellatores stets als integrierenden
Bestandteil des Staates an, welcher in keiner Weise den anderen
Bürgern an Wichtigkeit und Wert für die Existenz des Staates
nachsteht. Im Gegenteil: die bellatores sind, wie vorhin gezeigt
worden war, die Grundpfeiler des Staates, weil ohne sie seine
Existenz in steter Gefahr ist. Soll nun ein so notwendiger
Stand von der blofsen freien Willensäufserung des einzelnen
Bürgers abhängig sein? Dann könnte ja einmal der Fall
eintreten, dafs sich zu wenig Bürger, oder gar keine für den Kriegsdienst

meldeten, oder nur solche, die zur Verteidigung des Vaterlandes

nach aufsen und zur Wahrung der Ruhe im Innern
untauglich sind! Wenn daher die Existenz des Staates an das
Vorhandensein der bellatores geknüpft ist — est enim bellator
in republica necessarius et pars praecipua politiae,1 — so folgt
daraus schon unmittelbar, dafs der Staat und nicht der einzelne
Bürger für ein Heer zu sorgen hat, erst recht aber, dafs es
nicht in der freien Wahl der Staatsangehörigen liegen kann, ob
sie der Verteidigung des Staates obliegen wollen oder nicht.

Die hier von dem Verfasser des vierten Buches De reg.
Brinc. entwickelte Auffassung scheint mir aber auch streng
thomistisch zu sein. Sie läfst sich nämlich auf den art. unicus
der Summa theol. 2. 2. qu. 48. zurückführen. Es heifst dort:
prudentia, quae est multitudinis regitiva, dividitur in diversas
species, secundum diversas species multitudinis. Est enim quae-
dam multitudo adunata ad aliquod speciale negotium, sicut
exercitus congregatur ad pugnandum, cuius regitiva est
prudentia militaris. Quaedam vero multitudo est adunata ad
totam vitam, sicut multitudo unius domus vel familiae, cuius
regitiva est prudentia oeconomica; et etiam multitudo unius
civitatis vel regni, cuius quidem régula directiva est in principe
regnativa, in subditis autem politica simpliciter dicta. Das Heer
ist demnach im strengen Sinne der Definition bei Thomas eine
wahre Gesellschaft, deren Zweck das pugnare, die Verteidigung
der Staatsintegrität ist. Dieser Zweck ist ein für die Natur des
Staates notwendiger; also gilt er für alle Zeiten, auch wenn er
im Vergleich zu den übrigen Teilzwecken des Staates nur ein
speciale negotium des Staates ist, d. h. nur zu gewissen Zeiten
in des Wortes eigentlichster Bedeutung aktiv ausgeführt, realisiert
Wird. Diese Realisierung durch das Organum, das Heer, sowie
die prudentia militaris, d. h. die Fürsorge für das Heer,
'ällt daher auch als besonderer Teil unter die prudentia regnativa,

1 Ebd. ]. 4. cap. 24.



134 Thomistische Gedanken über das Militär.

d. h. unter die Fürsorge, welche das Staatsoberhaupt für die
ihm Untergebenen überhaupt hat. Denn Thomas vergleicht den
König, den monarchischen Träger der obersten Staatsgewalt,
mit Gott: so, wie die Vorsehung Gottes für das universale Wohl
der ganzen Welt sorgt, mufs auch der König für das allgemeine
Wohl des Staates eine Vorsehung ausüben.1 Daher ist es eine
Pflicht des Königs, besonders für den wichtigsten Teil des
Staates, für die Heeresgemeinschaft beständig zu sorgen, d. h.
eine ständige Armee kampfbereit und organisiert zu
halten.

Dasselbe liegt in den schon angeführten Worten des vierten
Buches cap. 24.: quia eius (seil, bellatoris) officium est,
et fideliter et constanter contra hostes pugnare pro conservanda
patria. Daher besafs von Anfang an das Heer einen
quasireligiösen Charakter, eine gewisse naturrechtliche Heiligkeit,
weil die Erhaltung des allgemeinen Staatswohles eine
quasireligiöse Pflicht ist.2 Denn wie die staatliche Gewalt unter den
Menschen eine Stellvertretung der göttlichen Gewalt ist, so ist
auch im allgemeinen die Staatseinrichtung eine Anordnung Gottes.
Wer also dafür sorgt, dafs die letztere bewahrt werde, der
erfüllt seine Pflicht gegen die Anordnung des Schöpfers, des
obersten Herrn.

Aus dem zuletzt Gesagten ergiebt sich auch eine Folgerung,
die der heutigen modernen Anschauung direkt entgegensteht.
Es war nämlich vorhin gesagt worden, dafs der Staat für ein
Heer Sorge zu tragen hat. Allein, besser wäre gleich gesagt
worden, dafs auf der Staatsauktorität diese Sorge lastet.
Die Staatsauktorität wird aber sowohl in der absoluten Monarchie,
wie auch formell wenigstens in der konstitutionellen Monarchie durch
das Staatsoberhaupt, den König, vertreten. Demgemäfs hat auch
im Grunde genommen der letztere allein für das Heer zu sorgen,
während thatsächlich meist die Parlamente die Gesetze für und
gegen das Heer machen.

4. Wenn so im allgemeinen auch bestimmt worden ist, dafs

jeder Staat eines in Friedenszeiten ausgebildeten Berufsheeres
bedarf, welches aus den Söhnen des Landes zu rekrutieren ist;
wenn ferner ebenfalls nur ganz allgemein gezeigt worden ist,
dafs nicht der einzelne Bürger, sondern der Staat oder die
Staatsauktorität die eigentliche Sorge für die Bildung und
Ausbildung eines solchen Heeres zu übernehmen hat, so bedarf die

> Vgl. Ebd. 1. 1. cap. 12.
2 Vgl. 4. Sent. dist. 1. qu. 1. art. 5. quaest. 1. ad 1.



Thomistische Gedanken über das Militär. 135

frage doch noch einer näheren Erklärung und Begründung,
welche Bürger und wieviel Bürger vom Staate zum Kriegsdienst
herangezogen werden dürfen. Mit anderen Worten: ist die
allgemeine Weh rpflicht berechtigt oder unberechtigt?

Wenn jeder sich selbst gegen einen ungerechten Angriff
verteidigen darf und unter Umständen auch verteidigen soll, so
darf und soll er es auch dann, wenn er sich in der Dorf- oder
Stadtgemeinde und weiter in der Staatsgemeinschaft mit anderen
verbunden hat. Der Zweck dieses Bundes ist ja nur die Wahrung

und bessere Sicherung des eigenen Besitzes. Dadurch
l8t schon allein der Einzelne gleichsam zum Krieger gestempelt.1

Wird jedoch eine Gemeinschaft gegründet, so bildet jeder
einzelne Angehörige derselben einen integrierenden Bestandteil

in ihr, d. h. die Gemeinschaft tritt je nach ihren Zwecken
«nd Zielen für ihn ein und ebenso jeder Einzelne für die Ziele
der ganzen Gemeinschaft. Demgemäfs hat auch in der Stadtoder

Staatsgemeinschaft die ganze Gemeinschaft für die Sicherheit

des einzelnen Bürgers zu sorgen, oder, mit anderen Worten:
wird ein einzelner Bürger, wird der ganze Staat in seiner
Sicherheit und Existenz bedroht, so ist nicht nur der eine oder
der andere, sondern alle Bürger zur gemeinsamen Verteidigung
verpflichtet. Damit ist im Princip die allgemeine Wehrpflicht
aller wehrfähigen Bürger anerkannt.

Daher sagt auch Thomas: S. theol. 1. 2. q. 92 a. 1 ad 3:
Cum igitur quilibet homo sit pars civitatis, impossibile est,
fluod aliquis homo sit bonus, nisi sit bene proportionatus bono

oommuni; nec totum (der Staat) potest bene existere nisi ex
Partibus sibi proportiouatis. Unde impossibile est, quod bonum
oommune civitatis bene se habeat, nisi cives sint virtuosi,
ad minus illi quibus convenit principari. Sufficit autem quantum
ad bonum communitatis, quod alii in tantum sint virtuosi, quod
principum mandatis obediant.2

1 Vgl. S. theol. 2. 2. q. 64. a. 7.: vim vi repellere licet cum mode-
ramine inculpatae tutelae. (Recht der Notwehr gegenüber einem
ungerechten Angriff.) Nec est necessarium ad salutem, ut homo actum mode-
ratae tutelae praetermittat ad evitandam occisionem alterius; quia plus
tenetur homo vitae suae providere quam vitae alienae. Sed quia occidere
nominem non licet nisi publica auctoritate propter honum commune, ut

supra dictis patet, art. 3. huius quaestionis, illicitum est, quod homo
ntendat occidere hominem, ut seipsum defendat, nisi ei qui habet pu-
uicam auctoritatem, qui intendeus hominem occidere ad sui defensiouem,

ho t
' 'l°C ai' Puh'lcum bonum ut patet in milite pugnante contra

2 Vgl. S. theol. 1. q. 60 art. 5: Videmus enim, quod naturaliter
Pars se exponit ad conservationem totius, sicut manus exponitur ictui y



136 Thomistische Gedanken über das Militär.

Da nun nicht der einzelne Bürger, sondern die Staatsaukto-
rität für ein Heer im Staate zu sorgen hat, so hat dieselbe
Auktorität das Recht und die Pflicht, die allgemeine Wehrpflicht
einzuführen.

Allein, nicht alle Bürger sind wehrfähig, und andererseits

mufs auch eine bestimmte Ordnung, ein gewisses Mafs für
die Zahl der wehrfähigen Krieger gelten. Beide Momente müssen
sich nach einem objektiven Mafsstabe richten, welcher in dem
Staate selbst liegt. Wegen der Verschiedenheit in den
Staatenbildungen kann daher nicht in allen Ländern das Heer gleich
grofs, gleichmäfsig stark sein, sondern es mufs je nach den
besonderen Bedürfnissen des einzelnen Staates bald gröfser, bald
kleiner sein. Einen Mafsstab für die Gröfse des Heeres gibt
aber einerseits die äufsere Machtstellung, andererseits die innere
Kraft des Staates an, ferner die Anzahl seiner Bürger und
ebenso die Gröfse und Ausdehnung des Ländergebietes, welches
er zu verteidigen hat.

Alles dieses betont auch unser Mönch. Zunächst ist es
für ihn undenkbar, dafs man für alle Staaten eine gleiche
Anzahl von Kriegern festsetze : non videtur determinatus
numerus posse poni, eo quod omnes civitates non sunt aequalis
potentiae et virtutis. Daher müsse man die Besonderheiten eines
jeden Staates für die Ansetzung der Heeresstärke in Berechnung

ziehen : unde consideranda est multitudo populi in civitate,

absque deliberatione ad conservationem totius corporis. Et quia ratio
imitatur naturam, huiusmodi imitationem invenimus in virtutibus politicis ;
est enim virtuosi civis, ut se exponat mortis periculo pro totius
reipublicae conservatione; et si homo esset naturalis pars huius civitatis,
haec inclinatio esset ei naturalis. — S. theol. 2. 2. q. 26. art. 3: una-
quaeque pars naturaliter plus amat commune bonum totius quam parti-
culare bonum proprium: quod manifestatur ex opere, quaelibet enim
pars habet inclinationem principalem ad actionem communem utilitati
totius. Apparet etiam hoc in politicis virtutibus, secundum quas cives
pro bono communi dispendia et propriarum rerum et personarum inter-
dum sustinent. Unde multo magis hoc verificatur in amicitia caritatis,
quae fundatur super communicatione donorum gratiae. S. theol. 2. 2. q.
31. art. 3 ad 2: bonum multorum commune divinius est quam bonum
unius. Unde pro bono communi reipublicae vel spirituali vel temporali
virtuosum est quod aliquis etiam propriam vitam exponat periculo. Et
ideo cum communicatio in bellicis actibus (das gemeinschaftliche Leben
in der Armee) ordinetur ad conservationem reipublicae, in hoc miles
impendens commilitoni auxilium, non impendit ei tamquam privatae per-
sonae, sed sicut totam rempublicam iuvans; et ideo non est mirum, si in
hoc praefertur extraneus couiuncto secundum carnem. — Quodlib. 1. art. 8:
Uüde et secundum banc naturalem inclinationem et secundum politicain
virtutem bonus civis mortis periculo se exponit pro bono communi.



Stadium der Thomasphilosophie. 137

et secundum numerum constituere bellatores. Item latitudo
regionis Er verlangt aber überhaupt eine gröfsere Anzahl
"von Kriegern: quamvis autem bellatores sint aptiores ad pugnam,
quia experientiam habent et pugnandi artem, et, ut ait Yegetius
„nemo facere metuit, quod se bene dixisse confidit," impetum
tarnen multitudinis sustinere non possent nisi cum multitudine.1
Dafür führt er dann noch mehrere Beispiele aus der Geschichte
desjenigen Volkes an, welches schon in den ältesten Zeiten die
von Gott selbst gewollte allgemeine Wehrpflicht anerkannte, aus
der Geschichte des Volkes Israel. Assumendi sunt igitur — so
schliefst er seine Darlegungen hierüber — cives ad pugnam
Don solum bellatores distincti in quocumque genere sint, sive
Donsiliarii, sive artifices, sive agricultores, dummodo disposi-
tionem corporis habeant,undenonimpediantura pugna.2

(Fortsetzung folgt.)

38*-*

STREIFLICHTER ÜBER ZIEL UND WEG DES
STUDIUMS DER THOMISTISCHEN PHILOSOPHIE
mit besonderer Bezugnahme auf moderne

PROBLEME.

Von MARTIN GRABMANN.

Es wird in der Gegenwart vielfach ein fortgeschrittenes den
Modernen Zeitbedürfnissen entgegenkommendes Studium der
Philosophie und auch der Theologie des hl. Thomas gefordert,
"Wobei freilich verschiedene Ansichten an der Konstruktion des
»Thomas des 19. Jahrhunderts" sich beteiligen. In den folgenden

Darlegungen soll Ziel und Weg der thomistischen Philosophie
der Gegenwart beleuchtet werden und zwar mit dankbarer
Bezugnahme auf die herrlichen Weisungen Leos XIII. und die
besonnenen Anschauungen der Hauptträger des Thomismus in
alter und neuer Zeit. Den folgenden Reflexionen eignet keineswegs

Vollständigkeit weder nach Inhalt noch nach Litteratur-
angabe, da nur eine aphoristisch-skizzenhafte Erörterung ins
Auge gefafst ist.3 Wir gruppieren unsere Ausführungen unter

1 De reg. Princ. 1. 4. cap. 10. 2 Ebd.
3 verweisen auf: Dr. Co m mer, Die immerwährende Philosophie

1099 ; De Wulf: Q' est ce que la philosophie scolastique? Les notions


	Thomistische Gedanken über das Militär

