Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 14 (1900)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

110 Litterarische Besprechungen.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. 1) Dr. Georg Biilow: ,De immortalitate animae* von
Dominikus Gundissalinus.

2) Dr. M. Baumgartner : Die Philosophie des Alanus
de Insulis. (Beitrige zur Geschichte der Philosophie des
Mittelalters. II. Band, 3. und 4. Heft.) Miinster 1896, 1897,
Aschendorff.

1) Dominikus Gundissalinus (auch Gundisalvi) war Archidiakon von
Segovia und lebte im 12. Jahrhundert. Als Mitglied der Ubersetzerschule
von Toledo war er beteiligt an der Ubertragung der arabischen Schriften
des Avicenna, Algazel und Alfarabi. Seine nun zum erstenmale heraus-
gegebene Schrift mag, abgesehen von Kinleitung und Schlufs, ebenfalls
aug eine arabische Vorlage zuriickgehen. Dem moralischen Beweise fiir
die Unsterblichkeit der Seele traut G. nicht viel Kraft zu, weshalb er
die aus der Natur der Seele genommenen Argumente betont. Darum ist
diese Abbandlung auch heute noch von Interesse.

Der Herausgeber hat den Text durch sorgfiltige Kritik hergestellt
und demselben frisch geschriebene, wertvolle Beitriige tiber die Autor-
frage und den Inhalt des Opusculums angefiigt. Wir hétten in dieser
editio princeps gern eine Kapiteleinteilung geseben. Das Wort ,,Post-
existenz'‘ (113) fiir Fortdauer ist. ungliicklich gewihlt, der Ausdruck
wZweiteilung der Seele* (a. 0.) milsverstindlich, — In der Geschichte der
Ph‘i?osophie muls von jetzt an — dies ist ein Verdienst vorliegender
Schrift — Wilhelm von Auvergne (Paris) vom bevorzugten Platze des
ersten Vermittlers der arabisch-peripatetischen Wissenschaft abtreten,
um denselben unserem Dominikus Gundissalinus zu iiberlassen.

2) Wihrend im 13. Jahrhundert Aristoteles unbestritten die Geister
beherrschte, wurde er noch im 12. Jahrhundert mit scheelen Augen an-
gesehen. Das frihe Mittelalter stand unter dem Einflusse Platos, da-
mals des ,,Philosophen* xaz’ €5oyyv. Der letzte Vertreter dieser alten
Schule war Alanus de Insulis (Lille), den man freigebig ,,doctor uni-
versalis’ nannte. Alanus weils vielerlei_, er betreibt Philosophie, Theologie
und Poesie, aber er ist keine produktive, sondern eine receptive Natur,
ein Eklektiker. Seine Methode ist eine mathematisch-deduktive, wodurch
er an Descartes und Spinoza erinnert, Seine philosophischen und theo-
logischen Anschauungen sind im allgemeinen korrekt, aber manche nicht
einwandfrei. Z. B. hielt er die Tierseele aus Opportunismus nur fiir
feine Materie, um dadurch die Geistigkeit der menschlichen Seele leichter
gegen die Katharer verteidigen zu konnen. Leib und Seele sind nach
ihm zwei vollig selbstindige Substanzen mit doppeltem Sein. Die alanische
Philosophie macht auf den heutigen Leser den Eindruck des Girenden
und Werdenden. Aber von diesem Hintergrunde hebt sich erst der Fort-
schritt gebiibrend ab, den die Spekulation nach dem Bekanntwerden der
Schriften des Aristoteles schon einige Jahrzehnte spiiter machte. Zwischen
Alanus und Thomas, welch grofser Unterschied! Es hat viel Geistes-
arbeit gebraucht, um zu jetzt Gemeingut gewordenen Ergebnissen zu
gelangen. Zu dieser Erkenntnis hat Dr. B. durch seine miihevolle, fleifsige
und verstindige Arbeit iiber Alanus sicher auch beigetragen. Der Verlags-
handlung méchten wir schliefslich vorschlagen, die verwirrenden Majuskeln
des Titelblattes durech andere Lettern zu ersetzen.



Litterarische Besprechungen.

—_—— e e

2. Dr. Constantin Gutberlet: Von der Gnade Christi.
(Heinrich, Dogmatische Theologie, 8. Band.) Mainz 1897,
Kirchheim. 696 Seiten.

Erscheint eine neue Gnadenlehre, so schligt ein Theologe wohl zu-
meist jene Bliitter zuerst auf, welche von der Wirksamkeit der Gnade
und von der Vorherbestimmung handeln. Nach der Stellung zu diesen
zwei Problemen und der diesbeziiglichen Lehre des hl. Thomas haben wir
denn auch Gutberlets Darlegungen hauptséchlich unsere Aufmerksamkeit
zZugewandt.

G. verhilt sich skeptisch gegen die Losung der Frage, worin die
Wirksamkeit der Gnade bestehe: , Wir gestehen, eine endgiiltige Losung
der Frage nicht geben zu konnen“ (S. 464). Der Losungsversuch mit der
scientia media sei mifslungen, da diese nur den ,Charakter einer Hypo-
these“ beanspruchen konne (475) und in einen Zirkel gerate (463). Die
drei von den Verfechtern derselben angegebenen Erkenntnismittel: mensch-
licher Wille selbst, Wesen Gottes als Musteridee, objektive Wahrheit der
kontingenten Dinge, hitten ihre ,grofsen Schwierigkeiten“ (460). Ja die
Loésung des Molinismus, ,insofern sie auf die scientia media sich stiitzt,
kann nicht befriedigen, weil er kein einwurffreies Mittel anzugeben
vermag, in dem Gott die bedingt zukiinftigen Dinge erkennt“ (464). Kin
ebenso kostbares als vorurteilsfreies Gestindnis des angesehenen Philo-
Sophen und Theologen!

_ Leider scheint aber auch er der Meinung zu sein, dafs die physische
Ff‘.lnwirkung Gottes auf die geschopfliche Willensthitigkeit eine Gefahr
fir die menschliche Freiheit bedeute. Er verwirft nimlich die gratia ex
Se efficax und verteidigt die Vorherbestimmung post praevisa merita. Der
hl. Thomas hat sich die genannte, durch Jahrhunderte immer wiederholte
Schyvierigkeit nicht nur einmal, sondern ofter selbst gemacht und dieselbe

ahin gelost, dafs der gottliche Einflufs der menschlichen Freiheit nur
hutzlich, niemals schidlich sei.

Schwierigkeit.

Deus non potest facere, quod
Contradictoria sint simul vera. Hoc
autem sequeretur, si voluntatem mo-
veret; nam voluntarie moveri est ex
S¢ moveri, et non ab alio. Ergo

€us non potest voluntatem movere.

(8.1, q. 105 a. 4 obi. 2. Vgl. 1—2,
Q. 9: a. 4, obi. 1-)

enn wir nicht irren, betrachten

Auch heute noch viele die gottliche

Bewegung und die menschliche Frei-

eit als kontradiktorische Gegen-
siitze,

1 Weil Gott dem Willen die Nei
urch

Losung.

Moveri voluntarie est moveri ex
se, i. e. a principio intrinseco. Sed
illud principium intrinsecum potest
esse ab alio principio extrinseco. Kt
sic moveri ex se non repugnat ei,
quod movetur ab alio.

Also hebt nach dem hl, Thomas
die physische Bewegung des Willens
durch Gott — bei der moralischen
Bewegung bestiinde gar keine Schwie-
rigkeit — die menschliche Freiheit
nicht auf,

. gung (1. ¢. ad 1) und das gibt, wo-
er sich selbst bewegt, darum ,non repugnat libertati, quod Deus

e8t causa liberi arbitrii“ (Qq. disp. de malo q. 3 a. 2 ad 4). Und in der
l hat, wenn der eigene Entschluls des Willens dessen Freiheit nicht ver-
letzt, 8o noch weniger der Einfluls Gottes, der als dessen Schopfer ihn mehr
10 der Gewalt hat als der Wille sich selbst. Der Wille besitzt eine wahre

errschaft iiber seine Akte, aber durchaus nicht ,per exclusionem causae



112 Litterarische Besprechungen.

primae“ (Qq. disp. de pot. q. 3 a. 7 ad 13). Der hl. Thomas wundert
gich, dafs manche nicht verstehen, dals Gottes Bewegung in uns einen
freien Willensakt (,absque praeiudicio libertatis“) hervorrufen kénne. Er
tadelt die, welche sagen, Gott sei nur die Ursache des Willens und nicht
auch des Wollens. Darum belehrt er diese ,non intelligentes“, Gott sei
,causa non solum voluntatis, sed etiam volendi* (3 c. g. 89). Thomas
versichert wiederholt, z. B. S. 1—2, q. 10 a. 4 ad 1, dafs Gott nicht nur
den Akt hervorbringe, sondern auch den modus des Aktes. Nach seiner
Lehre hingt die Freiheit nicht nur von der Kontigenz der geschopflichen
Ursache ab, sondern noch mehr von der Ordnung des gottlichen Willens:
»,Non dicimus, quod aliqui divinorum effectuum sint contingentes solum-
modo propter contingentiam causarum secundarum (wie die Gegner der
Lehre des hl. Thomas sagen), sed magis propter dispositionem divinae
voluntatis, quae talem ordinem rebus providit* (Qq. disp. de ver. q. 23
a, 5).1 Dals diese hohe Lehre des engelgleichen Lehrers dem mensch-
lichen Denken grofse Schwierigkeiten bereite, ist richtig, Aber wir wissen
keine andere, welche mit anderen gesicherten Wahrheiten so gut im Ein-
klange stinde, als diese. Und darum lassen wir uns von derselben um so
weniger abschrecken, als ja nach G. die Beziehung der Gnade zur mensch-
lichen Freiheit ,wohl zu den eigentlichen Geheimnissen gezihlt werden
muls“ (32).

Ist einmal die Grundwahrheit von der Unversehrtheit, ja Begriin-
dung der menschlichen Freiheit unter dem Einflusse Gottes bewiesen,
so losen sich wie mit Zauberschlag alle anderen heiklen Fragen der
Gnadenlehre.

1. Das Vorherwissen der freien Willensentschliisse der Menschen
entnimmt Gott seiner eigenen Ursichlichkeit in Bezug auf dieselben:
»,Cum Deus sit causa electionis et voluntatis nostrae, et electiones et
voluntates nostrae divinae providentiae subduntur“ (3 c. g. 90). Der heil.
Thomas brauchte deshalb vor der Erkenntnis des bedingt Zukiinftigen
(die nicht grofser ist als die Erkenntnis des frei Zuktnftigen tiberhaupt)
nicht als vor ,einer Unbegreiflichkeit Halt zu machen“ (474). Denn nach
ihm befindet sich Gott nicht in der unsiiglich kliglichen Rolle, dafls er
gich eines ihm durchaus abgeneigten Willens nur dadurch erwehren
konnte, dafs er ,einen solchen nicht ins Dasein setzt . . . selbst die All-
macht konnte ihn nicht zu einem bestimmten Ziele fihren® (454). Der
Allmichtige ohnmichtig gegen den Ohnmiichtigen!

2. Die Wirksamkeit der Gnade wegen des gottlichen Willens.
Wenn Gott will, dafs der Mensch etwas frei wolle, so wird dieser es ver-
moge der alles Sein durchdringenden Ursiichlichkeit Gottes auch unfehlbar
frei wollen. Der hl. Thomas leitet darum die Wirksamkeit der Gnade
nicht vom Vorherwissen, sondern vom Willen Gottes ab. Erstere Meinung
lehnt er deswegen ab, weil das Wichtigste im Heilsgeschiifte, die freie
Zustimmung des Willens, eine Wirkung der Gnade, beziehungsweise der
Vorherbestimmung ist: ,Et id, quod est per liberum arbitrium, est ex
praedestinatione“ (8. 1, q. 23 a. 5). Wenn Gott unter mehreren Menschen,
die sich in gleichen Siinden befinden, die einen bekehrt, die anderen aber

1 Bei philologischer Vergleichung der Texte des hl. Thomas mit
dem seiner Schiiler finden wir in dieser Lehre keinen Unterschied heraus.
Der odiose Name ,Neu“-Thomisten ist ihnen daher ohne Grund gegeben
worden. Bannez ist ebensowenig der Griinder einer neuen theologischen
Schule, als z. B. Secchi der Begriinder des Koppernikanischen Systems.



Litterarische Besprechungen. 113

dem Laufe der Dinge tberlifst, so gibt es dafir keinen anderen Grund
als den géttlichen Willen: ,. .. hominum, qui in eisdem peccatis deti-
nentur, . . . non est ratio inquirenda, quare hos convertat, et non illos;
hoc enim ex simplici eius voluntate dependet’, sowie es nur von
seinem Willen abhing, sie aus dem Nichts zu erschaffen und ihnen mehr
oder weniger Vorziige zu geben (3 c. g. 161). ,Quare hos elegit et illos
reprobavit, non habet rationem, nisi divinam voluntatem® (8. 1, q. 23 a. 5
ad 3). Gibt es also wirklich ,kein einziges, unzweideutiges, entscheidendes
Zeugnis fiir die gratia ex se efficax“ aus dem hl. Thomas? (452).

3. Die Vorherbestimmung ante praevisa merita, fir welche
der hl, Thomas in allen seinen Werken eintritt. Die Unterscheidung einer
Vorherbestimmung ad gratiam und einer ad gloriam setzt die Meinung
voraus, dafs die Wirksamkeit der Gnade vom menschlichen Willen ab-
hinge und nicht umgekehrt. Der Aquinate verneint, dafs das Vorher-
wissen der Verdienste die Ursache der Vorherbestimmung sei, weil die
Verdienste eine Wirkung derselben sind; in der Lebre des hl. Thomas
18t diese Unterscheidung, falls sie die aus sich wirksame Gnade aus-
schlielsen soll, unzulissig: ,Dicunt quidam, quod praescientia meritorum
bonorum et malorum est ratio praedestinationis et reprobationis. . . .
Et hoc quidem rationabiliter diceretur, si praedestinatio respiceret tan-
tum vitam aeternam, quae datur meritis; sed sub praedestinatione cadit
omne beneficium salutare, quod est homini ab aeterno praeparatum;
unde eadem ratione omnia beneficia, quae nobis confert ex tempore, prae-
paravit nobis ab aeterno“ (Rom. 8, lect. 6). Den letzten Satz, aufser
dem Zusammenhaag genommen, will G. zum Beweise der von Thomas
einige Zeilen vorher als unannehmbar erklirten Ansicht verwerten, das

orauswissen der Verdienste sei Ursache der Voraushestimmung zur
Seligkeit. Der Engel der Schule sagt aber hier, wie anderswo nur, dafs
dle_ Verdienste (omne beneficium salutare) ebenso (eadem ratione) eine
Wirkung der Vorherbestimmung sind, wie die Seligkeit selbst. Wollte
man einwenden, dafs oben nur von den natiirlichen Verdiensten die Rede
8e1, so ist zu erinnern, dals ,die Verdienste, denen das ewige Leben
gegeben wird“ (a. o.), nur iibernatirliche sein konnen. Ferner sei ver-
‘Wiesen auf S. 1, q. 28 a. 5, wo der hl. Lehrer eine Unterscheidung
Zwischen dem ,,quod est ex gratia et id, quod est ex libero arbitrio*
Nicht zugibt. — Einen anderen Grund gegen die Theorie seiner Gegner
ndet Thomas darin, dals selbst die willige Annahme der Gnade eine
olge, also nicht der Grund der Vorherbestimmung sei: ,,Die Ursache
der Verwerfung des Judas war nicht das Vorherwissen des Mils-
Orauches der Gnade, aufser von seiten der Wirkung, .. . denn hoec
Ipsum, quod est velle accipere gratiam, est nobis ex praedestinatione
divina: unde non potest esse causa praedestinationis‘* (Qq. disp. de ver.
Q. 6 a. 2 ad 11). Mit einem Worte: ,,Quidquid est in homine ordinans
Ibsum ad salutem, totum comprehenditur sub effectu praedestinationis‘
8. 1, q. 23 a. ). Der letzte Grund, warum Gott nicht alle vorher-
b\eshmmt, ist der absolute Wille Gottes. So lehrt der hl. Thomas: Wie
(JOtt_n_icht alle Blinden heilt und nicht alle Toten auferweckt, sondern
n einigen seine itbergrofse Giite, an anderen den Lauf der Natur zeigen
will, so will er auch an einigen seine Barmherzigkeit, an anderen seine
erechtigkeit zeigen: ,,non omnes, qui gratiam impediunt, auxilio suo
praevgnit, ut avertantur a malo et convertantur ad bonum, sed aliquos,
‘0 quibus vult suam misericordiam apparere, ita quod in aliis iu-
Stitiae ordo manifestetur* (8 ¢. g. 161). Dieses ist die voluntas con-
Sequens, nicht, wie G. meint (360): voluntate consequente, d. h.  mit

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X1V,



114 Litterarische Besprechungen.

~——

Bezugnahme auf Verdienst und Mifsverdienst; dieses ,,d. h.* gehort dem
hl. Thomas nicht an.

Fiir diese seine Lehre beruft sich auch Thomas auf das 9. Kapitel
des Romerbriefes, aus dem, wie wir meinen, man nur durch Auslegungs-
kiinste die unbedingt gnadenvolle Vorherbestimmung hinwegdeuten kann.
Wiirde der Apostel dort die bedingte Vorherbestimmung lehren, so wiren
u. a. die Einwendungen, die er sich selbst macht, und die man jetzt noch
wiederholt, nicht am Platze. G. meint, man miisse tber diese Stelle
stutzig werden, ,weil Calvin seine gotteslisterliche Priidestination aus
dieser Stelle zu beweisen sucht. Ja, Calvin beruft sich mit besserem
Rechte auf die Stelle, als die Verteidiger der praedestinatio ante prae-
visa merita‘* (346). Mifste man dann nicht auch iiber die Stelle: hoc
est corpus meum, stutzig werden? Wegen der hhl. Kirchenlehrer Au-
gustin und Thomas, die sich auch auf diese Stelle berufen haben, wiren
obige Sitze vielléicht besser nicht geschrieben worden. Die in jeder
Richtung gnadenvolle Berufung hat fir die Menschheit nichts Er-
schreckendes: denn durch dieselbe werden viel mehr gerettet, als infolge
der menschlichen Schibigkeit post praevisa merita gerettet wiirden. Sie
ist ferner fir den einzelnen ebenso ungewifs, als die letztgenannte es
wiire: ist es da nicht trostvoller, dem giitigen und starken Willen Gottes
in Demut sich anzuvertrauen, als auf den schlechten und schwachen
eigenen Willen sich zu stiitzen? Auch fir den Volksunterricht ist
diese Lehre sehr geeignet, da ja nach derselben Ermahnungen, gute
Werke, dberhaupt alles Heilwirkende (quidquid est ordinans in salutem)
als Mittel zur Erreichung der Seligkeit in den Heilsplan aufgenommen,
also zu dessen Verwirklichung in ordine exsecutionis unentbehrlich sind.

Der hl. Franz von Sales bekennt sich allerdings in einem Privat-
briefe an Lessius zur praedestinatio post praevisa merita, welche er nach
seiner Aussage auch im Buche von der Liebe Gottes ,,tantisper* beriihrt
habe. Der neueste Kirchenlehrer hl, Alfons von Liguori gibt aber die
gratia ex se efficax zu, bei welcher Ansicht der Kampf zwischen ante
und post nicht viel mehr als ein Wortstreit wiire. Ferner, was immer
Augustin in seinen fritheren Schriften iiber manchen Punkt der Gnaden-
lehre gesagt haben mag, so viel ist sicher, dafs er gegen den Semipela-
gianismus die allseitige Gratuitit der Gnade, einschliefslich der gnaden-
vollen Vorherbestimmung verteidigt hat, An der Lehre des von der Kirche
selbst approbierten doctor gratiae hielt auch sein getreuer Schiiler Thomas
von Aquin fest. Bei solcher Bezeugung kann es wohl nicht zweifelhaft
sein, wohin das Ziinglein der Wage sich neigt. Auch darum scheint es
uns das kligste, auf so schliipfrigem Boden die Pfade der beiden grofsen
Meister zu wandeln.

Eine Sonderansicht G.s wire noch zu erwiihnen. Aus apologetischem
Interesse erklirt ,jer mit aller Bestimmtheit*: ,,Es ist nicht kirchliches
Dogma, sondern nur eine theologische Lehrmeinung, dafs ohne eigent-
lichen Glauben das Heil unméglich ist‘* (508). Es sprechen aber klare
Griinde fiir diese Wahrheit als Dogma. Mark. 16, 16 wird die Not-
wendigkeit des christlichen Glaubens neben, ja tiber die Notwendigkeit
der Taufe gestellt. Hebr. 11, 6 wird jener Glaube als Grundbedingung
der Gottgefilligkeit verlangt, der V.1 sperandarum substantia rerum ge-
nannt worden war. Von Innocenz XI wurde die fides late dicta wegen
des nicht zureichenden Motives, um Rechtfertigungsglaube zu sein, ver-
urteilt: ,Fides late dicta, ex testimonio creaturarum similive motivo,
ad iustificationem sufficit (Prop. 28, Denzinger 1040). Nach dem Vati-
kanischen Konzil mufs man glauben ob auctoritatem Dei revelantis,



Litterarische Besprechungen. - 115

also einen auch nach dem Formalobjekt iibernatiirlichen Glauben haben,
da ,nemini unquam sine illa (von dem friiher die Rede war) contingit
iustificatio, nec ullus, nisi in ea perseveraverit usque in finem, vitam
aeternam assequetur*‘. Dreimal wird hier die ausnahmslose Notwendig-
keit des geoffenbarten Glaubens betont. — Der hl. Thomas lehrt nirgends,
dafs ,,der Glaube in voto** zur Seligkeit hinreiche. In der von G. hierfiir
angezogenen Stelle S. 2—2, q. 2 a. 7 ad 3 redet er nicht von der reve-
latio schlechthin, sondern von jener Offenbarung, welcher die fides
Mediatoris entspricht, ndmlich von der revelatio de Christo, wie er
anfangs sagt.

Mufsten wir zu unserem Bedauern zuweilen eine Verschiedenheit
der Lehren des hl. Thomas und der G.s feststellen, so freut es uns um
80 mehr, in anderen auf den Einklang derselben hinweisen zu koénnen.
Die Beiseitestellung der scientia media wurde schon erwihnt. Ferner
erkennt G. an, dafs der hl. Thomas die praemotio physica der Willens-
thiatigkeit gelehrt habe (470), dals die aktuelle Gnade eine von Gott in
der Seele bewirkte, wenn auch nur ,voriibergehende Disposition oder
Energie* sei (271). Den beriihmten Satz: facienti quod est in se Deus
non denegat gratiam versteht er ganz richtig von der unter dem Gnaden-
einflusse stehenden Thitigkeit des Menschen, auf welche die Recht-
fertigungsgnade folgt (256). Durch die Erbsiinde ist nicht nur eine
dulsere, sondern auch eine innere Verwundung der menschlichen Natur,
eine Verkriippelung der nackten Natur, eingetreten (167).

Um nun zu schliefsen, so meinen wir, dafs die vielen Vorziige des
Buches G.s: Beherrschung des einschligigen Stoffes, unbefangene Kritik
auch befreundeter Meinungen, meist leidenschaftsloser Ton und meister-
ht}fte Darstellung — demselben einen Ehrenplatz in der theologischen
Litteratur sichern werden.

3. Dr. Constantin Gutberlet: Die Theodicee. 3. Auflage.
Miinster 1897, Theissing. 279 Seiten.

Die in der Gnadenlehre ausfiihrlich dargelegten Ansichten iiber Gott
und sein Wirken in der Menschheit wiederholt Gutberlet im Auszuge in
seiner Theodicee. Die Vorziige und die Brauchbarkeit der philosophischen
Schriften G.s sind bekannt, auch die nach kurzer Zeit notwendig ge-
Wordene dritte Auflage vorliegenden Werkes ist ein Beweis dafir. Wir
verweisen gleichfalls auf das frither von uns Gesagte und beschrinken
unsere Besprechung auf Angabe einiger Wiinsche.

_Da G. dem hl. Thomas mit Recht darin beistimmt, dals die meta-
Physische Wesenheit Gottes in dem ,»Sein selbst bestehe, so wire nur
€In Schritt noch zur Streichung des barbarischen Wortes ,,Aseitit* ge-
Wesen. Dieses jedem Nichtphilosophen unverstindliche Wortungetiim ist
etymologisch nichtssagend, da in demselben gerade der wichtigste Aus-
druck, esse, fehlt. Ferner lenkt das ,»a‘ auf eine aufsergéttliche Wirk-
ursache ab, das ,se* auf eine innergéttliche Ursache hin; es ist also
die Synthese zweier Antithesen vorhanden. Dagegen steht ,,Sein selbst‘
In Parallele mit , lauterer Wirklichkeit*, sowie metaphysische und phy-
81sche Wesenheit.

. Wenn man unter scientia media nur die Kenntnis Gottes von den
bpdlngt zukiinftigen freien Handlungen verstehen will, so hindert nichts

18 Annahme derselben, da sie von der unendlichen Vollkommenheit
Gottes und seiner Vorsehung strenge gefordert wird. Soll aber dieser
Ausdruck besagen, dafs vom Erkenntnismittel derselben jede Riicksicht

8%



116 Litterarische Besprechungen.

auf die Willensentschliisse Gottes und der Geschdpfe ausgeschlossen sei,
d. h. dafs eine objektive Wahrheit dieser Handlungen ohne Einfluls des
Willens zu stande komme, dann miissen wir mangels eines ,,einwurffreien*
Erkenntnismittels mit dem hl. Thomas diese scientia media leugnen. ,,Hoc
modo est aliquid verum, quo habet esse,” sagt er. Nun hat aber ein freier
Entschlufs erst durch den Willen das Sein; also auch die Wahrheit. Was
von einer freien Ursache abhingt, von dem kann nicht ,determinate
dici, quod sit futurum* (1 Periherm. lect. 13; vgl. S. 1 q. 16 a. 7 ad 3),
also auch nicht, dafs es wahr sei. Mit anderen sehr klaren Worten spricht
dies auch G. aus: ,,Wirklich kann nichts werden ohne gottliche Wirk-
samkeit. Auch das bedingt Zukiinftige, wie der Fall des Petrus, wenn
er in die bestimmte Versuchung gesetzt wiirde, kann nur dadurch Wahrheit
erhalten, dafs Gott den Petrus schafft und ihn in bestimmte Verhiiltnisse
setzt: Also erst wenn Gott schaffen wiirde und viele andere Verhilt-
nisse herbeigefithrt hitte, wiirde der Satz: Petrus wiirde in diesen Ver-
hiltnissen siindigen, Wahrheit bckommen kénnen* (Gnadenlehre 462).
In der That, auch die niemals eintretenden freien Handlungen kann Gott
vor Krkenntnis der eigenen und der Geschopfe Willensentscheidung nur
als mogliche, nicht als (ideal-)wirkliche wissen, da die Wahrheit dem
Sein folgt.

In der Erorterung des Einflusses Gottes auf die Geschopfe hat Kar-
dinal Pecci sehr richtig die Beseitigung des dem hl. Thomas fremden
Ausdruckes ,concursus“ verlangt. Moge derselbe bald in Konkurs ge-
raten! Manchen dient der ,concursus* zur Bemintelung ihrer reservatio
mentalis, derselbe sei in Bezug auf den menschlichen Willen kein phy-
sischer, oder wenigstens kein vorausgehender, da nach G. ,.eine eigentliche
Bewegung des Willens von einem andern, aufser dem Willen, mit der
Freiheit unvereinbar erscheint (261). Dem hl. Thomas aber schien sie
vereinbar; auf die genannte von ihm in terminis als Schwierigkeit
vorgebrachte Doktrin (8. 1, q. 105 a. 4 obi. 2) haben wir oben seine eigene
Antwort gehdrt. Diesem Einwurf liegt das bestindige Sophisma zu
Grunde: Wenn der Wille die Ursache seiner Entschliisse ist, so ist er
die erste Ursache derselben. Aber nach dem Aquinaten wird zur Freiheit
nicht erfordert, dals der Wille ,,primum principium non motum ab alio**
sei; denn wenn auch das néchste Princip der Willensbewegung von innen
ist, so ist doch das erste von aulsen: ,motus voluntarius, etsi habet
principium proximum intrinsecum, tamen principium primum est ab
extra®* (S. 1—2, q. 9 a. 4 ad 1). Dals die menschliche Freiheit dem
Einflusse Gottes unterworfen ist, hebt Thomas als auszeichnendes Vor-
recht Gottes hervor. Denn zum Unterschiede von dem blofs moralischen
Einflusse (per modum suadentis) der Geschopfe auf die Willensthatigkeit
— kommt dem Schépfer auch ein physischer (per modum agentis) zu,
der ohne Zwang (absque violentia) des Willens und ohne Gefihrdung
der Freiheit desselben (absque praeiudicio libertatis) ausgeiibt wird (3 c.
g. 88. 89). Aber auch abgesehen von der Lehre des hl. Thomas scheint
G.s Ansicht aus der von ihm aufgestellten These: ,Die Geschopfe be-
diirfen bei allen Thitigkeiten der Mitwirkung Gottes* und dem ein-
sichtigen Satze: ,,Die Ursache ist friiher als die Wirkung' nicht mit
logischer Konsequenz zn folgen. Mag das ,,Wie* der gottlichen Ein-
wirkung noch so dunkel sein, das ,,Dafs* wird mit klaren Griinden be-
wiesen. Der allgewaltige, das ganze Sein und alle Schattierungen desselben
umspannende schopferische Einfluls Gottes wird, weil er ein analoger ist,
die von ihm selbst verliehene Freiheit gewils nicht zerstéren, sondern
nur fordern. :



Litterarische Besprechungen. 111

4. Dr. Joseph Sachs: Grundziige der Metaphysik. 2. Auf-
lage. Paderborn 1896, Schoningh. 253 Seiten.

Aus Vorlesungen des seligen Lyceumsrektors Dr. Schneid entstanden
durch die Hand seines Schillers Prof Sachs die ,,Grundziige der Meta-
physik. Das Werk gelang so gut, dals es der Meister selbst beim
Unterrichte gebrauchte, — gewils ein ehrendes Zeugnis., Das Buch ver-
webt die Ergebnisse der heutigen Naturwissenschaft und die spekulativen
Forschungen verschiedener Zeitabschnitte mit der ewig jungen Lehre des
Doctor angelicus zu einem einheitlichen Ganzen. Darin liegt ein Haupt-
vorzug der ,,Grundziige*. ,Im Geiste des hl. Thomas von Aquin‘ heilst
es nicht nur auf dem Titelblatte, sondern auch der Inhalt bestitigt es.
Die Behandlung des ausgedehnten Wissensgebietes in den ,,Grundziigen‘
18t natiirlich eine knappe, ohne aber trocken zu werden. Fiir angehende
Philosophen wird der Lehrer freilich noch manches zum Verstindnisse
hinzufiigen miissen, aber dann wird das Buch ihnen eine willkommene
Ubersicht iiber die Philosophie gewihren.

Im einzelnen mochten wir uns folgende Bemerkungen gestatten.
Fir ein Lehrbuch wiire nach dem Vorgange des hl, Thomas die noch
hiufigere Anfihrung von Beispielen gewifs niitzlich, da diese oft mehr
Licht bringen als stundenlange Erklirungen. Unnétige Fremdworter, wie:
Influx, Requisit, Manifestation, Prasumption u. s. w. konnten vermieden
werden. Die lateinischen Kunstausdriicke sollten mdoglichst durch sinn-
gemiilse deutsche ersetzt werden, wihrend die urspriingliche Benennung,
um die Alten leichter zu verstehen, in Klammern beizofiigen wire. Dals
fiir das Wort ,concursus® schon gar in einem thomistischen Lehrbuche
kein Platz ist, wurde friiher bemerkt. Wenn gesagt wird, dals der Stoff
der Elemente bei Eingehung einer chemischen Verbindung nicht ,,bis zur
materia prima herabsinkt und aller seiner Eigenschaften beraubt wird‘ (79),
80 konnte ein Unvorsichtiger meinen, dafls dies nicht nur fiir die fertige
Substanz (in esse), sondern auch fir die werdende (in fieri) gelte. Da
das Spektrum der Verbindungen ein anderes ist als das der Elemente,
S0 gehorte diese Erscheinung besser unter die Beweise als unter die

chwierigkeiten der Stoffformlehre. Diese sollte man nach unserer Meinung
Dicht aus unbegriindeter Furcht auf die Elemente und Atome einzuschrinken
Sich bereit erkliren und sie so ins Hinterstibchen verweisen, sondern
unverzagt auch auf die chemisch zusammengesetzten Korper ausdehnen,
4 gerade in den Ergebnissen der modernen Chemie dafiir Anhaltspunkte
geénug vorhanden sind. — Die cirkumskriptive und die definitive Gegen-
wart eines Dinges an einem Orte konnen nicht, wie man vielfach bei
eueren liest, als Gegensiitze angesehen werden (50, 83). Denn es kann
Sowohl ein Korper durch seine Ausdehnung als auch ein Geist durch
Seine Thitigkeit einen locus definitus ausfiillen, also definitive in dem-
Selben gegenwirtig sein; definire heilst bekanntlich begrenzen. Der
©gensatz besteht vielmehr zwischen ortlich und nicht ortlich sein (esse
ocaliter et non localiter), ndmlich an einem Orte sein nach Art des
rtes oder nicht nach Art des Ortes, Vgl. De Maria, Cosmologia, pag.
_G,Sfl- Obschon demnach die Bilokation wegen der gleichzeitigen ort-
artigen Gegenwart desselben Dinges an mehreren Orten ein innerer Wider-
SPruch ist (,,est ponere contradictoria esse simul** S. Thomas), so ist die
Dicht ortartig sich vollzichende eucharistische Gegenwart kein Wider-
sPruch. Der hl. Thomas lehrt ausdriicklich, dafs der Leib Christi in der
llchar_lstie weder definitive gegenwiirtig sei, ,,quia sic non esset alibi*,
hoch cirkumskriptive, ,,quia non est ibi secundum commensurationem



118 _ Litterarische Besprechungen.

propriae quantitatis (S. 3 q. 76 a. 5 ad 1). — Nach 4 sent. dist. 11
q.2 a. 1 ad 1 ist die Einfachheit nicht eine schlechthinnige Vollkommen-
heit (217), sondern sie sieht von derselben ab; etwas Zusammengesetztes
kann vollkommener sein als etwas Einfaches. — Soviel zur Vervollkommnung
der tiichtigen, sehr empfehlenswerten Schrift, die auch in einer prichtigen
Ausstattung erschienen ist.

Graz. Dr. Anton Michelitsch.

1. Surbled: Neurones cérébreanx et psychisme transcen-
dant. (Extrait de la Revue de Lille, année 1897.)

Nachdem 8. eine Erklirung des Begriffs Neuron gegeben, als
nervose Elementareinheit bestehend aus der Nervenzelle mit ihren Axen-
cylinder- und Protoplasmafortsitzen, welche mit den nachbarlichen Zellen
und Fortsitzen nicht kommunizieren, sucht er das Verdienst eines der
Haupterforscher der Neuronenlehre, Ramon y Cajal, zu beleuchten.
Er kommt zu dem Schlusse, schon vor Cajal hitte man die Nervenzelle
genau gekannt und keine Kommunikationen mit den nachbarlichen ge-
funden. Cajal hiitte dann nur positiv gesagt: Diese Kommunikationen
existieren nicht, und hétte so die Elementareinheit der Neuronen formuliert,
anstatt nur zu sagen: wir kennen die Beziehungen der Nervenzellen zu
einander noch nicht. Verf. weist alsdann die Neuronenlebre iberhaupt
zuriick. Er beruft sich dabei auf ein, nach Ansicht des Ref., wohl zu
altes Urteil Ranviers aus dem Jahre 1882 (conf. p. 3), nach welchem
es zur Zeit keine histologische Methode giibe, die Beziehungen der Proto-
plasmafortsiitze zu einander und zu den Nervenfasern darzustellen. Dann
glaubt S., dals zuverlissige Untersuchungsmethoden auch jetzt noch nicht
existieren, wenigstens sei er bei seinen Untersuchungen zu keinem Re-
sultate gekommen. — Nun kommt ein grofser Passus iiber die Psychologie
der Histologen, welcher darauf hinauskommt, dafs letztere manchmal das
sehen (pimaginer“ conf. p. 5), was sie gern sehen méchten und was mit
ihren Deduktionsschliissen iibereinstimmt. So auch beziiglich der Neuronen.
Wer das histologische Arbeiten nicht kenne, glaube natiirlich den Ver-
sicherungen eines Cajal (conf. p. 9). Diese Verdichtigung der wissen-
schaftlichen Exaktheit histologischer Arbeiten im allgemeinen scheint dem
Ref. denn doch etwas zu weit zu gehen, Gewils! Irrtimer und Trug-
schliisse kommen auch bei Histologen vor — wie iliberall! Neueste
Untersuchungen haben allerdings die anatomische Einheit der Neu-
ronen stark erschiittert, damit ist aber ihre funktionelle Einheit noch
nicht aus der Welt geschafft; denn gerade fiir die Physiologie und Patho-
logie ist diese von grolser Bedeutung, da eine grofse Reihe pathologischer
Erscheinungen bei Riickenmarks- und Nervenerkrankungen gerade durch
sie eine befriedigende Erklirung finden. Von diesen spricht aber Verf.
nicht, wihrend er die phantastischen Erklirungen gewisser psychischer
Zustinde (Schlaf, Gedidchtnis u. s. w.) durch die Neuronen — die von
der Wissenschaft wohl kaum je ernst genommen wiirden — in den Vorder-
grund dringt und natirlich verwirft. — Die Neurologen fassen die Neu-
ronenlehre als Aulserst plausible Hypothese, nicht als sichere Theorie
auf; die Argumentation des Verf. berechtigt diesen jedoch, nach Ansicht
des Ref., nicht, dieselbe kurzweg als ,Roman des neurones“ abzuthun.



Litterarische Besprechungen. 119

2. Surbled: Le cerveau et le siége de la semsation. (Ex-
trait de la Science Catholique 1897.)

S. betont, dals das Gehirn das Centralorgan der Empfindung und
Bewegung ist und dafs die Intelligenz dort nicht ihren Sitz, sondern ihr
Substrat habe. Die Nerven gehen aus den Nervenzellen hervor, welche
embryonal Abkémmlinge der dulseren Keimblitter sind. Wihrend man
die Kndapparate der Nerven genau kennt, ist ihr centraler Ur-
Sprung, besonders derjenige der sensiblen Nerven, vielfach noch nicht
gekannt; nur zwei sensitive Centren, optische und akustische, sind genauer
erforscht. Nur bei intaktem Endapparat, intakter Leitung und intaktem
Centrum ist Empfindung moglich. Ist das Centrum erkrankt, degeneriert
auch der peripherische Nervenapparat. Die Empfindung findet in den
Gehirncentren statt.

3. Surbled: Genése cérébro-psychique du langage articulé.
(Extrait de la Revue de Lille. 1897.)

S. beschreibt den Sitz der sog. ,Sprachzone“, d. h. die Lage der
zur Sprache notwendigen Gehirncentren (das motorische oder Brokesche
In der III. Stirnwindung, das optische und akustische Sprachcentrum) und
glaubt merkwiirdigerweise, ,avec un peu de philosophie“ wire das lange
Herumtappen vor ihrer Entdeckung leicht zu vermeiden gewesen. (Centren
lokalisieren wird man nur auf Grund klinischer und anatomischer
Thatsachen. D. Ref.) Da diese drei Centren an die entsprechenden all-
gemeinen Centren anstofsen, glaubt S. (vielleicht nicht ganz mit Unrecht,
d. Ref.), dieselben nicht als selbstindige, sondern nur als Teile jener

entren auffassen zu miissen. Beziiglich der Lokalisation der sog. Sprach-
llder, des Wortgedichtnisses und der Associationscentren stellt sich S. auf
€lnen negativen Standpunkt. (Auch die Gehirnphysiologen stehen fiir die
absolute Richtigkeit dieser Lokalisationen zur Zeit noch nicht ein, da nur
Wahrscheinlichkeitsgrinde ihre Anschauungen stiitzen. D. Ref.) Im fol-
genden geht S. des Genaueren auf die Art der Entstehung, Bildung und
Kutwickelung der Sprache ein und kommt nach manchen ganz interessanten
rorterungen zu dem Schlufs, dafs aufser den Centren auch die Ver-
Dunft zur Sprache notig sei. Alsdann pricisiert er den psychischen
und somatischen Anteil bei der Sprache. Letaterer diirfe auch bei der
nlangage intérieur® nicht iibersehen werden. Die Sprache hat also in
en Gehirncentren nur ihr Substrat und wird von den psychischen
Fihigkeiten geleitet.

4. Surbdled: La mémoire, étude de Psycho-Physiologie. Paris-
Arras. 1896, KEditeur Sueur-Charruey.

. Nach einer Definition und eingehenden Besprechung des Gedicht-
Elssea und Vergleichung der Funktion desselben bei Tier und Mensch
ebt, Verf. hervor, dafs die wichtige, nervose Organfunktion dieser ,fa-
culté psycho-sensible nicht iibersehen werden diirfe. Von elementarem
vesen fiir das Gedichtnis sind die Bilder. Fiir diese verlangt S. ein
°lgenes Gehirn-Centrum, entgegen einer materialistischen Anschauung,
Welche in jedes Centrum eine Art Partialgedéchtnis zu verlegen geneigt
18t. Kr sucht alsdann durch einige Thatsachen zu beweisen, dals das



120 Zeitschriftenschau.

Gehirn ein Organ zum Einregistrieren der Gedéchtnisbilder sei, unter-
worfen den psychischen Fahigkeiten. Uber das innere Wesen des Ge-
dichtnisses herrscht noch viel Dunkel; auch wissen wir ither dessen
Lokalisation im Gehirn nichts.

Breslau. Dr. med. A. Most.

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

Annales de philosophie chrétienne. 137, 2—6. 138, 1. 1898/99.
Giraud: La philosophie de M. Taine. Laberthonniére: Le dogmatisme
moral. Bouyssonie: L’objectivation des sensations. Lechalas: Les fonde-
ments de la géométrie d’aprés M. Russell. Noél: Y a-t-il une science
du surnaturel? Ch. Denis: Science et foi. Leclére: Y a-t-il antinomie
entre le point de vue critique et la psychologie positive? Ferrand:
L’éducation physiologique du caractére. Martin: St. Augustin & Cassia-
cum: veille et lendemain d’une conversion. Besse: La formation scien-
tifique du clergé d’aprés de nouvelles publications. Bos: Le christianisme
et le mal du siécle. Carra de Vauxz: Philosophie positive de la méta-
géométrie. Frmoni: L’orientalisme et le devoir apologétique des catho-
liques. Tannery: Le concept de Chaos. Goix: Le surnaturel et la
science; le miracle. Calippe: Buchez et sa philosophie. Prévost: Point
de départ de toute civilisation; la lutte contre la nature. Denis: A propos
d’une conférence apologétique. Blampignon: L’imitation & occasion des
nouvelles recherches de Mgr. Puyol. ZThouverez: La vie de Descartes
d’aprés Baillet. Soury: Le sens des couleurs dans la série organique.
Huit: Le Platonisme dans les temps modernes. Bacon., Fuzet: Con-
damnation de I'Américanisme., Crouslé: Les égarements du bon sens

ublic & propos de ,l’Affaire“. De Margerie: Stoicisme et christianisme,

omet de Vorges: Revue des revues. Divas Thomas. 6, 35—38. 1899.
Leo PP. XIII ad ministrum generalem ordinis fratrum minorum. Vespig-
nani: In liberalismum universum doctore angelico duce et pontif. sum.
Leone XIII trutina. N. del Prado: De veritate fundamentali philosophiae
christianae. P. R. M.: Doctor angelicus et doctor ecstaticus seu manuale
thomistarum. Martani: Pro quaestione sociali. Ramellini: Com. in D,
Thomae S. theol. IIT qu. 27—29. Schol. theol. moral.: De genuino syste-
mate S. Alphonsi, ecclesiae doctoris, Casus morales. Vinati: De uni-
versalium realitate. Philosophisches Jahrbuch. 12, 1 u. 2, 1899. Rolfes:
Moderne Anklagen gegen den Charakter und die Lebensanschauungen
Sokrates’, Platos und Aristoteles’. Cathrein: Der Begriff des sittlich
Guten. Buschbell: Der Traditionalismus Bonalds. v. Seeland: Zur Frage
von dem Wesen des Raumes. Gutberlet: Neueres iiber den Tastsinn.
Geyser: Wie erklirt Thomas v. Aquin unsere Wahrnehmung der Aufsen-

welt? Svorcik: Ubersichtliche Darstellung und Prifung der philosophi-
schen Beweise fiir die Geistigkeit und die Unsterblichkeit der mensch-
lichen Seele. Bach: Zur Geschichte der Schiitzung der lebenden Kriifte.
Miiler : Komik und Humor (Bemerkungen zu Lipps’ gleichnamiger Schrift).
Gutberlet : Zur Psychologie der Verinderungsauffassung. Revne de méta=
physique et de morale. 7, 1. u. 2. 1899. Bouasse: De 1'application des
sciences mathématiques aux sciences expérimentales. Chartier: Sur la
mémoire. Lamennais: Un fragment inédit de 1’,Esquisse d’une philo-
sophie“ publié par Chr. Marechal. Remacle: Recherche d’une méthode
en psychologie. Sorel: Y a-t-il de Putopie dans le marxisme? Andrade:



	Litterarische Besprechungen

