
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 14 (1900)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


110 Litterarische Besprechungen.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. 1) Dr. Georg Büloiv: „De immortalitate aniraae" von
Dominikus Gundissalinus.

2) Dr. 31. Baumgartner : Die Philosophie des Alauus
de Insulis. (Beiträge zur Geschichte der Philosophie des
Mittelalters. II. Band, 3. und 4. Heft.) Münster 1896, 1897,
Aschendorff.

1) Dominikus Gundissalinus (auch Gundisalvi) war Archidiakon von
Segovia und lebte im 12. Jahrhundert. Als Mitglied der Übersetzerschule
von Toledo war er beteiligt an der Übertragung der arabischen Schriften
des Avicenna, Algazel und Alfarabi. Seine nun zum erstenmale
herausgegebene Schrift mag, abgesehen von Einleitung und Schlufs, ebenfalls
auf eine arabische Vorlage zurückgehen. Dem moralischen Beweise für
die Unsterblichkeit der Seele traut G. nicht viel Kraft zu, weshalb er
die aus der Natur der Seele genommenen Argumente betont. Darum ist
diese Abhandlung auch heute noch von Interesse.

Der Herausgeber hat den Text durch sorgfältige Kritik hergestellt
und demselben frisch geschriebene, wertvolle Beiträge über die Autorfrage

und den Inhalt des Opusculums angefügt. Wir hätten in dieser
editio princeps gern eine Kapiteleinteilung gesehen. Das Wort
„Postexistenz" (113) für Fortdauer ist. unglücklich gewählt, der Ausdruck
„Zweiteilung der Seele" (a. 0.) mifsverständlich. — In der Geschichte der
Philosophie mufs von jetzt an — dies ist ein Verdienst vorliegender
Schrift — Wilhelm von Auvergne (Paris) vom bevorzugten Platze des
ersten Vermittlers der arabisch-peripatetischen Wissenschaft abtreten,
um denselben unserem Dominikus Gundissalinus zu überlassen.

2) Während im 13. Jahrhundert Aristoteles unbestritten die Geister
beherrschte, wurde er noch im 12. Jahrhundert mit scheelen Augen
angesehen. Das frühe Mittelalter stand unter dem Einflüsse Piatos,
damals des „Philosophen" xaz i£ox>jv. Der letzte Vertreter dieser alten
Schule war Alanus de Insulis (Lille), den man freigebig „doctor
universalis" nannte. Alanus weifs vielerlei, er betreibt Philosophie, Theologie
und Poesie, aber er ist keine produktive, sondern eine receptive Natur,
ein Eklektiker. Seine Methode ist eine mathematisch-deduktive, wodurch
er an Descartes und Spinoza erinnert. Seine philosophischen und
theologischen Anschauungen sind im allgemeinen korrekt, aber manche nicht
einwandfrei. Z. B. hielt er die Tierseele aus Opportunismus nur für
feine Materie, um dadurch die Geistigkeit der menschlichen Seele leichter
gegen die Katharer verteidigen zu können. Leib und Seele sind nach
ihm zwei völlig selbständige Substanzen mit doppeltem Sein. Die alanische
Philosophie macht auf den heutigen Leser den Eindruck des Gärenden
und Werdenden. Aber von diesem Hintergrunde hebt sich erst der
Fortschritt gebührend ab, den die Spekulation nach dem Bekanntwerden der
Schriften des Aristoteles schon einige Jahrzehnte später machte. Zwischen
Alanus und Thomas, welch grofser Unterschied! Es hat viel Geistesarbeit

gebraucht, um zu jetzt Gemeingut gewordenen Ergebnissen zu
gelangen. Zu dieser Erkenntnis hat Dr. B. durch seine mühevolle, fleifsige
und verständige Arbeit über Alanus sicher auch beigetragen. Der
Verlagshandlung möchten wir schliefslich vorschlagen, die verwirrenden Majuskeln
des Titelblattes durch andere Lettern zu ersetzen.



Ill
2. Dr. Constantin Gutberiet: Von der Gnade Christi.

(Heinrich, Dogmatische Theologie, 8. Band.) Mainz 1897,
Kirchheim. 696 Seiten.
Erscheint eine neue Gnadenlehre, so schlägt ein Theologe wohl

zumeist jene Blatter zuerst auf, welche von der Wirksamkeit der Gnade
und von der Vorherbestimmung handeln. Nach der Stellung zu diesen
zwei Problemen und der diesbezüglichen Lehre des hl. Thomas haben wir
denn auch Gutberlets Darlegungen hauptsächlich unsere Aufmerksamkeit
zugewandt.

G. verhält sich skeptisch gegen die Lösung der Frage, worin die
Wirksamkeit der Gnade bestehe: „Wir gestehen, eine endgültige Lösung
der Frage nicht geben zu können" (S. 464). Der Lösungsversuch mit der
scientia media sei mifslungen, da diese nur den „Charakter einer
Hypothese" beanspruchen könne (475) und in einen Zirkel gerate (463). Die
drei von den Verfechtern derselben angegebenen Erkenntnismittel: menschlicher

Wille selbst, Wesen Gottes als Musteridee, objektive Wahrheit der
kontingenten Dinge, hätten ihre „grofsen Schwierigkeiten" (460). Ja die
Lösung des Molinismus, „insofern sie auf die scientia media sich stützt,
kann nicht befriedigen, weil er kein einwurffreies Mittel anzugeben
vermag, in dem Gott die bedingt zukünftigen Dinge erkennt" (464). Ein
ebenso kostbares als vorurteilsfreies Geständnis des angesehenen
Philosophen und Theologen!

Leider scheint aber auch er der Meinung zu sein, dafs die physische
Einwirkung Gottes auf die geschöpfliche Willensthätigkeit eine Gefahr
für die menschliche Freiheit bedeute. Er verwirft nämlich die gratia ex
se efficax und verteidigt die Vorherbestimmung post praevisa mérita. Der
kl. Thomas hat sich die genannte, durch Jahrhunderte immer wiederholte
Schwierigkeit nicht nur einmal, sondern öfter selbst gemacht und dieselbe
dahin gelöst, dafs der göttliche Einflufs der menschlichen Freiheit nur
nützlich, niemals schädlich sei.

Schwierigkeit. Lösung.
Deus non potest facere, quod Moveri voluntarie est inoveri ex

contradictoria sint simul vera. Hoc se, i. e. a principio intrinseco. Sed
autem sequeretur, si voluntatem mo- illud principium intrinsecum potest
veret; nam voluntarie moveri est ex esse ab alio principio extrinseco. Et
sc moveri, et non ab alio. Ergo sie moveri ex se non répugnât ei,
Heus non potest voluntatem movere, quod movetur ab alio.

1, q. 105 a. 4 obi. 2. Vgl. 1—2,
a. 4, obi. 1.)

Wenn wir nicht irren, betrachten Also hebt nach dem hl. Thomas
auch heute noch viele die göttliche die physische Bewegung des Willens
Bewegung und die menschliche Frei- durch Gott — bei der moralischen
heit als kontradiktorische Gegen- Bewegung bestünde gar keine Schwie-
satze. rigkeit — die menschliche Freiheit

nicht auf.
Weil Gott dem Willen die Neigung (1. c. ad 1) und das gibt,

wodurch er sich selbst bewegt, darum „non répugnât libertati, quod Deus
est causa liberi arbitrii" (Qq. disp. de malo q. 3 a. 2 ad 4). Und in der

hat, wenn der eigene Entschlufs des Willens dessen Freiheit nicht
verfetzt, so noch weniger der Einflufs Gottes, der als dessen Schöpfer ihn mehr
1? der Gewalt hat als der Wille sich selbst. Der Wille besitzt eine wahre
Herrschaft über seine Akte, aber durchaus nicht „per exclusionem causae



112 Litterarische Besprechungen.

primae" (Qq. disp. de pot. q. 3 a. 7 ad 13). Der hl. Thomas wundert
sich, dafs manche nicht verstehen, dafs Gottes Bewegung in uns einen
freien Willensakt („absque praeiudicio libertatis") hervorrufen könne. Er
tadelt die, welche sagen, Gott sei nur die Ursache des Willens und nicht
auch des Wollens. Darum belehrt er diese „non intelligentes", Gott sei

„causa non solum voluntatis, sed etiam volendi" (3 c. g. 89). Thomas
versichert wiederholt, z. B. S. 1—2, q. 10 a. 4 ad 1, dafs Gott nicht nur
den Akt hervorbringe, sondern auch den modus des Aktes. Nach seiner
Lehre hängt die Freiheit nicht nur von der Kontigenz der geschöpflichen
Ursache ab, sondern noch mehr von der Ordnung des göttlichen Willens:
„Non dicimus, quod aliqui divinorum effectuum sint contingentes solum-
modo propter contingentiam causarum secundarum (wie die Gegner der
Lehre des hl. Thomas sagen), sed m a gis propter dispositionem divinae
voluntatis, quae talem ordinem rebus providit" (Qq. disp. de ver. q. 23
a. 5).1 Dafs diese hohe Lehre des engelgleichen Lehrers dem menschlichen

Denken grofse Schwierigkeiten bereite, ist richtig. Aber wir wissen
keine andere, welche mit anderen gesicherten Wahrheiten so gut im
Einklänge stände, als diese. Und darum lassen wir uns von derselben um so
weniger abschrecken, als ja nach G. die Beziehung der Gnade zur menschlichen

Freiheit „wohl zu den eigentlichen Geheimnissen gezählt werden
mufs" (32).

Ist einmal die Grundwahrheit von der Unversehrtheit, ja Begründung

der menschlichen Freiheit unter dem Einflüsse Gottes bewiesen,
so lösen sich wie mit Zauherschlag alle anderen heiklen Fragen der
Gnadenlehre.

1. Das Vorherwissen der freien Willensentschlüsse der Menschen
entnimmt Gott seiner eigenen Ursächlichkeit in Bezug auf dieselben:
„Cum Deus sit causa electionis et voluntatis nostrae, et electiones et
voluntates nostrae divinae providentiae subduntur" (3 c. g. 90). Der heil.
Thomas brauchte deshalb vor der Erkenntnis des bedingt Zukünftigen
(die nicht gröfser ist als die Erkenntnis des frei Zukünftigen überhaupt)
nicht als vor „einer Unbegreiflichkeit Halt zu machen" (474). Denn nach
ihm befindet sich Gott nicht in der unsäglich kläglichen Rolle, dafs er
sich eines ihm durchaus abgeneigten Willens nur dadurch erwehren
könnte, dafs er „einen solchen nicht ins Dasein setzt selbst die
Allmacht könnte ihn nicht zu einem bestimmten Ziele führen" (454). Der
Allmächtige ohnmächtig gegen den Ohnmächtigen 1

2. Die Wirksamkeit der Gnade wegen des göttlichen Willens.
Wenn Gott will, dafs der Mensch etwas frei wolle, so wird dieser es
vermöge der alles Sein durchdringenden Ursächlichkeit Gottes auch unfehlbar
frei wollen. Der hl. Thomas leitet darum die Wirksamkeit der Gnade
nicht vom Vorherwissen, sondern vom Willen Gottes ab. Erstere Meinung
lehnt er deswegen ab, weil das Wichtigste im Heilsgeschäfte, die freie
Zustimmung des Willens, eine Wirkung der Gnade, beziehungsweise der
Vorherbestimmung ist: „Et id, quod est per liberum arbitrium, est ex
praedestinatione" (S. 1, q. 23 a. 5). Wenn Gott unter mehreren Menschen,
die sich in gleichen Sünden befinden, die einen bekehrt, die anderen aber

1 Bei philologischer Vergleichung der Texte des hl. Thomas mit
dem seiner Schüler finden wir in dieser Lehre keinen Unterschied heraus.
Der odiose Name „Neu"-Thomisten ist ihnen daher ohne Grund gegeben
worden. Bannez ist ebensowenig der Gründer einer neuen theologischen
Schule, als z. B. Secchi der Begründer des Koppernikanischen Systems.



Litterarische Besprechungen. 113

dem Laufe der Dinge überläfst, so gibt es dafür keinen anderen Grund
als den göttlichen Willen: „. hominum, qui in eisdem peccatis deti-
nentur, non est ratio iuquirenda, quare hos convertat, et non illos;
hoc enim ex simplici eius voluntate dependet", sowie es nur von
seinem Willen abhing, sie aus dem Nichts zu erschaffen und ihnen mehr
oder weniger Vorzüge zu gehen (3 c. g. 161). „Quare hos elegit et illos
reprobavit, non habet rationem, nisi divinam voluntatem" (S. 1, q. 23 a. 5
ad 3). Gibt es also wirklich „kein einziges, unzweideutiges, entscheidendes
Zeugnis für die gratia ex se efficax" aus dem hl. Thomas? (452).

3. Die Vorherbestimmung ante praevisa mérita, für welche
der hl. Thomas in allen seinen Werken eintritt. Die Unterscheidung einer
Vorherbestimmuug ad gratiam und einer ad gloriam setzt die Meinung
voraus, dafa die Wirksamkeit der Gnade vom menschlichen Willen
abhänge und nicht umgekehrt. Der Aquinate verneint, dafs das Vorherwissen

der Verdienste die Ursache der Vorherbestimmung sei, weil die
Verdienste eine Wirkung derselben sind; in der Lehre des hl. Thomas
ist diese Unterscheidung, falls sie die aus sich wirksame Gnade aus-
schliefsen soll, unzulässig : „Dicunt quidam, quod praescientia meritorum
bonorum et malorum est ratio praedestinationis et reprobationis.
Et hoc quidem rationabiliter diceretur, si praedestinatio respiceret tan-
tum vitam aeternam, quae datur meritis; sed sub praedestinatione cadit
ornne beneficium salutare, quod est homini ab aeterno praeparatum;
unde eadem ratione omnia bénéficia, quae nobis confert ex tempore, prae-
paravit nobis ab aeterno" (Rom. 8, lect. 6). Den letzten Satz, aufser
dem Zusammenhang genommen, will G. zum Beweise der von Thomas
einige Zeilen vorher als unannehmbar erklärten Ausicht verwerten, das
Vorauswissen der Verdienste sei Ursache der Vorausbestimmung zur
Seligkeit. Der Engel der Schule sagt aber hier, wie anderswo nur, dafs
die Verdienste (omne beneficium salutare) ebenso (eadem ratione) eine
Wirkung der Vorherbestimmung sind, wie die Seligkeit selbst. Wollte
man einwenden, dafs oben nur von den natürlichen Verdiensten die Rede
sei, so ist zu erinnern, dafs „die Verdienste, denen das ewige Leben
gegeben wird" (a. o.), nur übernatürliche sein können. Ferner sei
verwiesen auf S. 1, q. 23 a. 5, wo der hl. Lehrer eine Unterscheidung
zwischen dem „quod est ex gratia et id, quod est ex libero arbitrio"
nicht zugibt. — Einen anderen Grund gegen die Theorie seiner Gegner
findet Thomas darin, dafs selbst die willige Annahme der Gnade eine
Eolge, also nicht der Grund der Vorherbestimmung sei: „Die Ursache
der Verwerfung des Judas war nicht das Vorherwissen des Mifs-
brauches der Gnade, aufser von Seiten der Wirkung, denn hoc
ipsum, quod est velle aeeipere gratiam, est nobis ex praedestinatione
divina: unde non potest esse causa praedestinationis" (Qq. disp. de ver.
Q- 6 a. 2 ad 11). Mit einem Worte: „Quidquid est in homine ordinans
ipsum ad salutem, to tum comprehenditur suh effectu praedestinatiouis"
h

fi" a" ^er letzte Grund, warum Gott nicht alle
vorherbestimmt, ist der absolute Wille Gottes. So lehrt der hl. Thomas: Wie
Gott nicht alle Blinden heilt und nicht alle Toten auferweckt, sondern
an einigen seine übergrofse Güte, an anderen den Lauf der Natur zeigen
will, so will er auch an einigen seine Barmherzigkeit, an anderen seine
Gerechtigkeit zeigen: „non omnes, qui gratiam impediunt, auxilio suo
praevenit, ut avertantur a malo et convertantur ad bonum, sed aliquos,
111' fiuibus vult suam misericordiam apparere, ita quod in aliis iu-
stitiae ordo manifestetur" (3 c. g. 161). Dieses ist die voluntas con-
sequens, nicht, wie G. meint (360): voluntate conséquente, d. h. mit

Jahrbuch für Philosophie etc. XIV. 8



114 Litterarische Besprechungen.

Bezugnahme auf Verdienst und Mifsverdienst; dieses „d. h." gehört dem
hl. Thomas nicht an.

Für diese seine Lehre beruft sich auch Thomas auf das 9. Kapitel
des Römerbriefes, aus dem, wie wir meinen, man nur durch Auslegungskünste

die unbedingt gnadenvolle Vorherbestimmung hinwegdeuten kann.
Würde der Apostel dort die bedingte Vorherbestimmung lehren, so wären
u. a. die Einwendungen, die er sich selbst macht, und die man jetzt noch
wiederholt, nicht am Platze. G. meint, man müsse über diese Stelle
stutzig werden, „weil Calvin seine gotteslästerliche Prädestination aus
dieser Stelle zu beweisen sucht. Ja, Calvin beruft sich mit besserem
Rechte auf die Stelle, als die Verteidiger der praedestinatio ante prae-
visa mérita" (346). Müfste man dann nicht auch über die Stelle: hoc
est corpus meum, stutzig werden? Wegen der hhl. Kirchenlehrer
Augustin und Thomas, die sich auch auf diese Stelle berufen haben, wären
obige Sätze vielleicht besser nicht geschrieben worden. Die in jeder
Richtung gnadenvolle Berufung hat für die Menschheit nichts
Erschreckendes: denn durch dieselbe werden viel mehr gerettet, als infolge
der menschlichen Schähigkeit post praevisa mérita gerettet würden. Sie
ist ferner für den einzelnen ebenso ungewifs, als die letztgenannte es
wäre: ist es da nicht trostvoller, dem gütigen und starken Willen Gottes
in Demut sich anzuvertrauen, als auf den schlechten und schwachen
eigenen Willen sich zu stützen? Auch für den Volksunterricht ist
diese Lehre sehr geeignet, da ja nach derselben Ermahuungen, gute
Werke, überhaupt alles Heilwirkende (quidquid est ordinans in salutem)
als Mittel zur Erreichung der Seligkeit in den Heilsplan aufgenommen,
also zu dessen Verwirklichung in ordine exsecutionis unentbehrlich sind.

Der hl. Franz von Sales bekennt sich allerdings in einem Privatbriefe

an Lessius zur praedestinatio post praevisa mérita, welche er nach
seiner Aussage auch im Buche von der Liebe Gottes ,,tantisper" berührt
habe. Der neueste Kirchenlehrer hl. Alfons von Liguori gibt aber die
gratia ex se efficax zu, bei welcher Ansicht der Kampf zwischen ante
und post nicht viel mehr als ein Wortstreit wäre. Ferner, was immer
Augustin in seinen früheren Schriften über manchen Punkt der Gnadenlehre

gesagt haben mag, so viel ist sicher, dafs er gegen den Semipela-
gianismus die allseitige Gratuität der Gnade, einschliefslich der gnadenvollen

Vorherbestimmung verteidigt hat. An der Lehre des von der Kirche
selbst approbierten doctor gratiae hielt auch sein getreuer Schüler Thomas
von Aquin fest. Bei solcher Bezeugung kann es wohl nicht zweifelhaft
sein, wohin das Zünglein der Wage sich neigt. Auch darum scheint es
uns das klügste, auf so schlüpfrigem Boden die Pfade der beiden grofsen
Meister zu wandeln.

Eine Sonderansicht G.s wäre noch zu erwähnen. Aus apologetischem
Interesse erklärt „er mit aller Bestimmtheit": „Es ist nicht kirchliches
Dogma, sondern nur eine theologische Lehrmeinung, dafs ohne eigentlichen

Glauben das Heil unmöglich ist" (503). Es sprechen aber klare
Gründe für diese Wahrheit als Dogma. Mark. 16, 16 wird die
Notwendigkeit des christlichen Glaubens neben, ja über die Notwendigkeit
der Taufe gestellt. Hebr. 11, 6 wird jener Glaube als Grundbedingung
der Gottgefälligkeit verlangt, der V. 1 sperandarum substantia rerum
genannt worden war. Von Innocenz XI. wurde die fides late dicta wegen
des nicht zureichenden Motives, um Rechtfertigungsglaube zu sein,
verurteilt: „Fides late dicta, ex testimonio creaturarum similive motivo,
ad iustificationem sufficit" (Prop. 23, Denzinger 1040). Nach dem
Vatikanischen Konzil mufs man glauben ob auctoritatem Dei révéla litis,



Litterarische Besprechungen. 115

also einen auch nach dem Formalobjekt übernatürlichen Glauben haben,
da „nemini unquam sine illa (von dem früher die Rede war) contingit
iustificatio, nec ullus, nisi in ea perseveraverit usque in fiuem, vitam
aeternam assequetur". Dreimal wird hier die ausnahmslose Notwendigkeit

des geoffenbarten Glaubens betont. — Der hl. Thomas lehrt nirgends,
dafs „der Glaube in voto" zur Seligkeit hinreiche. In der von G. hierfür
angezogenen Stelle S. 2—2, q. 2 a. 7 ad 3 redet er nicht von der reve-
latio schlechthin, sondern von jener Offenbarung, welcher die fides
Mediatoris entspricht, nämlich von der revelatio de Christo, wie er
anfangs sagt.

Mufsten wir zu unserem Bedauern zuweilen eine Verschiedenheit
der Lehren des hl. Thomas und der G.s feststellen, so freut es uns um
so mehr, in anderen auf den Einklang derselben hinweisen zu können.
Die Beiseitestellung der scientia media wurde schon erwähnt. Ferner
erkennt G. an, dafs der hl. Thomas die praemotio physica der Wjllens-
thätigkeit gelehrt habe (170), dafs die aktuelle Gnade eine von Gott in
der Seele bewirkte, wenn auch nur „vorübergehende Disposition oder
Energie" sei (271). Den berühmten Satz: facieuti quod est in se Ileus
non denegat gratiam versteht er ganz richtig von der unter dem
Gnadeneinflusse stehenden Thätigkeit des Menschen, auf welche die
Rechtfertigungsgnade folgt (256). Durch die Erbsünde ist nicht nur eine
äufsere, sondern auch eine innere Verwundung der menschlichen Natur,
eine Verkrüppelung der nackten Natur, eingetreten (167).

Um nun zu schliefsen, so meinen wir, dafs die vielen Vorzüge des
Buches G.s : Beherrschung des einschlägigen Stoffes, unbefangene Kritik
auch befreundeter Meinungen, meist leidenschaftsloser Ton und meisterhafte

Darstellung — demselben einen Ehrenplatz in der theologischen
Litteratur sichern werden.

3. Dr. Constantin Gutberiet: Die Tlieodicee. 3. Auflage.
Münster 1897, Theissing. 279 Seiten.

Die in der Gnadenlehre ausführlich dargelegten Ansichten über Gott
und sein Wirken in der Menschheit wiederholt Gutberiet im Auszuge in
seiner Theodicee. Die Vorzüge und die Brauchbarkeit der philosophischen
Schriften G.s sind bekannt, auch die nach kurzer Zeit notwendig
gewordene dritte Auflage vorliegenden Werkes ist ein Beweis dafür. Wir
verweisen gleichfalls auf das früher von uns Gesagte und beschränken
unsere Besprechung auf Angabe einiger Wünsche.

Da G. dem hl. Thomas mit Recht darin beistimmt, dafs die
metaphysische Wesenheit Gottes in dem „Sein selbst" bestehe, so wäre nur
ein Schritt noch zur Streichung des barbarischen Wortes „Aseität"
gewesen. Dieses jedem Nichtphilosophen unverständliche Wortungetüm ist
etymologisch nichtssagend, da in demselben gerade der wichtigste
Ausdruck, esse, fehlt. Ferner lenkt das „a" auf eine aufsergöttliche
Wirkursache ab, das „se" auf eine innergöttliche Ursache hin; es ist also
die Synthese zweier Antithesen vorhanden. Dagegen steht „Sein selbst"
!n Parallele mit „lauterer Wirklichkeit", sowie metaphysische und
physische Wesenheit.

h .1-
^enn man unter scientia media nur die Kenntnis Gottes von den

bedingt zukünftigen freien Handlungen verstehen will, so hindert nichts
die Annahme derselben, da sie von der unendlichen Vollkommenheit
Rottes und seiner Vorsehung strenge gefordert wird. Soll aber dieser
Ausdruck besagen, dafs vom Erkenntnismittel derselben jede Rücksicht

8*



116 Litterarische Besprechungen.

auf die Willensentschliisse Gottes und der Geschöpfe ausgeschlossen sei,
d. h. dafs eine objektive Wahrheit dieser Handlungen ohne Einflufs des
Willens zu stände komme, dann müssen wir mangels eines „einwurffreien"
Erkenntnismittels mit dem hl. Thomas diese scientia media leugnen. „Hoc
modo est aliquid verum, quo habet esse," sagt er. Nun hat aber ein freier
Entschlufs erst durch den Willen das Sein; also auch die Wahrheit. Was
von einer freien Ursache abhängt, von dem kann nicht „determinate
dici, quod sit futurum" (X Periherm. lect. 13; vgl. S. 1 q. 16 a. 7 ad 3),
also auch nicht, dafs es wahr sei. Mit anderen sehr klaren Worten spricht
dies auch G. aus: „Wirklich kann nichts werden ohne göttliche
Wirksamkeit. Auch das bedingt Zukünftige, wie der Fall des Petrus, wenn
er in die bestimmte Versuchung gesetzt würde, kann nur dadurch Wahrheit
erhalten, dafs Gott den Petrus schafft und ihn in bestimmte Verhältnisse
setzt: Also erst wenn Gott schaffen würde und viele andere Verhältnisse

herbeigeführt hätte, würde der Satz: Petrus würde in diesen
Verhältnissen sündigen, Wahrheit bekommen können" (Gnadenlehre 462).
In der That, auch die niemals eintretenden freien Handlungen kann Gott
vor Erkenntnis der eigenen und der Geschöpfe Willensentscbeidung nur
als mögliche, nicht als (ideal-)wirkliche wissen, da die Wahrheit dem
Sein folgt.

In der Erörterung des Einflusses Gottes auf die Geschöpfe hat
Kardinal Pecci sehr richtig die Beseitigung des dem hl. Thomas fremden
Ausdruckes „concursus" verlangt. Möge derselbe bald in Konkurs
geraten! Manchen dient der „concursus" zur Bemäntelung ihrer reservatio
mentalis, derselbe sei in Bezug auf den menschlichen Willen kein
physischer, oder wenigsteus kein vorausgehender, da nach G. „eine eigentliche
Bewegung des Willens von einem andern, aufser dem Willen, mit der
Freiheit unvereinbar erscheint" (261). Dem hl. Thomas aber schien sie
vereinbar; auf die genannte von ihm in terminis als Schwierigkeit
vorgebrachte Doktrin (S. 1, q. 105 a. 4 obi. 2) haben wir oben seine eigene
Antwort gehört. Diesem Einwurf liegt das beständige Sophisma zu
Grunde: Wenn der Wille die Ursache seiner Entschlüsse ist, so ist er
die erste Ursache derselben. Aber nach dem Aquinaten wird zur Freiheit
nicht erfordert, dafs der Wille „primum principium non motum ab alio"
sei; denn wenn auch das nächste Princip der Willensbewegung von innen
ist, so ist doch das erste von aufsen: „motus voluntarius, etsi habet
principium proximum intrinsecum, tarnen principium primum est ab
extra" (S. 1—2, q. 9 a. 4 ad 1). Dafs die menschliche Freiheit dem
Einflüsse Gottes unterworfen ist, hebt Thomas als auszeichnendes
Vorrecht Gottes hervor. Denn zum Unterschiede von dem blofs moralischen
Einflüsse (per modum suadentis) der Geschöpfe auf die Willensthätigkeit
— kommt dem Schöpfer auch ein physischer (per modum agentis) zu,
der ohne Zwang (absque violentia) des Willens und ohne Gefährdung
der Freiheit desselben (absque praeiudicio libertatis) ausgeübt wird (3 c.

g. 88. 89). Aber auch abgesehen von der Lehre des hl. Thomas scheint
G.s Ansicht aus der von ihm aufgestellten These: „Die Geschöpfe
bedürfen bei allen Thätigkeiten der Mitwirkung Gottes" und dem
einsichtigen Satze: „Die Ursache ist früher als die Wirkung" nicht mit
logischer Konsequenz zu folgen. Mag das „Wie" der göttlichen
Einwirkung noch so dunkel sein, das „Dafs" wird mit klaren Gründen
bewiesen. Der allgewaltige, das ganze Sein und alle Schattierungen desselben
umspannende schöpferische Einflufs Gottes wird, weil er ein analoger ist,
die von ihm selbst verliehene Freiheit gewifs nicht zerstören, sondern
nur fördern.



Litterarische Besprechungen. 117

4. Dr. Joseph Sachs: Grundziige der Metaphysik. 2. Auf¬
lage. Paderborn 1896, Schöningh. 253 Seiten.

Ans Vorlesungen des seligen Lyceumsrektors Dr. Schneid entstanden
durch die Hand seines Schülers Prof Sachs die „Grundzüge der
Metaphysik". Das Werk gelang so gut, dais es der Meister selbst heim
Unterrichte gebrauchte, — gewifs ein ehrendes Zeugnis. Das Buch
verwebt die Ergebnisse der heutigen Naturwissenschaft und die spekulativen
Forschungen verschiedener Zeitabschnitte mit der ewig jungen Lehre des
Doctor angelicus zu einem einheitlichen Ganzen. Darin liegt ein Hauptvorzug

der „Grundzüge". „Im Geiste des hl. Thomas von Aquin" heifst
es nicht nur auf dem Titelblatte, sondern auch der Inhalt bestätigt es.
Die Behandlung des ausgedehnten Wissensgebietes in den „Grundzügen"
ist natürlich eine knappe, ohne aber trocken zu werden. Für angehende
Philosophen wird der Lehrer freilich noch manches zum Verständnisse
hinzufügen müssen, aber dann wird das Buch ihnen eine willkommene
Ubersicht über die Philosophie gewähren.

Im einzelnen möchten wir uns folgende Bemerkungen gestatten.
Für ein Lehrbuch wäre nach dem Vorgange des hl. Thomas die noch
häufigere Anführung von Beispielen gewifs nützlich, da diese oft mehr
Licht bringen als stundenlange Erklärungen. Unnötige Fremdwörter, wie:
Influx, Requisit, Manifestation, Präsumption u. s. w. könnten vermieden
werden. Die lateinischen Kunstausdrücke sollten möglichst durch sinn-
gemäfse deutsche ersetzt werden, während die ursprüngliche Benennung,
um die Alten leichter zu verstehen, in Klammern beizufügen wäre. Dafs
für das Wort „concursus" schon gar in einem thomistischen Lehrbuche
kein Platz ist, wurde früher bemerkt. Wenn gesagt wird, dafs der Stoff
der Elemente bei Eingehung einer chemischen Verbindung nicht „bis zur
Materia prima herabsinkt und aller seiner Eigenschaften beraubt wird" (79),
so könnte ein Unvorsichtiger meinen, dafs dies nicht nur für die fertige
Substanz (in esse), sondern auch für die werdende (in fieri) gelte. Da
das Spektrum der Verbindungen ein anderes ist als das der Elemente,
|o gehörte diese Erscheinung besser unter die Beweise als unter die
Schwierigkeiten der Stoffformlehre. Diese sollte man nach unserer Meinung
uicht aus unbegründeter Furcht auf die Elemente und Atome einzuschränken
sich bereit erklären und sie so ins Hinterstübchen verweisen, sondern
unverzagt auch auf die chemisch zusammengesetzten Körper ausdehnen,
da gerade in den Ergebnissen der modernen Chemie dafür Anhaltspunkte
genug vorhanden sind. — Die cirkumskriptive und die definitive Gegenwart

eines Dinges an einem Orte können nicht, wie man vielfach bei
Neueren liest, als Gegensätze angesehen werden (50, 83). Denn es kann
sowohl ein Körper durch seine Ausdehnung als auch ein Geist durch
Se}üe Tätigkeit einen locus definitus ausfüllen, also definitive in
demselben gegenwärtig sein; definire heifst bekanntlich begrenzen. Der
Degensatz besteht vielmehr zwischen örtlich und nicht örtlich sein (esse
ocaliter et non localiter), nämlich au einem Orte sein nach Art des
yrtes oder nicht nach Art des Ortes. Vgl. De Maria, Cosmologia, pag.
o sq. Obschon demnach die Bilokation wegen der gleichzeitigen ort-

artigen Gegenwart desselben Dinges an mehreren Orten ein innerer Wider-
pruch ist („est ponere contradictoria esse simul" S. Thomas), so ist die
'cht ortartig sich vollziehende eucharistische Gegenwart kein

Widerspruch. Der hl. Thomas lehrt ausdrücklich, dafs der Leib Christi in der
Eucharistie weder definitive gegenwärtig sei, „quia sic non esset alibi",
"och cirkumskriptive, „quia non est ibi secundum commensurationem



118 Litterarische Besprechungen.

propriae quantitatis" (S. 3 q. 76 a. 5 ad 1). — Nach 4 sent. dist. 11

q. 2 a. 1 ad 1 ist die Einfachheit nicht eine schlechthinnige Vollkommenheit

(217), sondern sie sieht von derselben ab; etwas Zusammengesetztes
kann vollkommener sein als etwas Einfaches. — Soviel zur Vervollkommnung
der tüchtigen, sehr empfehlenswerten Schrift, die auch in einer prächtigen
Ausstattung erschienen ist.

Graz. Dr. Anton Michelitsch.

1. Surbled: Neurones cérébreaux et psychisme transcen¬
dant. (Extrait de la Revue de Lille, année 1897.)

Nachdem S. eine Erklärung des Begriffs Neuron gegeben, als
nervöse Elementareinheit bestehend aus der Nervenzelle mit ihren Axen-
cylinder- und Protoplasmafortsätzen, welche mit den nachbarlichen Zellen
und Fortsätzen nicht kommunizieren, sucht er das Verdienst eines der
Haupterforscher der Neuronenlehre, Ramon y Cajal, zu beleuchten.
Er kommt zu dem Schlüsse, schon vor Cajal hätte man die Nervenzelle
genau gekannt und keine Kommunikationen mit den nachbarlichen
gefunden. Cajal hätte dann nur positiv gesagt: Diese Kommunikationen
existieren nicht, und hätte so die Elementareinheit der Neuronen formuliert,
anstatt nur zu sagen: wir kennen die Beziehungen der Nervenzellen zu
einander noch nicht. Verf. weist alsdann die Neuronenlehre überhaupt
zurück. Er beruft sich dabei auf ein, nach Ansicht des Ref., wohl zu
altes Urteil Ran vi er s aus dem Jahre 1882 (conf. p. 3), nach welchem
es zur Zeit keine histologische Methode gäbe, die Beziehungen der
Protoplasmafortsätze zu einander und zu den Nervenfasern darzustellen. Dann
glaubt S., dafs zuverlässige Untersuchungsmethoden auch jetzt noch nicht
existieren, wenigstens sei er bei seinen Untersuchungen zu keinem
Resultate gekommen. — Nun kommt ein grofser Passus über die Psychologie
der Histologen, welcher darauf hinauskommt, dafs letztere manchmal das
sehen („imaginer" conf. p. 5), was sie gern sehen möchten und was mit
ihren Deduktionsschlüssen übereinstimmt. So auch bezüglich der Neuronen.
Wer das histologische Arbeiten nicht kenne, glaube natürlich den
Versicherungen eines Cajal (conf. p. 9). Diese Verdächtigung der
wissenschaftlichen Exaktheit histologischer Arbeiten im allgemeinen scheint dem
Ref. denn doch etwas zu weit zu gehen. Gewifs! Irrtümer und
Trugschlüsse kommen auch bei Histologen vor — wie überall! Neueste
Untersuchungen haben allerdings die anatomische Einheit der
Neuronen stark erschüttert, damit ist aber ihre funktionelle Einheit noch
nicht aus der Welt geschafft; denn gerade für die Physiologie und Pathologie

ist diese von grofser Bedeutung, da eine grofse Reihe pathologischer
Erscheinungen bei Rückenmarks- und Nervenerkrankungen gerade durch
sie eine befriedigende Erklärung finden. Von diesen spricht aber Verf.
nicht, während er die phantastischen Erklärungen gewisser psychischer
Zustände (Schlaf, Gedächtnis u. s. w.) durch die Neuronen — die von
der Wissenschaft wohl kaum je ernst genommen würden — in den Vordergrund

drängt und natürlich verwirft. — Die Neurologen fassen die
Neuronenlehre als äufserst plausible Hypothese, nicht als sichere Theorie
auf; die Argumentation des Verf. berechtigt diesen jedoch, nach Ansicht
des Ref., nicht, dieselbe kurzweg als „Roman des neurones" abzuthun.



Litterarische Besprechungen. 119

2. Surbled: Le cerveau et le siège de la sensation. (Ex¬
trait de la Science Catholique 1897.)
S. betont, dais das Gehirn das Centraiorgan der Empfindung und

Bewegung ist und dafs die Intelligenz dort nicht ihren Sitz, sondern ihr
Substrat habe. Die Nerven gehen aus den Nervenzellen hervor, welche
embryonal Abkömmlinge der äufseren Keimblätter sind. Während man
die Endapparate der Nerven genau kennt, ist ihr centraler
Ursprung, besonders derjenige der sensiblen Nerven, vielfach noch nicht
gekannt; nur zwei sensitive Centren, optische und akustische, sind genauer
erforscht. Nur bei intaktem Endapparat, intakter Leitung und intaktem
Centrum ist Empfindung möglich. Ist das Centrum erkrankt, degeneriert
auch der peripherische Nervenapparat. Die Empfindung findet in den
Gehirncentren statt.

3. Surbled: Genèse cérébro-psychique du langage articulé.
(Extrait de la Revue de Lille. 1897.)

S. beschreibt den Sitz der sog. „Sprachzone", d. h. die Lage der
zur Sprache notwendigen Gehirncentren (das motorische oder Brokesche
in der III. Stirnwindung, das optische und akustische Sprachcentrum) und
glaubt merkwürdigerweise, „avec un peu de philosophie" wäre das lange
Herumtappen vor ihrer Entdeckung leicht zu vermeiden gewesen. (Centren
lokalisieren wird man nur auf Grund klinischer und anatomi scher
Thatsachen. D. Ref.) Da diese drei Centren an die entsprechenden
allgemeinen Centren anstofsen, glaubt S. (vielleicht nicht ganz mit Unrecht,
d. Ref.), dieselben nicht als selbständige, sondern nur als Teile jener
Centren auffassen zu müssen. Bezüglich der Lokalisation der sog. Sprach-
hilder, des Wortgedächtnisses und der Associationscentren stellt sich S. auf
einen negativen Standpunkt. (Auch die Gehirnphysiologen stehen für die
absolute Richtigkeit dieser Lokalisationen zur Zeit noch nicht ein, da nur
Wahrscheinlichkeitsgründe ihre Anschauungen stützen. D. Ref.) Im
folgenden geht S. des Genaueren auf die Art der Entstehung, Bildung und
Entwickelung der Sprache ein und kommt nach manchen ganz interessanten
Erörterungen zu dem Schlufs, dafs aufser den Centren auch die V e r -
nunft zur Sprache nötig sei. Alsdann präcisiert er den psychischen
üüd somatischen Anteil bei der Sprache. Letzterer dürfe auch bei der
»langage intérieur" nicht übersehen werden. Die Sprache hat also in
den Gehirncentren nur ihr Substrat und wird von den psychischen
Fähigkeiten geleitet.

4. Surbled: La mémoire, étude de Psycho-Physiologie. Paris-
Arras. 1898. Éditeur Sueur-Charruey.

Nach einer Definition und eingehenden Besprechung des Gedächtnisses

und Vergleichung der Funktion desselben bei Tier und Mensch
nebt Verf. hervor, dafs die wichtige, nervöse Organfunktion dieser „fa-
ynlte psycho-sensible" nicht übersehen werden dürfe. Von elementarem
Wesen für das Gedächtnis sind die Bilder. Für diese verlangt S. ein
eigenes Gehirn - Centrum, entgegen einer materialistischen Anschauung,
welche in jedes Centrum eine Art Partialgedächtnis zu verlegen geneigt
ist. Er sucht alsdann durch einige Thatsachen zu beweisen, dafs das



120 Zeitschriftenschau.

Gehirn ein Organ zum Einregistrieren der Gedächtnisbilder sei,
unterworfen den psychischen Fähigkeiten. Über das innere Wesen des
Gedächtnisses herrscht noch viel Dunkel; auch wissen wir über dessen
Lokalisation im Gehirn nichts.

Breslau. Dr. med. A. Most.

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

Annales de philosophie chrétienne. 137, 2—6. 138, 1. 1898/99.
Giraud: La philosophie de M. Taine. Laberthonni'ere: Le dogmatisme
moral. Bouyssonie: L'objectivation des sensations. Lechalas: Les fondements

de la géométrie d'après M. Hussell. Noël: Y a-t-il une science
du surnaturel? Ch. JJenis: Science et foi. Leclère: Y a-t-il antinomie
entre le point de vue critique et la psychologie positive? Ferrand:
L'éducation physiologique du caractère. Martin: St. Augustin à Cassia-
cum: veille et lendemain d'une conversion. Besse: La formation
scientifique du clergé d'après de nouvelles publications. Bos: Le christianisme
et le mal du siècle. Carra de Vaux: Philosophie positive de la méta-
géométrie. Ermoni: L'orientalisme et le devoir apologétique des
catholiques. Tannery: Le concept de Chaos. Goix: Le surnaturel et la
science; le miracle. Calippe: Bûchez et sa philosophie. Prévost: Point
de départ de toute civilisation ; la lutte contre la nature. Denis : A propos
d'une conférence apologétique. Blampignon: L'imitation à l'occasion des
nouvelles recherches de Mgr. Puyol. Thouverez : La vie de Descartes
d'après Baillet. Soury: Le sens des couleurs dans la série organique.
Huit: Le Platonisme dans les temps modernes. Bacon. Fuzet:
Condamnation de l'Américanisme. Crouslé: Les égarements du bon sens
public à propos de „l'Affaire". De Margerie: Stoïcisme et christianisme.
Dornet de Vorges: Revue des revues. Divus Thomas. 6, 35—38. 1899.
Leo PP. XIII ad ministrum generalem ordinis fratrum minorum. Vespig-
nani: In liberalismum Universum doctore angelico duce et pontif. sum.
Leone XIII trutina. N. del Prado: De veritate fundamentali philosophiae
christianae. P. R. M.: Doctor angelicus et doctor ecstaticus seu mauuale
thomistarum. Martani: Pro quaestione sociali. Ramellini: Com. in D.
Thomae S. theol. III qu. 27—29. Schol. theol. moral.: De genuino syste-
mate S. Alphonsi, ecclesiae doctoris. Casus morales. Vinati: De uni-
versalium realitate. Philosophisches Jahrbuch. 12, 1 u. 2. 1899. Rolfes:
Moderne Anklagen gegen den Charakter und die Lebensanschauungen
Sokrates', Piatos und Aristoteles'. Cathrein: Der Begriff des sittlich
Guten. Buschbell: Der Traditionalismus Bonaids. v. Seeland: Zur Frage
von dem Wesen des Raumes. Gutberiet: Neueres über den Tastsinn.
Geyser: Wie erklärt Thomas v. Aquin unsere Wahrnehmung der Aufsen-
welt? Svorcilc: Übersichtliche Darstellung und Prüfung der philosophischen

Beweise für die Geistigkeit und die Unsterblichkeit der menschlichen

Seele. Bach: Zur Geschichte der Schätzung der lebenden Kräfte.
Müller: Komik und Humor (Bemerkungen zu Lipps' gleichnamiger Schrift).
Gutberiet: Zur Psychologie der Veränderungsauffassung. Revue de
métaphysique et de morale. 7, 1. u. 2. 1899. Bouasse: De l'application des
sciences mathématiques aux sciences expérimentales. Chartier: Sur la
mémoire. Lamennais: Un fragment inédit de l'„Esquisse d'une
philosophie" publié par Chr. Maréchal. Remacle: Recherche d'une méthode
en psychologie. Sorel: Y a-t-il de l'utopie dans le marxisme? Andrade:


	Litterarische Besprechungen

