
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 14 (1900)

Artikel: Das Wesen der Quantität

Autor: Minjon, E.W.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761977

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wesen der Quantität. 47

die eingebornen noetischen, ethischen und religiösen Ideenkeime
anknüpfte". (Der Reformkatholicismus S. 78.)

Sehen wir hiervon ab, so interessiert uns die Art, wie die
dee von Gott gewonnen wird: denn sie wirft ein überraschendes
lent auf gewisse dunkle und mehrdeutige Aussprüche vom

''gottlichen Weltgeiste", vom Logos als dem beseelenden Princip
er Dinge. Jene Idee also entspringt „mit psychologischer

Notwendigkeit aus dem Anschauen der körperlichen und geistige
Welt". Durch Anschauung! Also ist sie nicht Erzeugnis

er Abstraktion, und unsere Gotteserkenntnis nicht abstraktive,
sondern intuitive Erkenntnis. Und doch gewonnen aus der
Anschauung der Welt! Dies stimmt zur Auffassung des
Verbandes als eines formalen Vermögens, das zur realen Erkenntnis
der Ergänzung durch ein höheres anschauendes Vermögen bedarf.

ie Neueren nennen dies sonst Vernunft. Nun kann aber Gott

vxr
^6n ^ingen nur geschaut werden, wenn er ihnen mit seinem

Wesen immanent ist, in ihnen zur Erscheinung kommt. Welche
Perspektive eröffnet sich da!

Passen wir unser Urteil über Ms. System der „Philosophie"
zusammen, so erfüllt dasselbe weder in formeller noch inhalt-
icher Beziehung die Anforderungen, die an ein „System" gestellt
Verden müssen. Ausgehend vom isolierten, phänomenalen Ich
entgeht der Vf. dem extremsten Phänomenalismus und Idealismus

nur durch fortlaufende Konzessionen an den gesunden Men-
' ®ù®nverstand und an die traditionell überkommenen und „unbe-

ulst" von ihm festgehaltenen Anschauungen einer scholastisch
e.ologisehen Bildung. Das Gute, das diese Lesefrüchte aus
uosophen, Dichtern und Schriftstellern aller Art etwa enthalten

^mgen, verdankt der Autor einer glücklichen Inkonsequenz und
yie gesagt — der von ihm genossenen theologischen und

^elastischen Bildung. —

DAS WESEN DER QUANTITÄT.
(S. Thom. in V. Metaph. 1. 15., Arist. Metaph. z/, 13.)

Von Dr. E. W. M. MINJON.

»Aristoteles primo ponit rationem quantitatis dicens, quod
quantum dicitur, quod est divisibile in ea, quae insunt, secundo
P°nit species quantitatis, inter quas primae sunt duae, sc. multitudo



48 Das Wesen der Quantität.

s. pluralitas et magnitudo 8. raensura, tertio distinguit modos

quantitatis (id quod est quantum per se et quantum per acci-
dens)." Dies ist die kurze Disposition der 15. Lesung des
hl. Thomas in dem V. Buche seines Kommentars zur Metaphysik
des Philosophen von IStagira, in deren erstem Teil derselbe die
vielumstrittene Frage nach dem Wesen der Quantität bespricht.
Werfen wir auf denselben wegen der grundlegenden Bedeutung
dieser Frage einen kurzen Blick!

§ 1. Zunächst sind alle Deuteleien auszuschliefsen, als ob

es sich hier nur um eine logische Untersuchung oder allgemeine
Begriffsumschreibung handele. Kein, Aristoteles sucht hier offenbar

das eigentliche Wesen der Quantität, wie es objektiv in
den körperlichen Dingen oder Substanzen sich findet. Dafür
spricht schon der Ausdruck „Ityerai", der öfters in der Metaph.
wiederkehrt. Derselbe besagt: Was so und so genannt, mit
diesem oder jenem Worte bezeichnet wird, ist in Wirklichkeit

oder seinem eigentlichen Wesen nach das und das. Also
Ar. untersucht das Wesen jenes ens, welches dem Worte „tcoöov,
quantum" in der Wirklichkeit entspricht. Dafs dies auch die
Auffassung seines hl. Kommentators ist, beweist entschieden die
klare Gegenüberstellung am Schlufs der 1. XV.: „In Praedica-
menti8 Philosophus distinxit species quantitatis secundum diver-
sas rationes mensurae, hie, quantum ad ipsum esse
quantitatis", Worte, welche die Definition der Quantität secundum
logicam intentionem der Untersuchung über das Wesen derselben
secundum rem et veritatem gegenüberstellen (cf. Summa Log.
tr. III. c. 3). Man mufs eben die logische und die physische

Wesensbestimmung auseinanderhalten, d. h. den Begriff,
den unser subjektives Denken von einem Dinge gerade sich
gebildet, und das Wesen desselben in der objektiven Wirklichkeit.

Wollen wir z. B. das physische, reale Wesen der
roten Farbe erklären, so müssen wir dasselbe nach der Lehre
der Physik als Lichtstrahlen von bestimmter Sehwingungszahl
bezeichnen; das Wort und unser Begriff „rot" logisch genommen
haben aber doch einen ganz anderen Inhalt, ohne von Schwingungen

etwas zu besagen. Daher ist zu einer methodischen
Untersuchung durchaus erforderlich, dafs man zuerst die subjektive

Genesis des Wortes und Begriffes, um den es sich handelt,
etwa auf Grund der Etymologie untersucht und sodann genau
feststellt, was allgemein bei richtiger Anwendung des betreffenden
Wortes mit demselben in den wirklichen Dingen bezeichnet
wird. Dann erst kann man das eigentliche Wesen desselben
„secundum rem et veritatem" untersuchen. Der Begriff,, Ausdehnung"



49

'st nun offenbar gebildet von der Thätigkeit des Ausdehnens,
as8Pannens, durch deren Anwendung auf körperliche Gröfsen

^lr die Vorstellung derselben unserer Anschauung näher zu
rnnpn suchen. Vergessen wir aber nicht, dafs wir in Wirk-

"feit mit dieser „Ausdehnung" eine körperliche Substanz von
estimmter Quantität oder Gröfse bezeichnen! Aber genauer,

ches ens an den Dingen der Wirklichkeit verstehen wir denn
"nter den Namen Quantität, Gröfse, Menge (Zahl)? Zunächst ist

Qu. ein sensibile; direkt und unmittelbar wird sie von den
innen wahrgenommen und zwar als ein sensibile commune in
®nj sensibile proprium der 5 Sinne, (cf. S. Thom. II. de An. 1.13).

0 ^r..sehen z. B. den so und so grofsen Baum, wir hören 3
chläge einer Uhr und dgl. Wir sehen, hören u. s. w. also die

nicht rein für sich, sondern stets mit jenen Accidenzien
1 igur, Farbe etc.), deren Subjekt sie ist. Abstrakt von diesen

onnen wir uns nur in unserer Phantasie Gröfse und Zahl vor-
len, wenn wir uns z. B. bemühen, in dem Phantasiebilde

®'ne8 Baumes, eines Goldklumpens oder dgl. nur das zu beachten
fabstractione praecisiva), was wir an dem Baum oder
Goldklumpen als seine „Gröfse" oder bei vielen Bäumen oder Gold-

rnern mit dem Worte „Vielheit" au denselben bezeichnen,
es andere aber aufser acht lassen, wie mathematische Figur

h lîf 8 c'rca quantitatem), Farbe u. s. w. In solchen Phantasie-
er" haben wir eine materielle Substanz, Gold oder welche

un ' ^em Accidenz der Quantität. Hier aber müssen wir
vor einem Irrtum hüten. Wenn wir das Phantasma eines

Raumestues oder Goldklumpens betrachten, um seine Gröfse oder
^"antität zu erfassen, haben wir stets eine individuelle, bestimmte
Bei° (T ^es8elben im Auge, z. B. einen Baum von 3 m oder dgl.

wir ^
^Gärung des Wesens der Qu. in der Philosophie lassen

wah
F <^ese individuell bestimmte Qu., wie sie sich in den

Ung
neambaren Dingen darstellt, aufser acht. Wir müssen in

des Ti
anta8iebildern demnach von jeder bestimmten Gröfse

Baum aUtnes' Holdes etc. absehen und nur beachten, dafs der

hab ' ^a8 ^°'d überhaupt (irgend eine) Gröfse, Ausdehnung

wjr '. Biese Qu. als solche oder in genere genommen wollen

das
16r e^'aren- Wir müssen uns also fragen: Welches ist

an f'^^Diche Wesen dieses physischen, realen ens (Accidenzes)

bezeich pPer^°hen Dingen, welches wir als seine „Quantität"

der puber Dösung dieser Frage nicht vielleicht Aufgabe

^ns ko'k 0<*er Mathematik? Nein, denn jene untersucht das
bue, die körperlichen Dinge, insoweit sie mobilia sind,

Jahrbuch für Philosophie etc. XIV. 4



50

sie klassifiziert und erklärt ihren Gesetzen nach die wahrnehmbaren

Dinge der Natur mit ihren Eigenschaften, Thätigkeiten,
Bewegungen; die Mathematik aber abstrahiert zwar von der
materia sensibilis und erforscht die Gesetze der körperlichen
Dinge, insofern sie vorstellbar sind, nämlich des corpus quantum

und dessen „qualitates circa quantitatem", die (mathematischen)

Figuren. Vielmehr verhält sich, wenn wir festhalten,
dafs es (abgesehen von Logik und Ethik) drei und nur drei
wirklich verschiedene, natürliche Wissenschaften gibt (Metaphysik,
Mathematik, Physik), die Kosmologie zu beiden, wie ein sg.
allgemeiner Teil einer Disciplin zu ihrem speciellen. Jener
untersucht das Wesen des Subjektes der betreffenden Wissenschaft

in genere genommen, während letzterer die einzelnen
Species in ihren Artunterschieden behandelt. So betrachtet auch
die Mathematik die einzelnen mathematischen Gröfsen in specie,
setzt aber die Untersuchung über das Wesen derselben in genere
voraus, d. h. überläfst sie der Kosmologie.

§ 2. Durchaus notwendig ist aber, dafs wir die Grenzen
unserer Erkenntnis nicht aus den Augen verlieren und vor allem
klar sehen, was wir denn eigentlich zu suchen haben, wenn
wir das W esen jenes eben beschriebeneu ens der Quantität
erkennen wollen. Sicherlich haben wir dasselbe nicht in
derselben Weise zu erklären, wie wir z. B. ein Haus definieren.
Da konstruieren wir gleichsam aus andern uns bekannten Begriffen
heraus den unbekannten; denn wir durchdringen ihn innerlich
durch die Begriffe seines genus proximum und seiner differentia
specifica. Ein solches Verfahren ist aber bei der Qu. unmöglich.
Denn diese ist einer jener einfachen Begriffe, welche man mit
dem Namen der „praedicamenta" bezeichnet, und diese können
wir nicht durch bekanntere, einfachere Begriffe erklären. Unsere
Erkenntnis geht eben von den Sinnen aus. Deshalb haben wir
Vorstellungen und daraus genommene allgemeine Begriffe
entsprechend den Grundeigentümlichkeiten der körperlichen Dinge.
Diese kennt ein jeder aus der fortwährenden eigenen Anschauung
unmittelbar, und auf Grund derselben erstrebt er andere
Wahrheiten, z. B. geistige Wesen und Eigenschaften, in analoger
Weise zu erfassen. Deshalb können wir jeden Menschen fragen:
Was ist eine Vielheit oder Menge? Was ist Gröfse oder
Ausdehnung? Er wird antworten können: „Sieh dir doch den Baum
da an, seine Höhe, Dicke! da hast du „Gröfse"." Wir kennen
also dieses Accidenz der Qu., wir erfassen es in der Anschauung
der täglichen, materiellen Dinge. Ja, wir sind so gewöhnt au
dasselbe, dafs wir die Begriffe „Gröfse, Zahl" u. dgl. selbst auf



51

geistige Verhältnisse anwenden, z. B. in Ausdrücken, wie die
enge der Engel, die Gröfse Gottes etc. Also was Qu. eigent-

ca ist, brauchen wir hier nicht erst klarzumachen. Vielmehr
oen wir bei der philosophischen Untersuchung über das Wesen

^er®°lben ihre eigentliche Bedeutung, ihren Zweck für die
uhstanz zu erkennen, mit andern Worten ihren effectus for-

lahs. Denn die Wissenschaft ist ja eine „cognitio rerum per
causas," und die Substanz ist die causa finalis und „quodammodo

ciens" der Qu. (S. Thom. S. Theol. p. I. qu. 77 a. 6). Welches
lst aber das Wesen der Substanz der Dinge? Ihr metaphysisches

Wesen ist das eines „ens in se", das kosmologische Wesen
er körperlichen Substanz ist das der Komposition von materia

und forma substantialis, zweier Wesensbestandteile, deren Begriff
'c Kosmologie (in Anwendung der metaphysischen Principien

die ans Materie — Form zusammengesetzte Substanz, auf
as ens mobile und seine Eigenschaften) erklärt. Daher fragen

Wlr in unserer Untersuchung über das Wesen der Qu., um
^cbmals den status quaestionis kurz vor Augen zu stellen:

eiche reale Eigentümlichkeit fügt die Qu. der aus Materie
und Form zusammengesetzten Substanz hinzu? Dabei ist die Qu.

er nicht logischer Auffassung oder nach ihrer metaphysischen

Y eutung zu betrachten, also nicht abstrakt von jeder materiellen
erwirklichung, sondern in ihrer physischen Wirklichkeit in den

Materiellen Dingen, d. h. das ureigentliche Wesen der „Gröfse"
prädikamentalen (nicht transcendentalen) Sinne. Dieses aber
ennen wir, nicht wenn wir erst darlegen, was Qu., Gröfse

erhaupt ist, da dieselbe einem jeden bekannt ist, sondern wenn

Sdie reale Bedeutung der Qu. in Hinsicht auf die
1 8tanz oder ihren effectus formalis erfassen.1

wir
^ Nach Aristoteles und S. Thomas ist das ens, welches

W" tiDter ^em Namen Quantität oder Ausdehnung verstehen, in

kör l^keit nichts anderes als dasjenige Accidenz, welches den
in^6 Substanzen ihre „divisibilitas", Teilbarkeit, verleiht

der
6

r ^Uae insun''"> in 'bre (materiellen) Teile, derart, dafs jeder
Dos't ein s'c^ se'en^es> individuelles Ding, ein Sup-

quid
m ^erse^ben Art sein kann („quorum unumquodque „unum-

der "ß' a^'<îu'(i" aptum est esse"). Was schliefst zunächst
„divisibilitas" in sich? „Divisio" ist einer der

man ^esbalb eine volle Verkennung des status quaestionis, wenn
Zu nnte ,m°b Wesen der Qu. als extensio bezeichnet. Es ist vielmehr

nu-,r^u, ®n
> welches der reale effectus formalis der Ausdehnung

dehrmr/i j' b. jenes realen ens, welches wir unter dem Namen „Aus-
® od« Gröfse" verstehen.

4*



52 Das Wesen der Quantität.

einfachsten, ersten Begriffe für das menschliche Erkennen, da
dieses zunächst den Begriff des ens, dann den des non-ens
erfafst und sodann bei der Gegenüberstellung beider den der
divisio (cf. S. Thom. in X. Met. 1. 4. und al.). Daher schliefst
dieser Begriff „divisio" nichts anderes in sich als: „hoc non est
illud" (S. Thom., Log. Summ. tr. III., c. 1 : „Divisio est distinctio
per ens et non-ens"). Somit bedeutet obige Definition der Qu.:
Ihre wesentliche Wirkung liegt darin, dafs jedes „hoc signabile",
d. h. jeder irgendwie determinierbare (mathematische) Teil der
Substanz nicht jeuer ist, oder dafs er etwas anderes ist als jener,
d. h. von jedem andern trennbar, divisibilis, ist. Wir können
daher den Begriff der Qu. auch so aussprechen: Sie ist jenes
Accidenz der körperlichen Substanzen, welches bewirkt, dafs ein
Körper Teile hat, wie wir dieselben als materielle und
mathematische (arithmetische, geometrische etc.) Teile bezeichnen,1
so dafs ohne Qu. das körperliche Ding keine Teile hat. Hierfür
können wir auch sagen, die Qu. individualisiert die körperlichen
Wesen in ihren wirklich oder doch möglicherweise für sich
bestehenden, materiell verschiedenen Teilen oder zu jedem „unum-
quid et hoc aliquid" derselben, z. B. zu den verschiedenen
existierenden oder noch möglichen Goldklumpen. Die Qu. bewirkt
also, dafs überhaupt viele Individuen eines und desselben
körperlichen Dinges existieren können, sie individualisiert dieselben.
Daher nennt denn auch der hl. Thomas die Qu. oder extensio
das „secundarium principium individuationis". (In III. Sent. d.
12 q. 1. a. 1 ad 3.)

Es ist die Definition des Arist. aber zunächst zu verstehen
von jeder materiellen Substanz als solcher, d. h. zunächst
abgesehen von einem bereits verwirklichten (geschaffenen) bestimmten
Teil derselben, z. B. eines bestimmten Klumpens Gold. Denn
dieselbe bezieht sich auf jedwede Substanz, jedwedes ens, welches
„irgendwie grofs" genannt werden kann, also auf die materiellen
Substanzen in genere, da sie ja alle Quantität haben. Wir müssen
deshalb unsere Definition tiefer auffassen und sagen: Jede körperliche

oder materielle Substanz mufs, sobald sie mit denjenigen
Accidenzien aufgefafst wird, die sie infolge ihres materiellen
Wesens noch haben mufs, um überhaupt existieren zu können

1 Unter materiellen Teilen sind alle möglichen Teile eines körperlichen

Dinges zu verstehen, die nicht eine formelle Teilung begründen
(d. h. in ein Ding einer andern Art, also in ein anderes Wesen, z. B.
Gold in Silber oder Kupfer etc.), noch chemische Teile desselben sind.
So sind z. B. 10 Goldklumpen materielle Teile der einen Substanz
Gold, jede Hälfte derselben ebenfalls u. dgl.



Das Wesen der Quantität. 53

fM Um e'n "^0C abquid" zu sein), in irgend einer GrÖfse

Q.asse) resp. Menge gedacht werden, d. h. als ein „quantum",
lese Notwendigkeit begründet für die Substanz aber eine reale

'sibilitas in partes continuas oder discretas, d. h. die betreffende

j °stanz kann (und mufs) aus dem angeführten Grunde in vielen
eGen existieren, die sich materiell unterscheiden, nicht aber

sPecifisch oder formell. Nehmen wir ein Beispiel! Denken wir
Un® den Begriff „Gold". Zu seinem eigentlichen (formellen) Wesen
® ort alles das, was das Gold seinem Wesen nach konstituiert,
^eshalb w'r dieses ens eben „Gold" nennen und nicht etwa

upter oder sonstwie. Zu demselben gehört nicht eine bestimmte
oise oder Masse des Goldklumpens (ebensowenig wie seine

estalt, Farbe etc.), noch eine bestimmte Anzahl. Denken wir
nun aber, es soll dieser Begriff „Gold" verwirklicht werden, es
80 Gold thatsächlich erschaffen werden, so mufs sofort das zu
erschaffende Gold in (irgend einer) Quantität gedacht werden,

11 nur immer eine bestimmte Masse Gold, eine bestimmte
zahl Goldklumpen, und zwar jeder derselben in irgend einer

e existieren kann. Schon unsere tägliche Anschauung lehrt
^ns diese Wahrheit. Sie folgt aber aus dem Wesen des mateein

611 eDS' Z" ^es ®°^e8 selbst. Denn eine forma materialis,
materielles, körperliches Wesen kann nicht rein für sich

M 8uks'sheren, wie ein geistiges Wesen, sondern nur in der
eine61'6 verwrrklicht werden (Sein erhalten), d. h. es fordert

pura potentia, etwas Reales und Substantielles, dein es

Go^d* Un<^ bestimmte aktuelle Wesenheit verleiht, z. B. die des

hei 6f ' w^brend dieselbe aus sich nur pura potentia und noch

°der ?rnae" bestimmtes Wesen ist, sondern nur die reale Potenz

form r'e '8t> aus der irgend ein derartiges Wesen einer

des P IDa,';er'ab8 geformt, hervorgebracht werden kann. Wegen
Wes ^fr.'^es dieser pura potentia können aber alle materiellen
WerdU en (formae materiales) nie vollkommen verwirklicht
Gold ' S° 8 n'cbf no°b die Möglichkeit wäre, dafs noch mehr
reine^p' er8c^a^en würde. Denn sonst wäre der Begriff der

hoben °^enhalität, welche das Wesen der Materie ist, aufge-

besti
' derselbe aus sich keinerlei Grenzen eines individuell

Subst"01611- 6118 besagt. Diese Grenzen erhält die materielle
aai\Z v'elmehr erst durch und in der Quantität. Dies heifst

einer h
6r-D ^r°rten: die körperlichen Dinge müssen stets in

G-Uant'r'S*;'IniI1''en ^r°'8e ur)d Menge existieren. Somit folgt die

aus d' a' ''Per quandam naturalem resultantiam" (S. Thom. 1. c.)
er -"atur der materiellen Substanzen selbst in Rücksicht



54 Das Wesen der Quantität.

auf ihre Verwirklichung.1 Das Wesen derselben aber ist damit
als „divisibilitas" gekennzeichnet. Denn die Möglichkeit und
zugleich Notwendigkeit irgend einer Gröfse und Menge in
Hinsicht auf individuelle Existenz ist für die Substanz doch nichts
anderes als eine reale divisibilitas, Teilbarkeit. Sie kann eben
nie vollkommen, also nur teilweise verwirklicht werden, mit
andern Worten, es können nur bestimmte (kontinuierliche und
diskrete) Teile derselben existieren, viele Individuen der einen
Species (weil Art und Individuum sich nicht decken, wie z. B.
bei den Engeln), während sie ihrem Wesen nach (abgesehen von
dem Accidenz der Quantität) keine solche Teile hat, da die
mathematischen Begriffe „Ganzes, Teil" nicht in ihr Wesen
eindringen, nicht in die Definition gehören. Der Begriff „Gold"
wird also durch die Qu. insoweit kompletiert, als er mit
derselben in einer Reihe von Einzelexemplaren, z. B. einzelner
Goldklumpen, existieren kann. Ohne Qu. gedacht, haben wir nur
den Begriff „Gold"; „dieses Gold, jenes Gold" können wir nur
sagen, wenn wir verschiedene Teile dieses einen Wesens „Gold"
unterscheiden, die aber nicht formell, wesentlich differieren —
sonst wären sie nicht alle Gold, sondern z. B. Gold und Kupfer
oder Blei etc. —, sondern nur materiell, d. h. durch die
verschiedene Materie, Masse, welche zwar bei allen Gold ist, aber
doch als „dieses Gold hier, jenes da" unterschieden ist. Diese
Teilbarkeit erhält die Substanz nun durch nichts anderes, als
durch das aus dem materiellen Wesen des Begriffes „Gold"
fliefsende Accidenz der Quantität. Diese bringt dem einen
formellen Wesen „Gold" (materielle) Teile, die wir als „dieser
Goldklumpen, jener da etc." unterscheiden. Dies ist demnach
das tiefste und eigentliche Wesen, die kosmologische Bedeutung,
der effectu8 formalis jeuer in der Vorstellung von „Gröfse
(Ausdehnung und Vielheit)" -allbekannten Gruudeigentümlichkeit der
körperlichen Dinge, dies der Sinn der aristotelischen Definition:
„Gröfse oder Quantität besitzend wird die Substanz genannt,
welche teilbar ist in (materielle) Teile, deren jeder als eine
individuelle Substanz der betreffenden Species (z. B. Gold)
existieren kann."

Da die Quantität ihrem Wesen nach Teilbarkeit ist, so haftet
diese Teilbarkeit jeder Substanz, welche verwirklicht wird,
naturnotwendig an. Es ist dieselbe aber rein begrifflich oder
mathematisch genommen eine divisibilitas in infinitum, weil der Begriff

1 Gleichzeitig erweist sich aus dem Gesagten die Qu. als ein acci-
dens reale, realiter distinctum a natura sui subiecti, wie eine nähere
Betrachtung von selbst ergibt.



Die Wahl Alexanders VI. 55

erselben aus sich keine Grenzen kennt, und sie aus dem mate-
en Wesensbestandteile der Substanz erwächst. Hierausfolgt

.er Dicht, dafs die Körper nun auch physisch ohne Ende teilbar

Kö
D" ^enn ^'e wirkliche materielle, physische Teilung der

<je°rPer setzt allerdings voraus, dafs der Begriff der Teilbarkeit
Natur desselben konform ist — so ist ja z. B. ein Geist

eilbar, weil Teilbarkeit seinem Wesen widerspricht — aber
e Wird doch aktuell bestimmt von dem actus formalis der Sub-
dz und hängt thatsächlich von physischer und rein begriff-

icher (mathematischer) Thätigkeit ab. Somit wird der Grad
1 ysischer Teilbarkeit der körperlichen Dinge bedingt von der
ganzen Ökonomie der Natur und den Mitteln, welche in der-

on zu Gebote stehen. Da beide Forderungen Grenzen ziehen,

ß.
be®teht die Annahme von physisch unteilbaren körperlichen

3oen sehr wohl zu Recht.

FRA GIROLAMO SAVONAROLA.

Von Dr. E. COMMER.
(Fortsetzung von Bd. XIII, S. 301. 460.)

Die Wahl Alexanders VI.

den f - Ungültigkeit einer simonistischen Papstwahl folgt aus

gav
rdher entwickelten Principien des hl. Thomas, an welchen

du °Jlar°^a festhielt. Diese Ansicht ist daher eine theologisch

auch
^U8 ^gründete. Wir haben jetzt zu zeigen, dafs dieselbe

j)a ,ln
_

der Tradition der theologischen Schule enthalten ist.

Seite lr."'ec'oc'1 diese Frage hier nach ihrer dogmengeschichtlichen

damit
DlC'lt ausfnhrlich behandeln können, so bescheiden wir uns

> Dur einige namhafte Zeugen anzuführen,

viann CT>°n ^er f°minikaner Guilelmus Durandus a S. Por-

gege' v°n Meaux (f 1332), lehrte, dafs jede Simonie

dafs 'us divinum verstöfst.1 Daraus folgt aber evident,
Dikan6111 ~moni8f'8cher Akt keine Gültigkeit besitzt. Der Domi-

Zwi8
?r etrU8 de Palude (de la Palu, Paludanus, geb.

lem aea 1275 und 80, gestorben 1342), Patriarch von Jerusa-

—
n ePiscopu8 Nimosiensis, erklärte in seinem Sentenzen-

luatuorIn A^tentias theologicas Petri Lombardi commentariorum liliri
ansiis 1508. Lib. 4. dist. 25. qu. 5. a. 11.


	Das Wesen der Quantität

