Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 14 (1900)

Artikel: Das Wesen der Quantitat
Autor: Minjon, E.W.M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761977

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Wesen der Quantitit, 47

———————

die eingebornen noetischen, ethischen und religiésen Ideenkeime
ankniipfe«, (Der Reformkatholicismus S, 78.)

Sehen wir hiervon ab, so interessiert uns die Art, wie die
If?ee von Gott gewonnen wird; denn sie wirft ein iiberraschendes
Ll(_’_ht auf gewisse dunkle und mehrdeutige Ausspriiche vom
»80ttlichen Weltgeiste, vom Logos als dem beseelenden Princip

e’ Dinge. Jene Idee also entspringt ,mit psychologischer
N"tWendigkeit aus dem Anschauen der korperlichen und geisti-
80 Welt“, Durch Anschauung! Also ist sie nicht Erzeugnis
er Abstraktion, und unsere Gotteserkenntnis nicht abstraktive,
Sondern intuitive Erkenntnis. Und doch gewonnen aus der
ADscha.uung der Welt! Dies stimmt zur Auffassung des Ver-
Standes als eines formalen Vermogens, das zur realen Erkenntnis
d‘“jl‘ El‘gélnzung durch ein hoheres anschauendes Vermogen bedarf.
~1¢ Neueren nennen dies sonst Vernunft. Nun kann aber Gott
' den Dingen nur geschaut werden, wenn er ihnen mit seinem

€sen immanent ist, in ihnen zur Erscheinung kommt. Welche
Perspektive ersffuet sich da!

Fassen wir unser Urteil iiber Ms. System der ,Philosophie*
z_usammen, so erfiillt dasselbe weder in formeller noch inhalt-
licher Beziehung die Anforderungen, die an ein ,,System* gestellt
Werden mijssen. Ausgehend vom isolierten, phinomenalen Ich
entgeht dor Vf. dem extremsten Phiinomenalismus und Idealis-
MUs nur durch fortlaufende Konzessionen an den gesunden Men-
Schenverstand und an die traditionell iiberkommenen und ,,unbe-
g}urﬁt“ Von ihm festgehaltenen Anschauungen einer scholastisch

eologischen Bildung. Das Gute, das diese Lesefriichte aus
l,l_llosophen, Dichtern und Schriftstellern aller Art eswa enthalten
00gen, verdankt der Autor einer gliicklichen Inkonsequenz und

;—h Wie‘gesagt — der von ihm genossenen theologischen und
Cholastischen (') Bildung. —

g ——

DAS WESEN DER QUANTITAT.
(8. Thom. in V. Metaph. 1. 15., Arist. Metaph. 4, 13.)

Von Dr. E. W. M. MINJON.

Y ,,Arist_ot:eles primo ponit rationem quantitatis dicens, quod
1uantum fll()ltur, quod est divisibile in ea, quae insunt, secundo
POnit species quantitatis, inter quas primae sunt duae, sc. multitudo



48 Das Wesen der Quantitit,

s. pluralitas et magnitudo s. mensura, tertio distinguit modos
quantitatis (id quod est quantum per se et quantum per acci-
dens).“ Dies ist die kurze Disposition der 15. Lesung des
hl. Thomas in dem V. Buche seines Kommentars zur Metaphysik
des Philosophen von Stagira, in deren erstem Teil derselbe die
vielumstrittene Frage nach dem Wesen der Quantitiit bespricht.
Werfen wir auf denselben wegen der grundlegenden Bedeutung
dieser Frage einen kurzen Blick!

§ 1. Zunichst sind alle Deuteleien auszuschlie(sen, als ob
es sich hier nur um eine logische Untersuchung oder allgemeine
Begriffsumschreibung handele. Nein, Aristoteles sucht hier offen-
bar das eigentliche Wesen der Quantitit, wie es objektiv in
den korperlichen Dingen oder Substanzen sich findet. Dafiir
spricht schon der Ausdruck ,Aéyerac®, der ofters in der Metaph.
wiederkehrt. Derselbe besagt: Was so und so genannt, mit
diesem oder jenem Worte bezeichnet wird, ist in Wirklich-
keit oder seinem eigentlichen Wesen nach das und das. Also
Ar. untersucht das Wesen jenes ens, welches dem Worte ,,woo0v,
quantum® in der Wirklichkeit entspricht. Dafs dies auch die
Auffassung seines hl. Kommentators ist, beweist entschieden die
klare Gegeniiberstellung am Schlufs der 1. XV.: ,In Praedica-
mentis Philosophus distinxit species quantitatis secundum diver-
sas rationes mensurae, hic, quantum ad ipsum esse quan-
titatis®, Worte, welche die Definition der Quantitit secundum
logicam intentionem der Untersuchung iiber das Wesen derselben
secundum rem et veritatem gegeniiberstellen (cf. Summa Log.
tr. III. ¢. 3). Man mufs eben die logische und die physi-
sche Wesensbestimmung auseinanderhalten, d. h. den Begriff,
den unser subjektives Denken von einem Dinge gerade sich
gebildet, und das Wesen desselben in der objektiven Wirklich-
keit. Wollen wir z. B. das physische, reale Wesen der
roten Farbe erkldren, so miissen wir dasselbe nach der Lehre
der Physik als Lichtstrahlen von bestimmter Schwingungszahl
bezeichnen; das Wort und unser Begriff ,,rot“ logisch genommen
haben aber doch einen ganz anderen Inhalt, ohne von Schwin-
gungen etwas zu besagen. Daher ist zu einer methodischen
Untersuchung durchaus erforderlich, dals man zuerst die subjek-
tive Genesis des Wortes und Begriffes, um den es sich handelt,
etwa auf Grund der Etymologie untersucht und sodann genau
feststellt, was allgemein bei richtiger Anwendung des betreffenden
Wortes mit demselben in den wirklichen Dingen bezeichnet
wird. Dann erst kann man das eigentliche Wesen desselben
,»secundum rem et veritatem‘ untersuchen. Der Begriff,, Ausdehnung*



Das Wesen der Quantitit. | 49

—-—‘—1“

I8t nun offenbar gebildet von der Thitigkeit des Ausdehnens,
W‘ilfspﬁ.nneps, durch deren Anwendung auf korperliche Grofsen
brin die Vorstellung derselben unserer Apschauung niher zu
li gen suchen. Vergessen wir aber nicht, dals wir in Wirk-
“e1% mit dieser ,,Ausdehnung® eine korperliche Substanz von
Wesltlmmter Quantitdt oder Grifse bezeichnen! Aber genauer,
| elches ens an den Dingen der Wirklichkeit verstehen wir denn
bter den Namen Quantitit, Grofse, Menge (Zahl)? Zundchst ist
Sfe Qu. ein sensibile; direkt und unmittelbar wird sie von den
d:lnen “{ahrgenommen und zwar als ein sensibile commune in
ol sensibile proprium der 5 Sinne, (cf. S. Thom. II. de An. 1. 13).
I sehen z, B. den so und so grofsen Baum, wir hiren 3
Ghlag_e einer Uhr und dgl. Wir sehen, horen u. s. w. also die
U. nicht rein fiir sich, sondern stets mit jenen Accidenzien
\(E.?lg““a Farbe etc.), deren Subjekt sie ist. Abstrakt von diesen
'Si?e?ilen Wwir uns nur in unserer Phantasie Grofse und Zahl vor-
o €0, wenn wir uns z. B. bemiihen, in dem Phantasiebilde
ines Baumes, eines Goldklumpens oder dgl. nur das zu beachten
'ka;bStraCtione praecisiva), was wir an dem Baum oder Gold-
~umpen als seine ,,Grofse” oder bei vielen Biumen oder Gold-
i OTnern mit dem Worte ,,Vielheit“ an denselben bezeichnen,
+68 andere aber aufser acht lassen, wie mathematische Figur
qQualitas circq quantitatem), Farbe u. s. w. In solchen Phantasie-
-itilmeern h?.ben wir ei.ne materielle Sgbstanz,. Gold oder welchg
i r, mit dem Accidenz der Quantitit. ‘Hler aber miissen wir
aun’:Or einem Irrtum hiiten. Wenn wir das Phantasma eines
'Qua.ut?:-- oder Goldklumpens betrachten, um seine Grolse oder
‘rﬁfs; at zu erfa.esgn, haben wir stets eine individuelle, bestimmte
Bei g desse.l_ben im Auge, z B. einen Baum von 3 m oder dgl.
wir aEr Erl_clarupg des Wesens der Qu. in der Philosophie lassen
W&hrneir diese 1n:{11v1duell bestimmte Qu., wie sie SIG}EI in de_n
unsery Pmbareq Dingen darstellt, aulser acht. Wir miissen in
des By hantasiebildern demnach von jeder bestimmten Grolse
Baun l:imes, Golc]:es etc. absehen und nur beachten, dals der
habey 28 Gold tberhaupt (irgend eine) Grilse, Ausdehnung
Wi h.ier lese Qu. als solche oder in genere genommen wollen
e el"kla.ren: Wir miissen uns also fragen: Welches ist
etgelgjl;chel_\?\/ esen dieses physischen, realen ens (Accldeqz9s‘)‘
beZeichnen?per ichen Dingen, welches wir als seine ,,Quantitat
s Ahlf;klst die Losung dieser Frage nicht vielleicht Aufgabe
- moi)ill oder Mathematik? Nein, denn jene untersucht das
e, die korperlichen Dinge, insoweit sie mobilia sind,

Jahrbyep fiir Philosophie ete. XIV. ' 4



a0 Das Wesen der Quantitit.

sie klassifiziert und erkldrt ihren Gesetzen nach die wahrnehm-
baren Dinge der Natur mit ihren Eigenschaften, Thatigkeiten,
Bewegungen; die Mathematik aber abstrahiert zwar von der
materia sensibilis und erforscht die Gesetze der korperlichen
Dinge, insofern sie vorstellbar sind, nimlich des corpus quan-
tum und dessen ,qualitates ecirca quantitatem®, die (mathemati-
schen) Figuren. Vielmehr verhdlt sich, wenn wir festhalten,
dals es (abgesehen von Logik und Ethik) drei und nur drei
wirklich verschiedene, natiirliche Wissenschaften gibt (Metaphysik,
Mathematik, Physik), die Kosmologie zu beiden, wie ein sg.
allgemeiner Teil einer Disciplin zu ihrem speciellen. Jener
untersucht das Wesen des Subjektes der betreffenden Wissen-
schaft in genere genommen, wihrend letzterer die einzelnen
Species in ihren Artunterschieden behandelt. So betrachtet auch
die Mathematik die einzelnen mathematischen Grolsen in specie,
setzt aber die Untersuchung iiber das Wesen derselben in genere
voraus, d. h. iiberldlst sie der Kosmologie.

§ 2. Durchaus notwendig ist aber, dafs wir die Grenzen
unserer Erkenntnis nicht aus den Augen verlieren und vor allem
klar sehen, was wir denn eigentlich zu suchen haben, wenn
wir das Wesen jenes eben beschriebenen ens der Quantitit
erkennen wollen. Sicherlich haben wir dasselbe nicht in der-
selben Weise zu erklaren, wie wir z B. ein Haus definieren.
Da konstruieren wir gleichsam aus andern uns bekannten Begriffen
heraus den unbekannten; denn wir durchdringen ihn innerlich
durch die Begriffe seines genus proximum und seiner differentia
specifica. Ein solches Verfahren ist aber bei der Qu. unmdaglich.
Denn diese ist einer jener einfachen Begriffe, welche man mit
dem Namen der ,praedicamenta‘* bezeichnet, und diese konnen
wir nicht durch bekanntere, einfachere Begriffe erkldaren. Unsere
Erkenntnis geht eben von den Sinnen aus. Deshalb haben wir
Vorstellungen und daraus genommene allgemeine Begriffe ent-
sprechend den Grundeigentiimlichkeiten der korperlichen Dinge.
Diese kennt ein jeder aus der fortwahrenden eigenen Anschauung
unmittelbar, und auf Grund derselben erstrebt er andere Wahr-
heiten, z. B. geistige Wesen und Eigenschaften, in analoger
Weise zu erfassen. Deshalb konnen wir jeden Menschen fragen :
Was ist eine Vielheit oder Menge? Was ist Grifse oder Aus-
dehnung ? Er wird antworten konnen: ,Sieh dir doch den Baum
da an, seine Hohe, Dicke! da hast du ,Gréfse“. Wir kennen
also dieses Accidenz der Qu., wir erfassen es in der Anschauung
der tdglichen, materiellen Dinge. Ja, wir sind so gewdhnt an
dasselbe, dafls wir die Begriffe ,Grolse, Zahl“ u. dgl. selbst auf



Das Wesen der Quantitit. 51

- _v
geistige Verhiltnisse anwenden, z. B. in Ausdriicken, wie die
?flilnge der Engel, die Grofse Gottes etc. Also was Qu. eigent-
ic

i8t, brauchen wir hier nicht erst klarzumachen. Vielmehr
haben wir bei der philosophischen Untersuchung iiber das Wesen
Lr8elben jhre eigentliche Bedeutung, ihren Zweck fiir die
ul_’ﬂtanz zu erkennen, mit andern Worten ihren effectus for-
Malis. Denn die Wissenschaft ist ja eine ,cognitio rerum per
ausas,“ und die Substanz ist die causa finalis und ,,quodammodo
efficiens« ger Qu. (8. Thom. S. Theol. p. I. qu. 77 a. 6). Welches
ISt aber das Wesen der Substanz der Dinge? Ihr metaphysi-
8ches Wesen ist das eines ,ens in se*, das kosmologische Wesen
der kb‘rperlichen Substanz ist das der Komposition von materia
und forma substantialie, zweier Wesensbestandteile, deren Begriff
le Kosmo]ogie (in Anwendung der metaphysischen Principien
auf die gyus Materie -— Form zusammengesetzte Substanz, auf
dEES €ns mobile und seine Eigenschaften) erkldrt. Daher fragen
WI' in unserer Untersuchung iiber das Wesen der Qu., um
Dochmals den status quaestionis kurz vor Augen zu stellen:
Welche regle Eigentiimlichkeit fiigt die Qu. der aus Materie
und Form zusammengesetzten Substanz hinzu? Dabei ist die Qu.
aber night logischer Auffassung oder nach ihrer metaphysischen
edeutung zu betrachten, also nicht abstrakt von jeder materiellen
erWirklichung, sondern in ihrer physischen Wirklichkeit in den
Materiellen Dingen, d. h. das ureigentliche Wesen der ,,Grofse
M priddikamentalen (nicht transcendentalen) Sinne. Dieses aber
cTkenmen wir, nicht wenn wir erst darlegen, was Qu., Grolse
ul}erhaupt 1st, da dieselbe einem jeden bekannt ist, sondern wenn
WIr die regle Bedeutung der Qu. in Hinsicht auf die
Ubstanz oder ihren effectus formalis erfassen.l
. Nach Aristoteles und S. Thomas ist das ens, welches
wir unter dem Namen Quantitdat oder Ausdehnung verstehen, in
. Tklichkeit nichts anderes ale dasjenige Accidenz, welches den
Tperlichen Substanzen ihre ,divisibilitas®, Teilbarkeit, verleiht
’(im ea,l quae insunt®, in ihre (materiellen) Teile, derart, dals jeder
pg;?tﬁged’l‘eil ein fiir sic_h seiendes, individuelles Ding, ein Sup:
. erselben Art sein kann (,,quorum unumquodque ,unum
quid et hog aliquid“ aptum est esse”). Was schlielst zunichst

e : e e . : L . :
T Begriff »»divisibilitas® in sich? ,,Divisio?. ist einer der
._h_‘—.—‘_‘___—‘__'_——_

map (;asl.ﬂs 8t deshalb eine .volle Verkennung des status quaestionis, wenn

r kosmol, Wesen der Qu. als extensio bezeichnet. Es ist vielmehr

— orersuchen, welches der reale effectus formalis der Ausdehnung

dehp u.) ist, d. h, Jenes realen ens, welches wir unter dem Namen ,,Aus-
Ung oder Grofse verstehen.

4%



02 Das Wesen der Quantitiit.

einfachsten, ersten Begriffe fiir das menschliche Erkennen, da
dieses zunidchst den Begriff des ens, dann den des non-ens
erfalst und sodann bei der Gegeniiberstellung beider den der
divisio (cf. S. Thom. in X. Met. 1. 4. und al.). Daher schlielst
dieser Begriff ,,divisio” nichts anderes in sich als: ,hoc non est
illud“ (S. Thom., Log. Summ. tr. I1I., c¢. 1: ,Divisio est distinctio
per ens et non-ens*). Somit bedeutet obige Definition der Qu.:
Ihre wesentliche Wirkung liegt darin, dals jedes ,,hoc signabile®,
d. h. jeder irgendwie determinierbare (mathematische) Teil der
Substanz nicht jeuner ist, oder dafs er etwas anderes ist als jener,
d. h. von jedem andern trennbar, divisibilis, ist. Wir konnen
daher den Begriff der Qu. auch so aussprechen: Sie ist jenes
Accidenz der korperlichen Substanzen, welches bewirkt, dals ein
Korper Teile hat, wie wir dieselben als materielle und mathe-
matische (arithmetische, geometrische etc.) Teile bezeichnen,?
so dafs ohne Qu. das korperliche Ding keine Teile hat. Hierfiir
konnen wir auch sagen, die Qu. individualisiert die korperlichen
Wesen in ihren wirklich oder doch moglicherweise fiir sich
bestehenden, materiell verschiedenen Teilen oder zu jedem ,,unum-
quid et hoc aliquid“ derselben, z. B. zu den verschiedenen
existierenden oder noch moglichen Goldklumpen. Die Qu. bewirkt
aiso, dals iliberhaupt viele Individuen ecines und desselben kor-
perlichen Dinges existieren konnen, sie individualisiert dieselben.
Daher nennt denn auch der hl. Thomas die Qu. oder extensio
das ,secundarium principium individuationis®. (In III. Sent. d.
12 q. 1. a. 1 ad 3.)

Es ist die Definition des Arist. aber zunidchst zu verstehen
von jeder materiellen Substanz als solcher, d. h. zunichst abge-
sehen von einem bereits verwirklichten (geschaffenen) bestimmten
Teil derselben, z. B. eines bestimmten Klumpens Gold. Denn
dieselbe bezieht sich auf jedwede Substanz, jedwedes ens, welches
mirgendwie grofs“ genannt werden kann, also auf die materiellen
Substanzen in genere, da sie ja alle Quantitat haben, Wir miissen
deshalb unsere Definition tiefer auffassen und sagen: Jede korper-
liche oder materielle Substanz mufs, sobald sie mit denjenigen
Accidenzien aufgefalst wird, die sie infolge ihres materiellen
Wesens noch haben mufs, um iiberhaupt existieren zu kénnen

1 Unter materiellen Teilen sind alle méglichen Teile eines kérper-
lichen Dinges zu verstehen, die nicht eine formelle Teilung begriinden
(d. h, in ein Ding einer andern Art, also in ein anderes Wesen, z. B.
Gold in Silber oder Kupfer etc.), noch chemische Teile desselben sind.
So sind z. B. 10 Goldklumpen materielle Teile der einen Substanz
Gold, jede Hilfte derselben ebenfalls u. dgl.



Das Wesen der Quantitit. 53

(d. h. ypy ein ,hoc aliquid“ zu sein), in irgend einer Grolse
(Masge) resp. Menge gedacht werden, d. h. als ein ,,quantum‘.
20N Notwendigkeit begriindet fiir die Substanz aber eine reale
dmsibilita.s in partes continuas oder discretas, d. h. die betreffende
Ubstang kann (und mufs) aus dem angefiihrten Grunde in vielen
ellen existieren, die sich materiell unterscheiden, nicht a.be?r
SPecifisch oder formell. Nehmen wir ein Beispiel! Denken wir
uns dep Begriff ,,Gold*. Zu seinem eigentlichen (formellen) Wgscn
gehort glles das, was das Gold seinem Wesen nach konstituiert,
Weshalb wir dieses ens eben ,,G0ld* mnennen und nicht_etwa.
upfer oder sonstwie. Zu demselben gehdrt nicht eine bestxmrpte
rofse oder Masse des Goldklumpens (ebensowenig wie seine
Gestalt, Farbe etc.), noch eine bestimmte Anzahl. Denken wir
Iun aber, es goll dieser Begriff ,,Gold* verwirklicht werden, es
soll Golg thatséchlich erschaffen werden, so muls sofort das zu
erschaffende Gold in (irgend einer) Quantitdt gedacht werden,
well nur immer eine bestimmte Masse Gold, eine bestimmte
Anzah| Goldklumpen, und zwar jeder derselben in irgend einer
Tolse existieren kann. Schon unsere tagliche Anschauung lehrt
08 diese Wahrheit. Sie folgt aber aus dem Wesen des mate-
Yiellen eus, z. B. des Goldes selbst. Denn eine forma materialis,
€ln Materielles, korperliches Wesen kann nicht rein iur sich
Selbst Bubsistieren, wie ein geistiges Wesen, sondern nur in der
-Aterie verwirklicht werden (Sein erhalten), d. h. es fordert
e purg potentia, etwas Reales und Substantielles, dem es
B_:Orm und bestimmte aktuelle Wesenheit verleiht, z. B. die des
(m.ldes, wihrend dieselbe aus sich nur pura potentia und noch
o formell bestimmtes Wesen ist, sondern nur die reale Potenz
t?o er Materie 1st, aus der irgend ein derartiges Wesen einer
d;‘;na. Materialis geformt, hervorgebracht werden kann. Wegen
W egriffes dieser pura potentia konnen aber alle matgne!len
Weisdenheiten (formae materiales) mnie vollk(.)'mmen verwirklicht
Golden’ S0 dals nicht noch die Méglichkeit wiire, dafs noch mehr
ot etc. erschaffen wiirde. Denn sonst wire de? Beg’rlﬁ" der
hol;]en oOtentialitdt, welche das Wesen der Materie ist, aufge-
b °D, da derselbe aus sich keinerlei Grenzen eines 1nd1v1d_uell
®Stimmtep ens besagt. Diese Grenzen erhdlt die ma.terle.lle
m‘ilt?stanz vielmebr erst durch und in der Quantitit. Dies heilst
o andern Worten: die korperlichen Dinge miissen stets 1n
‘Der bfzstimmten Grofse und Menge existieren. Somit folgt die
au‘l&ntlta;t »PeT quandam naturalem resultantiam* (8. ThO.l‘Il. L. c.)

S der Natyy der materiellen Substanzen selbst in Riicksicht



04 Das Wesen der Quantitit.

auf ihre Verwirklichung.! Das Wesen derselben aber ist damit
als , divisibilitas® gekennzeichnet. Denn die Moglichkeit und
zugleich Notwendigkeit irgend einer Grofse und Menge in Hin-
sicht auf individuelle Existenz ist fiir die Substanz doch nichts
anderes als eine reale divisibilitas, Teilbarkeit. Sie kann eben
nie vollkommen, also nur teil weise verwirklicht werden, mit
andern Worten, es kdnnen nur bestimmte (kontinuierliche und
diskrete) Teile derselber existieren, viele Iundividuen der einen
Species (weil Art und Individuum sich nicht decken, wie z. B.
bei den Engeln), wéihrend sie ihrem Wesen nach (abgesehen von
dem Accidenz der Quantitdt) keine solche Teile hat, da die
mathematischen Begriffe ,Ganzes, Teil“ nicht in ihr Wesen
eindringen, nicht in die Definition gehoren. Der Begriff ,,Gold*
wird also durch die Qu. insoweit kompletiert, als er mit der-
selben in einer Reihe von Einzelexemplaren, z. B. einzelner Gold-
klumpen, existieren kanz. Ohne Qu. gedacht, haben wir nur
den Begriff ,,Gold“; ,dieses Gold, jenes (Gold“ konnen wir nur
sagen, wenn wir verschiedene Teile dieses einen Wesens ,,Gold*
unterscheiden, die aber npicht formell, wesentlich differieren --
sonst wiéren sie nicht alle Gold, sondern z. B. Gold und Kupfer
oder Blei ete. —, sondern nur materiell, d. h. durch die ver-
schiedene Materie, Masse, welche zwar bei allen Gold ist, aber
doch als ,dieses Gold hier, jenes da*“ unterschieden ist. Diese
Teilbarkeit erbalt die Substanz nun durch vichts anderes, als
durch das aus dem materiellen Wesen des Begriffes ,,Gold“
flie[sende Accidenz der Quantitit. [iese bringt dem einen for-
mellen Wesen ,,Gold“ (materielle) Teile, die wir als ,dieser
Goldklumpen, jener da etc.“ unterscheiden. Dies ist demnach
das tiefste und eigentliche Wesen, die kosmologische Bedeutung,
der effectus formalis jener in der Vorstellung von ,,Grofse (Aus-
dehnung und Vielheit)“ -allbekaonten Grundeigentiimlichkeit der
korperlichen Dinge, dies der Siun der aristotelischen Definition:
»,Grofse oder Quantitdt besitzend wird die Substanz genannt,
welche teilbar ist in (materielle) Teile, deren jeder als eine
individuelle Substanz der betreffenden Species (z. B. Gold)
existieren kann.“

Da die Quantitat ihrem Wesen nach Teilbarkeit ist, so haftet
diese Teilbarkeit jeder Substanz, welche verwirklicht wird, natur-
notwendig an. Ks ist dieselbe aber rein begrifflich oder mathe-
matisch genommen eine divisibilitas in infinitum, weil der Begriff

1 Gleichzeitig erweist sich aus dem Gesagten die Qu. als ein acci-
dens reale, realiter distinctum a natura sui subiecti, wie eine nihere
Betrachtung von selbst ergibt.



Die Wahl Alexanders VI. HhH

_h—‘—‘_‘—'—‘—\_

g{g?elben aus sich keine Grenzen kennt, und sie aus dem mate-
ab €n .Wesensbestandteile der Substanz erwéchst. Hieraus folgt
" °T nicht, dafs die Korper nun auch physisch ohne Ende teilbar
0. Denn die wirkliche materielle, physische Teilung der
OTPer setzt allerdings voraus, dafs der Begriff der Teilbarkeit
ue: Natur desselben konform ist — so ist ja z. B. ein Geist
Siﬂ eilbar, weil Teilbarkeit seinem Wesen widerspricht — aber
ste Wird doch aktuell bestimmt von dem actus formalis der Sub-
l'anz und héngt thatsdchlich von physischer und rein begriff-
‘che}‘ (mathematischer) Thatigkeit ab. Somit wird der Grad
PhYSlSehqr Teilbarkeit der korperlichen Dinge bedingt von der
8a0zen Okonomie der Natur und den Mitteln, welche in der-
selben 7y Gebote stehen. Da beide Forderungen Grenzen ziehen,
30 besteht die Annahme von physisch unteilbaren korperlichen
'ogen sehr wohl zu Recht.

e

FRA GIROLAMO SAVONAROLA.

Von Dr. E. COMMER.
(Fortsetzung von Bd. XIII, S. 301. 460.)

Die Wahl Alexanders VI.

den E Die Ungiiltigkeit einer simonistischen Papstwahl folgt aus
e iher entwickelten Principien des hl. Thomas, an welchen
urcﬁl&rola festhielt. Diese Ansicht ist daher eine theol.oglsch
atioh U8 begriindete. Wir haben jetzt zu zeigen, dals dieselbe
}Il.der Tradition der theologischen Schule enthalten ist.
..eit:'lr.‘]edoch diese Frage hier nach ihrer dogmengeschichtlichen
dam Dicht ausfiihrlich behandeln konnen, so bescheiden wir uns

énur einige namhafte Zeugen anzufiihren.
thn der Dominikaner Guilelmus Durandus a S. Por-
gegc: BIBChqf von Meaux (f 1332), lehrte, dafs jede Simonie
dafs eI; da}s tus divinum verstdfst.! Daraus folgt aber evident,
nikanern fi;monlstlscher Akt keine Giiltigkeit besitzt. Der Domi-
Zwiscl, etrus de Palude (de la Palu, Paludanus, geb.
en 1275 und 80, gestorben 1342), Patriarch von Jerusa-

‘m y i 9, o atlh o X
\K‘nd OPiscopus Nimosiensis, erklirte in seinem Sentenzen-

Ciilno

—

1 I . . . .
QuatuorIn Pse‘,‘tﬁntlas theologicas Petri Lombardi commentariorum libri
o tarsis 1508. Lib. 4. dist. 25. qu. 5. a. 11.



	Das Wesen der Quantität

