
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 14 (1900)

Artikel: Scholastik, Reformskatholicismus und reformskatholische Philosophie

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761976

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Reformkatholicismue. 17

et politica specifice differunt, sic etiara vita ehristiana privata et
publice manifesianda in pugna fidei. ijed Episcopatus et Pres-
hyteratus non sunt duo vitae status, sed cum ceteris ordinibus
unus in pluribus partibus, in quarum assignanda et declaranda
differentia nunc laboramus.

Quibus responsis, iam teinpus est concludere hanc minimam
Boctoris Angelici apologiam. Et lubet concludere his verbis
Innocentii VI. in quodam serinone prolatis: „Huius Doctoris
doctrina. habet prae ceteris proprietatem verborum, modum di-
eendorum, veritatem sententiarum, ita ut nunquam qui earn tenuit,
•nveniatur a tramite veritatis deviasse, et qui earn impugnavit,
semper fuit de veritate suspectus."

SCHOLASTIK, REFORMEATHOLICISMUS UND
REFORMKATHOLISCHE PHILOSOPHIE.

Von Dr. M. GLOSSNER.

II.
(Forts, von Bd. XIII S. 385.)

Das System der Philosophie.

Eicht ohne eine gewisse Scheu wird der gewissenhafte
Kritiker an die Besprechung des Müllerschen „Systems"
herantreten, da er der dringenden Gefahr ausgesetzt ist, des Anspruchs
^er Kennerschaft und Fachmannschaft verlustig zu gehen.
Kb könnte nämlich der Fall eintreten, dafs er sich genötigt sieht,
einer der Überzeugung des Autors von der Vortrefflichkeit seiner

rbeit widersprechenden Ansicht Ausdruck zu geben. Um indes
wenigstens den Vorwurf der Parteilichkeit von vornherein von
"ns abzuweisen, wollen wir vor allem den Leser mit der Selbst-

TT
des Vf.s bekannt machen, damit er frei zwischen unserem

Urteil und dem eigenen des Autors wählen möge. In der
Vorrede also versichert uns dieser, dafs sein Buch eine wesent-
iche Lücke ausfülle, ferner, dafs dem Kenner manch neuer

tjedanke und die originelle Fassung der alten Probleme
aufallen werde, endlich, es werde „dem Fachmann nicht entgehen,
als das Gesamtgebiet des philosophischen Forschens von den
testen Litteraturdenkmalen bis zu den neuesten Erscheinungen,

Jahrbuch für Philosophie etc. XIV. 2



18 Der Reformkatholicismus.

und zwar durchweg in den Originalausgaben, verarbeitet" ist
(S. III f.).

Es liegt also in der Hand des Lesers, den Kenner- und
Fachmann-Ruf sich zu wahren; möge er selbst zusehen. Wir
wagen es, ihn aufs Spiel zu setzen, und gehen tollkühn der Gefahr
entgegen, jenen doppelten Ruf zu verlieren.

Wie uns scheint, handelt es sich vor allem um den Mafs-
stab, der, um eine philosophische Arbeit, die mit solchen
Prätensionen auftritt und der „systemlosen" Scholastik ein „System"
entgegenstellt, gerecht zu beurteilen, angelegt werden mufs.
Wir sehen nun von der theologischen Norm vollständig ab und
fassen nur den philosophischen Mafsstab ins Auge. Als solcher
aber gilt allgemein die Metaphysik. Wer, wie z. B. heutzutage
die Positivsten, auf Metaphysik verzichtet, der verzichtet damit
zugleich auf die Aufstellung eines philosophischen „Systems".
Kant selbst, der durch seine Kritik die Fundamente der alten
Metaphysik erschüttert zu haben glaubte, konnte die Metaphysik
nicht entbehren und fand diese in einer nach seiner Ansicht
vollständigen und lückenlosen Darstellung der Begriffe und Ideen
"der reinen Vernunft. Alle Systematiker haben daher von jeher
auf die Lehre von den Kategorie en das gröfste Gewicht gelegt,
und Hegel sucht sein Hauptverdienst darin, den ganzen Kreis
der in der Vernunft enthaltenen intellegiblen Bestimmungen, den
Gesamtschatz von Begriffen und Ideen systematisch entwickelt
zu haben.

Was bietet uns Dr. Müller? Statt einer Ontologie die
„Analyse einiger wichtiger Grundbegriffe", unter denen gerade
die wichtigsten: Sein, Potenz, Akt, Wesen, Dasein, Werden,
fehlen, und statt einer natürlichen Theologie ein paar Worte
über Gottesidee und einige „religionsphilosophische" Bemerkungen!
Und das nennt sich in prätentiösem Gegensatz zu den systemlosen

Scholastikern ein System der Philosophie!
Doch greifen wir nicht vor, und folgen wir dem Gange des

Vf.s, der — ganz im modernen Geiste, mit Erkenntnistheorie
statt mit Logik beginnend, den Leser vom cartesianischen
Ausgangspunkt des isolierten Ich bis zur Idee des persönlichen
Gottes emporführt und der Meinung ist, durch eine Analyse
desjenigen, was er, seinem «objektivistischen Standpunkt
entsprechend, statt „Wahrnehmung": Empfindung nennt, den

Idealismus, der in jenem Anfange steckt, überwinden und eine

realistische Weltanschauung begründen zu können. In diesem

Gange soll wohl der Anspruch auf „Eigenartigkeit" und System-
haftigkeit — sit venia verbo — begründet sein.



Der Reformkatholicismus. 19

Wie der ältere Fichte die Philosophie als Wissenschaftslehre,
so definiert unser eigenartiger Systematiker die Philosophie als
Wissenschaft des Wissens. Philosophie wäre sonach nichts
weiter als Logik. Dr. M. wird uns zurufen: Ja, nach euren
"verrosteten scholastischen Begriffen! Nein, auch nach modernen
Begriffen! Der Kantschen Kritik und der Fichteschen
Wissenschaftslehre entspricht als ausgeführtes philosophisches System
die Hegeische Logik, freilich mit dem Anspruch, zugleich
Metaphysik zu sein. Den Anstofs zu dieser Bewegung gab der das
Ich, d. h. das Selbstbewufstsein als einzigen festen Anker
bestehen lassende, alles andere, Sinnen- und Vernunftevidenz, in
Frage stellende Zweifel des Descartes. Und diesen Ausgangspunkt

eignet sich Dr. M. an. Der Erfolg kann nicht zweifelhaft
sein. Inzwischen aber setzen wir der M.sehen Definition der
Philosophie die alte und bewährte entgegen, dafs sie ist „Wissenschaft

von den Dingen, ihren letzten und höchsten Gründen",
so dafs also schon die Definition die objektive Realität des Ge-
wufsten ausspricht.

Wenn der Vf. an dem Zweifel des Descartes rühmt, dafs
er aus soliden Gründen alles Begründen bezweifle, so liegt hierin
e'n eklatanter Widerspruch, und gesetzt auch, dieser Zweifel an
allem Begründen lasse das Ich als festen Punkt bestehen (was,
wie sich zeigen wird, nicht einmal zutrifft, soweit ein substantielles,
existierendes Ich, und nicht das aktuelle Selbstbewufstsein allein
behauptet wird), so gibt es keine Brücke zum objektiven, aufser

em Ich bestehenden Sein, nachdem Sinne und Vernunft als
selbständige Quellen und Normen der Erkenntnis geleugnet
worden sind. Die Verschiedenheit des Descartesschen Zweifels
vom Skepticismus ist eine leere Phrase: methodisch genannt,
U

ZUm wirklichen Zweifel, da er auch auf die Principien
E° KX»°me au8ge(iehnt wird. Die „Morgenluft der aufstrebenden
u^?c e" fährte auch thatsächlich zum äufsersten Skepticismus

'hilismus; denn dies ist in der That der aus dem Stand-

von d
tes' sich entwickelnde Idealismus. Man lerne doch

er Geschichte, die man sonst so gerne im Munde führt,

fol ZWe' Irrwegen will jedoch der Vf. dem Descartes nicht
Sen- !• in seiner subjektiven Bestimmung des Erkenntnis-

!ps; 2. in der geringschätzigen Behandlung der sinnlichen
andere'e'lmUn^ ^'8 °') ^le8e Beiden Punkte etwas
Berte68 <Jv^ren a'8 die Konsequenzen jenes Ausgangs vom iso-
Vern11

f.
^etbewufstsein unter Bezweiflung der Sinnes- und

ffane-Un ,kenntni8 in ihrem vollen Umfang! Und diesen Aus-
Pu t macht der Vf. zu seinem eigenen!

2*



20 Der Reformkatholiciamus.

Unmittelbar sei nur das Ichbewufstsein gegeben. Die Analyse

nun dieses Ichbewufstseins soll zur Erkenntnis der Sub-
stantialität des Ich führen. M. polemisiert gegen Hume. Kant,
Herbart u. s. vv. Seine Analyse leidet aber an dem Widerspruch,
dafs sie den Schein erweckt, es werde nur der „feste" Punkt
des aktuellen Selbstbewufstseins vorausgesetzt, thatsächlich aber
mit lauter Vernunftbegriffen operiert, ohne einzusehen, dafs damit
der Standpunkt des Descartes bereits verlassen und im Widerspruch

mit dem adoptierten methodischen Zweifel, dem die Vernunft
als selbständige Erkenntnisquelle unterworfen wurde, eben diese
Vernunft als solche stillschweigend anerkannt ist. Denn wenn
sich das Ich im Selbstbewufstsein als Substanz erfafst, so be-

thätigt sich hierin eben jene Vernunft, die sich in der Erkenntnis
der Principien bethätigt und in der Erscheinung das Wesen, in
der Thätigkeit die Substanz erfafst. Folglich greift derselbe
Zweifel, der sich gegen die Vernunft richtet, auch das
Selbstbewufstsein an; mit anderen Worten, das Ich als Substanz geht
selbst verloren, wenn man es zum ausschliefslichen Ausgangspunkt
der Erkenntnis machen will. Dieser Zusammenhang lehrt uns
den geschichtlichen Gang von der Substantialitätsphilosophie der
vorkantischen Periode zur Subjektsphilosophie durch den kritischen
Phänomenalismus Kants hindurch verstehen.

Wie sehr dem Vf. selbst die Substanz hinter dem
phänomenalen Bewufstsein zurücktritt, beweist seine Polemik gegen
die Scholastik, gegen die ein Vorwurf erhoben wird, der den
Vf. selbst trifft, nämlich dafs die Seele vor lauter princ. proxima
und remota in ihrer Bedeutung beeinträchtigt werde. Denn
nachdem Herbart und andere „Aktualitätsphilosophen" (zu denen
der Vf., wie sich zeigen wird, selbst gehört) zurückgewiesen
worden, wird auf einmal der nämliche Herbart gegen die
Scholastik ins Feld geführt, der „das Spiel der Vorstellungen in
seiner Wahrheit und Gesetzlichkeit dargelegt habe". Ist es die
Seele, die vorstellt, so kann es auch nur sie sein, die das „Spiel"
ihrer Vorstellungen leitet und beherrscht, in keinem Falle aber
wird sie regungslos hinter den Vorstellungen zurückstehen. Die
scholastische Vermögenstheorie aber bedeutet nichts anderes, als
dafs dieselbe Seele, die vorstellt, auch vorstellen kann, und dafs
dieses Können wegen des Wechsels der Vorstellungen irgendwie

von den aktualen Vorstellungen und der Substanz der Seele
selbst verschieden, sonach als ein der Seele zukommendes
Vermögen zu denken ist. Die Weise dieses Unterschiedes — ob
derselbe als ein realer oder als blofs virtueller zu denken sei
— ist Gegenstand einer besonderen Untersuchung, von der bei



Der Reformkatholicismus. 21

M. allerdings keine Spur sich findet; begreiflicherweise, da er
nur Aktualitäten kennt, aus diesem Grunde aber vergeblich
gegen die Aktualitätspsychologie sieh ereifert.

Wenn M. in dieser erkenntnistheoretischen Grundlegung
auf die specifi8chen Theorieen der Seelenlehre einzugehen sich
genötigt sieht, so beweist dies einerseits das Unmethodische
seines Verfahrens, indem die von ihm erörterten Probleme in die
Psychologie zu verweisen sind, andererseits aber liegt in diesem
^erfahren ein schwerer Nachteil, da ohne logische und
metaphysische Grundlage die Erkenntnistheorie selbst in der Luft
schwebt. Es ist nun einmal unmöglich, an eine „Kritik" und
Theorie des Erkennens zu gehen ohne Anerkenntnis gewisser
logisch-metaphysischer Grundsätze. Der Gang der neueren
Thilosophie kann geradezu als eine vernichtende Kritik des von
der Erkenntnistheorie ausgehenden und durch sie Logik und
Metaphysik begründenden Verfahrens bezeichnet werden.

Diese verkehrte Methode bringt es mit sich, dafs M. statt
einer Feststellung der höchsten Principien an dieser Stelle bereits
von psychologischem Dualismus, Trichotomismus u. s. w. redet,
ohne einen festen Anhaltspunkt in allgemein gültigen Principien
zur Lösung solcher Probleme zu besitzen. Deutlich zeigt sich,
dafs nicht das isolierte, individuelle, aktuelle Selbstbewufstsein
Ausgangspunkt der Philosophie sein könne. Die Verirrungen
uer neueren Philosophie, die aus dem Ichstandpunkt hervorgingen,
aben gegen Descartes dem Stagiriten recht gegeben.

Ohne Anerkennung der Vernunft mit ihren evidenten
objektiven Principien ist nun einmal über den Phänomenalismus
nicht hinauszukommen. Die gesamte Polemik Müllers gegen

ant> Pichte u. s. w. ist daher trotz mancher vom Standpunkt
ar »gesunden Vernunft" richtiger Bemerkungen von illusorischem

r » da sie mit dem Müllerschen Grundprincip im Wider-
Bruche stehen.

\V Wen'g vertrauenswürdig das „auf rein empirischem
b®ge £efundene Fundament „aller Gewifsheit" dem Vf. erscheint,
odej,618'' 8e*ne Äufserung (S. 26): „Mag man dieses eine Substanz

• ,sonstwie nennen, das ist nicht von Importanz; genug, es

de Sp6rt; a^8 der identische Grund unseres Seins, als das Princip
Akt er80na^'at und ist verschieden von den einzelnen psychischen

e^.Un<^ Pewufstseinserscheinungen."

Selb th ^ den geringsten Grund, von einem im „aktualen"
diesemeRU'^';8e'n unmittelbar gegebenen Grund, von einer in

einem .e^ufstsein sich bethätigenden Substanz, einer Seele,
geistigen Princip zu reden, da er ausschliefslich auf der



22 Der Reformkatbolicismus.

aktuellen Bewufstseinsthatsache fufsen will. Diese aber enthält
nur die Thätigkeit, nicht aber den Grund, das Princip
derselben. Vergebens würde er sich auf die Lehre des hl. Thomas
berufen, dafs im Selbstbewufstsein die Existenz des Ich unmittelbar
erfafst werde; denn der englische Lehrer erkennt darin eine
reflexe Thätigkeit derselben Vernunft, die überhaupt in der
Erscheinung das Sein und Wesen erfafst, während M. glaubt, aus
der Erscheinung selbst, durch Analyse des im aktualen Bewufstsein
direkt enthaltenen nicht blofs die Existenz, sondern auch die
selbständige Substantialität, ja die Geistigkeit der Seele
herausklauben zu können: ein ganz erfolgloses Beginnen. Die Substanz
wird nur durch Vernunft erkannt. Man kann daher nicht das
Licht der Vernunft zuerst durch den methodischen Zweifel
auslöschen und es an dem individuellen empirischen Bewufstsein
wieder anzünden.

Mit dem Phänomenalismus der Schuppe, Laas u. s. w. hat
der „Scholasticismus" und speciell die thomistische Theorie der
Individuation (S. 23) schlechterdings nichts zu schaffen; jener
ist vielmehr das legitime Enkelkind des cartesianischen Ichprincips,
das der Vf. selbst adoptiert. Denn ist das Ich absolutes Er-
kenntnisprincip, so ist es nur konsequent, das Ich auch zum
absoluten Seinsprincip zu erheben, wie dies Fichte that. Da
nun dieses Princip sich als eine Abstraktion erweist, der Dasein
nur in den phänomenalen Ichen, d. h. in der idealisierten und
phänomenalistischen Raum- und Zeitwelt zukommt, so sind wir,
von Descartes ausgehend, durch Fichte hindurch thatsächlich bei
Schuppe und Laas angekommen. Auch der vom Vf. fälschlich
der Scholastik unterschobene „Ontologismus" ist die natürliche
Frucht der cartesianischen Philosophie, wie schon das System
des Malebranche beweist, aus dem direkt das bekannte, onto-
logistische Axiom fliefst: primum in ordine outologico est primum
in ordine logico.

Wenn demnach der Vf. meint, seine Methode statuiere die

geistige Substanz als die primäre für die Erkenntnis, so ergibt
sich aus dem Gesagten, dafs seine Methode weder die Geistigkeit
noch auch die Substantialität des Ich, sondern nur dessen Phä-
nomenalität zu behaupten gestattet. Das Höchste, was sein

Princip ihm erlaubt, ist die Kontinuität psychischer Erscheinungen,
die durch das gemeinsame Band des Ichgedankeus zusammengehalten

werden.
Der Substanzbegriff, erklärt M., sei nicht von den äufseren

Dingen auf das Ichsubjekt übertragen. „Übertragen" gewifs
nicht. Gleichwohl erfassen wir thatsächlich zuerst die äufseren



Der Reformkatholicismus. 23

Dinge als Substanzen; denn sie sind das Ersterkannte. Wenn
wir dann weiterhin durch Reflexion auf die eigene Erkenntnis-
Tätigkeit uns selbst als Substanzen erfassen, so ist dies kein
Ubertragen" des Substanzbegrififes auf das Ich, sondern beruht

auf ein und derselben Thätigkeit der Vernunft, die sich wie in
der Erkenntnis der äufseren Dinge so im Selbstbewufstsein
betätigt, d. h. durch die Erscheinung hindurch zum Wesen dringt.
Sur von diesem Standpunkt — der objektiven Vernunft — ist
der Solipsismus und der Phänomenalismus zu überwinden.

Wie die Analyse der unmittelbaren Bewufstseinsthatsache
oder des phänomenalen Ich zu keinem befriedigenden Resultate
führt, so sucht unser Neucartesianer gleich vergeblich von der
Thatsache der Empfindung aus eine Gewähr für die Objektivität

der Erkenntnis. Da die „Empfindung" eine Zuständlichkeit
des Subjektes ist, so kann die Analyse derselben über eine
ideale Gegenständlichkeit nicht hinausführen. Nur dadurch
gewinnt der Yf. einen Schein objektiver Realität, dafs er die
Empfindung als gleichbedeutend mit Wahrnehmung behandelt,
wogegen schon der Sprachgebrauch protestiert, demzufolge z. B.
die Farbe, resp. der farbige Gegenstand wahrgenommen, da-
me?.e? ^as Sehen, Hören, wie das Fühlen (Schmerz, Lust) als
^Tätigkeiten oder Zustände des Subjekts empfunden werden.
Der Grundfehler liegt darin, dafs M. mit den Modernen annimmt,
Oer unmittelbare und nächste Erkenntuisgegenstand sei der

ewufstseinsinhalt, nicht aber der davon verschiedene äufsere
egenstand. M. ist daher auch nicht im stände, auf die Frage

nach dem wesentlichen Unterschied zwischen Wahrnehmung und
olser Phantasievorstellung die richtige Antwort zu geben, die

eine andere sein kann, als dafs die Wahrnehmung die wirk-
j1C f. ^Tgenwart und reale Affektion durch das äufsere Objekt
Fall^'ert' Wahrend dies hei der Phantasievorstellung nicht der

.*8t: e'n Grundunterschied, aus dem erst die weiteren Unter-
1 un

ua£stI1erkmale fliefsen; dem Vf. kann daher die Wider-

den ^i -
Idealismus nicht gelingen. Konsequenter hat Berkeley

ob 1

8-<V':>8lsta8c':len Ausgangspunkt des Descartes fortgeführt, der,
de^ ep 6r na°h des Vf.s Ansicht den wesentlichen Unterschied

den" von der Phantasievorstellung festgehalten hat,
Fiphr°Ca das Dasein einer Körperwelt leugnet. Hält nicht auch

einen6 ^'®sen Unterschied fest, indem er in der Empfindung

subi kf • ^^'Ttszwang anerkennt, diesen aber gleichwohl
diese i1V.\s^sch aus inneren Ursachen zu erklären sucht? Sollten

«tische p611 ^en^er die Macht und Tragweite des subjektivi-
Erkenntnisprincips weniger richtig zu taxieren verstanden



24 Der Reformkatholicismus.

haben, als der neueste Jünger des Descartes? Da aber von
vornherein und principiell der Zusammenhang mit einer äufseren
Welt abgeschnitten wurde, erscheint es eben unmöglich, einen
solchen Zusammenbang wiederherzustellen.

Wie unsicher der Vf. selbst den Boden fühlt, auf den er
sich stellte, zeigt die Aufserung: „Trotz aller Gewaltsamkeit
mufs man die Berkeleysche Hypothese immerhin als möglich
zugestehen, vorausgesetzt, dafs das Dasein Gottes bewiesen sei'1

(S. 33). Ich frage, ob vom cartesianischen Ichstandpunkt
überhaupt ein Beweis für Gottes Dasein möglich ist? Die Antwort
kann nur verneinend sein. Descartes' mifslungene Beweisversuche
selbst beweisen dies.

Kant soll nach M. den Berkeley mifsverstanden und selbst
aufserordentlich für den Idealismus gearbeitet haben. Das letztere
trifft ja zu. Doch möge hier bemerkt werden, dafs die ganze
Art und Weise, wie M. diese berühmten Philosophen behandelt,
schlecht zu den anderweitigen Lobeshymnen auf die moderne
Wissenschaft und Philosophie stimmt. Unsere Ansicht geht
dahin, dafs unter der von M. gebilligten Voraussetzung des
cartesianischen Ichkriteriums die Berkeley, Kant, Fichte nichts
anderes thaten, als dafs sie den Grnndirrtum des Vaters des
modernen Idealismus nach verschiedenen möglichen Richtungen
hin ausgebildet haben. Nur von diesem Standpunkt ist eine
gerechte Würdigung der modernen Philosophie möglich.

Wenn sich bei Fichte das Ich zum Weltbewnfstsein
erweitert (S. 34), so liegt darin nur eine Konsequenz des Irrtums
Descartes', der das Ich zum Princip erhob, aus dem er die
Gottesidee ableitet — nach Descartes nämlich schaut das Ich in
sich selbst wie in einem vollkommenen Spiegel Gottes Wesen —,
woraus also a fortiori auch alle Erkenntnis des Endlichen sich
ableiten lassen mufs.

Der angebliche Ontologismus des Aristoteles und der
Scholastik wird S. 40 wiederum mit den Haaren herbeigezogen.
Einen Beweis dafür zu führen, dafs Aristoteles und die Scholastik
Begriffe (d. h. doch wohl Universalien) hypostasieren, hält M.
für überflüssig. Wenigstens sind wir nirgends einem derartigen
Versuche begegnet.

Mit Emphase hebt M. (S. 41) hervor, dafs der Idealismus
eines objektiven Kriteriums entbehrt. Ihm selbst fehlt ein
solches, da er vom isolierten Selbstbewufstsein ausgeht. Daher
die zahlreichen Widersprüche, in die er sich verwickelt. Mit
Leichtigkeit werden daher die Idealisten manche seiner an sich
richtigen Argumente zurückweisen können. Wenn er sich z. B.



25

auf die „unmerklichen" Wahrnehmungen beruft, so können ja
diese auf seinem eigenen Standpunkte nur insofern in Betracht
kommen, als sie Bewufstseinsthatsachen sind, sei es nun im
»strengen" oder nicht strengen Sinne.

Mit Unrecht tadelt M. (S. 44) Helmholtz' Bestimmung der
Empfindung, dafs sie sich auf Sinneseindrücke beziehe. Der
Irrtum desselben ist vielmehr nur der, dafs er auch Farben und
Töne „empfunden" werden läfst. Wie bemerkt wurde,
unterscheidet der Sprachgebrauch genau zwischen Empfinden und
Wahrnehmung, indem er nicht gestattet, von einer Empfindung
der Farben u. s. w. zu reden. Der eingerissene Brauch ist
eben idealistischer Mifsbrauch. Farben, Töne nehmen wir wahr,
Lust, Schmerz empfinden wir. M. aber wirrt alles durcheinander,
indem er Empfindung und Wahrnehmung als gleichbedeutend
nimmt und nun aus der „Empfindung" durch Analyse die Objektivität

herauszutüfteln sucht.
Die Polemik M.s gegen den „innern Sinn" ist unzutreffend

und erklärt sich aus der falschen Auffassung von der rein
geistigen Natur aller Seelenzustände, die er ohne weiteres von
Descartes entnommen hat. Es gibt eben aufser dem geistigen
^nlbstbewufstsein ein sinnliches Bewufstsein, das wie die sinn-
îche Wahrnehmung organisch gebunden ist. Das sinnliche

bewufstsein ist nicht, wie Müller mit Descartes meint, ein
Renken, sonst mül'ste es den Tieren abgesprochen oder auch
las Denken ihnen zuerkannt werden. Descartes hat sich für
' ie erstere Annahme entschieden und folgerichtig in den Tieren
nichts weiter als Maschinen gesehen.

^?'e Bemerkung gegen Thomas von Aquin (S. 45) beruht
aut einer Verwechslung der Erkenntnis eines existierenden

bjekts in concreto und der Erkenntnis der Existenz als
so eher-, nicht jene spricht Thomas den Sinnen ab, sondern

ein diese. Demnach besteht zwischen Thomas und Rosmini

als T^^'icher Unterschied, indem jener die Wahrnehmung

7 +•• » 'lVe Erkenntnis, dieser sie ausscbliefslich als subjektive
^U8 andlichkeit fafst, die erst durch Synthese mit dem Seins-
isl^n f^jektiv gestalte. Nach der thomistischen Theorie

urt
C*er ^Ter8';and> der formell über Daseiu und Nichtdasein

61 ' Jedoch auf Grund der sinnlichen Wahrnehmung, die ihm
ojektiven Daten in konkreter Form darbietet.

Disci l"6 ^Ur°k Behandlung der Erkenntnislehre als besonderer
Thilosln, .ke(LnSte Vermischung der verschiedenen Teile der
hältnis°^Hle ^en Verfasser auch zur Frage nach dem Ver¬

des Gefühls zur Wahrnehmung, die der Psychologie



26

zuzuweisen wäre. Sicherlich ist das Gefühl von der Wahrnehmung
verschieden, gehört aber nicht in die Definition der Empfindung,
die M. mit der Wahrnehmung verwechselt, da sie sich nicht
als Accidens zu dieser verhält, sondern einen Seelenzustand von
besonderer Art darstellt. — Mit der Auffassung der Wahrnehmung
als eines reinen Seelenaktes hängt die Behauptung zusammen,
dafs in jeder „Empfindung" ein Ichbewufstsein liege (S. 48).

Durch einen Machtspruch werden „Vorstellungspotenz"',
„Disposition" (Xylosidera nennt sie M.) aus der Psychologie
verwiesen. Für den aristotelischen Begriff der realen Potenz
bat M., der metaphysischen Untersuchungen möglichst aus dem
Wege geht, kein Verständnis. Die Gedächtnisvorstellung soll
unbemerkt, nicht aber unbewufst fortdauern! Wir werden auf
diese originelle Distinktion des distinktionsfeindlichen Autors
zurückkommen müssen. — In der Unterscheidung von Farben
und Gerüchen sieht M. bereits die „höhere" Abstraktionsthätigkeit
(S. 51). Der Verstand ist ihm „formales" Erkenntnisvermögen,
also wohl nur Sinnliches ordnend, nicht Übersinnliches erkennend.
Unverkennbar ist hier der Einflufs Kants, Jacobis, Kuhns. „Durch
Vergleichung ähnlicher Gebilde gelangt der Geist zu Allgemeinnamen"

(S. 51). Damit soll „die Entstehung des begrifflichen
Denkens aus der Empfindung in den Hauptzügen gezeigt sein"!
Wie einfach!

Des Affen „Handeln" ist „Einübung einer Willensrichtung"
u. s. w. (S. 52). — Höchst oberflächlich urteilt M. über den
Realismus des Aristoteles; der Begriff „wesentlich" sei ungenau,
das Wesen des Goldes sei für den Chemiker ein anderes als
für den Kationalökonomen. Wie da die Begriffe: Wesen,
Bestimmung u. s. w. durcheinanderschwirren! Über „Wesen" wird
der Leser das „System" des Dr. M. vergeblich konsultieren.

Der Intellektualismus, den M. dem Descartes zum Vorwurfe
macht, hätte ihn doch bezüglich des Ausgangspunktes dieses
Philosophen zur Vorsicht mahnen sollen. Waren denn wirklich
die Aristoteles, Descartes, Kant die inkonsequenten Stümper,
als welche sie in der Darstellung M.s erscheinen? Wir müssen
aufs neue den Widerspruch konstatieren, in welchen sich der
Anhänger und Bewunderer der modernen Wissenschaft durch
die an der modernen Philosophie, also der Grundwissenschaft,
geübte herbe Kritik mit sich selbst verwickelt.

Dafs Aristoteles (S. 59) das Denken blofs aktiv nenne, ist
pure Phantasie des Autors, der vom vovg dwa/xti — nach
Aristoteles das begrifflich erkennende Vermögen — nichts zu wissen
scheint und von der wirklichen Funktion des vovg noirjrixog



Der Eeformkatholicismus. 27

keine Ahnung hat. Auch „die Spaltung des Geistes in einen
unvergänglichen und einen vergänglichen Teil" ist nichts weiter
als eine unbeweisbare Behauptung (Ebd.).

Die angebornen Ideen des Descartes bekämpft M. — wohl
um den Potenz- und Habitusbegriffen der Scholastik zu entgehen —,
obgleich er anderwärts die „Ideenkeime" preist, auf die Descartes
seine Gottesbeweise stütze. Jener Kampf gilt also wohl nur
dem Angeborensein aktueller Ideen, die wohl Descartes selbst
'u seiner modifizierten Ideeulehre fallen liefs? (S. 60.) Was
8'nd aber nichtaktuelle Ideen in einer Psychologie, die nur
Aktualitäten kennt, nicht aber Potenzialitäten und Habitus?

Mit der Streitfrage, ob Realismus oder Nominalismus, ist
der \f. schnell fertig, und da kommt sogar „Thomas" mit seinem
„gemäfsigten Realismus", den ja die Vögel auf den Dächern
kennen, zu Worte. Nicht das „Wesen, sondern das erkannte
Wesen" sei allgemein. Es ist der vulgäre, seichte Konzeptualismus,
der, ohne tieferes Eingehen auf den Zusammenhang der Frage
mit der Theorie der Abstraktion und des princ. individuationis
out der Konstatierung eines Gemeinsamen in den Dingen, die
* rage für erledigt hält (S. 61).

Der aristotelische Wesensbegriff wird S. 62 mit dem Seins-
oegriff des Rosmini, den eingebornen Ideen Descartes', der

abstanz des Spinoza u. s. w. in einen und denselben Topf
geworfen. Und doch kennt Aristoteles keine eingeborne Idee, auch
uicht eine solche des Seins, und ist weit entfernt, allgemeine

egriffe zu hypostasieren, wie dies von Spinoza u. s. w. geschieht,
teser summarischen Kritik gegenüber aber möchte man doch

ragen, was sich der Vf. selbst unter seinen Ideenkeimen denkt,
îe er — da ihm der Verstand nur ein formales Vermögen ist —

a em übersinnlichen Erkennen zu Grunde legt. Ob nicht in
umi611 ^e'mei1 derselbe Ontologismus steckt, den er mit Unrecht
an solcher Nonchalance dem Aristoteles und der Scholastik indie Schuhe schiebt?

n er die angeblichen „reinen Denkprodukte, die zu realen
se* ?ese'zen gestempelt werden", wird der „scholastische" Satz

sein" tf-' ^'r'iung kann der Ursache gleichalterig (sie!)

ist k
*s,; n einem Können die Rede. Nach M.s Ansicht

Èbend,0n allein der Satz „reines" Denkprodukt (S. 66).

gesa
,as® 1 wird vor weitgehenden Folgerungen gewarnt und

Sollte
' .1^ St.ete Verifizierung durch die Erfahrung geboten sei.

loo-isch %8° w'rklich eine von sicheren Prämissen aus streng
solchen p^^reitende Schlufsreihe täuschen können? Nach

Grundsätzen müfste eine „natürliche Theologie" als



28 Der Reformkatholicismus.

wissenschaftlich unmöglich erklärt werden. Es ist überall das
moderne Erfahrungsprincip, das dem Autor im Nacken sitzt.

S. 67 ist vom Gehirn als Denkorgan die Rede. Während
einerseits alles Psychische als etwas rein Geistiges hingestellt
wird, erscheint andererseits selbst das begriffliche, über die
materielle Erscheinung hinausgreifende Denken als organisch bedingt.
Nach scholastischer Auffassung und dem Vorgang des Aristoteles
dagegen gehört das Denken der Seele allein an, während die
sinnlichen Seelenfunktionen actiones, bezw. passiones compositi
sind. Die Scholastik weifs hier treffend zu unterscheiden und
vermeidet derart Schwierigkeiten, die für die Modernen
unüberwindlich sind.

Die Logik wird auf zweiundzwanzig Seiten abgethan.
Überhaupt ist darin nur von der Gewifsheit, dem Urteil und dem
Schlüsse die Rede. Der Vf. hat sichtlich Eile, über alles,
was nach Scholastik riecht, hinweg zur anderen
Lieblingswissenschaft, der Psychologie — der er übrigens das Beste bereits

vorweggenommen, zu kommen. Für die Lehre vom Begriff soll
die Erkenntnistheorie wohl das Nötige schon beigebracht haben.
Das scholastische Beiwerk einer Universalien- und logischen
Kategorieenlehre fällt natürlich ganz aus. Dafür erhalten wir eine
echt scholastische Etymologie von verbum, das gleich ist verum
boare! (S. 67.)

Da M. ein Formalobjekt der Logik nicht anzugeben weifs,
kommt er zu keiner befriedigenden Bestimmung des Verhältnisses
von Logik und Psychologie. Er polemisiert zwar gegen die
Zurückführung der Logik auf Psychologie, übersieht aber dabei,
dafs sein erkenntnistheoretisches Grundprincip diese Zurückführung
geradezu provoziert. Aufserdem vergifst er, dafs das Verhältnis
der Logik auch zur Metaphysik bestimmt werden müsse. Beiden
ist das Materialobjekt gemeinsam, und doch sind sie wesentlich
verschieden, indem die eine das ens rationis (logicum), die andere
das ens reale zum Formalobjekt hat. Durch diese Bestimmung
ist die Logik gegen Psychologie und Metaphysik strenge
abgegrenzt, ohne deshalb die Beziehung zur Realität zu verlieren
und zu einer „formalen" Disciplin zu werden, wozu sie M.
macht, woher auch das Zusammenwerfen von logischen Gesetzen
mit objektiven Principien (8. 68).

„Logische Gesetze psychologisch zu begründen, hat gar
keinen 8inn" (S. 70). Gewifs sind objektive Principien, wie
z. B. das des Widerspruchs, nicht psychologisch zu begründen.
Es gibt aber auch Gesetze, die aus der Art, wie der Mensch
denkt und denkend sich der Wahrheit bemächtigt, entspringen,



Der Reformkatholicismus. 29

und diese sind allerdings psychologisch, aus der Natur des
menschlichen Denkens zu begründen. Auch ein reiner Geist ist
in seinem Denken an das Widerspruchsgesetz gebunden; dagegen
haben tür ihn die Gesetze des diskursiven Denkens, z. B. die
ües Schlusses, keine Bedeutung. Übrigens möge der Autor
behenken, dafs der erkenntnistheoretische Standpunkt des Descartes
Wie die psychologische Begründung der „Denkgesetze", so auch
die der objektiven Principien rechtfertigt. Fichte hat das erkannt
Ulid in seiner Weise ausgeführt.

Der Satz: „Das Denken gibt sich selbst seine Beglaubigung"
y5- 71) bedarf der Distinktion: nicht das „isolierte, formale", in

en eigenen Zauberkreis gebannte, sondern das durch den in-
fellegiblen Gegenstand bestimmte, geleitete Denken. Übrigens
wie stimmt derselbe Satz zu der Forderung der steten Beglau-
d'gung durch die Erfahrung?

Unlogisch ist die Einteilung der Gewifsheit in die der Sinne,
es Denkens, der Erinnerung; es fehlt derselben das fundamentum
•visionis, wie es die hergebrachte in metaphysische, physische

ddd moralische besitzt. Die idealistische Deutung der sensiblen
.alitäten, die (im Anschlufs au Schell, der jedoch nicht genannt

wird) nicht Eigenschaften der Körper, wohl aber Ziel und Zweck
®ein sollen, hebt die Gewifsheit der Sinnesaussagen

..u * Sind die sinnlichen Qualitäten nicht Eigenschaften der
lnge, so hat man kein Recht, dem Idealismus einen Widerspruch

gegen die Stimme der Natur vorzuwerfen; denn man
8te, ' 'n diesem Falle selbst auf der ersten Staffel des Idealismus

den ]yement'er'; selbst die Natur, die uns Farben und Töne als
Dingen anhaftende accidentelle Bestimmungen zeigt. Ebenso-

zuem^> ^at man ein Recht, gegen die Kantsche „Erscheinung"
'Seele°

1
'S'eren' ^enn entstehen jene Qualitäten erst in der

sie 6| Resultat der Verarbeitung äufserer Eindrücke, so sind

wdl di" ?Wa§ Selektives, wenn man nicht etwa behaupten
und' t"

e'e selbst habe diese Eigenschaften und sei farbig
Mae- •' a'8° auc^ ee^'g UI)d rund, warm und kalt,
sich lmn?erhin von einem Zwecke der Natur, den sie für
Färb erreichen könne, eine herrliche Welt von

wir alsd*1 zu schaffen, reden: es bleibt doch bestehen, dafs

zu sein
a'?n.(^e -Dinge nicht, wie sie sind, sondern nur wie sie uns

Bahn ®lnen> erkennen: eiu erster Schritt auf der abschüssigen
Da^M al'8mU8' au' C'er 68 deinen Dalt mehr gibt,

nicht u t •
^g'80^00 Gesetze von den objektiven Principien

Denken0 ^c^e'det, wirft er in der Frage der Gewifsheit des
8 ahres und Falsches durcheinander. Wäre der Satz



.so Der Reformkatholicismus.

richtig: „Die realen Vorgänge haben logische, die logischen reale
Bedeutung" (S. 75), so wäre Hegel im Rechte, der die
Weltentstehung als logischen Prozefs nach dem Typus des Schlusses
betrachtet und die Denkformen zu weltscböpterischen Potenzen
erhebt, umgekehrt aber in der Entfaltung des Begriffs (des
begrifflichen Seins mit seinen Modifikationen) den ins Ideale
verklärteu Weltprozefs ersieht. Sätze wie der angeführte sind
zu unbestimmt, um eiuen wissenschaftlichen Wert beanspruchen
zu können. Man sollte sie dem philosophischen Dilettantismus
überlassen.

Ein seltsames Mifsverständnis liegt in der Behauptung, es
sei richtiger zu sagen: die Rose hat das Rote, als: die Rose
ist rot (S. 80). M. hätte von Schelling (ganz abgesehen von
der Scholastik, die das kräftig einschärft) lernen können, dafs
ein Satz, wie „der Körper ist blau, nicht den Sinn hat, der
Körper sei in dem und durch das, worin und wodurch er Körper
ist, auch blau, sondern nur den: dasselbe, was dieser Körper
ist, sei, obgleich nicht in dem nämlichen Betracht, auch blau"
(Seh., Phil. Unters, üb. d. Wes. d. Freih. S. 11). Mit anderen
Worten: Sätze der angeführten Art behaupten die Identität des

Subjekts, nicht die der Form oder des Begriffs. Indes
müfste nach dem Obigen M. sagen: die Seele hat das Rote,
nicht die Rose.

Sehr unglücklich ist die Wendung (S. 81): „Die coincidentia
oppositorum ist der Kern aller Urteile." Richtiger wäre es zu
sagen: ist die Logik der pantheistischen Systeme. Von den

„Denkgesetzen" (ebd.) ist das eine eine Eigentümlichkeit des

Urteils, das andere in erster Linie ein objektives Princip, das
ebendeshalb auch für das Denken bestimmend, also in zweiter
Linie ein Denkgesetz ist.

In Bezug auf die Formulierung des Widerspruchsprincips
weicht die Scholastik durchaus nicht von Aristoteles ab. Dafs
die Formel A A scholastisch sei, ist uns unbekannt (S. Uberweg,

Logik, 4. Aufl. S. 189 f.). Wie sie liegt, enthält sie eine
Tautologie. Im eleatisehen Sinne verstanden führt sie auf den
Irrtum des Identitätssystems, sei es auch in pluralistischer Form,
wie bei Herbart. Das „Zugleich" in der Formel ist vollkommen
gerechtfertigt, denn dasselbe kann zu verschiedenen Zeiten
entgegengesetzte Bestimmungen haben. — Der S. 84 gegen die
Schullogik erhobene Vorwurf ist unzutreffend, da gerade diese
den konträren Gegensatz richtig definiert, nämlich als Gegensatz
der Endglieder (schwarz und weifs), während M. selbst (S. 83)
Kontrarietät so erklärt, als sei sie nur wie die Kontradiktion iraUrteil



31

zu finden. Ebenso ist die Polemik S. 84 sub 2 aus der Luft
gegriffen Wenn der Satz falsch ist: alle Engel sind gut, so
m'gt ganz sicher die Wahrheit des Satzes: einige Engel sind
uicht gut, denn der erste Satz kann mit Rücksicht auf das

adikat nur von existierenden Engeln verstanden werden, also
nur den Sinn haben: alle Engel haben sich für das Gute
entschieden. Wie in diesem Falle eine grundlos Ontologismus (der,

wir sahen, ganz anderswo zu suchen ist) witternde Hyper-
aritik geübt ist, so auch an der vollkommen gerechtfertigten
-behre vom Verhältnis des Umfangs und Inhalts unserer — der
menschlichen — Begriffe. Es handelt sich hier um Gattungen
uud Arten, nicht aber z. B. um den Begriff eines integralen
janzen. Von ähnlichen Bedenken in Überwegs Logik geschieht
bei M. keine Erwähnung.

Unklar sind die Bemerkungen über das Verhältnis des
Willens zum Urteil (S. 77 Ebeu weil Urteil Verstandessache
lst, kann die darin liegende Anerkennung oder Verwerfung nicht
auf Willensbethätigung beruhen und ist daher richtiger als
Zustimmung oder NichtZustimmung zu bezeichnen. Da M. zwischen

ealität und Existenz nicht zu unterscheiden weifs, sind ihm
a e realen Urteile Existenzialurteile (S. 79). Demnach wäre der

atz: der Kreis ist rund u. dgl. entweder ein Existenzialurtei!
er er würde nur über die Vorstellung des Kreises etwas

aussagen. Jede dieser Annahmen ist falsch.
Ungenügend ist die auf ein paar Seiten abgemachte Schlufs-

e, speciell, was über Induktion gesagt wird. Der Feh'ischlufs
'r v1'' e'nigen Zeilen abgethan.

fol
sollte im „System" der Philosophie die Metaphysik

j
n; Statt dessen werden systemlos und ohne Unterscheidung

anaf^ uuc^ physischer Begriffe „einige Grundbegriffe"
Gru dli ' fehlen gerade die wichtigsten, vor allem der

möedi
^es Seins. Obgleich von einer Untersuchung des

doch die0 w'rkhchen Seins keine Spur sich findet, wird
Poten ' 11

aris,'0'e''sche Unterscheidung aktueller Geteiltheit von

der so16 r*" "^e''karkeit bei Erörterung des Raumbegriffs trotz

ceDtie t 'v" ^ erwerfung des aristotelischen Potenzbegriffs ac-

mö"dicl' ^,ac^ 22 soli Thomas durch die Annahme einer
göttlich611 ^öpfung der Materie von Ewigkeit der Materie ein

jedoch Tl zugeschrieben haben. Thatsächlich lehrte

Schöpfn 1r°ma8 mcht einmal positiv die Möglichkeit einer solchen

der zeitr^hV°n^^'W'^'ie'^ 80Ddera bestritt nur die Beweisbarkeit
geschafft6 e,Ds ^cbopfung. Nach Suarez sei der Raum etwas Un-

-nes(.j j}a8 ajjeg wjr^ „hue Beleg einfach behauptet.



32 Der Reformkatholirismiis.

Was nun das Wesen des Raumes betrifft, so hätte M. daraus,
dafs der Raum ein „integrierendes Moment der Empfindung" ist,
also etwas Subjektives, wie nach ihm die „empfundenen" Farben
u. s. w., schliefsen müssen, dafs er selbst etwas Subjektives sei.

Grundlos und rein willkürlich ist die Behauptung, dafs Kants
Scheidung der Empfindung in Materie und Form ein „scholastischer
Überrest" sei.

Nach S. 99 soll der Raum eine reale Wirkung ausüben.
Der längere Hebelarm verstärkt nicht, wie M. meint, die
Kraftwirkung, sondern macht, dafs die geringere- Kraft in längerer
Zeit die Wirkung hervorbringt. Ersparnis an Kraft ist Verlust
an Zeit. Also ist es vielleicht die Zeit, die in diesem Falle
den Aufwand an Kraft ersetzt? Auch das nicht. Der
Kraftaufwand ist der gleiche, nur setzt im Falle der längeren Dauer
die bewegende Ursache immer wieder neue Kraft ein, wie das

Beispiel des Pferdes zeigt, das statt direkt über den Berg um
ihn herum geführt wird.

Die positive Erörterung über den Raum ist gänzlich verfehlt,
da die wichtigen Unterschiede, die sich in dem modernen
Raumbegriff verbergen, wie Quantität, Ausdehnung, Lage, Ort,
vernachlässigt sind.

Bezüglich der Zeit meint M., sie sei gegen Bewegung und
Ruhe gleichgültig, und bestreitet die aristotelische Erklärung
derselben. Aber eine Ruhe, die nicht durch Bewegung gemessen
wird, kann überhaupt nicht mehr als zeitlich begriffen werden.
Statt: „Alles wirkt in der Zeit" will M. vielmehr sagen: „Alles
wirkt durch die Zeit" (S. 102). Suarez soll die Zeit mit dem
Wechsel identifizieren. Kein Scholastiker thut das. Zeit ist
etwas an der Bewegung, nämlich die Zahl, das Mafs derselben,
nicht selbst Bewegung. Nach Aristoteles sei die Zeit nicht nur
bewegende, sondern vorzugsweise zerstörende Kraft. Hätte M.
doch weiter gelesen; er würde die Worte gefunden haben:
„Nichtsdestoweniger bewirkt auch dies nicht aktiv die Zeit, sondern es
kommt eben nur vor, dafs in einer Zeit auch diese Veränderung
(das Vergehen) vor sich geht" (Physik, in Prantls Ausgabe
S. 223).

Nach S. 103 ist die Zeit eine Fundamentalkategorie alles
Denkens und Geschehens. Auch des Denkens? Nicht einmal
des menschlichen, wenn man den Gedanken selbst, abgesehen

von seiner Verbindung mit der sinnlichen Vorstellung, ins Auge
fafst. Wie könnten wir sonst die Zeit selbst denken, d. h.
denkend uns über sie erheben, wenn der Gedanke vom Flusse
der Zeit fortgerissen würde? Die Tragweite seines Ausspruches:



Der Reformkatholicismus. 33

e,n m jedem Augenblicke sich selbst gleiches Wesen würde die
Erstarrung und den Stillstand des Lebens bedeuten, dürfte der
Vf. kaum sich zu vollem Bewufstsein gebracht haben. Das
vollkommenste, aktualste Leben ist in jedem „Augenblicke"
(menschlich gesprochen!) sich selbst gleich: tota simul et perfecta
Possessio. Sum qui sum, sagt von sich der Ewige.

Der Gedanke braucht Zeit, meint der Vf.: ein für ein „System
der Philosophie" sehr beherzigenswerter Satz. M. verlangt ein
beharrendes Moment in der Zeit, zeigt aber in der That ein
solches nur über der Zeit auf. Wie viel tiefer ist die Erörterung

des Stagiriten über das Jetzt der Zeit, inwiefern es eines
und wiederum ein verschiedenes ist! Unser Autor kommt über
das Phantasiebild des Zeitflusses nicht hinaus; seine Darstellung
ist mehr Produkt der Phantasie als begrifflicher Bestimmung.

Zum Resume auf S. 106 sei kurz bemerkt: Nicht die Seele
gelbst ist räumlich, wohl aber nimmt sie infolge ihrer wesenhaften

Verbindung mit dem Leibe mit ihren sinnlichen Vermögen
räumlich und den Raum wahr und stellt deshalb auch räumlich

vor. — Nirgends feiert die Besonnenheit des aristotelischen
Denkens gröfsere Triumphe als in der Bestimmung von Raum
und Zeit.

„Den Begriff der Ursache, so lesen wir (S. 108), gewinnen
Jur nicht aus äufserer, sondern aus innerer, psychischer
Erfahrung." „Im Bewufstsein der Willenskraft ist der Begriff
Ursache unmittelbar gegeben." „Das Selbsterleben des Ichs als
substantieller Kausalität ist das Primäre" u. s. w. Wie kommt
es aber, dafs der Empirismus im Ich und in der Willenskraft
und deren Bethätigung ebenfalls nur Succession, nicht
Kausalzusammenhang findet? Und wie will man vom phänomenalen Ich,
uer individuellen, aktualen Bewufstseinsthatsache aus zu dem
ungemeinen Begriffe der Ursache und dem allgemeinen Princip

er Kausalität gelangen? In der That entstammt der Begriff
er Ursache der abstrahierenden Vernunft und das Kausalitäts-

princip jener Vernunfteinsicht, die der methodische Zweifel
unterminierte, um von dem Schneckenhaus des solipsistischen Ich
uugeblich die preisgegebenen Principien wieder zu gewinnen.

Von Kant schweigt hier der Vf. ; die aristotelische Eintei-
uug der Ursachen wird nicht berührt. „Die actio in distans ist

^urch die Schwerkraft bewiesen" (S. 111). Wie einfach! Im
Gegenteil: eine unvermittelte actio in distans ist aus Vernunft-

gründen unmöglich.

S V,
^ra^8prüchen reich ist auch der Abschnitt über die

u stanz. Des Aristoteles vollkommen richtiger Ausspruch, die
Jahrbuch für Philosophie etc. XIV. 3



34 Der Reformkatholicismiis.

Erkenntnis der Substanz sei eine tiefere als die der Akte, wird
eine „Phrase" genannt. Wieder bildet den Ausgangspunkt die
„Substantialität des Ich" (S. 112). Wir wissen indes und der
Entwicklungsgang des modernen Gedankens bestätigt es, dafs
das Ich des Descartes die Objektivität des Substanzbegriffs
sowenig zu verbürgen vermag als die des Kausalitätsbegriffs.

Auch der „Zweckbegriff" bietet eine Gelegenheit, dem Stagi-
riten einen Seitenhieb zu versetzen: er soll den Zweckbegriff
hypostasiert haben. Wie? Wo? Der Zufall ist „nicht erwartete
Vernünftigkeit." Doch nicht! Der (relative) Zufall entsteht aus
einer Kreuzung voneinander unabhängiger Kausalreihen und besteht
nur für partikuläre Ursachen, nicht für die höchste, alle Kausalreihen

beherrschende Ursache.
Nach diesen „einigen" Grundbegriffen werden unter dem

Titel: „Weltzusammenhang" Materialismus, Hylozoismus, Pantheismus

und Theismus abgehandelt, was wohl ein Ersatz sein soll für
die wichtigsten Teile einer systematischen Metaphysik, die Lehre
vom Sein, von den metaphysischen Wesenheiten, von Gott,
seinem Wesen, seinen Attributen u. s. w.

Ebenso unmotiviert als — wie sollen wir sagen? — ist die
Äufserung über das angebliche Problem der Scholastik, ob auch
ein Kürbis uns hätte erlösen können (S. 122). Eines Beleges
bedarf es für Dr. M. nicht. Wir überlassen es dem Leser, den
ihm passend scheinenden Ausdruck für dieses Gebaren zu finden.
Ohne tiefere Untersuchung des Geistbegriffs wird ganz allgemein
eine wechselweise Abhängigkeit von Geist und Materie behauptet.
Dem Hylozoismus wird unwissenschaftliches Schwanken zwischen
Physik und Metaphysik vorgeworfen. Mag ja sein! Aber wo
findet sieh denn bei M. selbst ein deutliches Wort über das
Verhältnis dieser beiden philosophischen Disciplinen?

Den Schlufs dieses Abschnitts bildet der „Theismus". Wer
hier eine philosophische Gotteslehre erwartete, wird bitter
enttäuscht. Wir finden da nichts weiter als eine elastische „Gottesidee",

die Postulat der Vernunft ist (S. 131). Bezeichnend! Der
Ausgangspunkt des solipsistischen Ich hat in der That als
äufsersten Endpunkt nur eine unbestimmte „Idee" als „natürliches
Postulat der gründlichen Betrachtung des irdischen, materiellen
und geistigen Seins." (Ebd.)

Während Naturphilosophie gänzlich ausfällt, und in sie
einschlagende Fragen nur ganz gelegentlich berührt werden, nimmt
die Psychologie den weitaus gröfsten Baum ein. Wie zu erwarten,
wird auch hier die Polemik gegen die Scholastik, wo es angeht
und nicht angeht, vom Zaune gebrochen. So möchte man fragen,



Der Reformkatholicismus. 35

was denn die Vermögenstheorieen (S. 138) mit der „gefahrvollen
Methode eines Ebbinghaus zu schaffen haben? Der Gegner der

errnögenstheorie nimmt indes keinen Anstand, sofort und ohne
3ßde Rechtfertigung in vier Abschnitten von Empfindung,
Vorstellung, Gefühl und Willen zu handeln, als ob in dieser
Einteilung nicht schon eine Vermögenstheorie — „freilich eine
unzureichende und unlogische — steckte! Oder sollen damit
nür die Akte klassifiziert werden? Aber es sind doch Seelen-
akte, d. h. Akte und Zustände, die ein und derselben Seele
zukommen, in denen sie sich auf mannigfaltige Weise thätig oder
teidend verhält, die in ihr wechseln, zu denen sie also doch
wohl die bleibende Kraft, d. h. das Vermögen besitzt! Oder
huldigt M. der Ansicht Herbarts und betrachtet die Seele nur
his den Tummelplatz der durch fremden Kontakt entstandenen
Vorstellungen? Wenn nicht, so wird er nicht umhin können, in
mgend einer Form die verpönten Vermögen wieder einzuführen.
°ah sich doch schon Beneke wieder genötigt, wenigstens ein
Grundvermögen der Seele zuzuschreiben, aus dessen Bethätigung
sich die weiteren Vermögen bilden sollen!

Empfindung wird definiert als durch Reizung eines sensiblen

Nerven hervorgerufene psychische Auffassung eines Objekts
tp- 138). In dieser Definition ist sowohl die Zweideutigkeit des
V» ortes Objekt als auch die Aufnahme des Ausdrucks „sensibel",
er das zu Definierende enthält, zu beanstanden. Dazu kommt
>e schon gerügte Verwechslung von Wahrnehmung und Empfin-
.ung, die schon in den Überschriften: „Tonempfindung",

„Gesichtswahrnehmung" grell hervortritt. Auf das Detail dieser
schnitte können wir uns begreiflicherweise nicht einlassen.

er Vf. zeigt da grofse Belesenheit, die uns leider für die
systematischen und philosophischen Mängel seines „Systems der
Philosophie" nicht schadlos halten können. Philosophie ist denn doch
e was anderes als eine Sammlung physikalischer und physiologi-

p
er Hochachtungen und Hypothesen. Vom philosophischen

esjchtspunkte genügt es, zu konstatieren, dafs der Verfasser
,.ein an<ieres objektivreales Korrelat der „Empfindung" kennt als
16

Bewegungen und Schwingungen der Physiker.
Als bemerkenswertes Zugeständnis sei erwähnt der Satz:

be k
Von Formulierung psychischer Gesetze in mathematisch

tit^f- en^arer Form sind wir weit entfernt." „Von einer quan-1
w-en Ànaly8e haben wir kaum die ersten Anlange" (S. 137).

im rä
,ts Neues sagt uns der Vf. S. 159: „Bei der Einübung

yer
au®l'chen Orientieren, zur Feinheit der Wahrnehmung, der

6 6ichung und Umsetzung räumlicher Verhältnisse spielen die
3*



36 Der Reformkatholicismus.

von den Empiristen betonten Momente, die Muskelbewegungen,
eine grofse Rolle, für die Entstehung der Vorstellung leisten sie
nichts." Die Tiefenwahrnehmung haben wir ebenso längst als
eine ursprüngliche verteidigt und im Anschlufs an die Scholastik
die Sinnestäuschungen aus der Relativität der Wahrnehmung
erklärt. „Unsere Wahrnehmungen, sagt der Vf., sind relativ,
aber nicht rein subjektiv." (S. 174.) Sie sind vielmehr objektiv,
was wir mit vollem Rechte sagen können, da die sensiblen
Qualitäten uns, nicht aber dem Vf. Qualitäten der Körper selbst
sind.

Zu anderen Unklarheiten gesellt sich der „Muskelsinn"
(S. 175). Da es an einem festen Princip der Bestimmung der
Seelenvermögen fehlt, bleiben die Grenzen der äul'seren und inneren
Sinne unbestimmt.

Gänzlich aus der „objektiven" Rolle heraus fällt M., wo er
den „specifischen Energieen" gegenüber Stellung nimmt. Er
betont den Einflufs der peripherischen Sinnesorgane gegen Joh.
Müller, meint aber dann doch, „specifische Energieen seien ein
nicht zu umgehendes Postulat, ja man könne soviel specifische
Energieen annehmen, als es Nuancen in jedem Sinne gibt" (S. 178 f.).
Wie diese Ansicht mit M.s Theorie der sensiblen Qualitäten
stimmt, bedarf keiner weiteren Ausführung. Wir müssen
derselben die Passivität und Potenzialität der sinnlichen Vermögen
entgegensetzen.

Gegen M.s „Empfindungs"theorie spricht die Thatsache der
Hallucination, die Empfindung und doch von der Wahrnehmung
wesentlich verschieden ist, woraus deutlich erhellt, dafs sich die
Wahrnehmung allein durch die Gegenwart des Objekts wesentlich

von der subjektiven Empfindung unterscheidet.
Den Traum weifs M. zu beschreiben, nicht aber zu erklären.

Was M. Umsetzung der vegetativen Prozesse in Traumerlebnisse
nennt, ist vielmehr Association von Empfindungen mit Vorstellungen,

z. B. der Druckempfindung mit der Vorstellung einer
schweren Last. Der Traum lebt von den im wachen Zustande
aufgenommenen Sinnenbildern, von Gedächtnisvorstellungen. Die
Traumerscheinung erklärt sich aus der Bindung des Gemeinsinns
(im aristotelischen Sinne), wodurch der Zusammenhang mit der
wirklichen Welt abgeschnitten wird. Daher die relative
Selbständigkeit der Phantasie. Die Seele bewegt sich in einer
phantastischen Welt, wo die Phantasie den Zügel führt und die
Vernunft gehorcht. — S. 187 ist in bezeichnender Weise von
einer Naturpsyche die Rede, die sich zum Hellsehen erheben
könne. Auch die Ekstase wird herbeigezogen.



37

Ratlos ist M. dem Gedächtnis gegenüber. Bei dem scholastischen

„Habitus" kann er sich nichts denken. Der Potenzbegriff
°det in Ms. Ontologie (d. h. unter den uns bekannten „einigen
^griffen") keine Stätte, er ist nicht anschaulich, also auch

nicht denkbar. Uns zwar scheint, er müsse gebildet werden,
alSo auch denkbar sein, wenn es ein objektiv reales Werden
geben soll. M. selbst kann seiner nicht entraten, da ja seine
pldeenkeime" nicht aktuale, eingeborne Ideen sein sollen. Was
jet ein Keim? Ein Organismus in Potenz! Wir wissen allerdings,
aai8 die gesamte neuere Philosophie den aristotelischen Potenz-
eegriff perhorresciert. Schon Leibnitz setzt an die Stelle
desselben den latenten, inchoativen Akt. Die Folge war eine in
a"e Probleme eingreifende Verwirrung.

Seltsam klingt die Bemerkung bezüglich der vegetativen Pro-
zesse (S. 194). Gegen das „Unbewufste" wird heftig deklamiert,
aber die tiefere Einsicht fehlt. Wie viel schärfer und richtiger
®rod Sanseverinos Untersuchungen über das Bewufstsein in seiner

bilosophia christiana! Wir müssen der Kürze wegen auf unsere
ausführliche Besprechung der Schrift Wolffs über das Bewufst-
sein im Jahrbuch (Bd. VI. S. 235 ff.) verweisen. Wie tief
übrigens der Begriff des real Möglichen im menschlichen Denken
purzelt, oder vielmehr mit welcher Macht er sich angesichts der

atsachen demselben aufdrängt, zeigt das Beispiel der S. 198
v°n M. citierten Autoren. M. bemerkt dazu: „Die schlimmsten

uswüchse der Scholastik tauchen bei den modernen Philosophen
Wleder auf." Diese Angst, die überall Scholastik wittert, wirkt
uachgerade komisch.

Eine ganz unzureichende Darstellung gibt M. von dem Ver-
®ogeasbegriff der Scholastik. Das Vermögen fällt unter den

ugriff der Qualität. Das intellektuelle Gedächtnis aber ist nach
onolastischer Auffassung kein besonderes, vom Intellekt ver-

8C 'edenes Vermögen. Besondere Orts-, Zahl- u. s. w. Gedächt-
zu unterscheiden, blieb der modernen Psychologie vorbe-

ndt
ist nur, dafs die Begriffe: Vermögen und Habitus

hän
C'6r UDter8cheid^ff von àvva[iL<i und tvegysia zusammen-

gen: eine Unterscheidung, die allerdings das spekulative
Verengen unseres Autors überschreitet (S. 200). Leugnet doch M.
ejGn Regnff des Leidens überhaupt und sieht darin ein „Thun":
be*6 11?0<^erne Weisheit, die uns längst bekannt, und an der, wie
Müdf wurde, selbst Leibnitz nicht ohne Schuld ist. Besondere

Lie s
81C^ 'J°''ze ' ^en Begriff des Leidens zu eliminieren.

racht
'ra^6 indes auf dem Fufs, die verkannte Wahrheit
sich, wie Müllers Ausspruch beweist: „die Associationsgesetze



38 Der Reformkatholicismus.

seien die eigentlichen Lebensthätigkeiten des Geistes" (S. 201).
Wie weit ist von da zum Mechanismus der Herbartschen
Apperception?!

Die vom Vf. selbst gegebene Erklärung des Gedächtnisses,
die Gedächtnisvorstellung „werde unbemerkt, aber nicht unbe-
wufst" (S. 148), ist doch kaum ernst zu nehmen. Wie oinfach
wäre da der Prozefs der Erinnerung!

Bezeichnend ist die vom Charakter gegebene Erklärung
S. 204. Die Nichtunterscheidung des sinnlichen und geistigen
Gedächtnisses führt zu einer Auffassung des Denkens, die sich
auch der Sensualist aneignen könnte. Wie wir bereits von der
„Erkenntnistheorie" her wissen, huldigt M. einem vagen Konzep-
tualismus, der nur eine inkonsequente Form des Nominalismus
ist. Wir können hier die Bemerkung nicht unterdrücken, dafs
die endlosen modernen Kontroversen über Bewufstsein und Unbe-
wufstsejn ihren Grund in dem Mangel einer klaren und bestimmten

Ontologie haben.
Da M. ein bestimmtes Einteilungsprincip nicht kennt,

verschwimmt ihm auch der Unterschied von Phantasie und Verstand
(S. 210). Was die Einbildungskraft im Dienste der Vernunft
wirkt, erscheint ihm als Thätigkeit der Vernunft. Die Phantasie
scheint sein Lieblingskind zu sein: „ihre poetische Welt hat

sogar im Grunde höhere Wahrheit als die nackte Fakticität."
Was von der „idealen" Wahrheit gilt, ist hier auf die Phantasie
bezogen. Dem Vf. schwebt vielleicht eine mifsverstandene
Äufserung des Aristoteles über das Verhältnis der Tragödie zur
Geschichte vor. Ein Muster von Oberflächlichkeit ist die
Auslassung über Begriffsbildung, von deren wirklichem Wesen dem
Vf. jeder Begriff fehlt. Dafs das „Sein" Element aller Begriffsbildung

ist, würde der Vf. wohl als „Ontologismus" mit
Entrüstung zurückweisen. Die Bildung des Zeitbegriffs (S. 213 ff.)
beweist deutlich die Abhängigkeit desselben von der Bewegung
und damit die Richtigkeit der vom Vf. bestrittenen aristotelischen
Erklärung der Zeit.

Ziemlich ausführlich ist die Sprache behandelt und ihr
Verhältnis zur Vernunft richtig bestimmt. Unter dem sprachlichen

Material hätte auch der „pathognomische" Laut erwähnt
werden können. Das Urteil über die chinesische Sprache stimmt
nicht mit demjenigen wirklicher Kenner (W. v. Humboldt, Abel
Remusat, v. d. Gabelentz) überein.

Nichtssagend ist die Erklärung des Gefühls (S. 231), da ja
gerade das anzugeben ist, was für ein Zustand das Gefühl sei;
denn Zustand ist ein generischer Begriff für psychische Erschei-



Der Reformkatholicismus. 39

jungen. Der Vf. unterscheidet zwar sinnliche und geistige
Gefühle, fafst aber jene als unmittelbare Momente der „Empfindung",

diese als beruhend auf Vorstellungen. Das eine ist falsch;
denn Gefühl als eine Zuständlichkeit des Begehrungsvermögens
beruht auf einem eigentümlichen psychischen Verhalten; das
andere aber ist ungenau, denn nur intellektuellen Vorstellungen
entsprechen geistige Gefühle und gehören deshalb dem Willen
als dem geistigen Begehrungsvermögen an. Wie vorteilhaft
sticht die feinsinnige Erörterung und Einteilung der Gefühle durch
den hl. Thomas gegen die vorliegende ab!

Eine Prüfung der „Gesetze des Gefühls" würde uns zu weit
uhren. In diesem subjektiven, von leiblichen Dispositionen

abhängigen Gebiete kann von „Gesetzen" nur in einem sehr
eingeschränkten Sinne geredet werden.

Die Frage nach dem Verhältnisse des Gefühls zum Begeh-
rungsvermögen bleibt unbeantwortet. Ebenso wenig befriedigt,
.was über das Verhältnis des Gefühls zum Willen gesagt wird.

Unklaren schwebt das Verhältnis des Willens zum
sinnlichen Begehren. Die Bemerkung, es gebe keinen negativen
Willen (S. 244), kann doch nicht genügen. Gibt es denn ein
negatives Gefühl? Unlust ist nicht Negation, sondern Zuständigkeit

eines widerstrebenden Begehrens und hat zum Objekt
Übel. M. steht auf dem Kantschen Standpunkt eines rein

ormalen Willens. Und doch ist auch im Willen Liebe, Freude,
rauer, allerdings nicht als passiones, wie die Zuständlichkeiten des

Sinnlichen Begehrens, sondern als rein geistige Zustände. Ein
J-iangel ist die Nichtunterscheidung des natürlichen Triebes von

em psychischen, sei es geistigen oder sinnlichen, der durch
orstellung bedingt ist. Der Erklärung des Triebes („Instinktes"

• 246) zufolge käme auch den Tieren „Willen" zu. Die
„Disposition'^ die M. aus dem apprehensiven Gebiete ausgewiesen,
wird im appetitiven wieder eingeführt (S. 247).

N' i,
"^u'merk8amkeit ist nichts als regsamer Wille" (Ebd.).

leht doch! Aufmerksamkeit ist gesteigerte Thätigkeit apprehen-
siver Vermögen unter dem stärkeren Einflüsse des Objekts oder
un er dem des Willens (Interesses).

Die ausführliche Verteidigung der Willensfreiheit enthält
g eichwohl Lücken und wird durch die anderweitige Leugnung

Zufalls (der Kontingenz) wieder in Frage gestellt. Kontin-
'8t 3as Korrelat der Freiheit. Ohne Kontingenz (des

ist^K •
68 k-e'ne Indifferenz (des Subjekts). Die Indifferenz

übrigens nicht ind. aequilibrii, da der Wille von Natur dem
u en zugeneigt ist. Um die Natur der Freiheit richtig zu



40 Der Reformkatholicismus.

bestimmen, müfste das Verhältnis von Zweck und Mittel ins
Auge gefafst werden, da eine Freiheit (libertas specifications)
nur in Bezug auf die (indifferenten) Mittel, nicht aber in Bezug
auf den letzten Zweck angenommen werden darf.

Unvereinbar mit der geschöpilichen Freiheit ist eine
Auffassung des göttlichen Vorherwissens, die (wie diejenige Kuhns)
den Grund desselben in die vollkommene Erkenntnis der
„verborgenen Zusammenhänge" setzt (S. 260). Eine solche Erkenntnis

könnte, wie anderwärts bemerkt wurde, soll die Freiheit
ernstlich gewahrt bleiben, nur eine konjekturale sein.

S. 266 findet es Müller wahrscheinlich, dafs nur für
sinnliche Wahrnehmungen und Vorstellungen eine Mitwirkung
des Gehirns besteht. Warum nur wahrscheinlich? Weil es auch
hier dem Vf. an Vernunftgründen fehlt, Empirie aber nicht
ausreicht. Für uns ist es aus Vernunftgründen gewil's, dafs die
Vernunft- und Willensthätigkeit an sich an Gehirnvorgänge,
überhaupt an organische Bewegungen nicht gebunden ist.

In dem an sich vollkommen berechtigten Streite gegen den

psychologischen Monismus und Phänomenalismus vergifst der Vf.
wiederum ganz und gar auf seinen subjektivistischeu Ausgangspunkt,

der geschichtlich sowohl für die Hypostasierung des
Denkens (in dem Subjekt und Objekt aufgehen — Fichte, Hegel)
als auch für den empiristischen (positivistischen) Phänomenalismus
(der nur das sinnliche Bewufstsein als das ausschliefslich Gegebene

und wahrhaft Seiende gelten läfst — Mill, Taine)
verantwortlich ist.

Schweres Bedenken zu erregen geeignet ist der Satz (S. 275):
„Wie der göttliche Logos, die Weisheit, das gestaltende Princip
der Welt, so ist es im Mikrokosmos die Psyche." Also wäre
der Logos Weltseele? Oder stände die menschliche Seele zu
ihrem Leibe nur im Verhältnis einer c. efficiens und finalis,
nicht in dem einer c. formalis? Wie haben wir jenen Ausspruch
zu verstehen? Er führt uns hinein zwischen Scylla und Charybdisî

„Die Seele ist organisierende Kraft" (dabei werden wir mit
einer Vorlesung über Physiognomie reguliert): mag sein! Aber
sie ist doch vor allem Substanz! Der Vf. glaubt sich in diesem
Punkt mit Aristoteles in Übereinstimmung. Nach Aristoteles aber
ist nicht die Seele organisierende Kraft, sondern Formalprincip
eines organischen Körpers. Organisierend ist die im Fötus in
Kraft des zeugenden Princips wirkende Kraft. Die Seele besteht
in und mit dem Organismus. Sie steht nicht zu ihm im
Verhältnis des Architekten, der sein eigenes Haus baut und es
zugleich bewohnt. Auf die Frage, wie M. die Verbindung von



Der Reforrakatholicismus. 41

Leib ujkJ geeje zu e;ner substantiellen Einheit zu begreifen
®ucht, vermissen wir die Antwort. Wie denkt er sich den Stoff
»e^upt? Wie die wesentliche Form? Wie ihre Verbindung?

lr sehen nicht ein, wie M. über den geschichtlich verurteilten
jMd den Thatsachen nicht kongruierenden influxus physicus der

urtesianer hinauszukommen vermag.
Was die Entstehung der Menschenseele betrifft, so steht die

ache so, dafs die Wahrheit des Kreatianismus viel bestimmter,
von M. geschieht, behauptet werden kann und mufs. (S. 281 f.)

Uber den Ursprung der Tierseele vermissen wir jede Äufse-
rung. ]js zeigt sich hier das Mangelhafte der M.schen Seelenehre,

die, wie die moderne Psychologie überhaupt, einseitig die
Menschliche Seele ins Auge fafst und daher zu keiner klaren
Begriffsbestimmung der Seele nach ihren generischen und specischen

Merkmalen gelangt. Mit dem Seelenbegriff schwankt
auch der des Geistes. Über den Begriff der reinen Geistigen

vernehmen wir kein Wort. Alle Formbestimmtheit scheint
nach M. ein Werk des „Geistes" zu sein. Erklärt er doch den
göttlichen Logos selbst als analog der Seele gestaltende Kraft,

• h. doch als Seele des Makrokosmus.
Koch einmal kommt M. S. 288 (in einem Nachtrag zur

sychologie) auf seine Theorie der Erinnerung zurück. Er bereue
68 »'Cht, den „fruchtbaren Begriff" der bewufsten, aber unbeaten

Vorstellung auf die Erinnerung angewendet zu haben,

^
gleich er zur Zeit der einzige Vertreter dieser Ansicht sei.

A Ur in Beneke glaubt er einen Vorgänger zu haben. Überzeugende

Gründe weifs er auch hier nicht vorzubringen. Es ist
r ein Spiel mit Worten. Denn in dem Grade, in welchem
was bewufst ist, ist es auch bemerkt. Bemerktsein heifst eben

M aktuellen Bewufstsein sich befinden. Hätte M. mit seinem

jjo .uMbus-Ei" recht, so stände der gesamte Gedächtnisschatz im
einer200' ^6S Lewufstseins und es bedürfte zur Erinnerung nur
aus r^rt VOn PsyehMcher Blickwendung, eines Herausgreifens

müh unmittelbar Vorliegenden, nicht aber einer vielfach

ko i
y ollen und selbst vergeblichen Untersuchung nach Art eines

^em 'B'erten Schlufsverfahrens. „Modernität" jedoch wollen wir
füllerschen Ansicht nicht absprechen. Der Satz: Realität

,mt nur der Aktualität zu, ist in der That vollkommen
modern.

Nlafs^
Die Moral M.s geht aus vom Begriffe des Wertes, dessen

das^p9^ liegen soll. Dagegen spricht, dafs, wenn

nicht
,n'e yerw'rLlichung des Wahren ist (S. 293), der Mafsstab
lm Gefühl, sondern nur in der Vernunft liegen kann. Im



42 Der Reformkatholicismus.

übrigen ist das Gute vielmehr das Wahre und Seiende selbst
in seiner ßezogenheit auf den Willen. Es mufs also erkannt
sein, um gewollt und „verwirklicht" werden zu können. Nicht
zustimmen können wir der Behauptung (S. 295), die (aus der
Freiheit stammende) Hoheit und Wichtigkeit der Moralität
gebe dem sittlichen Gesetz den Charakter des Autoritativen,
Gebietenden, Verpflichtenden. So mag Kant lehren — die Wahr
heit ist das nicht. Die absolut verpflichtende Kraft des
Sittengesetzes ist im göttlichen Willen, nicht aber in der „Hoheit"
menschlicher Freiheit begründet. — Anderswo ist es doch wieder
die Reflexion, nicht das Gefühl, was die ethischen Werturteile
bestimmt.

Ausführliche Belege für die theoretischen Verirrungen der
Modernen im Gebiete der Moral bringt der Vf. bei, um dagegen
zu polemisieren, ohne auch in diesem Falle zu bedenken, dafs
die egoistische, die Nützlichkeits-, die Gefühlsmoral, der
moralische Solipsismus die natürliche Frucht des theoretischen Solipsismus,

die letzte Konsequenz des unaufhaltsam abwärts rollenden
von Descartes inaugurierten Subjektivismus sind. Über der
Menge verkehrter Moralsysteme aber vergifst der Vf. des Systems
der Philosophie seine eigene „systematische" Moral zur
Darstellung zu bringen. Wie M. dazu kommt, von Aristoteles zu
behaupten, er betrachte das beschauliche Leben als „minder"
im Vergleich zum praktischen Wirken, wissen wir nicht. Nach
Aristoteles entfaltet der Menschengeist gerade in der Kontemplation

seine höchste „Energie". Das Leben Gottes besteht
ihm daher in der vollkommensten Erkenntnis seiner selbst.

Die an die Darstellung der falschen Moralsysteme unmittelbar

geknüpfte Widerlegung, so treffend manche Bemerkungen
sind, bietet den Nachteil, dafs ein Mafsstab im richtigen Moral-
princip noch keineswegs wissenschaftlich gesichert ist. Die
thetische Erörterung mufste vorausgehen. Ohne solche haben
Widerlegungen nur dialektischen Wert und können eine
selbständige Beweisführung nicht ersetzen.

Vom Zaune gebrochen und ohne jede Berechtigung ist die
Polemik gegen die scholastische övvxrjQrjGig, die im Unterschied
vom dictamen conscientiae als habitus der praktischen Grundsätze
bestimmt wird. Diese Polemik beweist nur die widerspruchsvolle

Unklarheit des Vf., der gegen die Gefühlsmoral eifert und
doch behauptet, das sittliche Gefühl sei selbstverständlich die
Grundlage des sittlichen Handelns. Ebenso unverständlich und
unberechtigt aber — vom Standpunkt des Verfassers — ist die
Polemik gegen die Auffassung des Gewissens als eines „mysti-



43

sehen Orakels," als einer Art unmittelbarer Offenbarung und

Tr i
016 G°Res"; denn beruht, wie M. annimmt, alles höhere

r*ennen auf „Ideenkeimen", d. h. auf Intuition, so würde sich
Ja im Gewissen unmittelbar die Stimme Gottes kundgeben.

Wenn aber dann weiterhin gesagt wird, das Gewissen sei
" e Reaktion der wachgerufenen Vorstellungsmassen auf eine
ffegebene Situation, so ist ja das der nackteste llerbartsche

Pperceptionsmechanismus! So begreift es sich, wie der Vf. das
Verstreben des Geizigen, „den Stumpf einer Cigarre"

wegzuwerfen als „Erregung seines Gewissens" hinstellen kann
335). Sehr bescheiden klingt die Behauptung, dafs infolge
Vernachlässigung der Psychologie des Gewissens durch die

toralisten eine befriedigende Theorie desselben nie Platz gegriffen
abe (S. 337). Diese armen Moralisten, unter die wohl auch
Ie theologischen zu rechnen sind, wufsten eben nichts von

^rtesianischen Ideenkeimen, Kantschem Verstandesformalismus,
rbartschen Vorstellungsmassen, Lotzeschen Gefühlsbewertungen

Und anderen modernen Errungenschaften und meinten, mit Ver-
Jiunftprincipien und deren Anwendung auf die menschlichen Hand-

ugen ein Moralsystem konstruieren zu können!
Als aristotelisches Moralprincip wird „die richtige Mitte"

genannt und bekämpft mit längst widerlegten Gründen. Nicht
"ncip der aristotelischen Ethik ist die richtige Mitte — dieses

vielmehr das höchste Vernunftgut —, sondern das generische

^
erkmal nicht einmal der Tugend überhaupt, sondern der mora-

^sehen Tugend. Und zwar ist diese richtige Mitte — nach
^lk Unzwe'3cutigen und ausdrücklichen Lehre des Stagiriten

j,..
st medium rationis, nicht aber quantitative, mechanische

1 te. _Man gestae uns> ^uf unsere Schrift vom Princip der

die
1Vl<^Ua''°n 1^) zu verweisen. Die zur Ausschmückung

a^n®n3en Citate über Chinesentum S. 339 sind um so weniger
bef" ze> a'8 selbst die von den grofsen Philosophen Chinas

Mebüd'°.rtete Mitte nicht das vom Vf. lächerlich gemachte Phanta-

Vf •
^®ser Polemik gegenüber erscheint die eigene Lehre des

,,ln einem um so seltsameren Lichte, nämlich dafs die Tugend
unH

®eJlreren Seiten ausarten könne (S. 339). Höchst neu

da
0r'£lneP- Weifs Dr. M. denn nicht, dafs von der Tugend

s augustinische Wort gilt: qua nemo male utitur?
Ant •D- ^e'^e 3er „Vernunftprincipien" stellt der Vf. „lebendige

der °V^a^en"' ^3:1). Aber diese müssen doch als solche von

Und
ernUDft er'iannt werden. Sind es äufsere Autoritäten, wie

v-arum können sie innerlich verpflichten? M. rekurriert doch



44 Der Reformkatholicismus.

selbst wieder auf die Einsicht der Vernunft. Nun soll aber die
Vernunft — selbst als ideales Vermögen (ebd.) — wie der
Verstand, rein formal sein, „leeres Wissen" geben. Wie soll
alsdann jener „höhere Wille", der allerdings der tiefste Grund
des Sittengesetzes ist, erkannt werden, damit der Wille sich
ihm unterwerfe? M. schliefst von den sittlichen Ideen und
Gefühlen auf den göttlichen Gesetzgeber, aber sein Schlufs
entbehrt der objektiven, metaphysischen Grundlage und schwebt
daher ohne Halt in der Luft. Sein einziges Fundament ist die
subjektive Idee, die Gottesidee des Descartes, die allein die
solide Basis der Gottesbeweise bilden soll. Hier, in der Ethik,
versagt dieses Fundament, daher das Hinüberschwanken auf den
traditionalistischen Standpunkt der geschichtlich gegebenen
Autoritäten. Mit Recht hält dagegen die Scholastik fest, dafs der
nächste verpflichtende Grund in der Vernunft, d. h. in der
durch Vernunft erkannten objektiven Ordnung liegt. Diese

Ordnung aber ist das Werk göttlicher Weisheit und göttlichen
Willens und dieser also der letzte Grund des absolut
verpflichtenden sittlichen Gesetzes.

Wenn daher Gott das oberste Princip der Ethik genannt
wird (S. 344), so ist dies schön und auch wahr, kann aber auch
falsch verstanden werden, nämlich in dem Sinne einer Verwechslung

der Ordnung des Erkennens mit der Ordnung des Seins.
Gott ist freilich der Grund der sittlichen Ordnung, wie er der
Grund der physischen und metaphysischen ist. Er ist aber
keineswegs die erste, von uns erkannte Wahrheit oder oberstes
Princip in der Ordnung menschlicher Erkenntnis.

Stellt man als oberstes Moralprincip auf: „Thue, was Gott
will", so kann dies auf philosophischem Standpunkt nur den
Sinn haben: Handle der durch deine Vernunft erkannten, von
Gott gesetzten und gewollten Ordnung gemäfs. Dies und nichts
anderes besagt der oberste sittliche Grundsatz: Thue das Gute,
meide das Böse. Er ist gleichbedeutend mit: Handle vernunft-
gemäfs, r.icht vernunftwidrig.

Die richtige Bestimmung des Verhältnisses der moralischen
Ordnung zu Gottes Wesen wird durch die absurde Behauptung
entstellt und illusorisch gemacht, dafs Gott sein Wesen mit Freiheit

aktualisiere (S. 347), eine Behauptung, in der sich eine
Nachwirkung der Schellschen „Selbstursache" kundgiht, jlie doch
M. sonst ausdrücklich verwirft.

Wiederholt schreibt M. dem hl. Thomas (und dem heil.
Augustin!) die Lehre zu, das Böse sei blofser Defekt, Negation:
wie wir früher bemerkten, ohne jeden Grund. Dagegen ist die



Der Reformkatholicismus. 45

Erklärung, die M. selbst vom Bösen gibt, „der eigentlichste
yjegensatz im Sittlichen sei göttlicher Wille und menschliche

reiheit," wenigstens so wie sie liegt, durchaus verkehrt (S. 349).
erdings findet sich der Zusatz: die Freiheit als positive Willens-

Jichtung gegen den Schöpfer gerichtet. Dafür wird der heil.
-J-homas citiert, obgleich er das Wesen der Sünde in den blofsen

efekt setzen soll. Zweifellos lehrt der hl. Thomas, die Sünde
(als That) sei nicht blols Privation, sondern stehe zum Guten
(als That) in konträrem Gegensatz. Gleichwohl ist ihm die

UQde als solche, d. h. ihrem Wesen oder vielmehr ihrem Unwesen
oach Privation (nicht Negation) und zwar mit vollem Rechte.

Verwechselt die sündhafte Handlung mit der Bosheit
derselben, mit dem, was sie böse macht. Dies kann unmöglich ein
•-ein, eine Position sein, sondern Defekt, Mangel dessen, was
8eia sollte.

Verschwommen ist der Tugendbegriff des Vfs.; er definiert:
»fugend ist Geneigtheit, das Sittliche zu üben ohne Einschränkung

auf die vorgeschriebenen Pflichten" (S. 351). Wozu dieser

i
.usatz, ist nicht abzusehen. Das eigentliche Wesen der mora-
1 sehen Tugend aber ist darin gar nicht berührt. Ferner wird

^"ar mit Recht auf Neigung, Liebe Gewicht gelegt, jedoch im
'derspruch mit dem früher in Abhängigkeit von Kant

aufgestellten Willensbegriff. Zur Tugendlehre der „Moralisten" ver-
ait sich die des Vfs. wie ein Pinselstrich zu einem farbenreichen
emälde. Keine Ausscheidung des der theologischen Moral
agehörigen von dem, was der philosophischen Ethik zufallt,

"eine Unterscheidung intellektueller und moralischer Tugenden
• s- w. Die sittliche Bedeutung des amor concupiscentiae und

amor benevolentiae sowie der unvollkommenen und vollkommenen
0 lve wird hervorgehoben, jedoch nicht befriedigend begründet.

x> Schlafs des „Systems der Philosophie" bildet die
erlf 11^'onsPh'l°sophie". Statt einer wissenschaftlichen Exposition
in H

W'r Poet,'8Che Ergüsse. Daher zuweilen Äufserungen,

So
-enen Eogik mit der Rhetorik nicht gleichen Schritt hält,

he ^ 68 unerhn(llich, wie eine auf wahren Offenbarungen beru-
mö\e ^e^S'°n möglicherweise doch der Vernunft widersprechen

Sehl Ete in sich ja wohlberechtigte Polemik gegen

der ^ermae^ers Gefühlsreligion wirkt nicht überzeugend, da es in

da p0ase9uenz des subjektiven Principe liegt, die Religion auf
8 efühl oder auf Ideen, die zunächst in Gefühlsform sich kleiden,Zü begründen.

dent f Vermischung des Natürlichen und Übernatürlichen
et die Aufserung (S. 361): „dafs die Religion, weil das



4(3 Der Reformkatholicismus.

Geheimnis des Daseins am tiefsten berührend, einen mystischen
Kern besitzt, der dem Verstand unergründlich bleibt" u. s. w. :

derzufolge das „Mystische in der Religion" nur dem Verstände
unzugänglich bleibt, nicht aber dem natürlichen Gefühl, auf das
Schleiermacher rekurriert.

Wie soll man aber den Satz verstehen: „So erwuchs dem
Talmudismus der Pharisäer die erhabene Tiefe des Christentums,
der spitzfindigen Scholastik, die das Gras wachsen zu hören
glaubte, die Gegenkraft der Mystik" u. s. w.? Hält etwa M. das
Christentum für das Werk einer „objektiven Dialektik"? Und was
den Ausfall gegen die Scholastik betrifft, so waren die grofsen
Scholastiker, wie Albertus, der hl. Thomas, zugleich tiefsinnige
Mystiker — schon ihre Gnadenlehre beweist dies, abgesehen
von ihren mystisch-ascetischen Schriften — ebenso wie die
hervorragendsten Mystiker (genannt sei nur der hl. Bonaventura)
bekanntlich auch scharfsinnige Scholastiker waren.

Das letzte Wort der Religionsphilosophie und des gesamten
„Systems der Philosophie" ist Gott, da doch Gott, obgleich
das letzte Wort der Metaphysik, das erste der Religionsphilosophie

hätte sein sollen; denn der Begriff der Religion schliefst
den Gottes in sich. Religion ist innerer und äufserer Dienst
Gottes.

Über die reformkatholischen Expektorationen des Vfs., mit
denen seine Verteidigung der Religion endigt, brauchen wir kein
weiteres Wort zu verlieren.

Koch die Frage möchten wir an den Vf. richten, was wir
unter dem „göttlichen Weltgeiste" zu verstehen haben, dessen

„reale Kundgebungen die kulturgeschichtliche Betrachtung zu
erforschen und zu prüfen haben soll". (367).

Obgleich im gesamten „System" eine wissenschaftliche Gotteslehre

in systematischer Ausführung nicht zu finden ist, schliefst
doch der Vf. mit den Worten: „Wir haben den wissenschaftlichen

Beweis Gottes erbracht: 1. kosmologisch und teleologisch
2. als sittlichen und logischen 3. „Es kann noch die
unaustilgbare, aber nicht ableitbare Idee von Gott, die das erwachte
Bewufstsein mit psychologischer Notwendigkeit aus dem Anschauen
der körperlichen und geistigen Welt gewinnt, als weitere Instanz
geltend gemacht werden." (S. 272).

Also die „Idee" kann noch geltend gemacht werden! Die
Idee, die doch als Grundlage allen Beweisen dienen soll; denn
Descartes' Verdienst besteht ja nach M. gerade darin, „dafs er
den Gottesbeweisen ein weit solideres Fundament gab, als die

ganze Scholastik kannte, indem er an die Natur des Geistes, an



Das Wesen der Quantität. 47

die eingebornen noetischen, ethischen und religiösen Ideenkeime
anknüpfte". (Der Reformkatholicismus S. 78.)

Sehen wir hiervon ab, so interessiert uns die Art, wie die
dee von Gott gewonnen wird: denn sie wirft ein überraschendes
lent auf gewisse dunkle und mehrdeutige Aussprüche vom

''gottlichen Weltgeiste", vom Logos als dem beseelenden Princip
er Dinge. Jene Idee also entspringt „mit psychologischer

Notwendigkeit aus dem Anschauen der körperlichen und geistige
Welt". Durch Anschauung! Also ist sie nicht Erzeugnis

er Abstraktion, und unsere Gotteserkenntnis nicht abstraktive,
sondern intuitive Erkenntnis. Und doch gewonnen aus der
Anschauung der Welt! Dies stimmt zur Auffassung des
Verbandes als eines formalen Vermögens, das zur realen Erkenntnis
der Ergänzung durch ein höheres anschauendes Vermögen bedarf.

ie Neueren nennen dies sonst Vernunft. Nun kann aber Gott

vxr
^6n ^ingen nur geschaut werden, wenn er ihnen mit seinem

Wesen immanent ist, in ihnen zur Erscheinung kommt. Welche
Perspektive eröffnet sich da!

Passen wir unser Urteil über Ms. System der „Philosophie"
zusammen, so erfüllt dasselbe weder in formeller noch inhalt-
icher Beziehung die Anforderungen, die an ein „System" gestellt
Verden müssen. Ausgehend vom isolierten, phänomenalen Ich
entgeht der Vf. dem extremsten Phänomenalismus und Idealismus

nur durch fortlaufende Konzessionen an den gesunden Men-
' ®ù®nverstand und an die traditionell überkommenen und „unbe-

ulst" von ihm festgehaltenen Anschauungen einer scholastisch
e.ologisehen Bildung. Das Gute, das diese Lesefrüchte aus
uosophen, Dichtern und Schriftstellern aller Art etwa enthalten

^mgen, verdankt der Autor einer glücklichen Inkonsequenz und
yie gesagt — der von ihm genossenen theologischen und

^elastischen Bildung. —

DAS WESEN DER QUANTITÄT.
(S. Thom. in V. Metaph. 1. 15., Arist. Metaph. z/, 13.)

Von Dr. E. W. M. MINJON.

»Aristoteles primo ponit rationem quantitatis dicens, quod
quantum dicitur, quod est divisibile in ea, quae insunt, secundo
P°nit species quantitatis, inter quas primae sunt duae, sc. multitudo


	Scholastik, Reformskatholicismus und reformskatholische Philosophie

