Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 14 (1900)

Artikel: Scholastik, Reformskatholicismus und reformskatholische Philosophie
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761976

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761976
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Reformkatholicismus. 17

—

et politica specifice differunt, sic etiam vita christiana privata et
publice manifestanda in pugoa fidei. Sed Episcopatus et Pres-
byteratus non sunt duo vitae status, sed cum ceteris ordinibus
unus in pluribus partibus, in quarum assignanda et declaranda
differentia nunc laboramus.

Quibus respounsis, iam tempus est concludere hanc minimam
Doctoris Angelici apologiam. Et lubet concludere his verbis
Innocentii VI. in quodam sermone prolatis: ,,Huius Doctoris
doctrina. habet prae ceteris proprietatem verborum, modum di-
cendorum, veritatem sententiarum, ita ut nunquam qui eam tenuit,
lnveniatur a tramite veritatis deviasse, et qui eam impugnavit,
semper fuit de veritate suspectus.‘

N> P
SCHOLASTIK, REFORMKATHOLICISMUS UND
REFORMKATHOLISCHE PHILOSOPHIE.
Von Dr. M. GLOSSNER.

I1.
(Forts. von Bd. XIII S. 385.)

Das System der Philosophie.

_ Nicht ohne eine gewisse Scheu wird der gewissenhafte
Kritiker an die Besprechung des Miillerschen ,Systems® heran-
treten, da er der dringenden Gefahr ausgesetzt ist, des Anspruchs
er Kennerschaft und Fachmannschaft verlustig zu gehen.
Efs kﬁnnte"nﬁmlich der Fall eintreten, dals er sich gendtigt sieht,
iver der Uberzeugung des Autors von der Vortrefflichkeit seiner

rbf}lt‘- widersprechenden Ansicht Ausdruck zu geben. Um indes
Wenigstens den Vorwurf der Parteilichkeit von vornherein von
UD8 abzuweisen, wollen wir vor allem den Leser mit der Selbst-
"lik des Vf.s bekannt machen, damit er frei zwischen unserem

rteil und dem eigenen des Autors wihlen moge. In der Vor-
rede also versichert uns dieser, dafs sein Buch eine wesent-
liche Liicke ausfiille, ferner, dafs dem Kenner manch neuer
Gedanke und die originelle Fassung der alten Probleme auf-
fallen werde, endlich, es werde ,,dem Fachmann nicht entgehen,
f!afs das Gesamtgebiet des philosophischen Forschens von den
dltesten Litteraturdenkmalen bis zu den neuesten Erscheinungen,

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X1V, 2



18 Der Reformkatholicismus.

und zwar durchweg in den Originalausgaben, verarbeitet” ist
(S. III t.).

Es liegt also in der Hand des Lesers, den Kenner- und
Fachmann-Ruf sich zu wahren; moge er selbst zusehen. Wir
wagen es, ihn aufs Spiel zu setzen, und gehen tollkiihn der Gefahr
entgegen, jenen doppelten Ruf zu verlieren.

Wie uns scheint, handelt es sich vor allem um den Mafs-
stab, der, um eine philosophische Arbeit, die mit solchen Pré-
tensionen auftritt und der ,systemlosen“ Scholastik ein ,System“
entgegenstellt, gerecht zu beurteilen, angelegt werden muls.
Wir sehen nun von der theologischen Norm vollstindig ab uud
fassen nur den philosophischen Malfsstab ins Auge. Als solcher
aber gilt allgemein die Metaphysik. Wer, wie z. B. heutzutage
die Positivisten, auf Metaphysik verzichtet, der verzichtet damit
zugleich auf die Aufstellung eines philosophischen ,Systems.
Kant selbst, der durch seine Kritik die Fundamente der alten
Metaphysik erschiittert zu haben glaubte, konnte die Metaphysik
nicht entbebren und fand diese in einer nach seiner Ansicht
vollstindigen und liickenlosen Darstellung der Begriffe und Ideen
‘der reinen Vernunft. Alle Systematiker haben daher von jeher
auf die Lehre von den Kategorieen das grifste Gewicht gelegt,
und Hegel sucht sein Hauptverdienst darin, den ganzen Kreis
der in der Vernunft enthaltenen intellegiblen Bestimmungen, den
Gesamtschatz von Begriffen und Ideen systematisch entwickelt
zu haben.

Was bietet uns Dr. Miiller? Statt einer Ontologie die
,Analyse einiger wichtiger Grundbegriffe, unter denen gerade
die wichtigsten: Sein, Potenz, Akt, Wesen, Dasein, Werden,
fehlen, und statt einer natiirlichen Theologie ein paar Worte
iiber Gottesidee und einige ,,religionsphilosophische” Bemerkungen!
Und das nennt sich in pritentiosem Gegensatz zu den system-
losen Scholastikern ein System der Philosophie!

Doch greifen wir nicht vor, und folgen wir dem Gange des
Vfs, der — ganz im modernen Geiste, mit KErkenntnistheorie
statt mit Logik beginnend, den Leser vom cartesianischen Aus-
gangspunkt des isolierten Ich bis zur Idee des personlichen
Gottes emporfiihrt und der Meinung ist, durch eine Analyse
desjenigen, was er, seinem subjektivistischen Standpunkt ent-
sprechend, statt » Wahrnehmung®: Empfindung nennt, den Idea-
lismus, der in jenem Anfange steckt, iiberwinden und eine
realistische Weltanschauung begriinden zu konnen. In diesem
Gange soll wohl der Anspruch auf , Eigenartigkeit“ und System-
haftigkeit — sit venia verbo — begriindet sein.



Der Reformkatholicismus. 19

—_—

Wie der dltere Fichte die Philosophie als Wissenschaftslehre,
S0 definiert unser eigenartiger Systematiker die Philosophie als
Wissenschaft des Wissens, Philosophie wire sonach nichts
weiter als Logik. Dr. M. wird uns zurufen: Ja, nach euren
verrosteten scholastischen Begriffen! Nein, auch nach modernen
Begriffen! Der Kantschen Kritik und der Fichteschen Wissen-
schaftslehre entspricht als ausgefiihrtes philosophisches System
die Hegelsche Logik, freilich mit dem Anspruch, zugleich Meta-
Physik zu sein. Den Anstofs zu dieser Bewegung gab der das
Ich, d. h. das Selbstbewufstsein als einzigen festen Anker be-
Stehen lassende, alles andere, Sinnen- und Vernunftevidenz, in
Frage stellende Zweifel des Descartes. Und diesen Ausgangs-
Punkt eignet sich Dr. M. an. Der Erfolg kann nicht zweifelhaft
Sein, Inzwischen aber setzen wir der M.schen Definition der
Philosophie die alte und bewihrte entgegen, dals sie ist ,, Wissen-
schaft von den Dingen, ihren letzten und hochsten Griinden®,
S0 dals also schon die Definition die objektive Realitit des Ge-

Wulsten ausspricht. |
Wenn der V. an dem Zweifel des Descartes rihmt, dafs
er aus soliden Griinden alles Begriinden bezweifle, so liegt hierin
€in eklatanter Widerspruch, und gesetzt auch, dieser Zweifel an
allem Begriinden lasse das Ich als festen Punkt bestehen (was,
Wie sich zeigen wird, nicht einmal zutriffs, soweit ein substantielles,
€Xistierendes Ich, und nicht das aktuelle Selbstbewulfstsein allein
ehauptet wird), so gibt es keine Briicke zum objektiven, aufser
dem Ich bestehenden Sein, nachdem Sinne und Vernunft als
Bt‘lbsté‘:“dig‘e Quellen und Normen der Erkenntnis geleugnet
Worden sind. Die Verschiedenheit des Descartesschen Zweifels
zoﬁn Skepticismus ist eine leere Phrase: methodisch genannt,
i €r zum wirklichen Zweifel, da er auch auf die Principien
und Axione ausgedehnt wird. Die ,,Morgenluft der aufstrebenden
ufgcg‘?“_ fihrte auch thatséichlich zum #ulsersten Skepticismus
punke ‘]g‘hsmus; denn dies ist in der That der aus dem Stand-
vilg, ©8cartes’ sich entwickelnde Idealismus. Man lerne doch

U ¢er Geschichte, die man sonst so gerne im Munde fiihrt.
folere IUf zwei Irrwegen will jedoch der Vf. dem Descartes nic_ht
pri%‘lcl']' .1- In seiner subjektiven Bestimmung des Erl.{enr?tms-
Wah;.ps’ 2. in der geringschitzigen Behandlung der sinnlichen
ander:ehm_‘f“g (S. 10). Als ob diese beiden Punkte etwas
1ierten8 &}Wal‘en als die Konsequenzen jenes Ausgangs vom 1so-
St e}{bstbev\..ru['?tsein unter Bezweiflung der Sinnes- und
" °rkenntnis in ihrem vollen Umfang! Und diesen Aus-
SSPUnkt macht der Vf. zu seinem eigenen!
9%



20 Der Reformkatholicismus.

Unmittelbar sei nur das Ichbewufstsein gegeben. Die Ana-
lyse nun dieses Ichbewufstseins soll zur Erkenntnis der Sub-
stantialitdt des Ich filhren. M. polemisiert gegen Hume, Kant,
Herbart u. s. w. Seive Analyse leidet aber an dem Widerspruch,
dafs sie den Schein erweckt, es werde nur der ,feste“ Punkt
des aktuellen Selbstbewulstseins vorausgesetzt, thatséichlich aber
mit lauter Vernunftbegriffen operiert, ohne einzusehen, dafs damit
der Standpunkt des Descartes bereits verlassen und im Wider-
sprach mit dem adoptierten methodischen Zweifel, dem die Vernunft
als selbstindige Erkenntnisquelle unterworfen wurde, eben diese
Vernunft als solche stillschweigend anerkannt ist. Denn wenn
sich das Ich im Selbstbewulstsein als Substanz erfafst, so be-
thatigt sich hierin eben jene Vernunft, die sich in der Erkenntnis
der Principien bethitigt und in der Erscheinung das Wesen, in
der Thitigkeit die Substanz erfafst. Folglich greift derselbe
Zweifel, der sich gegen die Vernunft richtet, auch das Selbst-
bewufstsein an; mit anderen Worten, das Ich als Substanz geht
selbst verloren, wenn man es zum ausschliefslichen A usgangspunkt
der Erkenntnis machen will. Dieser Zusammenhang lehrt uns
den geschichtlichen Gang von der Substantialititsphilosophie der
vorkantischen Periode zur Subjektsphilosophie durch den kritischen
Phénomenalismus Kants hindurch verstehen.

Wie sehr dem Vf. selbst die Substanz hinter dem phano-
menalen Bewufstsein zuriicktritt, beweist seine Polemik gegen
die Scholastik, gegen die ein Vorwurf erhoben wird, der den
Vf. selbst trifft, ndmlich dafs die Seele vor lauter princ. proxima
und remota in ihrer Bedeutung beeintrichtigt werde. Denn
nachdem Herbart und andere ,, Aktualititsphilosophen® (zu denen
der Vf, wie sich zeigen wird, selbst gehort) zuriickgewiesen
worden, wird auf einmal der namliche Herbart gegen die Scho-
lastik ins Feld gefiihrt, der ,das Spiel der Vorstellungen in
seiner Wahrheit und Gesetzlichkeit dargelegt habe“. Ist es die
Seele, die vorstellt, so kann-es auch nur sie sein, die das ,,Spiel*
ihrer Vorstellungen leitet und beherrscht, in keinem Falle aber
wird sie regungslos hinter den Vorstellungen zuriickstehen. Die
scholastische Vermogenstheorie aber bedeutet nichts anderes, als
dafs dieselbe Seele, die vorstellt, auch vorstellen kann, und dafs
dieses Konnen wegen des Wechsels der Vorstellungen irgend-
wie von den aktualen Vorstellungen und der Substanz der Seele
selbst verschieden, sonach als ein der Seele zukommendes Ver-
mogen zu denken ist. Die Weise dieses Unterschiedes — ob
derselbe als ein realer oder als blofs virtueller zu denken sei
— ist Gegenstand einer besonderen Untersuchung, von der bei



Der Reformkatholicismus. 21

—_—

M. allerdings keine Spur sich findet; begreiflicherweise, da er
nur Aktualitdten kennt, aus diesem Grunde aber vergeblich
gegen die Aktualitatspsychologie sich ereifert.

Wenn M. in dieser erkenntnistheoretischen Grundlegung
auf die specifischen Theorieen der Seelenlehre einzugehen sich
genotigt sieht, so beweist dies einerseits das Unmethodische
seines Verfahrens, indem die von ihm erorterten Probleme in die
Psychologie zu verweisen sind, andererseits aber liegt in diesem
Verfahren ein schwerer Nachteil, da ohne logische und meta-
Physische Grundlage die Erkenntnistheorie selbst in der Luft
schwebt, Es ist nun einmal unmoglich, an eine ,Kritik*“ und
Theorie des Erkennens zu gehen ohne Anerkenntnis gewisser
logischmetaphysischer Grundsédtze. Der Gang der neueren
Philosophie kann geradezu als eine vernichtende Kritik des von
der Erkenntunistheorie ausgehenden und durch sie Logik und
Metaphysik begriindenden Verfahrens bezeichnet werden.
~ Diese verkehrte Methode bringt es mit sich, dafs M. statt
einer Feststellung der hochsten Principien an dieser Stelle bereits
von psychologischem Dualismus, Trichotomismus u. s. w. redet,
ohne einen festen Anhaltspunkt in allgemein giiltigen Principien
zur Losung solcher Probleme zu besitzen. Deutlich zeigt sich,
dafs nicht das isolierte, individuelle, aktuelle Selbstbewulstsein
Ausgangspunkt der Philosophie sein kdnne. Die Verirrungen

°F neueren Philosophie, die aus dem Ichstandpunkt hervorgingen,
aben gegen Descartes dem Stagiriten recht gegeben.
Ohne Anerkennung der Vernunft mit ihren evidenten ob-
ven Principien ist nun einmal iiber den Phinomenalismus
¢ hinauszukommen. Die gesamte Polemik Miillers gegen
ant, Fichte u. s. w. ist daher trotz mancher vom Standpunkt
°F »gesunden Vernunft“ richtiger Bemerkungen von illusorischem
°rt, da sie mit dem Miillerschen Grundprincip im Wider-
Spruche stehen, :
18 wenig vertrauenswiirdig das ,auf rein empirischem
ge‘?‘mdgne Fundament ,,aller Gewilsheit“ dem Vf. erscheint,
Selne Aufserung (8. 26): ,,Mag man dieses eine Substanz
O8twie nennen, das ist nicht von Importanz; genug, es
er P t als.der identische Grund unseres Seins, als das Ifrincip
* “ersonalitiit und ist verschieden von den einzelnen psychischen
°0 und Bewulstseinserscheinungen.*
Belbst hat nicl.lt den geringsten Grund, von einem im ,,ak!:ualeg“
e ev};ufstsem unmittelbar gegebenen Grund, von einer in
it *®Wulstsein sich bethitigenden Substanz., einer Seele,
geistigen Princip zu reden, da er ausschliefslich auf der

jekti
nich

A%y ege

eweist
Oder 80
exXistier



22 Der Reformkatholicismus.

aktuellen Bewulstseinsthatsache fulsen will. Diese aber enthilt
nur die Thatigkeit, nicht aber den Grund, das Princip der-
selben. Vergebens wiirde er sich auf die Lehre des hl. Thomas
berufen, dals im Selbstbewulstsein die Existenz des Ich unmittelbar
erfafst werde; denn der englische Lehrer erkennt darin eine
reflexe Thatigkeit derselben Vernunft, die iiberhaupt in der Er-
scheinung das Sein und Wesen erfalst, wihrend M. glaubt, aus
der Erscheinung selbst, durch Analyse des im aktualen Bewulstsein
direkt enthaltenen nicht blofs die Existenz, sondern auch die
selbstindige Substantialitat, ja die Geistigkeit der Seele heraus-
klauben zu konnen: ein ganz erfolgloses Beginnen. Die Substanz
wird nur durch Vernunft erkannt. Man kann daher nicht das
Licht der Vernunft zuerst durch den methodischen Zweifel aus-
loschen und es an dem individuellen empirischen Bewulfstsein
wieder anziinden.

Mit dem Phénomenalismus der Schuppe, Laas u. s. w. hat
der ,Scholasticismus* und speciell die thomistische Theorie der
Individuation (S. 23) schlechterdings nichts zu schaffen; jener
ist vielmehr das legitime Enkelkind des cartesianischen Ichprincips,
das der Vf. selbst adoptiert. Denn ist das Ich absolutes Kr-
kenntnisprincip, so ist es nur konsequent, das Ich auch zum
absoluten Seinsprincip zu erheben, wie dies Fichte that. Da
nun dieses Princip sich als eine Abstraktion erweist, der Dasein
nur in den phénomenalen Ichen, d. h. in der idealisierten und
phipomenalistischen Raum- und Zeitwelt zukommt, so sind wir,
von Descartes ausgehend, durch Fichte hindurch thatsdchlich bei
Schuppe und Laas angekommen. Auch der vom Vf. filschlich
der Scholastik unterschobeue ,Ontologismus® ist die natiirliche
Frucht der cartesianischen Philosophie, wie schon das System
des Malebranche beweist, aus dem direkt das bekannte, onto-
logistische Axiom fliefst: primum in ordine ontologico est primum
in ordine logico.

Wenn demnach der Vf. meint, seine Methode statuiere die
geistige Substanz als die primire fiir die Erkenntnis, so ergibt
sich aus dem Gesagten, dafs seine Methode weder die Geistigkeit
noch auch die Substantialitdt des Ich, sondern nur dessen Pha-
nomenalitdt zu behaupten gestattet.  Das Hochste, was sein
Princip ihm erlaubt, ist die Kontinuitéit psychischer Erscheinungen,
die durch das gemeinsame Band des Ichgedankens zusammen-
gehalten werden.

Der Substanzbegriff, erklart M., sei nicht von den #duflseren
Dingen auf das Ichsubjekt iibertragen. , Ubertragen“ gewils
nicht. Gleichwoh! erfassen wir thatsichlich zuerst die #ulseren



Der Reformkatholicismus. 23

—

Di_nge als Substanzen; denn sie sind das Ersterkannte. Wenn
Wir dann weiterhin durch Reflexion auf die eigene Erkenntnis-
thiltigkeit uns selbst als Substanzen erfassen, so ist dies kein
»Ubertragen® des Substanzbegriffes auf das Ich, sondern beruht
auf ein und derselben Thitigkeit der Vernunft, die sich wie in
der Krkenntnis der dufseren Dinge so im Selbstbewulstsein be-
t?fitig;i:, d. h. durch die Erscheinung hindurch zum Wesen dringt.
Nur von diesem Standpunkt — der objektiven Vernunft — ist
der Solipsismus und der Phénomenalismus zu iiberwinden.

Wie die Analyse der unmittelbaren Bewulstseinsthatsache
O_fiel' des phénomenalen Ich zu keinem befriedigenden Resultate
fiihrt, so sucht unser Neucartesianer gleich vergeblich von der
'Ifh:dtsache der Empfindung aus eine Gewdhr fiir die Objek-
tvitdt der Erkenntnis. Da die ,,Empfindung® eine Zusténdlichkeit
fies Subjektes ist, so kann die Analyse derselben iiber eine
ld%}le Gegensténdlichkeit nicht hinausfithren. Nur dadurch
géwinnt der Vf. einen Schein objektiver Realitat, dals er die
EmPﬁndung als gleichbedeutend mit Wahrnehmung behandelt,
Wwogegen schon der Sprachgebrauch protestiert, demzufolge z. B.
die Farbe, resp. der farbige (Gegenstand wahrgenommen, da-
gegen das Sehen, Horen, wie das Fiihlen (Schmerz, Lust) als
Thitigkeiten oder Zustinde des Subjekts empfunden werden.
Der Grundfehler liegt darin, dafs M. mit den Modernen annimmt,
°r unmittelbare und nichste Erkenntnisgegenstand sei der

eWuI'stseinsinhalt, nicht aber der davon verschiedene aulsere

°genstand. M. ist daher auch nicht im stande, auf die Frage

'ﬁi’*ch dem wesentlichen Unterschied zwischen Wahrnehmung und
ofser Phantasievorstellung die richtige Antwort zu geben, die

HE;]UB andere sein kann, als dafs die Wahrnehmung die wirk-
i ?, Gegenv&ia.rt und reale Affektion durch das dufsere Objekt
Fall)llzi;?:t’ .W&tlrend dies bei der Phantasievorstellung nicht der
sphioldu ein Grundunterschied, aus dem erst die weiteren Unter-
T— ggsmEPk!I!ale fliefsen; dem Vf kann daher die Wider-
des s%li R Ifieahsmus nicht gelingen. Konsequenter hat Berkeley
Obgleichpmsmschen Ausgangspunkt des Descartes fortgefiihrt, der,
der . By %I' bach des Vf.s Ansicht .den wesentlichen Unterschied
en:’l’o oh Pd ndung* von der Bhanta31evorstellung fes_tgehe_u.lten hat,

fohtd, 41 as Dasein einer Kcirpervivelt leugne.t. Hélt picht auch

einen 0{)‘?3911_ UPterschled fest, indem er in der Empfindung
S.ubjekﬁv'.]e.ktmtatsz_wang anerkennt, diesen aber gleichwohl
ose be;;"tlsch aus inneren Ursachen zu erkldren sucht? Sollten

StischenEen Denker die Macht und Tragweite des subjektivi-
I'kl"ﬂlntnisprincip&; weniger richtig zu taxieren verstanden



24 Der Reformkatholicismus.

haben, als der neueste Jiinger des Descartes? Da aber von
vornherein und principiell der Zusammenhang mit einer dulseren
Welt abgeschnitten wurde, erscheint es eben unméglich, einen
solchen Zusammenhang wiederherzustellen.

Wie unsicher der Vf. selbst den Boden fiihlt, auf den er
sich stellte, zeigt die Aufserung: ,Trotz aller Gewaltsamkeit
mufs man die Berkeleysche Hypothese immerhin als moglich
zugestehen, vorausgesetzt, dals das Dasein Gottes bewiesen sei
(8. 33). Ich frage, ob vom cartesianischen Ichstandpunkt iiber-
haupt ein Beweis fiir Gottes Dasein moglich ist? Die Antwort
kann nur verneinend sein. Descartes’ mifslungene Beweisversuche
selbst beweisen dies.

Kant soll nach M. den Berkeley mifsverstanden und selbst
aulserordentlich fiir den Idealismus gearbeitet haben. Das letztere
trifft ja zu. Doch moge hier bemerkt werden, dals die ganze
Art und Weise, wie M. diese beriihmten Philosophen behandelt,
schlecht zu den anderweitigen Lobeshymnen auf die moderne
Wissenschaft und Philosophie stimmt. Unsere Ansicht geht
dahin, dafs unter der von M. gebilligten Voraussetzung des
cartesianischen Ichkriteriums die Berkeley, Kant, Fichte nichts
anderes thaten, als dals sie den Grundirrtum des Vaters des
modernen Idealismus nach verschiedenen moglichen R’ichtungen
hin ausgebildet haben. Nur von diesem Standpunkt ist eine
gerechte Wiirdigung der modernen Philosophie moglich.

Wenn sich bei Fichte das Ich zum Weltbewulstsein er-
weitert (S. 34), so liegt darin nur eine Konsequenz des Irrtums
Descartes’, der das Ich zum Princip erhob, aus dem er die
Gottesidee ableitet — nach Descartes namlich schaut das Ich in
sich selbst wie in einem vollkommenen Spiegel Gottes: Wesen —,
woraus also a fortiori auch alle Erkenntnis des Endlichen sich
ableiten lassen muls.

Der angebliche Ontologismus des Aristoteles und der Scho-
lastik wird S. 40 wiederum mit den Haaren herbeigezogen.
Einen Beweis dafiir zu fiihren, dafs Aristoteles und die Scholastik
Begriffe (d. h. doch wohl Universalien) hypostasieren, hilt M.
fir iiberfliissig. Wenigstens sind wir nirgends einem derartigen
Versuche begegnet.

Mit Emphase hebt M. (S. 41) hervor, dals der Idealismns
eines objektiven Kriteriums entbehrt. Ihm selbst fehlt ein
solches, da er vom isolierten Selbstbewulstsein ausgeht. Daher
die zahlreichen Widerspriiche, in die er sich verwickelt. Mit
Leichtigkeit werden daher die Idealisten manche seiner an sich
richtigen Argumente zuriickweisen konnen. Wenn er sich z. B.



Der Reformkatholicismus. 25

—_—

auf die ,unmerklichen Wahrnehmungen beruft, so konnen ja
diese auf seinem eigenen Standpunkte nur insofern in Betracht
kommen, als sie Bewulstseinsthatsachen sind, sei es pun im
»8trengen oder nicht strengen Sinne.

Mit Unrecht tadelt M. (S. 44) Helmholtz' Bestimmung der
Empﬁndung, dafs sie sich auf Sinneseindriicke beziehe. Der
Irrtum desselben ist vielmehr nur der, dals er auch Farben und
Tone »empfunden® werden ldfst. Wie bemerkt wurde, unter-
scheidet der Sprachgebrauch genau zwischen Empfinden und
Wahrnehmung, indem er nicht gestattet, von einer Empfindung
der Farben u. s. w. zu reden. Der eingerissene Brauch ist
eben idealistischer Mifsbrauch. Farben, Téne nehmen wir wahr,
Lust, Schmerz empfinden wir. M. aber wirrt alles durcheinander,
Indem er Empfindung und Wahrnehmung als gleichbedeutend
Mmmt und nun aus der ,,Empfindung® durch Analyse die Objek-
tivitit herauszutiifteln sucht.

Die Polemik M.s gegen den ,innern Sinn“ ist unzutreffend
und erklirt sich aus der falschen Auffassung von der rein gei-
stigen Natur aller Seelenzustinde, die er ohne weiteres von

escartes entnommen hat. Es gibt eben aufser dem geistigen
S_eletbewu['sﬁsein ein sinnliches Bewulstsein, das wie die sinn-
liche Wahrnehmung organisch gebunden ist. Das sinnliche
ewulstsein ist nicht, wie Miller mit Descartes meint, ein
®nken, sonst miilste es den Tieren abgesprochen oder auch
dfm Denken ihnen zuerkannt werden. Descartes hat sich fiir
die erstere Annahme entschieden und folgerichtig in den Tieren
Dichts Weiter als Maschinen gesehen.
_ Die Bemerkung gegen Thomas von Aquin (8. 45) beruht
de.emer Verwechslung der Erkenntnis eines existierenden
bjekts in concreto und der Erkenntnis der Existenz als
:ﬁlf’hel_‘; nicht jene spricht Thomas den Sinnen ab, sondern
einem dlese.l Demnach besteht zwischen Thomas und Rosmini
als OV;FSI?I}thcher Unterschied, indem jener die Wahrnehmung
Tnsti ng.twe Erkjenntnis, dieser sie ausschliefslich q,ls sub]e_kf:we
be ri; }chkelt_ falst, die erst durch Synthese mit dem Seins-
ist:ges ct;lch objektiv gestalte. Nach der thomistischen Theorie
arteilt ler Verstand, der formell iiber Dasein und tht'dae.;em
Fringe A .]ed'och auf Grund der sinnlichen Wahrnehmung, die ihm
Jektiven Daten in konkreter Form darbietet.
Disis: = dul‘c!l die Behandlung der Erkenntnislehre als besonderer
“MPlin bedingte Vermischung . der hiedenen Teile der
Phﬂ%ophie f"hg e Vermischung der verschiedene
hiiltnis - g uart den Verfasser auch zur Frage nach dem Ver-
8 Gefithls zur Wahrnehmung, die der Psychologie
?



26 Der Reformkatholicismus.

i i -

zuzuweisen ware. Sicherlich ist das Gefiihl von der Wahrnehmung
verschieden, gehort aber nicht in die Definition der Empfindung,
die M. mit der Wahrnehmung verwechselt, da sie sich nicht
als Accidens zu dieser verhilt, sondern einen Seelenzustand von
besonderer Art darstellt. — Mit der Auffassung der Wahrnehmung
als eines reinen Seelenaktes héngt die Behauptung zusammen,
dafs in jeder ,,Empfindung* ein Ichbewufstsein liege (S. 48). .

Durch einen Machtspruch werden , Vorstellungspotenz®,
,Disposition” (Xylosidera nennt sie M.) aus der Psychologie
verwiesen. Fiir den aristotelischen Begriff der realen Potenz
hat M., der metaphysischen Untersuchungen moglichst aus dem
Wege geht, kein Verstindnis. Die Gedéchtnisvorstellung soll
unbemerkt, nicht aber unbewufst fortdauern! Wir werden auf
diese originelle Distinktion des distinktionsfeindlichen Autors
zuriickkommen miissen. — In der Unterscheidung von Farben
und Geriichen sieht M. bereits die ,hohere® Abstraktionsthitigkeit
(S. 51). Der Verstand ist ihm ,formales“ Erkenntnisvermogen,
also wohl nur Sinnliches ordnend, nicht Ubersinnliches erkennend.
Unverkennbar ist hier der Einfluls Kants, Jacobis, Kuhns. ,,Durch
Vergleichung &dhnlicher Gebilde gelangt der Geist zu Allgemein-
pamen® (8. 51). Damit soll ,,die Entstehung des begrifflichen
Denkens aus der Empfindung in den Hauptziigen gezeigt sein*!
Wie einfach!

Des Affen ,Handeln“ ist ,,Einiibung einer Willensrichtung*
u. s, w. (S. 52). — Hochst oberflichlich urteilt M. iiber den
Realismus des Aristoteles; der Begriff ,,wesentlich® sei ungenau,
das Wesen des Goldes sei fiir den Chemiker ein anderes als
fir den Nationalokonomen. Wie da die Begriffe: Wesen, Be-
stimmung u. s. w. durcheinanderschwirren! Uber , Wesen“ wird
der Leser das ,,System‘ des Dr. M. vergeblich konsultieren.

- Der Intellektualismus, den M. dem Descartes zum Vorwurfe
macbt, bétte ihn doch beziiglich des Ausgangspunktes dieses
Philosophen zur Vorsicht mahnen sollen. Waren denn wirklich
die Aristoteles, Descartes, Kant die inkonsequenten Stiimper,
als welche sie in der Darstellung M.s erscheinen? Wir miissen
aufs neue den Widerspruch konstatieren, in welchen sich der
Anhénger und Bewunderer der modernen Wissenschaft durch
die an der modernen Philosophie, also der Grundwissenschaft,
getibte herbe Kritik mit sich selbst verwickelt.

Dafs Aristoteles (S. 59) das Denken blofs aktiv nenne, ist
pure Phantasie des Autors, der vom vovg durdues — nach Ari-
stoteles das begrifflich erkennende Vermogen — nichts zu wissen
scheint und von der wirklichen Funktion des rodg mowrixdc



Der Reformkatholicismus. 27

keine Ahnung hat. Auch ,die Spaltung des Geistes in einen
unverginglichen und einen vergénglichen Teil® ist nichts weiter
als eine unbeweisbare Behauptung (Ebd.).

Die angebornen Ideen des Descartes bekdmpft M. — wohl
um den Potenz- und Habitusbegriffen der Scholastik zu entgehen —,
Ob_gleich er anderwirts die ,,ldeenkeime® preist, auf die Descartes
seine Gottesbeweise stiitze. Jener Kampf gilt also wohl nur
dem Angeborensein aktueller Ideen, die wohl Descartes selbst
0 seiner modifizierten Ildeenlehre fallen liefs? (S. 60.) Was
Snd aber nichtaktuelle Ideen in einer Psychologie, die npur
Aktualititen kennt, nicht aber Potenzialititen nnd Habitus?

Mit der Streitfrage, ob Realismus oder Nominalismus, ist
der \/_‘f'. schnell fertig, und da kommt sogar ,,Thomas“ mit seinem
»8emélsigten Realismus“, den ja die Vogel auf den Déchern
kennen, zu Worte. Nicht das ,Wesen, sondern das erkannte

esen® sei allgemein. KEs ist der vulgiire, seichte Konzeptualismus,
der, ohne tieferes Eingehen auf den Zusammenhang der Frage
mit der Theorie der Abstraktion und des princ. individuationis
Wit der Konstatierung eines Gemeinsamen in den Dingen, die
Frage fiir erledigt halt (8. 61).
) Der aristotelische Wesensbegriff wird S. 62 mit dem Seins-
Segrlﬁ“ des Rosmini, den eingebornen Ideen Descartes’, der
ubstanz des Spinoza u. s. w. in einen und denselben Topf ge-
W:orfen.' Und doch kennt Aristoteles keine eingeborne Idee, auch
mcht. eine solche des Seins, und ist weit entfernt, allgemeine
egriffe zu hypostasieren, wie dies von Spinoza u. s. w. geschieht.
fr;eser Summarischen Kritik gegeniiber aber mochte man doch
ieg::’ was glch der Vf. selbst unter seinen Ideenkeimen (%enkt,
allog, dea'lhm’ der Verstand nur ein formales Vermogen ist =
diosnr lll(e%rsmnllchen Erkennen zu Grunde legt. Ob_ nicht in
el e l::uneg derselbe Onto]oglsrpus steckt, den er mit UD.I'BC}.lt
die 8 Cher l\o'nchalance dem Aristoteles und der Scholastik in

Chuhe schieb?

Weltgenst:tr die angeblichen ,reinen D‘enkprodukte, die zu realen
gerechne{; _Zen gestempelt werden®, wird der ,,schplastiscl.le“ S.atz
sein I »Die erl_umg kann der Ursache gleichalterig (S'IC!)
ist schor gl‘ 18t von einem Kéenen d.le Rede. Nach M.s Ansicht
Ebendaselb%ha]-b allein der Satz ,reines* Denkprodukt (S. 66).
gesagt da[‘St \wxrd vor weitgehenden Fplgerungen gewarnt und
Sollte ,a 8 bt_ete.\‘ er1ﬁz1erung durch die Erfahrung geboten sel.

50 wirklich eine von sicheren Pramissen aus streng

logisch : :
soTChen f’(1"1‘135“3hl’eltende Schlufsreihe tduschen konnen?  Nach

'undsdtzen miifste eine . ,natiirliche Theologie® als



28 Der Reformkatholicismus.

wissenschaftlich unmdéglich erkldart werden. KEs ist iiberall das
moderne Erfahrungsprinecip, das dem Autor im Nacken sitat.

S. 67 ist vom Gehirn als Denkorgan die Rede. Waihrend
einerseits alles Psychische als etwas rein (veistiges hingestellt
wird, erscheint andererseits selbst das begriffliche, iiber die ma-
terielle Erscheinung hinausgreifende Denken als organisch bedingt.
Nach scholastischer Auffassung und dem Vorgang des Aristoteles
dagegen gehort das Denken der Seele allein an, wéhrend die
sinnlichen Seelenfunktionen actiones, bezw. passiones compositi
sind. Die Scholastik weils hier treffend zu unterscheiden und
vermeidet derart Schwierigkeiten, die fiir die Modernen nniiber-
windlich sind. )

Die Logik wird auf zweiundzwanzig Seiten abgethan. Uber-
haupt ist darin nur von der Gewilsheit, dem Urteil und dem
Schlusse die Rede. Der Vf. hat sichtlich Eile, iiber alles,
was nach Scholastik riecht, hinweg zur anderen Lieblings-
wissenschaft, der Psychologie — der er iibrigens das Beste bereits
vorweggenommen, zu kommen. Fiir die Lehre vom Begriff soll
die Erkenntnistheorie wohl das Notige schon beigebracht haben.
Das scholastische Beiwerk einer Universalien- und logischen
Kategorieenlehre féllt natiirlich ganz aus. Dafiir erhalten wir eine
echt scholastische Etymologie von verbum, das gleich ist verum
boare! (8. 67.)

Da M. ein Formalobjekt der Logik nicht anzugeben weils,
kommt er zu keiner befriedigenden Bestimmung des Verhaltnisses
von Logik und Psychologie. Er polemisiert zwar gegen die
Zuriickfihrung der Logik aut Psychologie, iibersieht aber dabei,
dafs sein erkenntnistheoretisches Grundprincip diese Zuriickfiihrung
geradezu provoziert. Aufserdem vergilst er, dals das Verhiltnis
der Logik aunch zur Metaphysik bestimmt werden miisse. Beiden
ist das Materialobjekt gemeinsam, und doch sind sie wesentlich
verschieden, indem die eine das ens rationis (logicum), die andere
das ens reale zum Formalobjekt hat. Durch diese Bestimmung
ist die Logik gegen Psychologie und Metaphysik strenge ab-
gegrenzt, ohne deshalb die Beziehung zur Realitit zu verlieren
und zu einer ,formalen Disciplin zu werden, wozu sie M.
macht, woher auch das Zusammenwerfen von logischen Gesetzen
mit objektiven Principien (8. 68).

,,Logische Gesetze psychologisch zu begriinden, hat gar
keinen Sinn“ (8. 70). Gewils sind objektive Principien, wie
z. B. das des Widerspruchs, nicht psychologisch zu begriinden.
Es gibt aber auch Gesetze, die aus der Art, wie der Mensch
denkt und denkend sich der Wahrheit beméchtigt, entspringen,



Der Reformkatholicismus. 29

—_—

und diese sind allerdings psychologisch, aus der Natur des
Menschlichen Denkens zu begriinden. Auch ein reiner Geist ist
In seinem Denken an das Widerspruchsgesetz gebunden; dagegen
aben fiir jhn die Gesetze des diskursiven Denkens, z. B. die
es Schlusses, keine Bedeutung. Ubrigens moge der Autor be-
®nken, dafs der erkenntnistheoretische Standpunkt des Descartes
Wie die psychologische Begriindung der ,Denkgesetze, so auch
die der objektiven Principien rechtfertigt. Fichte hat das erkannt
und in seiner Weise ausgefiihrt.

Der Satz: ,,Das Denken gibt sich selbst seine Beglaubigung*
(3. 71) bedarf der Distinktion: nicht das ,misolierte, formale®, in
®D eigenen Zauberkreis gebannte, sondern das durch den in-
te}]‘E‘g'iblem Gegenstand bestimmte, geleitete Denken. Ubrigens
Wie stimmt derselbe Satz zu der Forderung der steten Beglau-
bigung durch die Erfahrung?
Unlogisch ist die Einteilung der Gewilsheit in die der Sinne,
Denkens, der Erinnerung; es fehlt derselben das fundamentum
divisionis, wie es die hergebrachte in metaphysische, physische
und moralische besitzt. Die idealistische Deutung der sensiblen
ualititen, die (im Anschlufs an Schell, der jedoch nicht genannt
Wird) nicht Eigenschaften der Kérper, wohl aber Ziel und Zweck
°r Natur sein sollen, hebt die Gewilsheit der Sinnesaussagen
uf.  8ind die sinnlichen Qualititen nicht Bigenschaften der
Dinge, 80 hat man kein Recht, dem Idealismus einen Wider-
SPruch gegen die Stimme der Natur vorzuwerfen; denn man
Steht in diesem Falle selbst auf der ersten Staffel des Idealismus
und ‘d.ementierh selbst die Natur, die uns Farben und Tone als
°0 Dingen anhaftende accidentelle Bestimmungen zeigt. Ebenso-
Wenlg hat man ein Recht, gegen die Kantsche ,,Erscheinung*
z‘u POlemiSieren; denn entstehen jene Qualititen erst in der
:i:elebals Resultat der Verarbeitung &dufserer Eindriicke, so sind
Wille:'n etwas Subjektives, wenn man nicht etwa behaupten

» 1@ Seele gselbst habe diese Eigenschaften und sei farbig
> also wohl auch eckig und rund, warm und kalt.
Mmerhin von einem Zwecke der Natur, den sie fiir
0 nich{ erreichen konne, eine herrliche Welt von
nd Tonen gy schaffen, reden: es bleibt doch bestehen, dals
bn die Dinge nicht, wie sie sind, sondern nur wie sie uns
\in chemen3 erkennen: ein erster Schritt auf der a.bs.chiissigen
A 3SMIde.a\llsmus, auf der es keinen Halt mehr gibt.
ekt uant . dle. logischen Gesetze von den objektiven Principien
Dtk erscheidet, wirft er in der Frage der Gewilsheit des

®0¢ Wahres und Falsches durcheinander. Wire der Satz

des

?nd tonend

1ag man
sich  gl]ej
Farben y
Wwir algdg,
Zu sein g



30 Der Reformkatholicismus.

richtig: ,,Die realen Vorginge haben logische, die logischen reale
Bedeutung* (8. 75), so wire Hegel im Rechte, der die Welt-
entstehung als logischen Prozels nach dem Typus des Schlusses
betrachtet und die Denkformen zu weltschopferischen Potenzen
erhebt, umgekehrt aber in der Entfaltung des Begriffs (des
begrifflichen Seins mit seinen Modifikationen) den ins Ideale
verkldarten Weltprozels ersieht. Sitze wie der angefiihrte sind
zu unbestimmt, um einen wissenschaftlichen Wert beanspruchen
zu konnen. Man sollte sie dem philosophischen Dilettantismus
iiberlassen. ‘

Ein seltsames Mifsverstindnis liegt in der Behauptung, es
sei richtiger zu sagen: die Rose hat das Rote, als: die Rose
ist rot (S. 80). M. héitte von Schelling (ganz abgesehen von
der Scholastik, die das kriftig einschérft) lernen koonen, dafs
ein Satz, wie ,der Korper ist blau, nicht den Sinn hat, der
Korper sei in dem und durch das, worin und wodurch er Korper
ist, auch blau, sondern nur den: dasselbe, was dieser Korper
ist, sei, obgleich nicht in dem namlichen Betracht, auch blau*
(Sch., Phil. Unters. ib. d. Wes, d. Freih. 8. 11). Mit anderen
Worten: Sétze der angefiihrten Art behaupten die Identitdt des
Subjekts, nicht die der Form oder des Begriffs. Indes
miifste nach dem Obigen M, sagen: die Seele hat das Rote,
nicht die Rose.

Sehr ungliicklich ist die Wendung (8. 81): ,,Die coincidentia
oppositorum ist der Kern aller Urteile. Richtiger wire es zu
sagen: ist die Logik der pantheistischen Systeme. Von den
,Denkgesetzen” (ebd.) ist das eine eine Eigentiimlichkeit des
Urteils, das andere in erster Linie ein objektives Princip, das
ebendeshalb auch fiir das Denken bestimmend, also in zweiter
Linie ein Denkgesetz ist.

In Bezug auf die Formulierung des Widerspruchsprincips
weicht die Scholastik durchauns wvicht von Aristoteles ab. Dals
die Formel A = A scholastisch sei, ist uns unbekannt (8. Uber-
weg, Logik, 4. Aufl. 8. 189 f.). Wie sie liegt, enthélt sie eine
Tautologie. Im eleatischen Sinne verstanden fiihrt sie auf den
Irrtum des ldentititssystems, sei es auch in pluralistischer Form,
wie bei Herbart. Das ,Zugleich* in der Formel ist vollkommen
gerechtfertigt, denn dasselbe kann zu verschiedenen Zeiten ent-
gegengesetzte Bestimmungen haben. — Der S. 84 gegen die
Schullogik erhobene Vorwurf ist uuzutreffend, da gerade diese
den kontriren Gegensatz richtig definiert, nimlich als Gegensatz
der Endglieder (schwarz und weils), wihrend M. selbst (S. 83)
Kontrarietat so erklirt, als sei sie nur wiedie Kontradiktion im Urteil



Der Reformkatholicismus. 31

—_—
—_—

zu finden. Ebenso ist die Polemik S. 84 sub 2 aus der Lufs
gegriffen. Wenn der Satz falsch ist: alle Engel sind gut, so
fqlgt ganz sicher die Wahrheit des Satzes: einige Engel sind
Dicht gut, denn der erste Satz kann mit Ricksicht auf das
rddikat nur von existierenden Engeln verstanden werden, also
Dur den Sinn haben: alle Engel haben sich fiir das Gute ent-
Schieden. Wie in diesem Falle eine grundlos Ontologismus (der,
Wie wir sahen, ganz anderswo zu suchen ist) witternde Hyper-
kritik geiibt ist, so auch an der vollkommen gerechtfertigten
ehire vom Verbiltnis des Umfangs und Inhalts unserer — der
menschlichen — Begriffe. Es handelt sich hier um Gattungen
u‘nd Arten, nicht aber z. B. um den Begriff eines integralen
(J'a..nzen. Von #hnlichen Bedenken in Uberwegs Logik geschieht
bei M. keine Erwéhnung. ‘
. Unklar sind die Bemerkungen iiber das Verhiltnis des
lllens zum Urteil (3. 77). Ebeu weil Urteil Verstandessache
» kann die darin liegende Anerkennung oder Verwerfung nicht
au.f Willensbethﬁ.tigung beruhen und ist daher richtiger als Zu-
stlml_mlng oder Nichtzustimmung zu bezeichnen, Da M. zwischen
falitit und Existenz nicht zu unterscheiden weils, sind ihm
alle realen Urteile Existenzialurteile (S. 79). Demnach wire der
Satz: der Kreis ist rund u. dgl. entweder ein Existenzialurteil
oder ey wiirde nur iiber die Vorstellung des Kreises etwas aus-
“3gen. Jede dieser Annahmen ist falsch.
leh U“B'en_iigend ist die auf ein paar Seiten abgemachte Schluls-
'€, speciell, was iiber Induktion gesagt wird. Der Fehischlufs
wird Wit einigen Zeilen abgethan. | L
=t Nun sollte im ,,System* der Philosophie die Metaphysik
megt:ni. $tatt dessen werden systemlos und ohne Unterscheld.ung
ana}P_YSlseher und physischer Begriffe ,einige Grundbegriffe
ruz;frt-_ Dabei fehlen gerade die wichtigsten, vor allem der
m'dg'lichegnﬁ. des Seins. Obgleich von einer Untersuchung des
disol dizn und wirklichen Seins keine Spur sich findet, wird
Sobstigiel aristotelische Unterscheidung aktueller Getelll-:helt von
der Sonat?r Telvlbarkeit bei Erdrterung des Raumbegriffs trotz
ceptiert lg§n Verwerfung des aristotelischen Potenzbegmﬁ's_ac-
mﬁﬂ'lich. ‘acl}' 8. 92 soli Thomas durch die Annahme.em?r
giit?;iiehen bcho_pfung der Materie von Ewigkeit der Materie ein
s ;? At:trib.ut zugeschrieben haben.  Thatsichlich lehrte
Schapfunlonms nicht einmal positiv die Mbglichkeit einer solchen
s Zeitlig Von‘E\_ngkeit, sondern bestritt nur die Beweisbarkeit
chen Schipfung. Nach Suarez sei der Raum etwas Un-
geschaffopeg () ptung e o
nes(!) Das alles wird ohue Beleg einfach behauptet.

18t



32 Der Reformkatholicismus.

Was nun das Wesen des Raumes betrifft, so hitte M. daraus,
dafs der Raum ein ,,integrierendes Moment der Empfindung® ist,
also etwas Subjektives, wie nach ihm die ,,empfundenen* Farben
u. 8. W., schliefsen miissen, dals er selbst etwas Subjektives sei.

Grundlos und rein willkiirlich ist die Behauptung, dafls Kants
Scheidung der Empfindung in Materie und Form ein ,scholastischer
Uberrest* sei.

Nach 8. 99 soll der Raum eine reale Wirkung ausiiben.
Der lingere Hebelarm verstdrkt nicht, wie M. meint, die Kraft-
wirkung, sondern macht, dals die geringere- Kraft in langerer
Zeit die Wirkung hervorbringt. Ersparnis an Kraft ist Verlust
an Zeit. Also ist es vielleicht die Zeit, die in diesem Falle
den Aufwand an Kraft ersetzt? Auch das nicht. Der Kraft-
aufwand ist der gleiche, nur setzt im Falle der ldngeren Dauer
die bewegende Ursache immer wieder neue Kraft ein, wie das
Beispiel des Pferdes zeigt, das statt direkt iiber den Berg um
ihn herum gefiihrt wird.

Die positive Erorterung iiber den Raum ist génzlich verfehlt,
da die wichtigen Unterschiede, die sich in dem modernen Raum-
begriff verbergen, wie Quantitit, Ausdehnung, Lage, Ort, ver-
nachléssigt sind.

Beziiglich der Zeit meint M., sie sei gegen Bewegung und
Ruhe gleichgiiltig, und bestreitet die aristotelische Erklirung
derselben. Aber eine Ruhe, die nicht durch Bewegung gemessen
wird, kaon iiberhaupt nicht mehr als zeitlich begriffen werden.
Statt: ,,Alles wirkt in der Zeit“ will M. vielmehr sagen: , Alles
wirkt durch die Zeit*“ (8. 102). Suarez soll die Zeit mit dem
Wechsel identifizieren. Kein Scholastiker thut das. Zeit ist
etwas an der Bewegung, ndmlich die Zahl, das Mals derselben,
nicht selbst Bewegung. Nach Aristoteles sei die Zeit nicht nur
bewegende, sondern vorzugsweise zerstorende Kraft. Hitte M.
doch weiter gelesen; er wiirde die Worte gefunden haben: , Nichts-
destoweniger bewirkt auch dies nicht aktiv die Zeit, sondern es
kommt eben pur vor, dals in einer Zeit auch diese Verinderung
(das Vergehen) vor sich geht“ (Physik, in Prantls Ausgabe
S. 223).

Nach 8. 103 ist die Zeit eine Fundamentalkategorie alles
Denkens und Geschehens. Auch des Denkens? Nicht einmal
des menschlichen, wenn man den Gedanken selbst, abgesehen
von seiner Verbindung mit der sinnlichen Vorstellung, ins Auge
fafst. Wie konnten wir sonst die Zeit selbst denken, d. h.
denkend uns iiber sie erheben, wenn der Gedanke vom Flusse
der Zeit fortgerissen wiirde? Die Tragweite seines Ausspruches:



Der Reformkatholicismus. 33

——

€in in jedem Augenblicke sich selbst gleiches Wesen wiirde die
EPStal‘rung und den Stillstand des Lebens bedeuten, diirfte der
Vi kaum sich zu vollem Bewufstsein gebracht haben. Das
Vollkommenste , aktualste Leben ist in jedem ,Augenblicke*
(menschlich gesprochen!) sich selbst gleich: tota simul et perfecta
Possessio. Sum qui sum, sagt von sich der Ewige.

Der Gedanke braucht Zeit, meint der Vf.: ein fiir ein ,,System
der Philosophie® sehr beherzigenswerter Satz. M. verlangt ein
beharrendes Moment in der Zeit, zeigt aber in der That ein
Solches nur iiber der Zeit auf. Wie viel tiefer ist die Erorte-
Tung des Stagiriten iiber das Jetzt der Zeit, inwiefern es eines
und wiederum ein verschiedenes ist! Unser Autor kommt iiber
fias Phantasiebild des Zeitfluszes nicht hinaus; seine Darstellung
18t mehr Produkt der Phantasie als begrifflicher Bestimmung.

Zum Resumé auf S. 106 sei kurz bemerkt: Nicht die Seele
Selbst ist rdumlich, wohl aber nimmt sie infolge ihrer wesen-
haften Verbindung mit dem Leibe mit ihren sinnlichen Vermogen
raumlich und den Raum wahr und stellt desbalb auch rium-
lich vor, — Nirgends feiert die Besonnenheit des aristotelischen
Denkens grifsere Triumphe als in der Bestimmung von Raum
und Zeit,

. »Den Begriff der Ursache, so lesen wir (S. 108), gewinnen
WIr nicht aus #ufserer, sondern aus innerer, psychischer Er-
fahrung.“ ,,Jm Bewulstsein der Willenskraft ist der Begriff

'sache unmittelbar gegeben.“ ,Das Selbsterleben des Ichs als
Substantieller Kausalitit ist das Primdre” n. s. w. Wie kommt
€8 aber, dafs der Empirismus im Ich und in der Willenskraft
und deren Bethiitigung ebenfalls nur Succession, nicht Kausalzu-
Sammenhang findet? Und wie will man vom phinomenalen Ich,
er individuellen, aktualen Bewulstseinsthatsache aus zu dem
allgemeinen Begriffe der Ursache und dem allgemeinen Princip
der Kausalitiit gelangen? In der That entstammt der Begriff
de.r Ursache der abstrahierenden Vernunft und das Kausalitits-
Princip jener Vernunfteinsicht, die der methodische Zweifel unter-
Winierte, um von dem Schneckenhaus des solipsistischen Ich
ugeblich die preisgegebenen Principien wieder zu gewinnen.
Von Kant schweigt hier der Vf.; die aristotelische Eintei-
lung ger Ursachen wird nicht beriibrt. ,Die actio in distans ist
d_‘ureh die Schwerkraft bewiesen® (S. 111). Wie einfach! Im
"°genteil: eine unvermittelte actio in distans ist aus Vernunft-
3Tunden unmoglich,

N An Kraftspriichen reich ist auch der Abschnitt iber die

Ubstanz. Des Aristoteles vollkommen richtiger Ausspruch, die

Jahrbuch fiiy Philosophie ete. XIV. 3



34 Der Reformkatholicismus.

Erkenntnis der Substanz sei eine tiefere als die der Akte, wird
eine ,,Phrase genannt. Wieder bildet den Ausgangspunkt die
,Substantialitit des Ich“ (8. 112). Wir wissen indes und der
Entwicklungsgang des modernen Gedankens bestatigt es, dafs
das Ich des Descartes die Objektivitit des Substanzbegriffs
sowenig zu verbiirgen vermag als die des Kausalitiatsbegriffs.

Auch der ,,Zweckbegriff“ bietet eine Gelegenheit, dem Stagi-
riten einen Seitenhieb zu versetzen: er soll den Zweckbegriff
hypostasiert haben. Wie? Wo? Der Zufall ist ,nicht erwartete
Verniinftigkeit.“ Doch nicht! Der (relative) Zufall entsteht aus
einer Kreuzung voneinander unabhéngiger Kausalreihen und besteht.
nur fiir partikuldre Ursachen, nicht fiir die hochste, alle Kausal-
reihen beherrschende Ursache.

Nach diesen ,einigen Grundbegriffen werden unter dem

Titel: ,,Weltzusammenhang‘ Materialismus, Hylozoismus, Pantheis-
mus und Theismus abgehandelt, was wohl ein Ersatz sein soll fiir
die wichtigsten Teile einer systematischen Metaphysik, die Lehre
vom Sein, von den metaphysischen Wesenheiten, von Gott,
seinem Wesen, seinen Attributen u. s. w.
_ Ebenso unmotiviert als — wie solleu wir sagen? — ist die
Aufserung iiber das angebliche Problem der Scholastik, ob auch
ein Kiirbis uns hitte erlosen konnen (S. 122). KEines Beleges
bedarf es fiir Dr. M. nicht. Wir iiberlassen es dem Leser, den
ihm passend scheinenden Ausdruck fiir dieses Gebaren zu finden.
Ohne tiefere Untersuchung des Geistbegriffs wird ganz allgemein
eine wechselweise Abhéngigkeit von Geist und Materie behauptet.
Dem Hylozoismus wird unwissenschaftliches Schwanken zwischen
Physik und Metaphysik vorgeworfen. Mag ja sein! Aber wo
findet sich denn bei M. selbst ein deutliches Wort iiber das
Verhiiltnis dieser beiden philosophischen Disciplinen?

Den Schlufs dieses Abschnitts bildet der ,,Theismus*. Wer
hier eine philosophische Gotteslehre erwartete, wird bitter ent-
tauscht. Wir finden da nichts weiter als eine elastische ,,Gottes-
idee, die Postulat der Vernunft ist (S. 131). Bezeichnend! Der
Ausgangspunkt des solipsistischen Ich hat in der That als
aufsersten Endpunkt nur eine unbestimmte ,,Idee* als ,natiirliches
Postulat der griindlichen (?) Betrachtung des irdischen, materiellen
und geistigen Seins.“ (Ebd.)

Wihrend Naturphilosophie géinzlich ausféllt, und in sie ein-
schlagende Fragen nur ganz gelegentlich beriihrt werden, nimmt
die Psychologie den weitaus grofsten Raum ein. Wie zu erwarten,
wird auch hier die Polemik gegen die Scholastik, wo es angeht
und nicht angeht, vom Zaune gebrochen. So mochte man fragen,



Der Reformkatholicismus. 35
-_‘—-—-—-'-—-L._

Was denn die Vermogenstheorieen (S. 138) mit der ,,gefahr“vollen
"ethode eines Ebbinghaus zu schaffen haben? Der Gegner der
.\ermﬁgenstheorie nimmt indes keinen Anstand, sofort und ohne
Jede Rechtfertigung in vier Abschnitten von Empfindung, Vor-
St?u“g‘, Gefithl und Willen zu handeln, als ob in dieser Ein-
tellung nicht schon eine Vermogenstheorie — . freilich eine
UDzureichende und unlogische — steckte! Oder sollen damit
lur die Akte klassifiziert werden? Aber es sind doch Seelen-
akte, d, h, Akte und Zustinde, die ein und derselben Seele
Z‘{kOmmen, in denen sie sich auf mannigfaltige Weise thatig oder
eidend verhilt, die in ihr wechseln, zu denen sie also doch
Wohl die bleibende Kraft, d. h. das Vermogen besitzt! Oder
huldigt M. der Ansicht Herbarts und betrachtet die Seele nur
als den Tummelplatz der durch fremden Kontakt entstandenen
.VOrstellungen? Wenn nicht, so wird er nicht umhin konnen, in
rgend einer Form die verponten Vermogen wieder einzufiihren.
Sah sich doch schon Beneke wieder gendtigt, wenigstens ein
‘rundvermogen der Seele zuzuschreiben, aus dessen Bethitigung
Sich die weiteren Vermigen bilden sollen!
Empfindung wird definiert als durch Reizung eines sensib-
len (1) Nerven hervorgerufene psychische Auffassung eines Objekts
(8. 138). In dieser Definition ist sowohl die Zweideutigkeit des
ortes Objekt als anch die Aufnahme des Ausdrucks ,,sensibel®,
er das zu Definierende enthdlt, zu beanstanden. Dazu kommt
die schon geriigte Verwechslung von Wahrnehmung und Empfin-
d,u“g, die schon in den Uberschriften: ,,Jonempfindung*, ,,Ge-
Sichtswahrnehmung“ grell hervortritt. Auf das Detail dieser
bschnitte konnen wir uns begreiflicherweise nicht einlassen.
o Vi, zeigt da grolse Belesenheit, die uns leider fiir die syste-
Watischen und philosophischen Méngel seines ,,Systems der Philo-
Sophie* nicht schadlos halten konnen. Philosophie ist denn doch
®'Was anderes als eine Sammlung physikalischer und physiologi-
SGhB.I' Beobachtungen und Hypothesen. Vom philosophischen
esichtspunkte geniigt es, zu konstatieren, dals der Verfasser
d?m anderes objektivreales Korrelat der , Empfindung® kennt als
. BeweB'UDg‘en und Schwingungen der Physiker.

Als bemerkenswertes Zugestdndnis sei erwédhnt der Satz:
»rreilich vop Formulierung psychischer Gesetze in mathematisch
tf:ecpenbarer Form sind wir weit entfernt.“ ,,Von einer quan-

at”_’en Analyse haben wir kaum die ersten Anfinge® (8. 137).
im g ichts Neues sagt uns der Vf. S. 159: ,Bei der Einiibung
- l‘llphchen Orientieren, zur Feinheit der Wahrnehmung, der
g elchung und Umsetzung raumlicher Verhéltnisse spielen die

- Q¥



36 Der Reformkatholicismus.

von den Empiristen betonten Momente, die Muskelbewegungen,
eine grofse Rolle, fiir die Entstehung der Vorstellung leisten sie
nichts.“ Die Tiefenwahrnehmung haben wir ebenso lédngst als
eine urspriingliche verteidigt und im Anschlufs an die Scholastik
die Sinnestduschungen aus der Relativitit der Wahrnehmung
erklart. ,Unsere Wahrnehmungen, sagt der Vf., sind relativ,
aber nicht rein subjektiv.“ (8. 174.) Sie sind vielmehr objektiv,
was wir mit vollem Rechte sagen konnen, da die sensiblen
Qualitdten uns, nicht aber dem Vf. Qualititen der Korper selbst
sind.

Zu anderen Unklarheiten gesellt sich der ,,Muskelsinn“
(S. 175). Da es an einem festen Princip der Bestimmung der
Seelenvermogen fehlt, bleiben die Grenzen der dufseren und inneren
Sinne unbestimmt,

Gilnzlich aus der ,,objektiven® Rolle heraus fillt M., wo er
den ,specifischen Energieen“ gegeniiber Stellung nimmt. Er
betont den Einfluls der peripherischen Sinnesorgane gegen Joh.
Miiller, meint aber dann doch, ,specifische Energieen seien ein
nicht zu umgehendes Postulat, ja man konne soviel specifische
Energieen annehmen, als es Niiancen in jedem Sinne gibt“ (S. 178 f.).
Wie diese Ansicht mit M.s Theorie der sensiblen Qualititen
stimmt, bedarf keiner weiteren Ausfithrung. Wir miissen der-
selben die Passivitit und Potenzialitit der sinulichen Vermogen
entgegensetzen.

Gegen M.s ,Empfindungs“theorie spricht die Thatsache der
Hallucination, die Empfindung und doch von der Wahrnehmung
wesentlich verschieden ist, woraus deutlich erhellt, dafs sich die
Wahrnehmung allein durch die Gegenwart des Objekts wesent-
lich von der subjektiven Empfindung unterscheidet.

Den Traum weils M. zu beschreiben, nicht aber zu erkliren,
Was M. Umsetzung der vegetativen Prozesse in Traumerlebnisse
nennt, ist vielmehr Association von Empfindungen mit Vorstel-
lungen, z. B. der Druckempfindung mit der Vorstellung einer
schweren Last. Der Traum lebt von den im wachen Zustande
aufgenommenen Sinnenbildern, von Gedachtnisvorstellungen. Die
Traumerscheinung erklért sich aus der Bindung des Gemeinsinns
(im aristotelischen Sinne), wodurch der Zusammenhang mit der
wirklichen Welt abgeschnitten wird. Daher die relative Selb-
standigkeit der Phantasie. Die Seele bewegt sich in einer
phautastischen Welt, wo die Phantasie den Ziigel fiihrt und die
Vernunft gehorcht. — S. 187 ist in bezeichnender Weise von
einer Naturpsyche die Rede, die sich zum Hellsehen erheben
konne. Auch die Ekstase wird herbeigezogen.



Der Reformkatholicismus. 37

—_—

- —_—

Ratlos ist M. dem Gedichtnis gegeniiber. Bei dem scholasti-
Schen | Habitus* kann er sich nichts denken. Der Potenzbegriff
findet in Ms. Ontologie (d. h. unter den uns bekannten ,einigen

egriffen) keine Stdtte, er ist nicht anschaulich, also auch
Dicht denkbar. Uns zwar scheint, er miisse gebildet werden,
480 auch denkbar sein, wenn es ein objektiv reales Werden
8eben gsoll, M. selbst kann seiner nicht entraten, da ja seine
,_,Ideenkeime“ nicht aktuale, eingeborne Ideen sein sollen. Was
18t ein Keim? Ein Organismus in Poterz! Wir wissen allerdings,
als die gesamte neuere Philosophie den aristotelischen Potenz-
begrift perhorresciert. Schon Leibnitz setzt an die Stelle des-
selben dep latenten, inchoativen Akt. Die Folge war eine in
alle Probleme eingreifende Verwirrung.

Seltsam klingt die Bemerkung beziiglich der vegetativen Pro-
esse (8. 194). Gegen das ,,Unbewulste“ wird heftig deklamiert,
a_bel‘ die tiefere Einsicht fehlt. Wie viel schirfer und richtiger
mfi Sanseverinos Untersuchungen iiber das Bewufstsein in seiner

hilosophia christiana! Wir missen der Kiirze wegen auf unsere
ausfiihrliche Besprechung der Schrift Wolffs iiber das Bewulst-
eln im Jahrbuch (Bd. VI. 8. 235 ff.) verweisen. Wie tief
iibrigens der Begriff des real Moglichen im menschlichen Denken
:’Vﬂl‘zelt, oder vielmehr mit welcher Macht er sich angesichts der
rhal‘.saa.(zhel:l demselben aufdringt, zeigt das Beispiel der 8. 198
von M. citierten Autoren. M. bemerkt dazu: ,,Die schlimmsten
APBWiichse der Scholastik tauchen bei den modernen Philosophen
Wieder auf.“ Diese Angst, die iiberall Schoiastik wittert, wirks

Dachgerade komisch.
. Eine ganz unzureichende Darstellung gibt M. von dem Ver-
mogﬁnﬁlbegriﬁ' der Scholastik. Das Vermdgen fillt unter den
®griff der Qualitit. Das intellektuelle Gedichtnis aber ist nach
SGhf)lastisscher Auffassung kein besonderes, vom Intellekt ver-
Sghledenes Vermégen. Besondere Orts-, Zahl- u. s. w. Gedicht-
E}SSB zu unterscheiden, blieb der modernen Psychologie vorbe-
alten, Richtig ist nur, dals die Begriffe: Vermigen und Habitus
Wit der Unterscheidung von d¥vaueg und évépyster zusammen-
mangen: eine Unterscheidung, die allerdings das spekulative Ver-
°8en unseres Autors iiberschreitet (S. 200). Leugnet doch M.
eienn Begl‘lﬁ' des Leidens iiberhaupt und sieht darin ein ,,Thun‘_‘:
e; moderne Weisheit, die uns langst bekannt, und an der, wie
i erks Wll!'.de, selbst Leibnitz nicht ohne Schuld ist. BesoPdere
s %gab sich Lotze, den Begriff des Leidens zu eliminieren.
Yiicht trafe fOIgt indes auf dem Fufls, die verkannte Wahrheit
Sich, wie Miillers Ausspruch beweist: ,,die Associationsgesetze



38 Der Reformkatholicismus.

seien die eigentlichen Lebensthatigkeiten des Geistes® (S. 201).
Wie weit ist von da zum Mechanismus der Herbartschen Apper-
ception?!

Die vom Vf. selbst gegebene Erklarung des Gedéchtnisses,
die Gedédchtnisvorstellung ,,werde unbemerkt, aber nicht unbe-
wulst (S, 148), ist doch kaum ernst zu nehmen. Wie einfach
wire da der Prozels der Erinnerung!

Bezeichnend ist die vom Charakter gegebene Erklirung
S. 204. Die Nichtunterscheidung des sinnlichen und geistigen
Gedéchtnisses fiihrt zu einer Auffassung des Denkens, die sich
auch der Sensualist aneignen konnte. Wie wir bereits von der
,Brkenntnistheorie“ her wissen, huldigt M. einem vagen Konzep-
tualismus, der nur eine inkonsequente Form des Nominalismus
ist. Wir konnen hier die Bemerkung nicht unterdriicken, dals
die endlosen modernen Kontroversen iiber Bewulstsein und Unbe-
wulstsein ihren Grund in dem Mangel einer klaren und bestimm-
ten Ontologie haben.

Da M. ein bestimmtes Einteilungsprincip nicht kenunt, ver-
schwimmt ihm auch der Unterschied von Phantasie und Verstand
(8. 210). Was die Einbildungskraft im Dienste der Vernunft
wirkt, erscheint ihm als Thitigkeit der Vernunft. Die Phantasie
scheint sein Lieblingskind zu sein: ,ihre poetische Welt hat
sogar im Grunde hohere Wahrheit als die nackte Fakticitat.*
Was von der ,,idealen” Wahrheit gilt, ist hier auf die Phantasie
bezogen. Dem Vf. schwebt vielleicht eine milsverstandene
Aufserung des Aristoteles iiber das Verhiltnis der Tragiodie zur
Geschichte vor. Ein Muster von Oberflichlichkeit ist die Aus-
lassung iiber Begriffsbildung, von deren wirklichem Wesen dem
Vf. jeder Begriff fehlt. Dals das ,,Sein“ Element aller Begriffs-
bildung ist, wiirde der Vf. wohl als ,Ontologismus*“ mit Ent-
ristung zuriickweisen. Die Bildung des Zeitbegriffs (S. 213 ff.)
beweist deutlich die Abhiingigkeit desselben von der Bewegung
und damit die Richtigkeit der vom Vf. bestrittenen aristotelischen
Erklarung der Zeit.

Ziemlich ausfihrlich ist die Sprache behandelt und ihr
Verhdltnis zur Vernunft richtig bestimmt. Unter dem sprach-
lichen Material hdtte auch der ,pathognomische Laut erwihnt
werden konnen. Das Urteil iiber die chinesische Sprache stimmt
nicht mit demjenigen wirklicher Kenner (W. v. Humboldt, Abel
Remusat, v. d. Gabelentz) iiberein. . .

Nichtssagend ist die Erklirung des Gefiihls (8. 231), da ja
gerade das anzugeben ist, was fiir ein Zustand das Gefiihl sei;
denn Zustand ist ein generischer Begriff fiir psychische Erschei-



Der Reformkatholicismus. 39

e

Dubgen, Der Vf. unterscheidet zwar sinnliche und geistige
Gefiihle, falst aber jene als unmittelbare Momente der ,,Empfin-
ung®, diese als beruhend auf Vorstellungen. Das eine ist falsch;
denn Gefiihl als eine Zustindlichkeit des Begehrungsvermogens
eruht auf einem eigentiimlichen psychischen Verhalten; das
andere aber ist ungenau, denn nur intellektuellen Vorstellungen
entsprechen geistige Gefithle und gehoren deshalb dem Willen
al?, dem geistigen Begehrungsvermogen an. Wie vorteilhaft
Sticht die feinsinnige Erorterung und Einteilung der Gefiihle durch
den hl, Thomas gegen die vorliegende ab!
 Eine Priifung der ,Gesetze des Gefiihls* wiirde uns zu weit
uhl:en. In diesem subjektiven, von leiblichen Dispositionen
abhiingigen Gebiete kann von ,Gesetzen“ nur in einem sehr ein-
geschrinkten Sinne geredet werden.

Die Frage nach dem Verhiltnisse des Gefiihls zum Begeh-
Tungsvermogen bleibt unbeantwortet. Ebenso wenig befriedigt,
Was iiber das Verhéltnis des Gefiihls zum Willen gesagt wird.
I'm Unklaren schwebt das Verhiltnis des Willens zum sinn-
lml}eﬂ Begehren. Die Bemerkung, es gebe keinen negativen
Willen (8. 244), kann doch nicht geniigen. Gibt es denn ein
Degatives Gefiihl? Unlust ist nicht Negation, sondern Zustind-
lichkeit eines widerstrebenden Begehrens und hat zum Objekt
e Ubel. M. steht auf dem Kantschen Standpunkt eines rein
ff?rmalen Willens. Und doch ist auch im Willen Liebe, Freude,
.rauer, allerdings nicht als passiones, wie die Zustindlichkeiten des
Stonlichen Begehrens, sondern als rein geistige Zustinde. Ein
Jlangel ist die Nichtunterscheidung des mnatiirlichen Triebes von
‘vem Psychischen, sei es geistigen oder sinnlichen, der durch
SOI‘Ste‘llung bedingt ist. Der Erkldrung des Triebes (,,Instinktes*
- _2#') zufolge kiime auch den Tieren , Willen* zu. Die ,,Dis-
bosition”, die M. aus dem apprehensiven Gebiete ausgewiesen,
Wird im appetitiven wieder eingefiithrt (8. 247).

Ni h,,Aufmerksamkeit ist nichts als regsamer Wille (Ebd.).
sive t doch ! Aufmerksamkeit ist gesteigerte Thitigkeit apprehen-
. fl‘ Vermégen unter dem stiirkeren Einflusse des Objekts oder
fter dem des Willens (Interesses).
2lei ]:]1)18 ausfithrliche Verteidigung der Willensfreiheit enthilt
dog GZWOhl Liicken und wird durch die anderweitige Leugnupg
houd ufalls (der Kontingenz) wieder in Frage gestellt. Kontin-
Ob'ektmt das Kor{‘elat. der Freiheit. Ohne Kontingenz (des
iSt‘,Jﬁ 8) gibt es keine Indifferenz (des Subjekts). Die Indifferenz
ot Fgens nicht ind. aequilibrii, da der Wille von Natur dem
®0 zugeneigt ist. Um die Natur der Freiheit richtig zu



40 Der Reformkatholicismus.

bestimmen, miifste das Verhdltnis von Zweck und Mittel ins
Auge gefalst werden, da eine Freiheit (libertas specificationis)
nur in Bezug auf die (indifferenten) Mittel, nicht aber in Bezug
auf den letzten Zweck angenommen werden darf.

Unvereinbar mit der geschopflichen Freiheit ist eine Auf
fassung des gottlichen Vorherwissens, die (wie diejenige Kuhns)
den Grund desselben in die vollkommene Erkenntnis der ,,ver-
borgenen Zusammenhinge“ setzt (8. 260). Eine solche Erkennt-
nis konnte, wie anderwédrts bemerkt wurde, soll die Freiheit
ernstlich gewahrt bleiben, nur eine konjekturale sein.

S. 266 findet es Miiller wahrscheinlich, dafs nur fir
sinnliche Wahrnehmungen und Vorstellungen eine Mitwirkung
des Gehirns besteht. Warum nur wabrscheinlich? Weil es auch
hier dem Vf. an Vernunftgriinden fehlt, Empirie aber nicht aus-
reicht. Fiir uns ist es aus Vernunftgriinden gewils, dals die
Vernunft- und Willensthétigkeit an sich an Gehirnvorgénge, iiber-
haupt an organische Bewegungen nicht gebunden ist.

In dem an sich vollkommen berechtigten Streite gegen den
psychologischen Monismus und Phénomenalismus vergifst der Vf.
wiederum ganz und gar auf seinen subjektivistischen Ausgangs-
punkt, der geschichtlich sowohl fiir die Hypostasierung des
Denkens (in dem Subjekt und Objekt aufgehen — Fichte, Hegel)
als auch fiir den empiristischen (positivistischen) Phénomenalismus
(der nur das sinnliche Bewulstsein als das ausschlielslich Gege-
bene und wahrhaft Seiende gelten ldfst — Mill, Taine) verant-
wortlich ist.

Schweres Bedenken zu erregen geeignet ist der Satz (S. 275):
»Wie der gottliche Logos, die Weisheit, das gestaltende Princip
der Welt, so ist es im Mikrokosmos die Psyche. Also wire
der Logos Weltseele? Oder stinde die menschliche Seele zu
ihrem Leibe nur im Verhéltnis einer c. efficiens und finalis,
nicht in dem einer c. formalis? Wie haben wir jenen Ausspruch
zu verstehen? Er filhrt uns hinein zwischen Scylla und Charybdis!

»Die Seele ist organisierende Kraft (dabei werden wir mit
einer Vorlesung iiber Physiognomie regaliert): mag sein! Aber
sie ist doch vor allem Substanz! Der Vf. glaubt sich in diesem
Punkt mit Aristoteles in Ubereinstimmung. Nach Aristoteles aber
ist nicht die Seele organisierende Kraft, sondern Formalprincip
eines organischen Korpers. Organisierend ist die im Fotus in
Kraft des zeugenden Princips wirkende Kraft. Die Seele besteht
in und mit dem Orgapismus. Sie steht nicht zu ihm im Ver-
héltnis des Architekten, der sein eigenes Haus baut und es
zugleich bewohnt. Auf die Frage, wie M. die Verbindung von



Der Reformkatholicismus. 41

Leib und Seele zu einer substantiellen Einheit zu begreifen

Sucht, vermissen wir die Antwort. Wie denkt er sich den Stoff

ub?rh%pt? Wie die wesentliche Form? Wie ihre Verbindung?
't sehen nicht ein, wie M. iiber den geschichtlich verurteilten

U0d den Thatsachen nicht kongruierenden influxus physicus der
artesianer hinauszukommen vermag.

Was die Entstehung der Menschenseele betrifft, so steht die
Sache 80, dafs die Wahrheit des Kreatianismus viel bestimmter,
als von M. geschieht, behauptet werden kann und mufs. (S. 281 f)

Uber den Ursprung der Tierseele vermissen wir jede Aulfse-
fung. Es zeigt sich hier das Mangelhafte der M.schen Seelen-
lehre, die, wie die moderne Psychologie iiberhaupt, einseitig die
Menschliche Seele ins Auge fafst und daher zu keiner klaren

egriffsbestimmung der Seele nach ihren generischen und speci-
Schen Merkmalen gelangt. Mit dem Seelenbegriff schwankt
uch der des Geistes. Uber den Begriff der reinen Geistig-
81t vernehmen wir kein Wort. Alle Formbestimmtheit scheint
Dach M. ein Werk des ,Geistes” zu sein. Erklirt er doch den
gottlichen Logos selbst als analog der Seele gestaltende Kraft,
d. h. doch als Seele des Makrokosmus.
Noch einmal kommt M. S. 288 (in einem Nachtrag zur
hologie) auf seine Theorie der Erinnerung zuriick. Er bereue
©8 nicht, den nfruchtbaren Begriff** der bewulsten, aber unbe-
merkt.;en Vorstellung auf die Erinnerung angewendet zu haben,
O}’gle}ch er zur Zeit der einzige Vertreter dieser Ansicht sei.
~Ur In Beneke glaubt er einen Vorgiéinger zu haben. Uberzeu-
gende' Griinde weils er auch hier nicht vorzubringen. Es ist
:;": em Spiel mit Worten. Denn in dem Grade, in welchem
: Was bewu(st ist, ist es auch bemerkt. Bemerktsein heilst eben
T aktuellen Bewulstsein sich befinden. Hitte M. mit seinem
nRolumbyg. g« recht, so stdnde der gesamte Gedéchtnisschatz im
eigzlmnt des Bewulstseins und es bediirfte zur Erinnerung nur
aus rdATt von psychischer Blickwendung, eines H'erausgr.'elfens
miih €l unmittelbar Vorliegenden, nicht aber einer vielfach
omﬁf"{]len und selbst vergeblichen Untersuchung nach Art eines
. ‘blerten Schlufsverfahrens. ,Modernitit* jedoch wollen wir

" Millerschen Ausicht nicht absprechen. Der Satz: Realitit

‘Mmt nur der Aktualitit zu, ist in der That vollkommen
Modery,

Pslyc

Ma Die B.Ioral M.s geht aus vom Begriffe des Wertes, dessen
dassgab Im Gefiihl liegen soll. Dagegen spricht, dafs, wenn
ek Bte Verwirklichung des Wahren ist (S. 293), der Malsstab

b im Gefiihl, sondern nur in der Vernunft liegen kann. Im



42 Der Reformkatholicismus.

iibrigen ist das Gute vielmehr das Wahre und Seiende selbst
in seiner Bezogenheit auf den Willen. Es mufls also erkannt
sein, um gewollt und ,,verwirklicht* werden zu konnen. Nicht
zustimmen konnen wir der Behauptung (8. 295), die (aus der
Freiheit (?) stammende) Hoheit und Wichtigkeit der Moralitést
gebe dem sittlichen Gesetz den Charakter des Autoritativen,
Gebietenden, Verpflichtenden. So mag Kant lehren — die Wahr-
heit ist das nicht. Die absolut verpflichtende Kraft des Sitten-
gesetzes ist im gottlichen Willen, nicht aber in der , Hoheit*
menschlicher Freiheit begriindet. — Anderswo ist es doch wieder
die Reflexion, nicht das Gefiihl, was die ethischen Werturteile
bestimmt.

Ausfiihrliche Belege fiir die theoretischen Verirrungen der
Modernen im Gebiete der Moral bringt der Vf. bei, um dagegen
zu polemisieren, ohne auch in diesem Falle zu bedenken, dals
die egoistische, die Niitzlichkeits-, die Gefithlsmoral, der mora-
lische Solipsismus die natiirliche Frucht des theoretischen Solipsis-
mus, die letzte Konsequenz des unaufhaltsam abwarts rollenden
von Descartes inaugurierten Subjektivismus sind. Uber der
Menge verkehrter Moralsysteme aber vergifst der Vf. des Systems
der Philosophie seine eigene ,systematische“ Moral zur Dar-
stellung zu bringen. Wie M. dazu kommt, von Aristoteles zu
behaupten, er betrachte das beschauliche Lehen als ,minder*
im Vergleich zum praktischen Wirken, wissen wir nicht. Nach
Aristoteles entfaltet der Menschengeist gerade in der Kontem-
plation seine hdchste ,Energie“. Das Leben Gottes besteht
ihm daher in der vollkommensten Erkenntnis seiner selbst.

Die an die Darstellung der falschen Moralsysteme unmittel-
bar gekniipfte Widerlegung, so treffend manche Bemerkungen
sind, bietet den Nachteil, dafs ein Mafsstab im richtigen Moral-
princip noch keineswegs wissenschaftlich gesichert ist. Die
thetische Erorterung muflste vorausgehen. Ohne solche haben
Widerlegungen nur dialektischen Wert und konnen eine selb-
stindige Beweisfithrung nicht ersetzen.

Vom Zaune gebrochen und ohne jede Berechtigung ist die
Polemik gegen die scholastische cvwzyngnotg, die im Unterschied
vom dictamen conscientiae als habitus der praktischen Grundsitze
bestimmt wird. Diese Polemik beweist nur die widerspruchs-
volle Unklarheit des Vf.,, der gegen die Gefiihlsmoral eifert und
doch behauptet, das sittliche Gefiihl sei selbstverstindlich die
Grundlage des sittlichen Handelns.. Ebenso unverstindlich und
unberechtigt aber -— vom Standpunkt des Verfussers — ist die
Polemik gegen die Auffassung des Gewissens als eines ,mysti-



Der Reformkatholicismus. 43

—_—
—

scht'an Orakels,“ als einer Art unmittelbarer Offenbarung und
»Stimme Gottes“; denn beruht, wie M. annimmt, alles héhere
.Erlfeﬂnen auf ,,Ideenkeimen®, d. h. auf Intuition, so wiirde sich
3 Im Gewissen unmittelbar die Stimme Gottes kundgeben.
Wenn aber dann weiterhin gesagt wird, das Gewissen sei
Reaktion der wachgerufenen Vorstellungsmassen auf eine
€cgebene Situation, so ist ja das der nackteste Herbartsche
PPerceptionsmechanismus! So begreift es sich, wie der Vf. das

lderstreben des Geizigen, ,den Stumpf einer Cigarre”“ weg-
Zuwerfen, als ,Erregung seines Gewissens” hinstellen kann
(8. 835). Sehr bescheiden klingt die Bshauptung, dals infolge
der Vernachlissigung der Psychologie des Gewissens durch die
Oralisten eine befriedigende Theorie desselben nie Platz gegriffen
habe (s, 337). Diese armen Moralisten, unter die wohl auch
die theologischen zu rechnen sind, wulsten eben nichts von
Cartesianischen Ideenkeimen, Kantschem Verstandesformalismus,

erbartschen Vorstellungsmassen, Lotzeschen Gefiihlshewertungen
Und anderen modernen Errungenschaften und meinten, mit Ver-
nunftpl'incipien und deren Anwendung auf die menschlichen Hand-
uogen ein Moralsystem konstruieren zu konnen!

Als aristotelisches Moralprineip wird ,,die richtige Mitte®
genannt und bekdmpft mit lingst widerlegten Griinden, Nicht
- Tncip der aristotelischen Ethik ist die richtige Mitte — dieses
'8t vielmehr das hochste Vernunftgut —, sondern das generische
»-erkmal nicht einmal der Tugend iiberhaupt, sondern der mora-
'Schen Tugend. Und zwar ist diese richtige Mitte — nach

°F unzweideutigen und ausdriicklichen Lehre des Stagiriten

Selbst — medjum rationis, nicht aber quantitative, mechanische
Mlt@-_ Man gestatte uns, auf unsere Schrift vom Princip der
dividuation (S. 179) zu verweisen. Die zur Ausschmiickung
a:zn;ndﬁn Citate iiber Chinesentum S. 339 sind um so weniger

latze, als selbst die von den grofsen Philosophen Chinas

bPﬁif‘Wortete Mitte nicht das vom Vf. lacherlich gemachte Phanta-
slebild jgt.

ndie

% 5 Di(?ser Polemik gegeniiber erscheint die eigene Lehre des
na('g]in °lnem um so seltsameren Lichte, ndmlich dals die"Tugend
and mehreren Seiten ausarten konne (S. 339). Hochst neu
1€ originell!l Weifs Dr. M. denn nicht, dafs von der Tugend
8 augustinische Wort gilt: qua nemo male utitur?

” An Stelle der , Vernunftprincipien® stellt der Vf. ,lebendige

ero{rltaten“. (8. 341). . Aber diese miissen doch als §u1lche von

i erounft erkannt werden. Sind es dulsere Autorititen, wie
Warum kgnnen sie innerlich verpflichten? M. rekurriert doch



44 Der Reformkatholicismus.

selbst wieder auf die Einsicht der Vernunft. Nun soll aber die
Vernunft — selbst als ideales Vermdgen (ebd.) — wie der Ver-
stand, rein formal sein, ,leeres Wissen“ (!) geben. Wie soll als-
dann jener ,hohere Wille*, der allerdings der tiefste Grund
des Sittengesetzes ist, erkannt werden, damit der Wille sich
ihm unterwerfe? M. schliefst von den sittlichen Ideen und
Gefiihlen auf den gottlichen Gesetzgeber, aber sein Schlufs ent-
behrt der objektiven, metaphysischen Grundlage und schwebt
daher ohne Halt in der Luft. Sein einziges Fundament ist die
subjektive Idee, die Gottesidee des Descartes, die allein die
solide Basis der Gottesbeweise bilden soll. Hier, in der Ethik,
versagt dieses Fundament, daher das Hiniiberschwanken auf den
traditionalistischen Standpunkt der geschichtlich gegebenen Auto-
rititen. Mit Recht hélt dagegen die Scholastik fest, dafs der
nichste verpflichtende Grund in der Vernunft, d. h. in der
durch Vernunft erkannten objektiven Ordnung liegt. Diese Ord-
pung aber ist das Werk gottlicher Weisheit und gottlichen
Willens und dieser also der letzte Grund des absolut ver-
pflichtenden sittlichen Gesetzes,

Wenn daher Gott das oberste Princip der Ethik genannt
wird (S. 344), so ist dies schon und auch wahr, kann aber auch
falsch verstanden werden, ndmlich in dem Sinne einer Verwechs-
lung der Ordnung des Erkeonens mit der Ordnung des Seins.
Gott ist freilich der Grund der sittlichen Ordnung, wie er der
Grund der physischen und metaphysischen ist. Er ist aber
keineswegs die erste, von uns erkannte Wahrheit oder oberstes
Princip in der Ordnung menschlicher Erkenntnis.

Stellt man als oberstes Moralprincip auf: , Thue, was Gott
will“, so kann dies auf philosophischem Standpunkt nur den
Sinn haben: Handle der durch deine Vernunft erkannten, von
Gott gesetzten und gewollten Ordnung gemils. Dies und nichts
anderes besagt der oberste sittliche Grundsatz: Thue das Gute,
meide das Bose. Er ist gleichbedeutend mit: Handle vernunft-
gemils, richt vernunftwidrig.

Die richtige Bestimmung des Verhiltnisses der moralischen
Ordnung zu Gottes Wesen wird durch die absurde Behauptung ent-
stellt und illusorisch gemacht, dafs Gott sein Wesen (!) mit Frei-
heit aktualisiere (8. 347), eine Behauptung, in der sich eine
Nachwirkung der Schellschen ,Selbstursache* kundgibt, die doch
M. sonst ausdriicklich verwirft. '

Wiederholt schreibt M. dem hl. Thomas (und dem heil.
Augustin!) die Lehre zu, das Bose sei blolser Defekt, Negation:
wie wir frilher bemerkten, ohne jeden Grund. Dagegen ist die



Der Reformkatholicismus. 45

__~h—_—‘

E‘rklﬁl‘ung, die M. selbst vom Bésen gibt, ,der eigentlichste
®gensatz im Sittlichen sei gottlicher Wille und menschliche
reiheit, « wenigstens so wie sie liegt, durchaus verkehrt (S. 349).
A.nerdings findet sich der Zusatz: die Freiheit als positive Willens-
Ichtung gegen den Schopfer gerichtet. Dafiir wird der heil.
Omas citiert, obgleich er das Wesen der Siinde in den blofsen
Defekt setzen soll. Zweifellos lehrt der hl. Thomas, die Siinde
als That) sei nicht blofs Privation, sondern stehe zum Guten
(f:\.ls That) in koutrirem Gegensatz. Gleichwohl ist ihm die
inde als solche, d. h. ihrem Wesen oder vielmehr ihrem Unwesen
Dach Privation (nicht Negation) und zwar mit vollem Rechte.
. Verwechselt die siindhafte Handlung mit der Bosheit der-
S‘elben, mit dem, was sie bose macht. Dies kann unmdglich ein
ein, eine Position sein, sondern Defekt, Mangel dessen, was
Seéln sollte. '

Verschwommen ist der Tugendbegriff des Vfs.; er definiert:
»Lugend s Geneigtheit, das Sittliche zu iiben ohne Einschréin-
kung auf die vorgeschriebenen Pflichten (8. 351). Wozu dieser
8atz, ist nicht abzusehen. Das eigentliche Wesen der mora-
ischen Tugend aber ist darin gar nicht beriihrt. Ferner wird
Zwar mit Recht auf Neigung, Liebe Gewicht gelegt, jedoch im

lderspruch mit dem friiher in Abhéngigkeit von Kant aufge-
St_?llten Willensbegriff. Zur Tugendlehre der ,Moralisten® ver-
tf‘a“? sich die des Vfs. wie ein Pinselstrich zu einem farbenreichen
Yemilde, Keine Ausscheidung des der theologischen Moral
An,gehﬁl'igen von dem, was der philosophischen Ethik zufillt,
ine Unterscheidung intellektueller und moralischer Tugenden
U 8. w. Die sittliche Bedeutung des amor concupiscentiae und
a‘mO_I‘ benevolentiae sowie der unvollkommenen und vollkommenen
ofive wirq hervorgehoben, jedoch nicht befriedigend begriindet.
R _D_ell Schlufs des ,Systems der Philosophie“ bildet die
zrhehgmnsphilosophie“. Statt einer wissenschaftlichen Exposition
i alten iy poetische Ergiisse. Daher zuweilen Aufserungen,
U denen die Logik mit der Rhetorik nicht gleichen Schritt halt.
ho 18t eg unerfindlich, wie eine auf wahren Offenbarungen beru-
°nde Religion moglicherweise doch der Vernunft widersprechen
nmcht.e (S. 360). Die in sich ja wohlberechtigte Polemik gegen
dehlelel‘machers Gefithlsreligion wirkt nicht iiberzeugend, da es in
er IFOnsequenz des subjektiven Princips liegt, die Religion auf
a8 Gefiih] oder auf Ideen, die zunéchst in Gefiihlsform sich kleiden,
egriinden, :
Auf eine Vermisohung des Natiirlichen und Ubernatiirlichen
et die Aufserung (S. 361): ,dafs die Religion, weil das

zu b

deut,



406 Der Reformkatholicismus.

Geheimnis des Daseins am tiefsten beriihrend, einen mystischen
Kern besitzt, der dem Verstand unergriindlich bleibt* u. s. w.:
derzufolge das ,,Mystische in der Religion* nur dem Verstande
unzugénglich bleibt, nicht aber dem natiirlichen Gefiihl, auf das
Schleiermacher rekurriert.

Wie soll man aber den Satz verstehen: ,,So erwuchs dem
Talmudismus der Pharisder die erhabene Tiefe des Christentums,
der spitzfindigen Scholastik, die das Gras wachsen zu horen
glaubte, die Gegenkraft der Mystik“ u. s. w.? Hilt etwa M. das
Christentum fiir das Werk einer ,,objektiven Dialektik*“? Und was
den Ausfall gegen die Scholastik betrifft, so waren die grolsen
Scholastiker, wie Albertus, der hl. Thomas, zugleich tiefsinnige
Mystiker — schon ihre Gnadenlehre beweist dies, abgesehen
von ihren mystisch-ascetischen Schriften - ebenso wie die her-
vorragendsten Mystiker (genannt sei nur der hl. Bonaventura)
bekanntlich auch scharfsinnige Scholastiker waren.

Das letzte Wort der Religionsphilosophie und des gesamten
,Systems der Philosophie® ist Gott, da doch Gott, obgleich
das letzte Wort der Metaphysik, das erste der Religionsphilo-
sophie hitte sein sollen; denn der Begriff der Religion schliefst
den Gottes in sich. Religion ist innerer und &ufserer Dienst
Gottes.

Uber die reformkatholischen Expektorationen des Vfs., mit
denen seine Verteidigung der Religion endigt, brauchen wir kein
weiteres Wort zu verlieren.

Noch die Frage michten wir an den Vf. richten, was wir
unter dem ,gottlichen Weltgeiste“ zu verstehen haben, dessen
yreale Kundgebungen die kulturgeschichtliche Betrachtung zu
erforschen und zu priifen haben soll“. (367).

Obgleich im gesamten ,,System‘ eine wissenschaftliche Gottes-
lebre in systematischer Ausfilhrung nicht zu finden ist, schliefst
doch der Vf mit den Worten: ,,Wir haben den wissenschaft-
lichen Beweis Gottes erbracht: 1. kosmologisch und teleologisch. ..
2. als sittlichen und logischen . . . 3. , Es kann noch die unaus-
tilgbare, aber nicht ableitbare Idee von Gott, die das erwachte
Bewulstsein mit psychologischer Notwendigkeit aus dem Anschauen
der korperlichen und geistigen Welt gewinnt, als- weitere Instanz
geltend gemacht werden.” (8. 272).

Also die ,Idee“ kann noch geltend gemacht werden! Die
Idee, die doch als Grundlage allen Beweisen dienen soll; denn
Descartes’ Verdienst besteht ja nach M. gerade darin, ,,dals er
den Gottesbeweisen ein weit solideres Fundament gab, als die
ganze Scholastik kannte, indem er an die Natur des Geistes, an



Das Wesen der Quantitit, 47

———————

die eingebornen noetischen, ethischen und religiésen Ideenkeime
ankniipfe«, (Der Reformkatholicismus S, 78.)

Sehen wir hiervon ab, so interessiert uns die Art, wie die
If?ee von Gott gewonnen wird; denn sie wirft ein iiberraschendes
Ll(_’_ht auf gewisse dunkle und mehrdeutige Ausspriiche vom
»80ttlichen Weltgeiste, vom Logos als dem beseelenden Princip

e’ Dinge. Jene Idee also entspringt ,mit psychologischer
N"tWendigkeit aus dem Anschauen der korperlichen und geisti-
80 Welt“, Durch Anschauung! Also ist sie nicht Erzeugnis
er Abstraktion, und unsere Gotteserkenntnis nicht abstraktive,
Sondern intuitive Erkenntnis. Und doch gewonnen aus der
ADscha.uung der Welt! Dies stimmt zur Auffassung des Ver-
Standes als eines formalen Vermogens, das zur realen Erkenntnis
d‘“jl‘ El‘gélnzung durch ein hoheres anschauendes Vermogen bedarf.
~1¢ Neueren nennen dies sonst Vernunft. Nun kann aber Gott
' den Dingen nur geschaut werden, wenn er ihnen mit seinem

€sen immanent ist, in ihnen zur Erscheinung kommt. Welche
Perspektive ersffuet sich da!

Fassen wir unser Urteil iiber Ms. System der ,Philosophie*
z_usammen, so erfiillt dasselbe weder in formeller noch inhalt-
licher Beziehung die Anforderungen, die an ein ,,System* gestellt
Werden mijssen. Ausgehend vom isolierten, phinomenalen Ich
entgeht dor Vf. dem extremsten Phiinomenalismus und Idealis-
MUs nur durch fortlaufende Konzessionen an den gesunden Men-
Schenverstand und an die traditionell iiberkommenen und ,,unbe-
g}urﬁt“ Von ihm festgehaltenen Anschauungen einer scholastisch

eologischen Bildung. Das Gute, das diese Lesefriichte aus
l,l_llosophen, Dichtern und Schriftstellern aller Art eswa enthalten
00gen, verdankt der Autor einer gliicklichen Inkonsequenz und

;—h Wie‘gesagt — der von ihm genossenen theologischen und
Cholastischen (') Bildung. —

g ——

DAS WESEN DER QUANTITAT.
(8. Thom. in V. Metaph. 1. 15., Arist. Metaph. 4, 13.)

Von Dr. E. W. M. MINJON.

Y ,,Arist_ot:eles primo ponit rationem quantitatis dicens, quod
1uantum fll()ltur, quod est divisibile in ea, quae insunt, secundo
POnit species quantitatis, inter quas primae sunt duae, sc. multitudo



	Scholastik, Reformskatholicismus und reformskatholische Philosophie

