
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 14 (1900)

Artikel: Quaeritur utrum episcopatus sit ordo

Autor: Holtum, P. Gregorio de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761975

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUAERITUR UTRUM EPISCOPATUS SIT ORDO.

ORATIO IN SCHOLA THEOLOGORUM MONASTERII SECCOVIENSIS DIE 7. M.

MARTH A. 1899 HABITA

a P. GREGORIO DE HOLTUM O. S. B.

*8*.

Inter laudes liturgicas, quibus s. Ecclesia in officiis huius
festivi diei Doctorem Angelicum célébrât, nescio an ulla sit su-
blimior eà, quae continetur in oratione propria. In ipsa s.
Ecclesia non se sistit ut matrem gaudio exultantem quod tantum
Sanctum tulit, non ut supplicem clientem quae Sanctorum meritis
et intercessionibus in via ad patriam adiuvari desiderat et
postulat, non ut magistram summam, quae infallibili eloquio suo
uos edocet de virtutibus, meritis, coronis Beatorum; sed ut hu-
milem discipulam, quae se demittens ad pedes filii sui, hoc unum
enixe petit a Deo, ut, qui Ecclesiam B. Thomae mira eruditione
clarificat, eidem quae docuit, intellectu conspicere concédât. Quibus

verbis dubium non est quin s. Ecclesia normam assignaverit
de studiis philosophicis et theologicis tractandis, excolendis, per-
ficiendis, quâ observata, omnia fausta feliciaque sperare liceat;
quâ neglecta vel contempta, via ad quaelibet mala patescat.
Quae persuasio iam adeo, tum Pontificibus RR., et imprimis
Leone huius nominis decimo tertio, progressum studii thomistici
impensis curis moventibus, turn ipsa historia studiorum philoso-
phicorum et theologicorum monente, animis eruditorum virorum
insita residet, ut res theologica vel philosophica, si paulo
gravions, vel, ut Leo XIII in litteris Apostolicis iam citandis
loquitur, alicuius momenti sit, contra auctoritatem Doctoris Angelici
dirimi in scholis catholicis iam non permittatur, quam quidem
regulam Leo Papa XIII Societati Iesu ut strictam legem in
litteris Apostolicis die XXX Decembris anno 1892 datis impo-
suit. Quo factum est, ut de veritate doctrinae cuiuslibet a Divo
Thoma sine ullo dubio prolatae iamiam disceptationes in scholis
catholicis fere non habeantur, si res alicuius, ut diximus, est
momenti. Relinquitur tarnen dissidium sat diffusum de doctrina
quadam sacramentum ordinis attingente, qua in re, hac festiva
hora, 8. Thomam exponere, defendere mihi propositum est.

Jahrbuch für Philosophie etc. XIV. 1



2 Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo.

Ponit autem s. Thomas in supplements tertiae partis, in
quaestione XL., articulum eumque quintum, hac de re: „Utrum
Episcopatus sit ordo", et respondet: „diceodum, quod ordo potest
accipi dupliciter: uno modo secundum quod est sacramentum, et
sie, ut prius dictum est (q. 37. a. 2. in corp. et ad 1., et art. 4.),
ordinatur omnis ordo ad Eucharistiae sacramentum. Unde cum
Episcopus non habeat potestatem superiorem Sacerdote, quantum
ad hoc, Episcopatus non erit ordo. Alio rnodo potest considerari
ordo secundum quod est officium quoddam respectu quarundam
actionum sacrarum, et sic, cum Episcopus habeat potestatem in
actionibus hierarchicis respectu corporis mystici supra Sacerdotem,
Episcopatus erit ordo." Et ibidem: „Ad secundum dicendum
quod ordo, prout est sacramentum imprimens characterem,
ordinatur specialiter ad sacramentum Eucharistiae, in quo ipse Christus
continetur, quia per characterem ipsi Christo configuramur. Et
ideo, licet detur aliqua potestas spiritualis Episcopo in sui pro-
motione respectu aliquorum sacramentorura, non tarnen ilia
potestas habet rationem characteris. Et propter hoc Episcopatus
non est ordo, secundum quod ordo est sacramentum quoddam."

Iam ordo tractationis hie erit, ut in prima parte quaedam
r.ecessario vel saltern apte praenotanda praemittarnus, in secunda
rationes utramque contradictoriam partem suadentes afferamus,
in tertia tandem quaestionem sensu s. Thomae dirimere conemur.

In primis ergo sensus quaestionis sufficienter est exponendus.
Si quaeritur, utrum Episcopatus sit ordo an non, quaestio

movetur, utrum necne Episcopatus sit ordo specifice distinctus in
ratione sacramenti ab ordine Presbyteratus, uti v. gr. Diaconatus
specifice differt a Presbyteratu.

Si negative respondetur cum s. Thoma, ordo Episcopatus
intelligitur esse adiecta extensio et quoddam complementum
Presbyteratus et characteris Presbyteralis, eo fere modo ut iudex,
qui actum nobiliorem sententiandi habet, reciperet per regis de-
cretum potestatem ad actus inferiores quidem, sed ipsi ex munere
suo non convenientes, quibus receptis, eo ipso evaderet praefectus
alicuiu8 regionis. Sed hie extensionis modus alio loco fusius a
nobis explicabitur. Deinde iam hie cum utilitate notandum esse
videtur, quod s. Thomas duplicem potestatem in ordine distinguit,
potestatem in reale corpus Christi in Eucharistia, qua formaliter
sacerdotium novi testamenti constituitur, et potestas in mysticum
corpus Christi, quae quidem potestas cum prima aliquam con-
nexionem habet, quin tarnen ad Eucharistiam tendat, ut in eo
ut apice ordinis perficiatur, quod saue habetur in ordinibus
Presbyteratu inferioribus, qui eo ipso sub specifice diversa habitudine



Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo. 3

ad eum specifice diversi sunt. Haec altera potestas complectitur
potestatem baptizandi, confirinandi, peccata remittendi in admini-
stratione sacramenti poenitentiae et potestatem roborandi animam
hominis cum periculo vitae graviter aegrotantis per collationein
extremae unctionis, tandem potestatem ordinandi. Et potestas
ordinandi est potestas in mysticum corpus Christi, quamvis
afficiat subiecta, quae in ipso sunt membra potiora i. e. collata
tonsura vel aliis ritibus forte rationem sacramenti non haben-
tibus electa. In haec Ecclesia quod suum est auctoritate sibi
propria dérivât. Billuart id illustrât optime his verbis: „Episcopatus

non ordinat proprium eubiectum ad Eucharistiam sicut alii
ordines, sed alienum tantum subiectum" (Summa s. Th. Suppl.
tract, de sacr. ordinis dissert. IV art. II). Non tarnen negandum
est, ipsa ordinandi potestate denotari et importari indirectam
quandam potestatem in Eucharistiam.

Potestas autem in reale corpus Christi alia est secundum
s. Thomam consummata, quae quidem in solo Presbyteratu inve-
nitur, alia inchoata in ordinibus maioribus et minoribus, quos
omnes s. Thomas rationem veri sacramenti habere contendit.
Potestates in mysticum corpus Christi vocat s. Thomas potestates
hierarchicas, nullo modo intendens affirmare has absolute excludi
a ratione sacramenti. Neque id salva fide facere potuit. Nam
dogma iam aetate s. Thomae fuit, baptismum, confirmationem,
remissiouem peccatorum vere et proprie sacramenta esse, et
sacerdotium novi testamenti ut sacerdotium has sacras partes in
se continere ut quid additum et derivatum, pariter temporibus
s. Thomae doctrina certissima et communissima erat. Unum,
quod s. Thomas articulo citato ponere voluit, est: rationem
formalem distinguendi in ordine singulos ordines sub ratione
sacramenti, debere esse id quod in sacramento ordinis est cnlmen,
apex et prout est hoc, Eucharistiam dico, nullo modo vero ali-
quam potestatem, quae perfecti rationem iam supponit, licet ali-
quid insuper addat per modum cuiusdam complement, v. gr.
ordinandi.

Ut consequens rigoris logici ex hac s. Thomae doctrina
rivatur, ordines qui directum eamque specifice diversam ad

s-Eucharistiam habitudinem important, esse ordines sacros
specifice diversos; ordinem vero qui habitudinem, licet gravissimarn,
a corpus Christi mysticum dicit, Episcopatum, esse alienum
a numéro ordinnm specifice diversorum. Cave tamen credas ex

oc rina s. Thomae talem ordinem nullo modo aut habere ra-
nem sacramenti, aut nullo modo imprimere characterem. Nam
sententia s. Thomae ordo Episcopatus pertinet vere et proprie

1*



4 Quaeritur utrura Episcopatus sit ordo.

ad sacramentum ordinis, non tarnen per se, ut Presbyteratus et
alii ordines, sed propter aliud, id est, propter Presbyteratum
et in ordine cum hoc: imprimit quoque characterem sacramenti
indelebilem, non tarnen ex se nec specifice diversum a charactere
Presbyterali. Consequens est, ordinationem Episcopi non ex toto
aequivalere ordinationi Presbyteri, sed esse sacram ordinationem
ex ordine ad characterem Presbyteratus extensi in Episcopatu.

Quibus expositis iam patet, omnino alienum esse a doctrina
s. Thomae extensionem characteris intelligere ut Vasquez (in
3. p. disp. 240. c. 5., et disp. 239. c. 6. n. 51.), qui negat ordi-
natione Episcopali quid reali effici iu subiecto, aiens, Presbyteratus

ordini sive ex natura rei et necessario, sive congruenter
praerequisito ad instar fundamenti et conditionis absolute ne-
cessariae addi relationem destinationis divinae ad hoc aut illud
mini8terium per modum extrinsecae cuiusdam denominationis.
Eodem ergo modo se habet secundum Vasquez ilia divina ordi-
natio ut regis decretum, quo ci vi, in quo ex praescripto legis
praerequiritur v. gr. nobilitas ut conditio necessaria ad munus
aliquod publicum capessendum, illud munus confertur: sane
functiones a tali viro sine ordinatione regis omni effectu iuris
carerent, et nihilorainus ilia ipsa nil reale in subiecto ponitur.
Deinde ad pleniorem intelligentem s. Thomae notandum est,
secundum s. Thomam potestatem ordinandi directe ordinatam
esse ad corpus Christi mysticum eiusque salutem, tum eo, quod
sine sacra eaque perenni ordinatione Sacerdotum, ipsum populum
fidelem perire necesse sit, tum eo, quod sine perenni subsistentia
mysterii Eucharistici animas fidelium misere tabescere et salute
privari sine dubio contingat.

Tandem dicendum est, quid, sententia s. Thomae relicta,
absolute ab adversariis poni et defendi posset. S. Thomas, ut
dictum est, affirmât, potestatem in reale corpus Christi esse
potestatem specifice supremam in sacramento ordinis, ex quo omnis
specificatio eorum graduum desumenda sit, qui et prout
Presbyteratum tamquam ad apicem suum tendunt. Potest ergo primo
modo contradictionis concedi s. Thomae, potestatem in reale corpus
Christi esse potestatem specifice supremam, ita ut quaelibet alia
sit inferior, sed negari Episcopatum esse eius accidentalem
extensionem, aut ponendo, Episcopatum nullo modo nec intrinsece
nec per aliquam extrinsecam ordinationem connecti cum Sacer-
dotio, sed referre se ad aliam potestatem, eo fere modo, ut ordo
exorcistae secundum nonnullos non se refert ad potestatem in
reale corpus Christi in Presbyteratu existentem, sed ad sacra-
mentum baptismi; vel ponendo, Episcopatum supponere quidem



Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo. 5

Presbyteratum, sed solum propter aliquam congruitatem, ita ut
non sit eius intrinsecum complementam.

Prima positio impossibilis est, nec fit ab ullo auetore.
Seconda positio est eeleberrimi commentatoris Scoti, Hiquaei, qui
1. IV sententiarum, dist. XXIV, q. unicam commentans in
numéro 49 scribit: „Episcopatus universalitate potestatis excedit
reliquos. Unde sicut dicit maiorem potestatem super corpore
mystico Ecclesiae, cuius compago s. unio maxime respicit corpus
verum Christi ita etiam congruum fuit, ut haec potesta»
tantum posset acquiri supposita potestate in verum corpus Christi."
In hac sententia manifestum est excludi intrinsecam unitatem
ordinum sacramentum ordinis constituentium : nam in ea posset
per se et natura rei attenta quia episcopus valide ordinari, qui
nondum Presbyter factus esset: sola ratio invalidam iliam sus-
ceptionem ordinis reddens esset positiva lex Christi. Consequens
est, ipsum Episcopum per se, seu ex sua intima natura, constituer

ordinem a ceteris ordinibus essentialiter distinctum, ut
nullam cum iis habentem connexionem. Ergo iam non unum
systema exhiberet sacramentum ordinis, sed duo. Quinimmo non
immerito quis dixerit, in hac hypothesi novum sacramentum
existere. Nam novum sacramentum adest, cum specifice nova
gratia per Signum sacrum confertur ita, ut subordinate intrinseca
9'iae in sententia s. Th. omnino affirmatur et salvatur, non
s'mul importetur. Q,uod patet ex sacramentis baptismi et
confirmations, quae tarnen aliquam veram intrinsecam connexionem
nd invicem dicunt.

Kec valet, si opponas, Episcopatum et Presbyteratum convenue

in una communi ratione, potestate administrandi sacramenta.
-Nam haec ratio unitatem quidem generis constituit, quin tarnen
specificam et numericam differentiam auferat. Etiam Confirmatio
et Eucharistia in una communi ratione, in conferendo augmentum
gratiae, conveniunt, et nihilominus sunt duo sacramenta.

Sed in hac ipsa sententia Hiquaei loco interni complementi
0 nm presbyteralis per Episcopatum causatl induceretur externum

complementum, quia Hiquaeus concedit potestatem in verum
corpus Christi esse potestatem supremam eamque solam non
su licere ad adaequatum bonum commune, i. e. Ecclesiae Christi.

rgo sententia s. Thomae doctrina non tarn negatur, quam
a iquo modo modificatur.

Secundo modo contradictoriae opiuionis potest negari, po-
a i consecrandi aliam potestatem aequivalere non posse. Hoc
probabile défendit Schell in secunda parte voluminis tertiae

suae Dogmaticae scribens in pag. 646:



fi Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo.

„Es ist nicht einleuchtend, dafs die Gewalt in lebendigen,
gottebenbildlichen freien Personen unvergängliche geistliche
Gnadenwirkungen hervorzubringen und ihnen Gott den heil. Geist
selbst mitzuteilen irgendwie geringer sei als die Gewalt der
Wandlung von Brot und Wein in Christi Leib und Blut. Der
mystische Christus läfst sich nicht dem realen Christus
gegenüberstellen; der vernünftige Empfänger der sakramentalen Nahrung

nicht geringer schätzen als das hl. Nahrungsmittel selbst."
Etiam in hac sententia manifestum est non attendi ad sta-

tuendum aliquod principium internum, quod ordines, sacramentum
ordinis per modum unitatis per se et non accidentalis constitu-
entes, ad hanc unitatem redigat. Non dico, hanc unitatis norraam
in illa sententia formaliter negari, sine dubio tarnen nullo modo
attenditur, Episcopatus et Presbyteratus ut aliquid sui iuris iuxta
se pouuntur, coordinantur, non subordinantur, et cum alii ordines,
vel saltern Diaconatus in sententia sacramenti rationem ceteris
ordinibus negante, propter respectum ad reale corpus Christi cum
Presbyteratu unum systema efficiant, evidens est, duo systemata
in uno sacramento ordinis exsistere. Insuper respondeatur oportet
ad id quod obiicit Gonet (Clypeus: tract. VII. de ordine, disp. 4.
a. 2. § I. n. 18.): „pares esse Episcopatum et Presbyteratum
répugnât ex illa lege qua diversae rerum essentiae minus possint
esse aequalis perfectionis quam diversi numeri pares, quorum
tota ratio in aequalitate constat."

Tertio modo contradictionis poni potest potestatem Episcopi
esse potestatem specifice superiorem, eaque proinde constitui
Episcopatum, ut ordinem specifice diversum ab ordine Presbyteratus.

Id défendit Schell, loco citato, dicens:
„Wenn das Wesen des Priestertums formell in der Eucha-

ristischen Opferfeier gelegen wäre, so würde immerhin noch
gelten: Derjenige besitzt die Konsekrationsgewalt in vollkommener
Art, der sie anderen mitteilen kann, wie der Bischof, der sie in
ihrem Ritus näher bestimmen kann u. s. w."

Verum est, qui potestate ordinandi gaudet, plus potestatis
super Eucharistiam habere quam qui sola potestate consecrandi
fruitur: nam, ut dictum est, potestati directae indirecta quaedam
addita est. Proinde sub hoc respectu Schell omnino recte scripsit.
Sed aliud est, habere plus potestatis, aliud, habere potestatem
nobiliorem. Quisnam vero velit dicere, potestatem indireetam
elevatiorem esse potestate directa, quisnam audeat asserere, si
illae duae potestates in se inspiciantur et ad invicem comparen-
tur, potestatem ordinandi nobiliorem esse potestate consecrandi?
Schell omnino illas duas rationes confudisse videtur. Recte ergo



Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo. 7

de eius assertion« affirmamus: Haec sententia cum duas partes
formaliter diversas in potestate Episcopi esse concedit, sed earum
ad invicem relationem nullo modo considérât, extra statum quae-
stionis versatur, nullamque considerationem meretur.

Quarto modo contradictionis poni potest, Episcopatum sim-
pliciter eo esse ordinem specifice diversum, quod, licet non maior,
immo inferior, tamen nova potestas eo acquiratur.

Id iterum Schell, loco citato, ut probabile sustinet, sicuti
iam Scoto, loco citato, probabile visum fuit. In eodem sensu
scribit Dr. Ernestus Furtner in libello suo: „Das Verhältnis der
Bischofsweihe zum hl. Sakrament des Ordo" (München 1861)
pag. 81: „Der formelle Unterscheidungsgrund der ordines wird
zu eng gefafst, wenn man ihn mit solcher Ausschliefslichkeit in
die Beziehung zur hl. Eucharistie setzt. Er mufs in der Spendung

der Sakramente überhaupt gesetzt werden, und da alle
Sakramente in der hl. Eucharistie sich konzentrieren und vom
hl. Opfer ihre Kraft und Wirksamkeit herleiten, so ist allerdings
die Rücksicht auf die Eucharistie vorzüglich mafsgebend, aber
nicht ausschliefslich in Betracht zu ziehen."

Manifestissimum est, in hac sententia omne principium uni-
tatis internae singulos ordines attingentis auferri, et eonsequenter
omne systema in ordinibus cessare, et numerum sacramentorum
augeri. Postremo in hac prima parte aliquid dicendum est de
historia ipsius coutroversiae.

Constat hanc quaestionem agitari coepisse temporibus na-
scentis Scholasticae. „Partem negativam", dicit Scotus, loco
citato, „docent omnes antiqui theologi, praeter solum Altisiodo-
rensem." In hoc numéro sunt inpriinis Hugo a s. Victore, in
'• 2. de sacramento fidei, part. 3. cap. 12., Petrus Lombardus, in
1- 4. Sent. dist. 24., Alexander Halensis, in p. 4. Surnmae, q. 20.
membr. 8, art. 1., et q. 21. membr. 4. ad 4. Albertus Magnus
nanc rationem dat in favorem senteutiae negantis: „Cum nullus
posset esse" actus excellentior, quam conficere corpus Christi,
nullus potest esse ordo post Sacerdotium; sed iurisdictionum
otücia sunt distincta super corpus mysticum cui intendunt
auter olfieiati, et quando eonsequenter aeeipiunt gratiam, non ad

ordinem, sed ad exsecutionem iurisdictionis in Ecclesia si sunt
•gni" (in 4. dist. 24. a. 39.).

S. Bonaventura haec habet de re nostra: „Episcopatus, prout
is inguitur contra Sacerdotium, dicit dignitatem quandam vel

cium Episcopi annexum, et non est proprie nomen ordinis, nec
ovus character imprimitur, nec nova potestas datur, sed potestas
ata ampliatur Hoc etiam tenet communis opinio, quod in



8 Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo.

Episcopatu character novus non iinprimitur, sed illi aliqua emi-
nentia confertur, quae semper manet cum ipso charactere ordinis,
ablatâ omni iurisdictione" (in 4. dist. 24. p. 2. a. 2. q. 3.).

Post s. Thomam tota eius schola quasi unanimi consensu
doctrinam Angelici sustinuit usque ad tempora nostra. Videantur
nomina praecipua apud Scotum, loco citato. Usque ad saeculum
decimum sextum sententia s. Thomae omnino in scholis prae-
valuit, si aliquot auetores excipias, ut Guilielmum Altisiodorensem
(1. 4. Summae tract. 8. q. 1.).

E patribus Societatis lesu a s. Thomae partibus steterunt
teste Gonet, loco citato, Reginaldus, Henriquez, Comitolus, Amicus,
alii. Suarez (in 3. p. disp. 11. sect. 5.) sententiam thomisticam
probabilem censet esse. cf. Scotus, 1. c.

Inde a saeculo decimo sexto usque ad nostram aetatem
numerus theologorum et canonistarum s. Thomae in hac re ad-
versantium, semper magis crevit. Sufficiat citare viros praestan-
tiores, inter quos sine dubio praeeminet Caietanus, qui in tractatu
undecimo opusculorum a s. Thoma recedit. Petrus Soto 0. P.
in opere „de institutione sacerdot. lect. 4. de sacramento ordinis",
scribit: „hoc, ut minimum, certa fide tenendum est, quemlibet
horum ordinum verum esse sacramentum, et sacramento quoque
vero tradi." Michael de Medina 0. S. I., qui una cum Petro
Soto interfuit Concilio Tridentino, perieulosum esse ait defendere
contrarium (1. I. de sacror. hominum continent, c. 15.). Navarrus
(in Manuali c. 22. n. 18. et c. 27. n. 163.). Johannes Eck (1. I.
de primatu Petri c. 22.). Johannes Puteanus (in Summam s. Th.
q. unica de sacr. ord. dub. III. et VI. concl. III.). Estius (in
4. dist. 24. § 28.). Franciscus Sylvius (in 3. p. q. 40. a. 5.
concl. 2.). Petavius (Theol. dogm. de eccles. hierarchia 1. 2. —
Dissert, eccles. de episc. dignit. et iure). Thomassin (Vet. et
nov. Eccl. discipl. de benef. p. 2.). Ludovieus Habert (Theol.
torn. VII. de sacr. ord. p. 1. c. 4.). Tournely (de sacr. ord.
q. 6. a. 1.). Benedictus Papa XIV. (de syn. dioec. 1. 8. c. 9.

n. 2.). Maldonatus (de sacr. ord. q. 4. init.) haec scribit: „In
hac re videntur mihi iuris pontificii periti melius sentire, quod
dicant plures esse quam ordines septem. Tota enim antiquitas
plena est testimoniis, et Episcopatum quidem esse ordinem di-
stinctum adeo perspicuum est ex omnibus conciliis vetustissimis
et ex canonibus apostolorum, ut nemo negare possit, nisi qui
non legerit." Et Bellarminus vocat hanc sententiam „assertio
certissima" (Disputationum tomus 3. controv. 5. libr. 2. de sacr.
ord. c. 5.).

Et de nostra aetate, idest, usque ad renovata studia thomistica



Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo. 9

se porrigente, testatur Perrone, earn esse nunc teraporis com-
munem, et ait, earn „esse omnino tenendam" (vol. IX. tract, de
ordine schol.).

Xovissimis tamen temporibus theologi iterum sententiae s.
Thomae adhaerere coeperunt, ut v. gr., Billot, in opere „de
Ecclesiae sacramentis Commentarius in tertiam partem s. Th."
tona. poàter. thesi trigesima altera (p. 281) scribit: „Dicendum
videtur novum characterem in consecratione Episcopali non dari,
sed praeexistentem ampliari ad eas sacrorum collationes, quae
completive ac veluti cumulative per legem Novi Testamenti sacer-
dotio adscribuntur."

Sed iam ad secundam partem tractandam accedere oportet,
in qua rationes pro et coDtra afferri solitae ponendae sunt.

Et contra s. Thomam haec dicenda videntur.
Primo: In sacris scripturis exhibetur Episcopatus ut ordo

specifice distinctus a Presbyteratu. Ergo est.
Prob. Antec. In ss. Scripturis non aliter Episcopatu quam

Presbyteratu gratiam conf'erri invenitur, cum in epist. I. ad Ti-
inotheura c. 4. v. 14. dicitur: „Noli negiigere gratiam, quae in
te est," et in epist. II. ad eundem c. I. v. 6.: „admoneo te ut
resuscites gratiam Dei, quae est in te per impositionem manuum
tnearum."

Secundo: S. S. Patres in innumeris locis Episcopatum ut
ordinem specifice diversum exhibent. Ergo est.

Prob. Antec. S. S. P. P. Episcopatum in ratione sacra-
menti omnino aequiparant Sacerdotio. Atqui id nullum sensum
habet, nisi propriam speeiem exhiboat, cum id quod sui iuris et
propriae speciei non est, non possit alteri absolute aequiparari.

Prob. Mai. S. Martyr Ignatius, in epist. ad Smyrn. scribit:
,,nài>T£ç xcû BJtlöxojccp àxoZov&elte œç 'irjOovç XqiOtoç tcö
naxçi xal xcô jcçtoffvztçim mç zolç, Ajcoox6).oiq." Est ergo
secundum ipsuui caput quidem Presbyterii, sed non coutinetur
m ipso: est ergo Episcopatus ordo novus, ergo specifice distinctus.
Idem exprimit s. Martyr in epist. ad Ephes. c. 3. (apud Furtner,
'• c-, p. 27.).

Optatus Milevit., de schism. Donatist. 1. 1. c. 13. scribit:
>,quid commemorem laieos? quid ministros plurimos? quid

^
laconos in tertio, quid Presbyteros in secundo Sacerdotio con-

® itutos? Ipsi apices et priucipes omnium, aliqui Episcopi, illis
emporibus instrumenta divinae legis impie tradiderunt."

c
-^ugustinus in 1. 2. contra epist. Parmeniasi, c. 13. n. 28.,

cuius
01~'nat'onem Episcopi simpliciter „ordinationis sacramentum",
e ectum indelebiliter permanere asserit in ordinato.



10 Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo.

S. Leo Papa, serm. 4. in anniversario assumptions suae,
scribit: „Ut unum celebretur in toto Ecclesiae corpore sacra-
men tu m pontificii, quod effuso benedictionis unguento copiosius
quidem in superiora profluxit, sed non parce etiam in inferiora
descendit."

Censet ergo certe S. Pontifex, Episcopatum non esse solum
sacerdotii extensionem.

S. Gregorius Magnus, libr. VI. in 1. Reg. c. 3., scribit:
,,Oornu pleno Sacerdotes unguntur, qui ad summum gradum per-
veniunt cum plenitudine gratiarum." Censet ergo s. Doctor,
gratiain sacramentalem conferri in ordinatione Episcopi, et con-
sequenter ipsum esse sacramentum, certe non imperfectius ipso
Sacerdotio, nam s. Gregorius sine ulla restrictione loquitur.

Tertio: Si differentia ordinum usque ad Presbyteratum
sufficit ut ordines specifice diversi habeantur, differentia inter
Episcopatum et Presbyteratum idem efficere valet.

Quarto: Habetur specifica differentia, si explicatio s.
Thomae aliquid inintelligibile prae se fert. Atqui id verificatur.
Ergo.

Prob. min. Extensio ilia certe non intelligi potest, ut con-

tingit in quantitate, quae non extenditur additione novi gradus
ad priorem, sed ratione subiecti per novam dilatationem eiusdem
formae prion's, accidentis quantitatis.

Eeque aliquo analogo modo intelligi potest. Nam ens
spiritual aliquo obiectivo inodo in se vere extendi impossibile est.
Potest sane potentiae spiritualis, ut est character ordinis, crescere
intensitas, at, ut per se patet, in eodem specifico ordine remanent
oportet, et proinde absolute impossibile est, vim sacerdotio, quae
ex natura sua nullo modo extenditur ad officia Episcopalia,
recipere in se banc novam energiam per aliquam sui ipsins
extensionem. Ex quibus etiam iam patet, repugnare explicationein
a relationibus suinptam, unam ad diversos terminos posse extendi,
ut paternitas quae fuit ad priorem filiuin, extenditur ad ceteros.
Similitudo euim, ut dicit Hiquaeus, loco citato, non cnrrit, quia
in eo casu requiritur, ut termini sint eiusdem rationis, nempe
specificae, et procédant secundum eundem modum causandi a

generante per generatiouem. Hie autein actus potestatis Sacer-
dotalis et Episcopalis sunt diversi ordinis et speciei; ergo nequit
eadem potestas extendi ad utrosque Per hoc etiam patet
ad instantiam de extensione habitus scientiae totalis ad plures
conclusiones, quia id affirmantes asserunt habitum non multipli-
cari in specie et ei correspondere ex parte obiecti aliquam



Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo. 11

rationem unam formalem, quosumque modo explicetur, sub qua
respiciatur ab habitu.

Hie autem neque character Sacerdotalis virtute includit
Episcopalem neque etiam character Sacerdotalis extendi
potest ad actus Episcopales, sicut idem principium applicatum di-
versis conclusionibus quas includit, eas continet iu seipso, quantum
ad veritatem et extrema s. terminos invariatum. Ergo impossi-
bilis est oinnis extensio.

Qu into: Ratio éxtensionis non minus adest in sacramento
confirmationis relate ad sacramentum baptismi, et nihilominus
sunt duo distincta sacramenta. Ergo neque ratio extensionis ad
nova sacra munia prohibet Episcopatum esse ordiaem specifice
distinctum.

Rationes sententiae s. Thomae suasivae hae afferri possint.
Primo: Tridentinum, sess. 23. cap. et can. 2, nonnisi septem

reeenset ordines, incipiendo a Sacerdotio, nulla mentione facta
Episcopatus, cuius solum meminit cap. 4. et can. 6., ubi loquitur
de gradibus dignitatis. At, si consecratio Episcopalis esset ordo
distinctus a Sacerdotio, non debuisset Concilium, recensendo
ordines, istum praetermittere. Ergo.

Nec valet, si cum aliquibus recentioribus dicatur, ideo a
Coneilio inter ordines non numerari Episcopatum, quia est causa
ceterorum ordinum. Nam si esset ordo distinctus, nihilominus
debuisset assignari, tum quia ea res gravioris momenti in
controversy's cum protestantibus erat, tum etiam quia absolute im-
probabile est, Patres in re adeo populum fidelem directe spectante
proindeque eminenter practica talibus subtilitatibus voluisse uti,
tum denique, quia ipsa ratio causae indeque effluentis eminentiae
provocabat ad distinctionem huius ordinis declarandam.

Secundo: Potestas absolvendi a peccatis, quae est potestas
realiter distincta a potestate consecrandi corpus Christi, et per
specialem actum in ordinatione confertur, nulla est, non prae-
mi8sa potestate consecrandi, quia non est character, sed cha-

^acteris extensio et compleinentum intrinsecum. Ergo neque
--piscopatus est ordo distinctus, quia alias, saltern per se et sine

aequo positivo decreto, consecratio Episcopalis esset rata et va-
1 a) etiam non pracmisso Sacerdotio.

Tertio tandem, suaderi potest conclusio hoc discursu: „si
verum est in naturalibus hoc axioma: non sunt multiplicanda
entia sine urgenti necessitate: ,a fortiori verum erit in super-a uralibus, cum gratia magis abhorreat a superfluo, quam na-

a' ne dicamus Deum plures actiones supra naturam producere
m Slnt necessariae ad effectum quern intendit; sed Episcopus



12 Quaeritur utrum Episcopates sit ordo.

potest munia Episcopalia exercere, puta conferre sacramentum
confirmationis et ordinis, per characterem Sacerdotalem, ut habet
adiunctum modum aliquem physicum et supernaturalem, quo com-
pletur et ad munia ilia extenditur, ut constat exemplo
characters Sacerdotalis, qui se extendit ad corpus Christi my-
sticuin et potestatem recipit absolvendi a peccatis absque novi
characteris additione per hoc solum quod modum aliquem
supernaturalem recipiat: alioquin tot essent admittendi characteres qnot
sunt actiones supernaturales et hierarchicae, quae a Sacerdote
vel Episcopo exercentur, et sic alius daretur character ad con-
secrandum corpus Christi, alius ad confirmandnm, alius ad con-
lerendum sacramentum extremae unctionis, alius ad absolvendum
a peccatis, quod nullus theologorum dixit; ergo etc." (Gonet,
loco citato, n. 31.)

Quibus dictis, iam tertiam partem aggrediamur.
In primis quaedam notare iuvet, quae praeparant Solutionen)

quaestionis.
In sententia s. Thoinae duplex, ut dictum est, sacra po-

testas distinguitur: „potestas ordinis in reale corpus Christi, et
potestas ordinis in mysticum. Utramque ponit s. Thomas esse
in subiecto illo affecto aliquid reale et indelebile: subordinat
autem I). Angelicus illas duas potestates ad invicem ita, ut dicat,
potestatem proprie Sacerdotalem esse absolute summam in Eccle-
sia, eaque constitui formaliter Sacerdotii Christi in Ecclesia con-
tinuationem ita, ut ilia alia potestas sacris ministris competens
et in se a prima essentialiter distincta, continuationem dicat
primae potestatis complementumque connaturale. Nam cum po-
testate conliciendi mysterium corporis et sauguinis Christi cohaeret
potestas illud fidelibus ministrandi; deinde ipsa Eucharistia ut
sacramentum perenne medium requirit, ut semper omnium tem-

porum fidelibus praesto sit. Ex consequenti potestas Eucharistica
ad hoc noscitur se extendere primo, ut fideles etiam reddat aptos
atque idoneos susceptioni huius sacramenti, quia, ut dicitur in
1. 4. c. G. c. 74., eiusdem virtutis videtur esse, aliquam per-
fectionem tribuere et ad susceptionem illius materiam proximam
praepararc. Redditur autem aptus et congruus fidelis ad huius
sacramenti perceptionem per hoc quod est a peccato immunis:
non enim potest aliter Christo spiritualiter uniri, cui sacramen-
taliter coniungitur, hoc sacramentum percipiendo. Oportet ergo
quod potestas ordinis se extendat ad remissionem peccatorum per
dispensationem illorum sacramentorum, quae ordinantur ad peccati
remissionem, cuiusmodi sunt baptismus et poenitentia" (loco
citato).



Quaeritur utruin Episcopatus sit ordo. 13

Secundo potestas Eucharistica intelligitur se extendere ad
aliquam facultatem sacram, per quam potestas consecrandi in
Ecclesia semper maneat, quae alia esse non potest quam potestas
sacra ordinandi. Haec ab intrinseco et proinde necessario su-
sceptionem sacramenti Presbyteratus supponit, tum quia iam
ceterae sacrae potestates, ut absolvendi etc., eundem suppouunt
et Episcopatus ultimum complementum dénotât, tum quia Episcopatus

differenter a ceteris sacris facultatibus vere, licet indirecte,
facultatem supra ipsum reale corpus Christi exhibet, et conse-
quenter, cum respectus indirecti supponat quod in recto notatur,
potestatem Presbyteratus supponit.

Quibus dictis, iam patet sacros ordines specifice inter so
distare posse solummodo secundum diversitatem directae habitu-
dinis ad Eucharistiam, minime vero ad sacras hierarchicas actiones:
alioquin diaconatus differret a presbyteratu per duplicem speciem,
quod nemo unquam dixit. Sed actus Episcopatus est actus hie-
rarchicus; nam, cum nihil addat potestati consecrandi, sed per
potestatem inferiorem, licet indirectam relationem ad reale corpus
Christi innuentem, ipsam ab extrinseco quasi compleat eo quod
Christus quidem maneat in aeternum minime autem Sacerdotes
ipsius, per consequens actus Episcopalis minime est actus stricti
ordinis. Ergo Episcopatus est solum extensio et complementum.

Secundo notare libet iamiam in pluribus quae in parte prima
et secunda allata sunt, exstare probationem nostrae thescos et
refutationem sententiae adversae. Ad ea liceat hie advertere.

Tertio notetur, ordinem, quern forte demonstraveris nec esse
extensionem ut complementum nec sufficienter importare directam
habitudinem ad reale corpus Christi, non constitui in ratione
sacramenti: nam certum est, sacros ordines efficere unum systema.
Id dico ut obiectionem praeveniam, quam facit Schell, loco cit.
Dicit enim: „Exorcismus und Lektorat haben viel mehr Beziehung
zur Taufe als zur Eucharistie."

Bene, si Schell id evidenter demonstraverit, consequens
quidem est, illos non esse veros ordines, minime autem senten-
tiam s. Thomae esse falsam.

Neque in animo est hic argumentum afferre quod depromitur
e numéro ordinum, qui Septem recensentur, id quod saepe ab
auetoribus instituitur. Nam sive solum Diaconatus, Presbyteratus,
Episcopatus habent rationem sacramenti, sive etiam ceteri ordines,
sententia s. Thomae semper intacta manet.

Sed iamiam argumenta sententiae s. Thomae demonstrativa
afferre oportet.



14 Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo.

1. arg. Sacramentum ordinis est unus ordo in pluribus
rationibus, sacramenti notam habentibus, exsistens.

Atqui plenitudo huius sacramenti est Sacerdotium. Ergo
ceteri solummodo ut eius quaedam participationes vel ut quaedam
extensiones. Atqui Episcopatus ut Episcopatus non est partici-
patio Sacerdotii. Ergo extensio. Ergo non ordo specifiee di-
stinctus.

Maior est de fide.
Prima min. est extra controversiam apud omnes theologos.

Vide eius probationem si libet ap. Billot t. I. thes. XIX.
2. arg. est P. Billot, 1. c., et sic sonat: „Unus ordo non

peudet a praecedenti quantum ad necessitatem sacramenti, quia
singuli ordines in singulis subiectis possuut esse seorsum. Sed

Episcopalis potestas depeodet a Saeerdotali, quia nullus potest
valide consecrari Episcopus, nisi prius Presbyter exsistat. Ergo
potestas Episcopalis prout condivisa a Presbyterali, non est
aliquid per se stans, sed merum complementum, sine eo, cuius
complementum est, exsistere, non valens, ac per hoc, Episcopatus
adaequate sumptus non tam distinctus ordo dicendus est quam
distincti ordinis ultima consummatio. — Nunc autem cum
character et ordo convertantur illud quoque consequens esse
videtur: in consecratione Episcopali novum characterem non dari,
sed praeexistentem characterem Presbyteralem ulterius determi-
nari ac perfici, pro quanto ad eas sacrorum ministrationes am-
pliatur, quas simplex Sacerdotium in sui muneris ambitu non
habet."

3. arg. Ut vera et intrinseca unitas sacramenti ordinis, ut
oportet retineatur, principium intrinsecum huius nnitatis efficiendae
reqniritur. Atqui sententia quae s. Th. adversatur, tale
principium ponere non valet. Ergo falsa est.

Mai. evidens est.
Min. iam sufficienter illustrata et probata est in partibus

praecedentibus.
4. arg. Id quod est in aliquo ordine supremum potest

quidem specificare ea quae ad ipsum ut ad sui apicem tendunt
et ordinantur, minime autem ea, quae ex ipso resultant. Sed in
ordine Sacramenti Eucharistica facultas est supremum ad quam
ceteri ordines quidem ut ad suum apicem ordinantur, ex qua
autem Episcopatus résultat. Ergo.

Maior, ex qua pendet vis argumenti, patet ex eo, quod
finis est specificare omnia, quae sub ipso continentur, ita ut horum
species intima pendeat ex specifiee diversa relatione ad finem,
et ea, quae ex fine iain realizato resultant, sub relatione ad



Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo. 15

finem non specificentur, sed ex se ut complementa sunt, ut patet
in actibus humanis. Sed dicto modo se habet supremum iu
ordine aliquo relate ad ea, quae ad ipsum ut apicëm tendunt, et
en quae coDsequuntur. Ergo.

5. arg. quod est clarissimi Mezger in sua theologia Scho-
lastica de sacramento ordinis, disp. 41. a. 1. § 111.: „Si Episcopatus

esset a Sacerdotio adaequate distinctus, esset ipso inferior,
siquidem potestas confirmandi et ordinandi est ignobilior quam
potestas consecrandi corpus Christi : Consequens autem répugnât,
doctrinae Tridentini et Ecclesiae Catholicae, secundum quam
primus gradus in hierarchia ecclesiastica est Episcopatus, iuxta
textum Aposboli: ,Posuit vos Episeopos regere Ecclesiam Dei'."

Postremo respondendum est ad argumenta adversariorum.
Ad primum ergo dicendum, minime in ss. scripturis Episco-

patum exhiberi ut ordinem adaequate distinctum a Presbyteratu.
Nam si in ipsis, nulla differentia assignatâ inter Episcopum et
Presbyterum, Episcopo gratiam conferri dicitur, id explicatur his
verbis P. Billot, loco citato, p. 287.: „indiget gratia, qua nou
mdigut Sacerdotium simplex, maxime propter munus et officium
regendi, ad quod natura sua dicit habitudinem."

Ad secundum dicendum, SS. PP. tantum magnificis verbis
efferre aut eminentiam muneris Episcopalis iurisdictione sua re-
gentis ecclesias particulares et centrum unitatis praestantis, aut
eminentiam gratiae eollatae, quae omnia nihil faciunt contra thesim.

Ad tertium neganda est paritas, ut ex omnibus hactenus
d'ctis iam patet.

Ad quartum dicendum, responsum huius obiectionis vim
enervans iam in secundo argumento senteutiae s. Thomae suasivo
tuisse datum.

Retineatur ergo, impressionein illam quae fit in collatione
bgn'g18 ®P'8C0palis, in se sola inspectam, non dicere characterem,

ne tarnen in fila intrinseca connexione cum Presbyteratu eius-

raet
Cont'n.uatione ad quaedam munia sacra. Nam revera cha-

flT lmPr'mi inm post celebratum concilium Tridentinum
aa e negari non potest, quod in sess. 23. cap. 4. docuit:

g
°.lam vcro in sacramento ordinis, sicut in baptisino et con-

merit
10116 C'laract;er imprimitur, qui nec deleri nec auferri potest,

t
8> 8ynodus damnat eorum sententiam, qui asserunt novi

et en^' !5acerdote8 temporariam tantummodo potestatem habere,
e88eSe-e r.'*;e ordinatos laicos effici posse." Postea subdit, id
déclarât0 laS*''Cam kimarchiam confundere: „Proinde s. synodus

Anost 1

' ^rae^er ceteros ecclesiasticos gradus, Episeopos, qui in
orum locum successerunt, ad hunc hierarchicum ordinem



16 Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo.

praecipue pertinere." ,,Haec verba, ait Hiquaeus, 1. c. n. 24.,
ex causali referunt doctrinam in initio capitis datain de impres-
sione characteris et eins indelebilitate. Item errores contrarios
quibus in verbis praemissis per veritatis oppositae declarationem
adversatur. Ergo supponit in ordinatione Episcopi imprimi cha-
raeterem."

Etiam in sess. 7. de sacramentis in genere can. 9, docet,
praedicta tria sacramenta imprimere characterem in anima.

Ad quintum 1. dicendum, ex parte nobis aliquid concedi,
ex parte ipsa obiectione nobis subministrari principium ipsam
confutandi. Conceditur nobis, potestatem ordinandi esse comple-
mentum potestatis consecrandi: submiuistratur autem principium
confutations tum eo, quod duo nova sacramenta certo exsistere
oportet, ubi confertur nova gratia, quin intercédât subordinatio
ad invicem: Atqui secundum assertionem adversariorum duae
species gratiae sine subordinatione exsistunt. Ergo et duo
sacramenta. Deinde nobis non relinquitur libertas, Episcopatum in
se sola inque eâ, quae illi propria est, relatione ad Eucharistiam
inspicere quin eum cum aliis ordinibus comparemus; nam una
cum ipsis efficit unum sacramentum ordinis. Sed si ilia compa-
ratio instituitur, statim etiam manifestatur ratio, cur alii ordines
Presbyteratu inferiores possint inter se specifice differre minime
autem Presbyteratus et Episcopatus.

Ad quintum 2. dicendum, paritatem negandam esse. Nam

neque baptismo neque confirmatione potestas activa ad sacra
peragenda obtinetur, ex quo capite tota arguraentatio s. Thomae
fluit. Verum quidem est, confirmationera se sisters ut quoddam
complementum baptismi, quia efficit hominem, qui per baptismurn
in vitam christianam regeneratur, expeditum ad luctam spiritu-
alem; sed verum est etiam „ex similitudine corporalis vitae, quod
alia est actio hominis statim nati, et alia actio, quae ei competit
cum ad perfectam aetatem pervenerit. Et ideo per sacramentum
confirmations datur homini deputatio ad quasdam alias actiones
sacras praeter illas, ad quas datur ei deputatio in baptismo.
Nam in baptismo accipit homo inunus ad ea agenda, quae ad
propriam pertinent salutem, prout seil, secundum se ipsum vivit;
sed in confirmatione accipit munus ad agendum ea, quae pertinent

ad pugnam spiritualem contra hostes fidei, sicut patet
exemplo Apostolorum, qui antequam plenitudinem Spiritus s. acci-

perent, erant in coenaculo perseverantes in oratione, postmodum
vero egressi non verebantur publice fidem lbteri etiam inimicis
fidei christianae." Billot, 1. c. th. I. p. 275. Patet ergo sim-
pliciter novum characterem imprimi. Nam sicut prudentia monastica



Der Reformkatholicismue. 17

et politica specifice differunt, sic etiara vita ehristiana privata et
publice manifesianda in pugna fidei. ijed Episcopatus et Pres-
hyteratus non sunt duo vitae status, sed cum ceteris ordinibus
unus in pluribus partibus, in quarum assignanda et declaranda
differentia nunc laboramus.

Quibus responsis, iam teinpus est concludere hanc minimam
Boctoris Angelici apologiam. Et lubet concludere his verbis
Innocentii VI. in quodam serinone prolatis: „Huius Doctoris
doctrina. habet prae ceteris proprietatem verborum, modum di-
eendorum, veritatem sententiarum, ita ut nunquam qui earn tenuit,
•nveniatur a tramite veritatis deviasse, et qui earn impugnavit,
semper fuit de veritate suspectus."

SCHOLASTIK, REFORMEATHOLICISMUS UND
REFORMKATHOLISCHE PHILOSOPHIE.

Von Dr. M. GLOSSNER.

II.
(Forts, von Bd. XIII S. 385.)

Das System der Philosophie.

Eicht ohne eine gewisse Scheu wird der gewissenhafte
Kritiker an die Besprechung des Müllerschen „Systems"
herantreten, da er der dringenden Gefahr ausgesetzt ist, des Anspruchs
^er Kennerschaft und Fachmannschaft verlustig zu gehen.
Kb könnte nämlich der Fall eintreten, dafs er sich genötigt sieht,
einer der Überzeugung des Autors von der Vortrefflichkeit seiner

rbeit widersprechenden Ansicht Ausdruck zu geben. Um indes
wenigstens den Vorwurf der Parteilichkeit von vornherein von
"ns abzuweisen, wollen wir vor allem den Leser mit der Selbst-

TT
des Vf.s bekannt machen, damit er frei zwischen unserem

Urteil und dem eigenen des Autors wählen möge. In der
Vorrede also versichert uns dieser, dafs sein Buch eine wesent-
iche Lücke ausfülle, ferner, dafs dem Kenner manch neuer

tjedanke und die originelle Fassung der alten Probleme
aufallen werde, endlich, es werde „dem Fachmann nicht entgehen,
als das Gesamtgebiet des philosophischen Forschens von den
testen Litteraturdenkmalen bis zu den neuesten Erscheinungen,

Jahrbuch für Philosophie etc. XIV. 2


	Quaeritur utrum episcopatus sit ordo

