Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 14 (1900)

Artikel: Quaeritur utrum episcopatus sit ordo
Autor: Holtum, P. Gregorio de
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761975

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUAERITUR UTRUM EPISCOPATUS SIT ORDO.

ORATIO IN SCHOLA THEOLOGORUM MONASTERII SECCOVIENSIS DIE 7. M.
MARTII A. 1899 HABITA

A P. GREGORIO DE HOLTUM O. S. B.

——e OB O

Inter laudes liturgicas, quibus s. Hcclesia in officiis huius
festivi diei Doctorem Angelicum celebrat, nescio an ulla sit su-
blimior ed, quae continetur in oratione propria. In ipsa s.
Ecclesia non se sistit ut matrem gaudio exultantem quod tantum
Sanctum tulit, non ut supplicem clientem quae Sanctorum meritis
et intercessionibus in via ad patriam adiuvari desiderat et po-
stulat, non ut magistram summam, quae infallibili eloquio suo
nos edocet de virtutibus, meritis, coronis Beatorum:; sed ut hu-
milem discipulam, quae se demittens ad pedes filii sui, hoc unum
enixe petit a Deo, ut, qui Ecclesiam B. Thomae mira eruditione
clarificat, eidem quae docuit, intellectu conspicere concedat. Qui-
bus verbis dubium non est quin s. Ecclesia normam assignaverit
de studiis philosophicis et theologicis tractandis, excolendis, per-
ficiendis, qua observata, omnia fausta feliciaque sperare liceat;
quéa neglecta vel contempta, via ad quaelibet mala patescat.
Quae persuasio iam adeo, tum Portificibus RR., et imprimis
Leone huius nominis decimo tertio, progressum studii thomistici
impensis curis moventibus, tum ipsa historia studiorum philoso-
phicorum et theologicorum monente, animis eruditorum virorum
insita residet, ut res theologica vel philosophica, si paulo gra-
vioris, vel, ut Leo XIII in litteris Apostolicis iam citandis lo-
quitur, alicuius momenti sit, contra auctoritatem Doctoris Angelici
dirimi in scholis catholicis iam non permittatur, quam qmdem
regulam Leo Papa XIII Societati Iesu ut strictam legem in
litteris Apostolicis die XXX Decembris anno 1892 datis impo-
suit. Quo factum est, ut de veritate doctrinae cuiuslibet a Divo
Thoma sine ullo dubio prolatae iamiam disceptationes in scholis
catholicis fere non habeantur, si res alicuius, ut diximus, est
momenti. Relinquitur tamen dissidium sat diffusum de doctrina
quadam sacramentum ordinis attingente, qua in re, hac festiva
hora, 8. Thomam exponere, defendere mihi propositum est.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIV. 1



2 Quaeritur utrum KEpiscopatus sit ordo.

Ponit autem s. Thomas in supplemento tertiae partis, in
quaestione XL., articulum eumque quintum, hac de re: ,[Jtrum
Episcopatus sit ordo®, et respondet: ,dicendum, quod ordo potest
accipi dupliciter: uno modo secundum quod est sacramentum, et
sie, ut prius dictum est (q. 37. a. 2. in corp. et ad 1., et art. 4.),
ordinatur omnis ordo ad Eucharistiae sacramentum. TUnde cum
Episcopus non habeat potestatem superiorem Sacerdote, quantum
ad hoc, Episcopatus non erit ordo. Alio modo potest considerari
ordo secundum quod est officium quoddam respectu quarundam
actionum sacrarum, et sic, cum Episcopus habeat potestatem in
actionibus hierarchicis respectu corporis mystici supra Sacerdotem,
Episcopatus erit ordo.“ Et ibidem: ,,Ad secundum dicendum
quod ordo, preut est sacramentum imprimens characterem, ordi-
natur specialiter ad sacramentum Eucharistiae, in quo ipse Christus
continetur, quia per characterem ipsi Christo configuramur. Et
ideo, licet detur aliqua potestas spiritualis Episcopo in sui pro-
motione respectu aliquorum sacramentorum, non tamen illa po-
testas habet rationem characteris. Et propter hoc Episcopatus
non est ordo, secundum quod ordo est sacramentum quoddam.”

Jam ordo tractationis hic erit, ut in prima parte quaedam
necessario vel saltem apte praenotanda praemittamus, in secunda
rationes utramque contradictoriam partem suadentes afferamus,
in tertia tandem quaestionem sensu s, Thomae dirimere conemur.

In primis ergo sensus quaestionis sufficienter est exponendus.

Si quaeritur, utrum Episcopatus sit ordo an noun, quaestio
movetur, utrum necne Episcopatus sit ordo specifice distinctus in
ratione sacramenti ab ordine Presbyteratus, uti v. gr. Diaconatus
specifice differt a Presbyteratu.

Si negative respondetur cum s. Thoma, ordo Episcopatus
intelligitur esse adiecta extensio et quoddam complementum Pres-
byteratus et characteris Presbyteralis, eo fere modo ut iudex,
qui actum nobiliorem sententiandi habet, reciperet per regis de-
cretum potestatem ad .actus inferiores quidem, sed ipsi ex munere
suo non convenientes, quibus receptis, eo ipso evaderet praefectus
alicuius regionis. Sed hic extensionis modus alio loco fusius a
nobis explicabitur. Deinde iam hic cum utilitate notandum esse
videtur, quod s. Thomas duplicem potestatem in ordine distinguit,
potestatem in reale corpus Christi in Eucharistia, qua formaliter
sacerdotium novi testamenti constituitur, et potestas in mysticum
corpus Christi, quae quidem potestas cum prima aliquam con-
nexionem habet, quin tamen ad Eucharistiam tendat, ut in eo
ut apice ordinis perficiatur, quod sane habetur in ordinibus Pres-
byterata inferioribus, qui eo ipso sub specifice diversa habitudine



Quaeritur utrum Kpiscopatus sit ordo, 3

ad eum specifice diversi sunt. Haec altera potestas complectitur
potestatem baptizandi, confirmandi, peccata remittendi in admini-
stratione sacramenti poenitentiae et potestatem roborandi animam
hominis cum periculo vitae graviter aegrotantis per collationem
extremae unctionis, tandem potestatem ordinandi. Et potestas
ordinandi est potestas in mysticum corpus Christi, quamvis
afficiat subiecta, quae in ipso sunt membra potiora i. e. collata
tonsura vel aliis ritibus forte rationem sacramenti non haben-
tibus electa. In haec Ecclesia quod suum est auctoritate sibi
propria derivat. Billuart id illustrat optime his verbis: ,Episco-
patus non ordinat proprium subiectum ad Eucharistiam sicut alii
ordines, sed alienum tantum subiectum® (Summa s. Th. Suppl.
tract. de sacr. ordinis dissert. IV art. II). Non tamen negandum
est, ipsa ordinandi potestate denotari et importari indirectam
quandam potestatem in Kucharistiam.

Potestas autem in reale corpus Christi alia est secundum
s. Thomam consummata, quae quidem in solo Presbyteratu inve-
nitur, alia inchoata in ordinibus maioribus et minoribus, quos
Ompes s. Thomas rationem veri sacramenti habere contendit.
Potestates in mysticum corpus Christi vocat s. Thomas potestates
hierarchicas, nullo modo intendens affirmare has absolute excludi
a ratione sacramenti. Neque id salva fide facere potuit. Nam
dogma jam aetate s. Thomae fuit, baptismum, confirmationem,
remissionem peccatorum vere et proprie sacramenta esse, et
Sacerdotium novi testamenti ut sacerdotium has sacras partes in
¢ continere ut quid additum et derivatum, pariter temporibus
8. Thomae doctrina certissima et communissima erat. Unum,
quod s. Thomas articulo citato ponere voluit, est: rationem for-
malem distinguendi in ordine singulos ordines sub ratione sacra-
menti, debere esse id quod in sacramento ordinis est culmen,
apex et prout est hoc, Eucharistiam dico, nullo modo vero ali-
quam potestatem, quae perfecti rationem iam supponit, licet ali-
quid insuper addat per modum cuiusdam . complementi, v. gr.
ordinandi.

Ut consequens rigoris logici ex hac s. Thomae doctrina
derivatur, ordines qui directam eamque specifice diversam ad
B Euch_aristiam habitudinem important, esse ordines sacros spe-
cifice dlversos; ordinem vero qui habitudinem, licet gravissimam,
ad corpus Christi mysticum dicit, Episcopatum, esse alienum
30’(:&?:]2?0 ordinum specifice diversorum. Cave tamen credas ex
i saj:; Thomae talem ordinem nnllo modo aut habereTra-
0 Sententi;amenu, aut nullo m?do imprimere characterem. I\ap:l

8. Thomae ordo Episcopatus pertinet vere et proprie

1*



4 Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo.

ad sacramentum ordinis, non tamen per se, ut Presbyteratus et
alii ordines, sed propter aliud, id est, propter Presbyteratum
et in ordine cum hoc: imprimit quoque characterem sacramenti
indelebilem, non tamen ex se nec specifice diversum a charactere
Presbyterali. Consequens est, ordinationem Episcopi non ex toto
aequivalere ordinationi Presbyteri, sed esse sacram ordinationem
ex ordine ad characterem Presbyteratus extensi in Episcopatu.

Quibus expositis iam patet, omnino alienum esse a doctrina
8. Thomae extensionem characteris intelligere ut Vasquez (in
3. p. disp. 240. c. 5., et disp. 239. ¢. 6. n. 51.), qui negat ordi-
natione KEpiscopali quid reali effici in subiecto, aiens, Presbyte-
ratus ordini sive ex natura rei et necessario, sive congruenter
praerequisito ad instar fundamenti et conditionis absolute ne-
cessariae addi relationem destinationis divinae ad hoc aut illud
ministerium per modum extrinsecae cuiusdam denominationis.
Eodem ergo modo se habet secundum Vasquez illa divina ordi-
natio ut regis decretum, quo civi, in quo ex praescripto legis
praerequiritur v. gr. nobilitas ut conditio necessaria ad munus
aliquod publicum capessendum, illad munus confertur: sane
functiones a tali viro sine ordinatione regis omni effectu iuris
carerent, et nihilominus illa ipsa nil reale in subiecto ponitur.
Deinde ad pleniorem intelligentiam s. Thomae notandum est,
secandum s. Thomam potestatem ordinandi directe ordinatam
esse ad corpus Christi mysticum eiusque salutem, tum eo, quod
sine sacra eaque pereunni ordinatione Sacerdotum, ipsum populum
fidelem perire necesse sit, tum eo, quod sine perenni subsistentia
mysterii Eucharistici animas fidelinm misere tabescere et salute
privari sine dubio contingat.

Tandem dicendum est, quid, sententia s. Thomae relicta,
absolute ab adversariis poni et defendi posset. S. Thomas, ut
dictum est, affirmat, potestatem in reale corpus Christi esse po-
testatem specifice supremam in sacramento ordinis, ex quo omnis
specificatio eorum graduum desumenda sit, qui et prout Presby-
teratum tamquam ad apicem suum tendunt. Potest ergo primo
modo contradictionis concedi s. Thomae, potestatem in reale corpus
Christi esse potestatem specifice supremam, ita ut quaelibet alia
sit inferior, sed negari Episcopatum esse eius accidentalem ex-
tensionem, aut ponendo, Episcopatum nullo modo nec intrinsece
nec per aliquam extrinsecam ordinationem connecti cum Sacer-
dotio, sed referre se ad aliam potestatem, eo fere modo, ut ordo
exorcistae secundum nonnullos non se refert ad potestatem in
reale corpus Christi in Presbyteratu existentem, sed ad sacra-
mentum baptismi; vel ponendo, Episcopatum supponere quidem



Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo. 9

—

Presbyteratum, sed solum propter aliquam congruitatem, ita ut
non sit eius intrinsecum complementum.

Prima positio impossibilis est, nec fit ab ullo auctore. Se-
cunda positio est celeberrimi commentatoris Scoti, Hiquaei, qui
. IV sententiarum, dist. XXIV, q. unicam commentans in nu-
mero 49 seribit: ,,Episcopatus universalitate potestatis excedit
reliquos. Unde sicut dicit maiorem potestatem super corpore
mystico Ecclesiae, cuius compago s. unio maxime respicit corpus
verum Christi . . . ita etiam congruum fuit, ut haec potestas
tantum posset acquiri supposita potestate in verum corpus Christi.*
In hac sententia manifestum est excludi intrinsecam unitatem
ordinum sacramentum ordinis constituentium: nam in ea posset
per se et natura rei attentd quis episcopus valide ordinari, qui
nondum Presbyter factus esset: sola ratio invalidam illam sus-
ceptionem ordinis reddens esset positiva lex Christi. Consequens
est, ipsum Episcopum per se, seu ex sua intima natura, consti-
tuere ordinem a ceteris ordinibus essentialiter distinctum, ut
nullam cum iis habentem connexionem. Ergo iam non unum
Systema exhiberet sacramentum ordinis, sed duo. Quinimmo non
immerito quis dixerit, in hac hypothesi novum sacramentum
eXistere. Nam novum sacramentum adest, cum specifice nova
gratia per signum sacrum confertur ita, ut subordinatio intrinseca
quae in sententia s. Th. omnino affirmatur et salvatur, non
Simul importetur. Quod patet ex sacramentis baptismi et
confirmationis, quae tamen aliquam veram intrinsecam connexionem
ad invicem dicunt.

. Nec valet, si opponas, Episcopatum et Presbyteratum conve-
Dire in una communi ratione, potestate administrandi sacramenta.
l\aﬂl_ haec ratio unitatem quidem generis constituit, quin tamen
Specificam et numericam differentiam auferat. Etiam Confirmatio
5 Fgﬂcharistia in una communi ratione, in conferendo augmentum
gratiae, conveniunt, et nihilominus sunt duo sacramenta.

Y Sed in hac ipsa sententia Hiquaei loco interni complementi
ordinis Presbyteralis per Episcopatum causati induceretur exter-
Hum complementum, quia Hiquaeus concedit potestatem in verum
corpus Christi esse potestatem supremam eamque solam non
Sufficere ad adaequatum bonum commune, i. e. Ecclesiae Christi.
g0 hac sententid s. Thomae doctrina non tam negatur, quam
aliquo modg modificatur,
i eciundo m?do_ contradictoriae opiufonis potest mnegari, po-
it Probab‘;;ﬁecrandl aliam potestatem aequivalere non posse. Hoc
puse Dy e _defend:t_ Schell in secunda parte voluminis tertiae
gMmaticae scribens in pag. 646:



6 Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo.

,»Hs ist nicht einleuchtend, dals die Gewalt in lebendigen,
gottebenbildlichen freien Personen uunvergingliche geistliche Gna-
denwirkungen hervorzubringen und ihnen Gott den heil. Geist
selbst mitzuteilen irgendwie geringer sei als die Gewalt der
Wandlung von Brot und Wein in Christi Leib und Blut. Der
mystische Christus léfst sich nicht dem realen Christus gegen-
iiberstellen; der verniinftige Empfinger der sakramentalen Nah-
rung nicht geringer schétzen als das hl. Nahrungsmittel selbst.”

Etiam in hac sententia manifestumm est non attendi ad sta-
tuendum aliquod principium internum, quod ordines, sacramentum
ordinis per modum unitatis per se et non accidentalis constitu-
entes, ad hanc unitatem redigat. Non dico, hanc unitatis normam
in illa sententia formaliter negari, sine dubio tamen nullo modo
attenditur, Episcopatus et Presbyteratus ut aliquid sui iuris iuxta
se ponuntur, coordinantur, non subordinantur, et cum alii ordines,
vel saltem Diaconatus in sententia sacramenti rationem ceteris
ordinibus negante, propter respectum ad reale corpus Christi cun
Presbyteratu unum systema efficiant, evidens est, duo systemata
in uno sacramento ordinis exsistere. Insuper respondeatur oportet
ad id quod obiicit Gonet (Clypeus: tract. VII. de ordine, disp. 4.
a. 2. § I. n. 18.): ,,pares esse Episcopatum et Presbyteratum re-
pugnat ex illa lege qua diversae rerum essentiae minus possint
esse aequalis perfectionis quam diversi numeri pares, quorum
tota ratio in aequalitate constat.

Tertio modo contradictionis poni potest potestatem Episcopi
esse potestatem specifice superiorem, eaque proinde constitni
Episcopatum, ut ordinem specifice diversum ab ordine Presbyte-
ratus. Id defendit Schell, loco citato, dicens:

,Wenn das Wesen des Priestertums formell in der Eucha-
ristischen Opferfeier gelegen wire, so wiirde immerhin noch
gelten: Derjenige besitzt die Konsekrationsgewalt in vollkommener
Art, der sie anderen mitteilen kann, wie der Bischof, der sie in
ihrem Ritus néher bestimmen kann u. s. w.“

Verum est, qui potestate ordirandi gaudet, plus potestatis
super Kucharistiam habere quam qui sola potestate consecrandi
fruitur: nam, ut dictum est, potestati directae indirecta quaedam
addita est. Proinde sub hoc respectu Schell omnino recte seripsit.
Sed aliud est, habere plus potestatis, aliud, habere potestatem
nobiliorem. Quisnam vero velit dicere, potestatem indirectam
elevatiorem esse potestate directa, quisnam audeat asserere, si
illae duae potestates in se inspiciantur et ad invicem comparen-
tur, potestatem ordinandi nobiliorem esse potestate consecrandi?
Schell omnino illas duas rationes confudisse videtur. Recte ergo



Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo. 7

de eius assertione affirmamus: Haec sententia cum duas partes
formaliter diversas in potestate Episcopi esse concedit, sed earum
ad invicem relationem nullo modo considerat, extra statum quae-
stionis versatur, nullamque considerationem meretur.

Quarto modo contradictionis poni potest, Episcopatum sim-
pliciter eo esse ordinem specifice diversum, quod, licet non maior,
immo inferior, tamen nova potestas eo acquiratur.

Id iterum Schell, loco citato, ut probabile sustinet, sicuti
lam Scoto, loco citato, probabile visum fuit. In eodem sensu
seribit Dr. Ernestus Furtner in libello suo: ,,Das Verhéltnis der
Bischofsweihe zum hl. Sakrament des Ordo“ (Miinchen 1861)
pag. 81: ,Der formelle Unterscheidungsgrund der ordines wird
zu eng gefalst, wenn man ihn mit solcher Ausschlielslichkeit in
die Beziehung zur hl. Eucharistie setzt. Er mufs in der Spen-
dung der Sakramente iiberhaupt gesetzt werden, und da alle
Sakramente in der hl. Eucharistie sich konzentrieren und vom
hl. Opfer ihre Kraft und Wirksamkeit herleiten, so ist allerdings
die Riicksicht auf die Eucharistie vorziiglich mafsgebend, aber
nicht ausschliefslich in Betracht zu ziehen.*

Manifestissimum est, in hac sententia omne principium uni-
tatis internae singulos ordines attingentis auferri, et consequenter
Omne systema in ordinibus cessare, et numerum sacramentorum
augeri. Postremo in hac prima parte aliquid dicendum est de
historia ipsius controversiae.

Constat hanc quaestionem agitari coepisse temporibus na-
scentis Scholasticae. ,Partem negativam®, dicit Scotus, loco
citato, ,docent ommes antiqui theologi, practer solum Altisiodo-
rensem.“ In hoc numero sunt inprimis Hugo a s. Victore, in
L. 2. de sacramento fidei, part. 3. cap. 12., Petrus Lombardus, in
l. 4. Sent. dist. 24., Alexander Halensis, in p. 4. Summae, q. 20.
membr. 8, art. 1., et q. 21. membr. 4. ad 4. Albertus Magnus
have rationem dat in favorem sententiae negantis: , Cum nullus
Posset esse actus excellentior, quam conficere corpus Christi,
null‘_“‘ potest esse ordo post Sacerdotium; sed iurisdictionum
Ofﬁ_(ﬁla- Sunt . . . distincta super corpus mysticum cui intendunt
tahyet‘ officiati, et quando consequenter accipiunt gratiam, non ad
OFd”_‘em, sed ad exsecutionem iurisdictionis in Ecclesia si sunt
digni® (in 4. dist. 24. a. 39.).
distins-uﬁonaventura haec habet de re nostra: ,,bpiscopatus, prout
Ofﬁciu%.n lEl}lr_ contra Sacerdotium, dicit dignitatem quandam vel
novus oh Piscopi annexum, et non est proprie nomen ordinis, nec
data am Ell_l‘acter lmprimitur, nec nova potestas d_atur,. s.ed potest:?.s

Pliatur . . . Hoc etiam tenet communis opinio, quod in



8 Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo.

Episcopatu character novus non imprimitur, sed illi aliqua emi-
nentia confertur, quae semper manet cum ipso charactere ordinis,
ablata omni iurisdictione® (in 4. dist. 24. p. 2. a. 2. q. 3.).

Post 8. Thomam tota eius schola quasi unanimi consensu
doctrinam Angelici sustinuit usque ad tempora nostra. Videantur
nomina praecipua apud Scotum, loco citato. Usque ad saeculum
decimum sextum sententia s. Thomae omnino in scholis prae-
valuit, si aliquot auctores excipias, ut Guilielmum Altlslodmensem
(I. 4. Summae tract. 8. q. 1.).

E patribus Socxetatls Iesu a s. Thomae partibus steterunt
teste Gonet, loco citato, Reginaldus, Henriquez, Comitolus, Amicus,
alii. Suarez (in 3. p. disp. 11. sect. 5.) sententiam thomisticam
probabilem censet esse. cf. Scotus, 1. c.

Inde a saeculo decimo sexto usque ad nostram aetatem
numerus theologorum et canonistarum s. Thomae in hac re ad-
versantium, semper magis crevit. Sufficiat citare viros praestan-
tiores, inter quos sine dubio praeeminet Caietanus, qul in tractatu
undecimo opusculorum a s. Thoma recedit. Petrus Soto O. P.
in opere ,de institutione sacerdot. lect. 4. de sacramento ordinis®,
scribit: ,hoc, ut minimum, certa fide tenendum est, quemlibet
horum ordinum verum esse sacramentum, et sacramento quoque
vero tradi.“ Michael de Medina O. 8. I., qui upa cum Petro
Soto interfuit Concilio Tridentino, periculosum esse ait defendere
contrarium (l. I. de sacror. hominum continent. ¢. 15.). Navarrus
(in Manuali ¢. 22. n. 18. et c. 27. n. 163.). Johannes Eck (I. L
de primatu Petri c. 22.). Johannes Puteanus (in Summam s. Th.
q. unica de sacr. ord. dub. IILl. et VI. comcl. IIL.). Estius (in
4. dist. 24. § 28.). Franciscus Sylvius (in 3. p. q. 40. a. 5.
concl. 2.). Petavius (Theol. dogm. de eccles. hierarchia 1. 2. —
Dissert. eccles. de episc. dignit. et iure). Thomassin (Vet. et
nov. Eccl. discipl. de benef. p. 2.). Ludovicus Habert (Theol.
tom. VII. de sacr. ord. p. 1. c. 4.). Tournely (de sacr. ord.
q. 6. a. 1.). Benedictus Papa XIV. (de syn. dioec. 1. 8. ¢. 9.
n. 2.). Maldonatus (de sacr. ord. g. 4. init.) haec seribit: ,,In
hac re videntur mihi iuris pontificii periti melius sentire, quod
dicant plures esse quam ordines septem. Tota enim antiquitas
plena est testimoniis, et Episcopatum quidem esse ordinem di-
stinctum adeo perspicuum est ex omnibus conciliis vetustissimis
et ex canonibus apostolorum, ut nemo negare possit, nisi qui
non legerit.“ Et Bellarminus vocat hanc sententiam ,assertio
certissima® (Disputationum tomus 3. controv. 5. libr. 2, de sacr.
ord. c. 5.).

Et de nostra aetate, idest, usque ad renovata studia thomistica



Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo. 9

se porrigente, testatur Perrone, eam esse nunc temporis com-
munem, et ait, eam ,esse omnino tenendam® (vol. IX. tract. de
ordine schol.).

Novissimis tamen temporibus theologi iterum sententiae s.
Thomae adhaerere coeperunt, ut v. gr., Billot, in opere ,de
Ecclesiae sacramentis Commentarius in tertiam partem s. Th.*
tom. poster. thesi trigesima altera (p. 281) scribit: ,,Dicendum
videtur novum characterem in consecratione Episcopali non dari,
sed praeexistentem ampliari ad eas sacrorum collationes, quae
completive ac veluti cumulative per legem Novi Testamenti sacer-
dotio adscribuntur,*

Sed iam ad secundam partem tractandam accedere oportet,
In qua rationes pro et contra afferri solitae ponendae sunt.

Et contra s. Thomam haec dicenda videntur.

Primo: In sacris scripturis exhibetur Episcopatus ut ordo
specifice distinctus a Presbyteratu. Ergo est.

Prob. Antec. In ss. Scripturis non aliter Episcopatu quam
Presbyteratu gratiam conferri invenitur, cum in epist. I. ad Ti-
motheum c¢. 4. v. 14. dicitur: ,Noli negligere gratiam, quae in
te est, et in epist. II. ad eundem c¢. I. v. 6.: ,,admoneo te ut
resuscites gratiam Dei, quae est in te per impositionem manuum
mearum,*

Secundo: S. 8. Patres in innumeris locis Episcopatum ut
ordinem specifice diversum exhibent. Ergo est.

Prob. Antec. 8. S. P. P. Episcopatum in ratione sacra-
enti omnino aequiparant Sacerdotio. Atqui id nullum sensum
habet, nisi propriam speciem exhibeat, cum id quod sui iuris et
Propriae speciei non est, non possit alteri absolute aequiparari.

Prob. Mai. 8. Martyr Ignatius, in epist. ad Smyrn. scribit:
»Havres ©(5 2mononds dxodovdetre ¢ Inoovs Xototde 6
TATOL xal T(h mEeBuTepin g Tols Amoorolows.” Est ergo
Secundum ipsum caput quidem Presbyterii, sed non continetur
‘0 1pso: est ergo Episcopatus ordo novus, ergo specifice distinctus.
ldem exprimit s, Martyr in epist. ad Ephes. ¢. 3. (apud Furtner,
L e, p. 27).

_Opta.tun Milevit., de schism. Donatist. 1. 1. ¢. 13. scribit:
»quid commemorem laicos? . . . quid ministros plurimos? quid
stliiﬁ::;); I tertio, quid Prqsb:yr,eros in secundo .b‘acel_'dotic.) con-
Bemporits Ipsi apices et principes omnium, a.ll'qul ERIBGOP], 1‘1113

. JUS .., instrumenta divinae legis impie tradiderunt.’

. A_Ugub'tinus in 1. 2. contra epist. Parmeniani, ¢. 13. n. 28,,
Ol‘dmationem'Episcopi simpliciter ,,ordinationis sacramentum®,
celiectum indelebiliter permanere asserit in ordinato.

vocat
cuiug



10 Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo.

S. Leo Papa, serm. 4. in anuiversario assumptionis suae,
scribit: ,, Ut unum celebretur in toto Ecclesiae corpore sacra-
mentum pontificii, quod effuso benedictionis unguento copiosius
quidem in superiora profluxit, sed non parce etiam in inferiora
descendit,

Censet ergo certe S. Pontifex, Episcopatum non esse solum
sacerdotii extensionem.

S. Gregorius Magnus, libr. VI. in 1. Reg. ¢ 3., scribit:
,Cornu pleno Sacerdotes unguntur, qui ad summum gradum per-
veniunt cum plenitudine gratiarum.” Censet ergo s. Doctor,
gratiam sacramentalem conferri in ordinatione Episcopi, et con-
sequenter ipsum esse sacramentum, certe non imperfectius ipso
Sacerdotio, nam s. Gregorius sine ulla restrictione loquitur.

Tertio: Si differentia ordinum usque ad Presbyteratum
sufficit ut ordines specifice diversi habeantur, differentia inter
Episcopatum et Presbyteratum idem efficere valet.

Quarto: Habetur specifica differentia, si explicatio s,
Thomae aliquid inintelligibile prae se fert. Atqui id verificatur.
Ergo.

Prob. min. Extensio illa certe non intelligi potest, ut con-
tingit in quantitate, quae non extenditur additione novi gradus
ad priorem, sed ratione subiecti per novam dilatationem eiusdem
formae prioris, accidentis quantitatis.

Neque aliquo analogo modo intelligi potest. Nam ens spi-
rituale aliquo obiectivo modo in se vere extendi impossibile est.
Potest sane potentiae spiritualis, ut est character ordinis, crescere
intensitas, at, ut per se patet, in eodem specifico ordine remaneat
oportet, et proinde absolute impossibile est, vim sacerdotio, quae
ex natura sua nullo modo extenditur ad officia Episcopalia,
recipere in se hanc novam energiam per aliquam sui ipsius ex-
tensionem. Ex quibus etiam iam patet, repugnare explicationem
a relationibus sumptam, unam ad diversos terminos posse extendi,
ut paternitas quae fuit ad priorem filium, extenditur ad ceteros.
Similitudo enim, ut dicit Hiquaeus, loco citato, non currit, quia
in eo casu requiritur, ut termini sint eiusdem rationis, nempe
specificae, et procedant secundum eundem modum causandi a
generante per generationem. Hic autem actus potestatis Sacer-
dotalis et Episcopalis sunt diversi ordinis et speciei; ergo nequit
eadem potestas extendi ad utrosque . .. Per hoc etiam patet
ad instantiam de extensione habitus scientiae totalis ad plures
conclusiones, quia id affirmantes asserunt habitum non multipli-
cari in specie et ei correspondere ex parte obiecti aliquam



Quaeritur utrum KEpiscopatus sit ordo. 11

rationem unam formalem, quocumque modo explicetur, sub qua
respiciatur ab habitu.

Hic autem neque character Sacerdotalis virtute includit
Episcopalem . . . neque etiam character Sacerdotalis extendi po-
test ad actus Episcopales, sicut idem principium applicatum di-
versis conclusionibus quas includit, eas continet in seipso, quantum
ad veritatem et extrema s. terminos invariatum. Ergo impossi-
bilis est omnis extensio.

Quinto: Ratio éxtensionis non minus adest in sacramento
confirmationis relate ad sacramentum baptismi, et nibilominus
sunt duo distincta sacramenta. Ergo neque ratio extensionis ad
bova sacra munia prohibet Episcopatum esse ordinem specifice
distinctum.,

Rationes senteuntiae s. Thomae suasivae hae afferri possint.

Primo: Tridentinum, sess. 23. cap. et can. 2, nonnisi septem
recenset ordines, incipiendo a Sacerdotio, nulla mentione facta
Episcopatus, cuius solum meminit cap. 4. et can. 6., ubi loquitur
de gradibus dignitatis. At, si consecratio Episcopalis esset ordo
distinctus a Sacerdotio, non debuisset Concilium, recensendo or-
dines, istum praetermittere. Ergo.

Nec valet, si cum aliquibus recentioribus dicatur, ideo a
Concilio inter ordines non numerari Episcopatum, quia est causa
ceterorum ordinum. Nam si esset ordo distinctus, nihilominus
debuisset assignari, tum quia ea res gravioris momenti in con-
roversijs cum protestantibus erat, tum etiam quia absolute im-
Probabile est, Patres in re adeo populum fidelem directe spectante
Proindeque eminenter practica talibus subtilitatibus voluisse uti,
tum denique, quia ipsa ratio causae indeque effluentis eminentiae
Provocabat ad distinctionem huius ordinis declarandam.

Secundo: Potestas absolvendi a peccatis, quae est potestas
realiter distincta a potestate consecrandi corpus Christi, et per
Specialem actum in ordinatione confertur, nulla est, non prae-
missd potestate consecrandi, quia non est character, sed cha-
Yacteris extensio et complementum intrinsecum. Ergo neque
“PiScopatus est ordo distinctus, quia alias, saltem per se et sine
aliquo positivo decreto, consecratio Episcopalis esset rata et va-
'da, etiam uon praemisso Sacerdotio.

Tertio tandem, snaderi potest conclusio hoc discursu: ,si

Vv . . . k : :
ee:}lm €8t in npaturalibus hoc axioma: non sunt multiplicanda
n;tla SIte urgenti necessitate: ,a fortiori verum erit in super-
mr;f‘ahbus, cum gratia magis abhorreat a superfluo, quam na-

. et ne dicamus Deum plures actiones supra naturam producere
quam sing necessariae ad effectum quem intendit; sed Episcopus



12 Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo.

potest munia Episcopalia exercere, puta conferre sacramentum
confirmationis et ordinis, per characterem Sacerdotalem, ut habet
adiunctum modum aliquem physicum et supernaturalem, quo com-
pletur et ad munia illa extenditur, ut . . . constat exemplo
characteris Sacerdotalis, qui se extendit ad corpus Christi my-
sticum et potestatem recipit absolvendi a peccatis absque novi
characteris additione per hoc solum quod modum aliquem super-
paturalem recipiat: alioquin tot essent admittendi characteres quot
sunt actiones supernaturales et hierarchicae, quae a Sacerdote
vel Episcopo exercentur, et sic alius daretur character ad con-
secrandum corpus Christi, alius ad confirmandum, alius ad con-
ferendum sacramentum extremae unctionis, alius ad absolvendum
a peccatis, quod nullus theologorum dixit; ergo etc.“ (Gonet,
loco citato, n. 31.)

Quibus dictis, iam tertiam partem aggrediamur.

In primis quaedam notare iuvet, quae praeparant solutionem
quaestionis.

In sententia s. Thomae duplex, ut dictum est, sacra po-
testas distinguitur: ,potestas ordinis in reale corpus Christi, et
potestas ordinis in mysticum. Utramque ponit s. Thomas esse
in subiecto illo affecto aliquid reale et indelebile: subordinat
autem D. Angelicus illas duas potestates ad invicem ita, ut dicat,
potestatem proprie Sacerdotalem esse absolute summam in Eccle-
sia, eaque constitui formaliter Sacerdotii Christi in Ecclesia con-
tinuationem ita, ut illa alia potestas sacris ministris competens
et in se a primwa essentialiter distincta, continuationem dicat
primae potestatis complementumque connaturale. Nam cum po-
testate conficiendi mysterium corporis et sanguinis Christi cohaeret
potestas illud fidelibus ministrandi; deinde ipsa Eucharistia ut
sacramentum perenne medium requirit, ut semper omnium tem-
porum fidelibus praesto sit. Ex consequenti potestas Eucharistica
ad hoc noscitur se extendere primo, ut fideles etiam reddat aptos
atque ldoneos susceptioni huius sacramenti, quia, ut dicitur in
l. 4. ¢. G. c. 74, eiusdem virtutis videtur esse, aliquam per-
fectionem tribuere et ad susceptiocem illius materiam proximam
praeparare. Redditur autem aptus et congruus fidelis ad huius
sacramenti perceptionem per hoc quod est a peccato immunis:
non enim potest aliter Christo spiritualiter uniri, cui sacramen-
taliter coniungitur, hoc sacramentum percipiendo. Oportet ergo
quod potestas ordinis se extendat ad remissionem peccatorum per
dispensationem illorum sacramentoruw, quae ordinantur ad peccati
remissionem, cuiusmodi sunt baptismus et poenitentia® (loco
citato).



Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo. 13

Secundo potestas Eucharistica intelligitur se extendere ad
aliquam facultatem sacram, per quam potestas consecrandi in
Ecclesia semper maneat, quae alia esse non potest quam potestas
sacra ordinandi. Haec ab intrinseco et proinde necessario su-
sceptionem sacramenti Presbyteratus supponit, tum quia iam
ceterae sacrae potestates, ut absolvendi etc., eundem suppoununt
et Episcopatus ultimum cowplementum denotat, tum quia Episco-
patus differenter a ceteris sacris facultatibus vere, licet indirecte,
facultatem supra ipsum reale corpus Christi exhibet, et conse-
quenter, cum respectus indirecti supponat quod in recto notatur,
potestatem Presbyteratus supponit.

Quibus dictis, iam patet sacros ordines specifice inter se
distare posse solummodo secundum diversitatem directae habitu-
dinis ad Eucharistiam, minime vero ad sacras hierarchicas actiones:
alioquin diaconatus differret a presbyteratu per duplicem speciem,
quod nemo unquam dixit. Sed actus Episcopatus est actus hie-
rarchicus; nam, cum nihil addat potestati consecrandi, sed per
Potestatem inferiorem, licet indirectam relationem ad reale corpus
Christi innuentem, ipsam ab extrinseco quasi compleat eo quod
Christus quidem maneat in aeternum minime autem Sacerdotes
ipsius, per consequens actus Episcopalis minime est actus stricti
ordinis. Ergo Episcopatus est solum extensio et complementum.

Secundo mnotare libet iamiam in pluribus quae in parte prima
et secunda allata sunt, exstare probationem nostrae theseos et
refutationem sententiae adversae. Ad ea liceat hic advertere.

Tertio notetur, ordinem, quem forte demonstraveris nec esse
eXtensionem ut complementum nec sufficienter importare directam
habitudinem ad reale corpus Christi, non constitui in ratione
Sacramenti: nam certum est, sacros ordines efficere unum systema.
Iq dico ut obiectionem praeveniam, quam facit Schell, loco cit.
Dicit enim: ,Exorcismus und Lektorat haben viel mehr Beziehung
zur Taufe als zur Eucharistie.”

_ Bene, si Schell id evidenter demonstraverit, consequens
q_llldem est, illos non esse veros ordines, minime autem senten-
tlam 8. Thomae esse falsam.

Neque in animo est hic argumentum afferre quod depromitur
¢ numero ordinum, qui septem recensentur, id quod saepe ab
auctoribus instituitur. Nam sive solum Diaconatus, Presbyteratus,
l1‘I’1300patus habent rationem sacramenti, sive etiam ceteri ordines,
Sententia s, Thomae semper intacta manet.

Sed iamiam argumenta sententiae s. Thomae demonstrativa
afferre oportet.



14 Quaeritur utrum Episcepatus sit ordo.

1. arg. Sacramentum ordinis est unus ordo in pluribus
rationibus, sacramenti notam habentibus, exsistens.

Atqui plenitudo huius sacramenti est Sacerdotium. Ergo
ceteri solummodo ut eius quaedam participationes vel ut quaedam
extensiones. Atqui Episcopatus ut Episcopatus non est partici-
patio Sacerdotii. Ergo extensio. Ergo non ordo specifice di-
stinctus.

Maior est de fide.

Prima min. est extra controversiam apud omnes theologos.
Vide eius probationem si libet ap. Billot t. I. thes. XIX,

2. arg. est P. Billot, 1. ¢.,, et sic sonat: ,Unus ordo non
pendet a praecedenti quantum ad necessitatem sacramenti, quia
singuli ordines in singulis subiectis possunt esse seorsum. Sed
Episcopalis potestas dependet a Sacerdotali, quia nullus potest
valide consecrari Episcopus, nisi prius Presbyter exsistat. Ergo
potestas KEpiscopalis prout condivisa a Presbyterali, non est ali-
quid per se stans, sed merum complementum, sine eo, cuius
complementum est, exsistere non valens, ac per hoc, Episcopatus
adaequate sumptus non tam distinctus ordo dicendus est quam
distincti ordinis . . . ultima consummatio. — Nunec autem cum
character et ordo convertantur illud quoque consequens esse
videtur: in consecratione Episcopali novum characterem non dari,
sed praeexistentem characterem Presbyteralem ulterius determi-
nari ac perfici, pro quanto ad eas sacrorum ministrationes am-
pliatur, quas simplex Sacerdotium in sui muneris ambitu non
habet.*

3. arg. Ut vera et intrinseca unitas sacramenti ordinis, ut
oportet retineatur, principium intrinsecum huius unitatis efficiendae
requiritur. Atqui sententia quae s. Th. adversatur, tale prin-
cipium ponere non valet. KErgo falsa est.

Mai. evidens est.

Min. iam sufficienter illustrata et probata est in partibus
praecedentibus,

4. arg. 1d quod est in aliquo ordine supremum potest
quidem specificare ea quae ad ipsum ut ad sui apicem tendunt
et ordinantur, minime autem ea, quae ex ipso resultant. Sed in
ordine Sacramenti HEucharistica facultas est supremum ad quam
ceteri ordines quidem ut ad suum apicem ordinantur, ex qua
autem Episcopatus resultat. Ergo.

Maior, ex qua pendet vis argumenti, patet ex eo, quod
finis est specificare omnia, quae sub ipso continentur, ita ut horum
species infima pendeat ex specifice diversa relatione ad finem,
et ea, quae ex fine iam realizato resultant, sub relatione ad



Quaeritur utrum Episcopatus sit ordo. 15

finem non specificentur, sed ex se ut complementa sunt, ut patet
In actibus humanis. Sed dicto modo se hahet supremum in
ordine aliquo relate ad ea, quae ad ipsum ut apicém tendunt, et
€a quae consequuntur. KErgo.

9. arg. quod est clarissimi Mezger in sua theologia Scho-
lastica de sacramento ordinis, disp. 41. a. 1. § I1L.: ,,Si Episco-
Patus esset a Sacerdotio adaequate distinctus, esset ipso inferior,
Slquidem potestas confirmandi et ordinandi est ignobilior quam
Potestas consecrandi corpus Christi: Consequens autem repugnat
doctrinae Tridentini et Ecclesiae Catholicae, secundum quam
Primus gradus in hierarchia ecclesiastica est Episcopatus, iuxta
leXtum Apospoli: ,Posuit vos Episcopos regere Ecclesiam Dei‘.

Postremo respondendum est ad argumenta adversariorum.

Ad primum ergo dicendum, minime in ss. scripturis Episco-
Patum exhiberi ut ordinem adaequate distinctum a Presbyteratu.
Nam si in ipsis, nulla differentia assignata inter Episcopum et
Pl‘esbyterum, Episcopo gratiam conferri dicitur, id explicatur his
.\’er.bis P. Billot, loco citato, p. 287.: ,indiget gratia, qua non
indiget, Sacerdotium simplex, maxime propter munus et officium
regendi, ad quod natura sua dicit habitudinem.“

Ad secundum dicendum, S3. PP. tantum magnificis verbis
eﬁ'el‘?e aut eminentiam muneris Episcopalis iurisdictione sua re-
8entls ecclesias particulares et centrum unitatis praestantis, aut
CMmiventiam gratiae collatae, quae omnia nihil faciunt contra thesim.

. . Ad tertium neganda est paritas, ut ex omnibus hactenus
dictis iam patet.

Ad quartum dicendum, responsum huius obiectionis vim
POervans iam in secundo argumento sententiae s. Thomae suasivo
fuisse datum, ‘

_Retinga.tur ergo, impressionem illam quae fit in collatione
Vi liaﬂPlSCQPa_hs, i.n se sola inspecta}m, non dicere charactergm,
que Gontienn n illa intrinseca connexione cum Presbyteratu eius-
'Uatione ad quaedam munia sacra. Nam revera cha-

XS mprimi jam post celebratum concilium Tridentinum
sana fide neggp . d in sess. 23 4 l s
Quoni. garl non potest, quod in sess. 23. cap. 4. docuit :
Brrnr e 0 VETO in sacramento ordinis, sicut in baptismo et con-
'matione character imprimitur, qui nec deleri nec auferri potest
Merito 8. synodus ( P tonti . . :
testament,ig amnat eorum sententiam, qui asserunt novi
ok -mpral rié:eerdotfes tempo.rarlam. ta.ntummo‘(ilo potestatem hz.mber.c,
A ecclesiazt_ordlnatfos lau_zos effici posse. Poptea subdit, id
doflaa pra;atmam hlerarchlam.copfundere: ,,Prmr}de 8. syno-dl.ls
APOStolc;rum lel‘ ceteros ecclesiasticos gradus, Epls.copos, qui in
ocum successerunt, ad hune hierarchicum ordinem

ordin



16 Quaeritur utrum KEpiscopatus sit ordo.

praecipue periinere.“ , Haec verba, ait Hiquaeus, L c¢. n. 24,
ex causali referunt doctrinam in initio capitis datam de impres-
sione characteris et eius indelebilitate. Item errores contrarios
quibus in verbis praemissis per veritatis oppositae declarationem
adversatur. KErgo supponit in ordinatione Episcopi imprimi cha-
racterem,

Etiam in sess. 7. de sacramentis in genere can. 9, docet,
praedicta tria sacramenta imprimere characterem in anima.

Ad quintum 1. dicendum, ex parte nobis aliquid concedi,
ex parte ipsa obiectione nobis subministrari principium ipsam
confutandi. Conceditur nobis, potestatem ordinandi esse comple-
mentum potestatis consecrandi: subministratur autem principium
confutationis tum eo, quod duo nova sacramenta certo exsistere
oportet, ubi confertur nova gratia, quin intercedat subordinatio
ad invicem: Atqui secundum assertionem adversariorum duae
species gratiae sine subordinatione exsistunt. Ergo et duo sa-
cramenta. Deinde nobis non relinquitur libertas, Episcopatum in
se sola inque ed, quae illi propria est, relatione ad Eucharistiam
inspicere quin eum cum aliis ordinibus comparemus; nam una
cum ipsis efficit unum sacramentum ordinis. Sed si illa compa-
ratio instituitur,. statim etiam manifestatur ratio, cur alii ordines
Presbyteratu inferiores possint inter se specifice differre minime
autem Presbyteratus et Episcopatus.

Ad quintum 2. dicendum, paritatem negandam esse. Nam
neque baptismo neque confirmatione potestas activa ad sacra
peragenda obtinetur, ex quo capite tota argumentatio s. Thomae
fluit. Verum quidem est, confirmationem se sistere ut quoddam
complementum baptismi, quia efficit hominem, qui per baptismum
in vitam christianam regeneratur, expeditum ad luctam spiritu-
alem; sed verum est etiam ,ex similitudine corporalis vitae, quod
alia est actio hominis statim nati, et alia actio, quae ei competit
cum ad perfectam aetatem pervenerit. Et ideo per sacramentum
confirmationis datur homini deputatio ad quasdam alias actiones
sacras praeter illas, ad quas datur ei deputatio in baptismo.
Nam in baptismo accipit homo munus ad ea agenda, quae ad
propriam pertinent salutem, prout scil. secundum se ipsum vivit;
sed in confirmatione accipit munus ad agendum ea, quae perti-
nent ad pugnam spiritualem contra hostes fidei, sicut patet
exemplo Apostolorum, qui antequam plenitudinem Spiritus s. acei-
perent, erant in coenaculo perseverantes in oratione, postmodum
vero egressi non verebantur publice fidem futeri etiam inimicis
fidei christianae.“ Billot, 1. c. th. I. p. 275. Patet ergo sim-
pliciter novum characterem imprimi. Nam sicut prudentia monastica



Der Reformkatholicismus. 17

—

et politica specifice differunt, sic etiam vita christiana privata et
publice manifestanda in pugoa fidei. Sed Episcopatus et Pres-
byteratus non sunt duo vitae status, sed cum ceteris ordinibus
unus in pluribus partibus, in quarum assignanda et declaranda
differentia nunc laboramus.

Quibus respounsis, iam tempus est concludere hanc minimam
Doctoris Angelici apologiam. Et lubet concludere his verbis
Innocentii VI. in quodam sermone prolatis: ,,Huius Doctoris
doctrina. habet prae ceteris proprietatem verborum, modum di-
cendorum, veritatem sententiarum, ita ut nunquam qui eam tenuit,
lnveniatur a tramite veritatis deviasse, et qui eam impugnavit,
semper fuit de veritate suspectus.‘

N> P
SCHOLASTIK, REFORMKATHOLICISMUS UND
REFORMKATHOLISCHE PHILOSOPHIE.
Von Dr. M. GLOSSNER.

I1.
(Forts. von Bd. XIII S. 385.)

Das System der Philosophie.

_ Nicht ohne eine gewisse Scheu wird der gewissenhafte
Kritiker an die Besprechung des Miillerschen ,Systems® heran-
treten, da er der dringenden Gefahr ausgesetzt ist, des Anspruchs
er Kennerschaft und Fachmannschaft verlustig zu gehen.
Efs kﬁnnte"nﬁmlich der Fall eintreten, dals er sich gendtigt sieht,
iver der Uberzeugung des Autors von der Vortrefflichkeit seiner

rbf}lt‘- widersprechenden Ansicht Ausdruck zu geben. Um indes
Wenigstens den Vorwurf der Parteilichkeit von vornherein von
UD8 abzuweisen, wollen wir vor allem den Leser mit der Selbst-
"lik des Vf.s bekannt machen, damit er frei zwischen unserem

rteil und dem eigenen des Autors wihlen moge. In der Vor-
rede also versichert uns dieser, dafs sein Buch eine wesent-
liche Liicke ausfiille, ferner, dafs dem Kenner manch neuer
Gedanke und die originelle Fassung der alten Probleme auf-
fallen werde, endlich, es werde ,,dem Fachmann nicht entgehen,
f!afs das Gesamtgebiet des philosophischen Forschens von den
dltesten Litteraturdenkmalen bis zu den neuesten Erscheinungen,

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X1V, 2



	Quaeritur utrum episcopatus sit ordo

