
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 13 (1899)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


506 Litterarische Besprechungen.

wäre. Hierbei wolle man aber berücksichtigen, dafs der Grofsteil meiner
Arbeit in Rom geschah, wo mir nicht die reichen Bücherschätze einer
grofsen deutschen Stadt zur Verfügung standen. Oie Korrektur mufste
ich auf der Reise besorgen. Da sich das Hin- und Herschicken der
Bürstenabzüge unliebsam verzog, so konnte ein Teil meiner nachträglichen

Ergänzungen nicbt mehr in den Text eingerückt werden und findet
sich daher am Ende des Buches, was ich zu beachten bitte.

Herr Prof. Baumker war so liebenswürdig, mir einige Bemerkungen
zur Verfügung zu stellen; zu meinem ungemein grofsen Leidwesen erhielt
ich sie viel zu spät, als dafs ich sie wenigstens noch in den Nachträgen
hätte verwerten können. P. Wehofer 0. Praed.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Anton Koch, o. ö. Professor der kath. Theologie an der
Universität Tübingen; Der heilige Faustus, Bischof von
Riez. Eine dogmengeschichtliche Monographie. Stuttgart,
Jos. Roth, 1895.

Es ist im hohen Grade erfreulich, wenn sich die dogmengeschichtliche
Forschung auch mehr und mehr die sorgfältigen Ausgaben des von

der Wiener Akademie herausgegebenen Corpus Scriptorum Ecclesiasti-
corum Latinorum zur Grundlage neuer Untersuchungen nimmt; die
historische Methode ist ja heute so fortgeschritten, dafs auch die vor einem
Menschenalter noch als beste geltenden einschlägigen Arbeiten heute als
entweder ganz unbrauchbar oder doch als antiquiert betrachtet werden
müssen.

Als eine hinsichtlich der historischen Methode ganz ausgezeichnete
Monographie ist die vorliegende Erstlingsarbeit von Prof. Koch zu
bezeichnen. Das ehrliche Streben nach Wahrheit, das er von Augustinus
gelernt hat, berührt ungemein wohlthuend, zumal dann, wenn man
bedenkt, dafs auf katholischer Seite die objektive wissenschaftliche Forschung
vielfach gerade dort noch sehr in den Windeln liogt, wo es sich um
wirkliche oder vermeintliche Interessen der thomistisch-molinistischen
Kontroversen handelt.

Die Wichtigkeit der Person des Faustus von Riez für die
Dogmengeschichte und noch mehr für die Dogmatik darf Ref., der ja hier für
Theologen schreibt, wohl nicht erst hervorheben. Wie treffend Prof.
Koch die schlagenden Punkte herausgehoben hat, beweist schon die
Inhaltsübersicht. Von den drei Hauptteilen orientiert der erste über
„Leben und Schriften des F.", der zweite gibt „die Lehre des F. über
die Gnade", der dritte bespricht „die Guadenlehre des hl. F. vor dem
Forum der Kirchenlehre".

Das Hauptverdienst der Schrift besteht meines Erachtens darin,
zunächst ein anziehendes und lebensvolles Bild von I1'. zu geben —
natürlich unter Verwertung der bedeutenden Vorarbeiten, bes. Engelbrechts
— und erst auf dieser historischen und psychologischen Grundlage die
Gnadenlehre des F. zu schildern, und zunächst wieder nach vorangeschickter
historischer Darlegung. („Historisch-kritisch" möchte ich das nicht nennen,
„historisch-genetisch" od. „historisch" allein scheint mir ein passenderer



Litterarische Besprechungen. 507

Ausdruck zu sein, weil es ja heutzutage unter uns Historikern als
selbstverständlich gilt, dal's die Geschichte auch kritisch zu sein hat.) Mit
Vergnügen konstatiere ich das liebevolle Versenken des Herrn Verf. in
die oft verworrenen Gedankengänge des F. und das Freisein von aller
Voreingenommenheit zu Gunsten dieser oder jener Schulmeinung.

Von Einzelheiten möchte ich folgendes bemerken.
F. als Theologe ist S. 22 unten und S. 23 oben sehr gut

charakterisiert; man wird gut thun, sich auch in seiner Gnadenlehre diese
Darstellung stets vor Augen zu halten; dazu seine persönlichen Eigenschaften,
zusammengefafst S. 27 unten.

S. 33, Aum. 2 verspricht K. eine Behandlung der Ethik des F., die
ebenso mit gröfstem Interesse begrüfst werden wird, als Ref. durch eine
ausführliche monographische Darstellung des Entwicklungsganges des
Äquiprobabilismus seitens des Herrn Verf. sich ein abschliefsendes Bild
der dogmengeschichtlichen Entwicklung des alfonsianischen Systems
verspricht, falls sich K. hierzu entschliefsen könnte.

Der lange Exkurs über „die Autorität des hl. Augustin in der Lehre
von der Gnade und Prädestination" stellt sich als eine übersichtliche
Zusammenfassung mit Rücksicht auf die kirchliche Beurteilung des F.
dar und soll gerade deswegen nicht mit demselben Mafsstabe gemessen
werden, welcher eventuell an eine unabhängige und ausführlichere
Behandlung desselben Gegenstandes zu legen wäre. Wenn Ii. einen
einseitigen Ilyperaugustinismus zurückweist, so steht er damit genau auf
jenem Standpunkt, den auch Thomas von Aquin eingenommen hat; dafs
dies S. 139 betont worden ist, geschah mit vollem Grunde. Um eine
kleine, vielleicht mündliche Aufklärung möchte ich aber den Verf. schon
gebeten haben. S. 142 sagt er nämlich: „. andernteils sind wir der
Ansicht, dafs nur die Lehre von der absoluten Vorherbestimmung Gottes
zur Gnade und zur Glorie (ante praevisa mérita) den Anschauungen der
hl. Schrift und der kirchlichen Tradition vollkommen zu entsprechen
vermag falls sie nur nicht in streng augustinischer und ultrathomi-
stischer Form dargestellt wird." Dagegen heifst es von dem Problem
des Verhältnisses zwischen Freiheit und Gnade S. II der Einleitung
merkwürdigerweise: „In dem von Suarez, Vasquez und Bellarmin modifizierten
Molinismus fKongruismus) ist ja eine solche (d. h. eine wissenschaftliche
Lösung) teilweise und annähernd erzielt." Wie reimt sich das zusammen?
Ref. persönlich ist der Uberzeugung, dafs gerade die katholische Tübinger
Schule auf dem Wege der unbefangenen historischen Forschung genau
zu jenem wissenschaftlichen, wenn auch vielleicht „ultra,thomistischen"
Resultate kommen wird, zu dem einst Thomas von Aquin gekommen ist;
keine Schule hat weniger von der Dogmengeschichte zu fürchten und
mehr zu hoffen, als gerade die thomistische, wobei letztere noch lange
nicht auf Pseudo-Isidor und Pseudo-Dionysius zu schwören braucht. —
Den Satz „Quod operose subtiliterque in scholis probatur, in prima
concione confidenter negatur" hätte der Herr Verf. (S. 144 Anm. 4) lieber
nicht nachschreiben sollen; demjenigen, der so etwas zuerst aussprach,
kann ich nur den höflichen Rat erteilen, erst P. Feldners „Lehre des
hl. Thomas von der Willensfreiheit" (Graz 1890) und die bekannten beiden
grofsen Werke P. Dummermuths über die Praemotio physica eingehend
und ohne Voreingenommenheit zu studieren und der dogmatischen
Darstellung zu Grunde zu legen. Auch auf Kuhn darf sich der Herr Verf.
heute bezüglich der voraugustiniscben Gnadenlehre (S. 145) nicht so ohne
weiteres berufen; die Dogmengeschichte und nicht minder die Exegese
hat in den letzten und allerletzten Jahren so ungeheure Fortschritte



508

gemacht, dafs eine Neubearbeitung von katholischer Seite unerläfslich
geworden ist; Ref. zögert nicht, Herrn Prof. Koch hierzu freundlichst
einzuladen.

Einmal, ein einziges Mal ist der Herr Dogmenhistoriker aus seiner
Rolle gefallen; S. 183 schreibt er nämlich in der Anm. 1: „Mit vollstem
Rechte sagt Schwane, Dogmengesch. III, 21 : In den meisten Kontroverspunkten

wird die Dogmeugeschichte die Lehren des Suarez zu Rate ziehen
müssen; in der Regel gebührt, seinen Erörterungen die Palme; ganz
besonders gilt dies von seiner Lehre über die Gnade und die göttlichen
Tugenden." Herr Prof. Koch gestatte mir gefälligst, hier einmal mehr
Tübinger zu sein, als er selbst es ist: erstens sollte Schwane doch nicht
als Dogmengeschichtschreiber citiert werden, weil uns dann Harnack mit
vollem Recht vorwerfen kann, die Katholiken könnten überhaupt keine
Dogmengeschichte schreiben, und zweitens kennt meines Erachtens die
historische Methode in dogmengeschichtlichen Kontroverspunkten
überhaupt nur eine einzige Richtschnur, die Quellen, und für die alte und
mittlere Dograengeschichte ist doch Suarez keine Quelle!

Aus diesen kleinen Bemerkungen möge der Herr Verf. ersehen, dafs
es seinem schönen Buche nicht an emsigen Lesern fehlt, die ihm für
seine Gabe aufrichtig Dank wissen. Und je weniger auf katholischer
Seite das dogmengeschichtliche Feld behaut wird, desto dringender ist
zu wünschen, dafs der rastlos arbeitende Gelehrte die Früchte seiner
Forschung nicht in der Kommode verschliefse, sondern weiteren
wissenschaftlichen Kreisen zugänglich mache, selbst auf die Gefahr hin, dafs
ein böser Censor nach dem Grundsatz handeln mufs;

Non sentire bonos eadem de rebus iisdem,
Incolumi licuit semper amicitia.

2. Albert Ehrhardt, o. ö. Professor der Kirchengesehichte
an der k. k. Universität zu Wien: Stellung Uild Aufgabe
der Kirchengeschiclite in der Gegenwart. Akademische
Antrittsrede, gehalten am 10. Oktober 1898. Stuttgart, Jos.
Rothsche Verlagshandlung, 1898. 8°. 42 S.

Die Antrittsrede des berühmten Kirchenhistorikers, der von der
theol. Fakultät in Würzburg nach Wien berufen ist, hat für Österreich
eine gröfsere Bedeutung, als sie den bei solchen Anlässen gesprochenen
allgemeinen Erörterungen in der Regel zuzukommen pflegt. Ref. hat
diese Verhältnisse an anderer Stelle eingehend geschildert.

Was Ehrbard in Wien will, hat er uns in seiner Antrittsrede gesagt.
Ref. hatte ein paar verwandte Gedankenreihen schon niedergeschrieben,
bevor Prof. Ehrhard sein Programm entwickelte, und hofft, in nicht zu
ferner Zukunft an anderer Stelle einige ausführlichere Auseinandersetzungen

zu bringen. Für hier mag es genügen, die principielle
Übereinstimmung mit dem von den Wienern jetzt gefeierten Gelehrten zu
betonen und nur das eine und das andere hervorzuheben, was zur
Charakterisierung des Ehrhardschen Standpunktes dienlich sein kann.

Da wäre in erster Linie dasjenige zu nennen, was Ehrhard
nicht sagt.

Es ist wiederholt die Kirchengeschichte, in Deutschland wenigstens,
als ein hervorragendes Mittel bezeichnet worden, den bedauerlichen Rifs,
welcher im 16. Jahrhundert Mitteleuropa in zwei feindliche Lager geteilt
hat, zu überbrücken. Ich glaube aber, wenn man dies, noch dazu mit



Litterarische Besprechungen. 509

einer Spitze gegen Rom, in den Vordergrund stellt, würdigt man die
Kirchengeschichte zu einem Zweig der praktischen Theologie herab; und
das darf sie nie und nimmer sein. Denn als Kirchenhistoriker habe ich
keine andere Aufgabe, als jene, welche auf dem jeweiligen speciellen
Gebiete ein jeder Historiker hat: die Geschichte der Menschheit zu
erkennen, soweit sie geworden ist, sich entwickelt hat. Durch diesen
Gesichtspunkt, der das Werden der Kirche in ihren verschiedeneu Stadien
im Auge hat, wird zugleich die grofse Klippe vermieden, an welcher jede
andere Auffassung der Kirchengeschichte notwendig scheitert, dafs nämlich
die Kirchengeschichte (im weitesten Sinne des Wortes) zu einer
Hilfswissenschaft der Dogmatik herabsinkt, die gelegentlich, als erwachsene
uud selbständig gewordene Tochter sich fühlend, eventuell auch noch die
Mutter meistert.

Nicht jedermann, der über Kirchengeschichte schreibt, ist deswegen
schon ein Historiker. Wir haben Handbücher der Kirchengeschichte, in
welchen wir wohl eine Aneinanderreihung von Thatsacben, aber nur nicht
Geschichte finden. So kann z. ß. Brück noch 1898 in der Vorrede
zur 7. Auflage seines Lehrbuchs schreiben: „Der Hauptzweck, welcher
mir vor Augen schwebte, war darauf gerichtet, die wichtigsten
Begebenheiten auf dem Gebiete der Kirche von ihrer Gründung bis zur
Gegenwart klar, übersichtlich uud wahrheitsgetreu darzustellen. ."
So könnte ein Historiker heute unmöglich schreiben! Gerade das wesentliche

Moment, das die Geschichte erst zur Geschichte macht, das des
Werdens, ist hier aufser acht gelassen,- und das Fehlen dieser
grundlegenden Auffassung zieht sich durch das ganze Buch hindurch. Ein
anderes klassisches Beispiel, auf das Ehrhard selbst hindeutet, ist
Schwanes „Dogmengeschichte": „. Nun besitzen wir allerdings manche
ausgezeichnete Einzelbeiträge zur Dogmengeschichte, eine Gesamtdarstellung

derselben fehlt uns aber gänzlich; denn das grofse, sehr
verdienstvolle Werk von Schwane ist keine wahre Dogmengeschichte,
sondern eine Dogmatik im historischen Gewände". (S. 30 f.) 0 würde
doch überhaupt niemand unter den Theologen kirchengeschichtliche Stoffe
behandeln, wenu er neben dem Studium der spekulativen Theologie nicht
auch eine historische Schulung genossen hat! Schon der Schöpfer der
modernen katholischen Theologie, Melchior Cano, hat zu einer Zeit, da
man von der heutigen ausgebildeten historischen Methode in ihrer
Vollendung so weit entfernt war als von der Benutzung des Telegraphs und
der Eisenbahn, ehrlich gestanden: „Video periculosum esse, eo vel
maxime loco iudicem velle fieri, ubi vir ille nimirum exigitur, qui et
antiquitatis memoriam in numerato habeat, et prudentia summa
gravissimoque iudicio Methode!) sit praeditus." De loc. theolog.
1. 11 c. 3. Sogar bei einem Genie wie Giovanni Baptista de Rossi hat
man oft sowohl Mängel der Methode als unzureichende Kenntnis der
klassischen Altertumswissenschaft mit Bedauern empfunden, was bei seinem
Schüler Wilpert in noch höherem Mafse hervortritt. Umsomehr ist es

Ehrenpflicht eines jeden Lehrers der historischen Fächer der Theologie,
die unleugbaren Errungenschaften der modernen deutschen Geschichtsforschung

auch für die Theologie heranzuziehen.
Wenn also die Kirchengeschichte oder, deutlicher ausgedrückt, die

historische Theologie eine selbständige Wissenschaft und nicht blofs eine
grofse Fufsnote zur Dogmatik und Moral ist, die vielleicht gar den Text
ersetzen möchte, so tritt sie auch als vollbürtig in den Kreis der übrigen
historischen Wissenschaften ein. Man darf also bei Erklärung des
Begriffes „Kirchengeschichte" und ihrer Methode nicht vom Bestimmuugs-



510 Litterarische Besprechungen.

worte, von der Species, ausgehen und sagen: „Die Kirche ist die Stiftung
des Gottessohnes, hat aber (vielleicht bedauerlicherweise?) auch ein
menschliches Element, und dieses ist Gegenstand der Kirchengeschichte" ;

sondern man mufs vom Grundwort, vom Genus, ausgehen und zeigen,
welche Stellung die Species innerhalb dieses Genus einnimmt. Ehrhard
handelt daher mit vollem Recht im ersten Teil seiner Antrittsrede von
der „Stellung der Kirchengeschichte innerhalb der Weltgeschichte". (S. 7ff.)
Selbstverständlich, aber keinesfalls überflüssig war es, wenn er bei dieser
Gelegenheit sofort — zu meiner Freude — betont: „Die Geschichtswissenschaft

als solche ist bekanntlich eine Errungenschaft der modernen Zeit
und eine der Leistungen, auf welche diese ein volles Recht hat, stolz
zu sein."

Ehrhard kann nicht allein begeistert reden, er kann auch begeisternd
schreiben; das letztere wird, meine ich, jeder empfinden, welcher die
nun folgende Darstellung der modernen Auffassung der Menschheitsgeschichte

im Lichte eines inniggläubigen Christusglaubens liest.
Die Kirchengeschichte ist somit das Centrum der Welt- und

Menschheitsgeschichte: „Wenn nun die Weltgeschichte ohne das Christentum

unerklärbar ist und wenn sie sich (wie Ehrhard eben vorher schon
gezeigt) als Wissenschaft aus der Geschichte der Kirche herausgebildet
hat, so ist erwiesen, dafs die Kirchengeschichte die Centraistellung innerhalb

der Geschichtswissenschaft, die wir für sie in Anspruch nehmen,
wirklich besitzt. Pflicht des Kirchenhistorikers ist es darum, seiner Wissenschaft

diese Stellung zu erhalten und, wo das Bewufstsein dieses ihres
Vorzuges verloren gegangen ist, ihr dieselbe zurückzuerobern."

Der historischen Theologie kommt also, möchten wir hinzufügen,
vom christlichen Standpunkt aus innerhalb des Kreises der
Geschichtswissenschaft dieselbe Stellung zu wie dem Kirchenrecht unter den rechts-
nnd staatswissenschaftlichen Disciplinée. —

Gehört also die Geschichte, gehört das Kirchenrecht an die
theologische Fakultät? Nicht vielleicht blofs an die philosophische, beziehungsweise

juristische?
Lassen wir Professor Ehrhard das Wort:
„Durch ihren hehren Gegenstand," fährt er im 2. Teile seiner

Antrittsrede fort (S. 13), „ragt aber die Kirchengeschichte über den
Rahmen der Weltgeschichte hinaus und erscheint als Glied einer höheren
Wissenschaft, der Theologie."

Dann verbreitet sich Ehrhard über die hehre Stellung der Theologie
an der Spitze der übrigen Wissenschaften und zieht aus den gegebenen
Prämissen für die Stellung der historischen Theologie jene Folgerungen,
die sich naturgemäfs ergeben und bezüglich deren ich wohl nur auf Ehr-
hards gediegene Darlegung selbst zu verweisen brauche.

Aus vollem Herzen unterschreibe ich es auch, wenn Ehrhard am
Schlufs des 2. Teiles (S. 17 f.) sagt: „Noch mehr! Durch die
Kirchengeschichte kommt auch die öffentliche Bedeutung der Theologie, die
noch kein christliches Volk ohne empfindlichsten Schaden für sein
gesamtes Geistes- und Gesellschaftsleben vernachlässigt hat, in prägnanter
Weise zum Ausdruck. Diese öffentliche Stellung besafs die katholische
Theologie thatsächlich von Anfang ihres Bestehens bis tief in das
siebzehnte Jahrhundert hinein. Heute ist sie ihr fast vollständig verloren
gegangen, nicht ohne Mitschuld mancher Kreise, die sich in die
Einsamkeit zurückgezogen haben, statt an den grofsen Centren des geistigen
Lebens, an den Universitäten, diese Stellung zu verteidigen und zu
kräftigen."



Litterarische Besprechungen. 511

Und ich wünsche Herrn Professor Ehrhard von Herzen Glück zu
seinem Vorsatz: „Ks ist darum in erster Linie des katholischen
Kirchenhistorikers hehre und heilige Aufgabe, der Theologie diese ihre öffentliche

und mafsgebende Stellung in dem Geistesleben der
christlichen Völker an den Centraisteilen der wissenschaftlichen

Bildung zurückzuerobern." (S. 18.) Angesichts der in Öster-,
reich sehr ernsten „Los-von-Rom"-Bewegung wird diese Notwendigkeit
hoffentlich endlich einmal auch anderen „Kreisen" einleuchten, welche an
der vielbeklagten Stagnation der theologischen Wissenschaft in Österreich
in ganz anderer Weise schuld sind als diejenigen, die in die Einsamkeit
zurückgewiesen werden.

Im 3. Teil beantwortet Ehrhard die Frage, welche Eigenschaften
die Kirchengeschichte haben müsse, um ihrer Aufgabe in der Gegenwart
gerecht werden zu können. Gerade dieser Teil hat in Fachkreisen,
soweit ich sehe, so allgemeine Zustimmung gefunden, dafs ich mich darauf
beschränke, Ehrhärds Ausführungen einfach zur Lektüre und Darnach-
achtung zu empfehlen. Ein Wunsch wurde mir dabei rege: Wie wäre
es, wenn Herr Prof. Ehrhard sich entschlösse, diesen 3. Teil zu einem
für angehende Theologen bestimmten „Handbüchlein der Methode der
historischen Theologie" auszuarbeiten? Ich selbst bin meinen Schülern
gegenüber diesbezüglich oft in Verlegenheit geraten; denn Bernheim ist
für diesen speciellen Zweck nicht geschrieben, und De Smedt, Ilirschl
u. s. w. sind auch ungenügend.

Ich habe in meinem Exemplar der Antrittsrede Ehrhards noch eine
Menge Dinge einfach und doppelt angestrichen; aber ich mufs mich hier
kurz fassen und hoffe bei anderer Gelegenheit auf dies und jenes
zurückzukommen.

Der Gedanke, mit welchem Ehrhard schliefst, war mir in mehrfacher
Hinsicht aufserordentlich sympathisch. Eine Personifizierung der Kirche
Christi auf der berühmten alten Prachtthüre unseres Klosters zu Santa
Sabina in Rom, eine mit dem Jungfrauenschleier bekleidete Frauengestalt,
sieht zu ihrem Herrn und Bräutigam Jesus Christus empor; aus ihrem
Munde vernimmt Ehrhard „das Wort, welches das Geheimnis ihrer ewigen
Jugend, ihrer ungeschwächten Kraft, ihres unbesiegbaren Heldenmutes
enthält, das Wort, das einst das Siegerlied der erlösten Menschheit und
der Schwanengesang der Weltgeschichte sein wird : Christus heri et hodie
ipse, et in saecula."

Was Ehrhard in Wien erwarten konnte, ist ihm, glaube ich, bisher
geworden: das Vertrauen seiner Kollegen und die freudige Begeisterung
seiner Schüler. Möge seiu Wirken auch fernerhin gesegnet und fruchtbar
sein! An manchem Kampf wird es nicht fehlen, aber auch nicht an
manchem frohen Sieg; für letzteres bürgt seine herrliche Antrittsrede.

3. Dr. Remigius Stölzle, Prof. der Philosophie an der
Universität Würzburg: Karl Ernst von Baer und seine
Weltanschauung. Regensburg, Nationale Verlagsanstalt,
181)7. XI und 687 S.

Karl Ernst von Baer, als deutscher Estländer 1792 geboren, erhielt
seine wissenschaftliche Ausbildung in Reval, Dorpat,, Riga, Wien, Würzburg

und Berlin; war 1819 bis 1834 Universitätsprofessor in Königsberg,
1834 bis 1863 an der Akademie in St. Petersburg; 1867 zog er sich nach
Dorpat zurück, wo er seine wissenschaftlichen Arbeiten unermüdet
fortsetzte, bis er das Zeitliche segnete (1876). Unser Jahrhundert ist gewifs



512 Litterarische Besprechungen.

nicht arm an hervorragenden Männern; aber Baer war ohne Zweifel
einer der bedeutendsten unter ihnen. „Bleibendes hat er geleistet," um
Stölzles Worte zu gebrauchen, „in der Typenlehre, Bleibendes durch
seine Entdeckung des Säugetiereies, Bleibeudes durch seine Begründung
der Entwicklungsgeschichte, Bleibendes in Geographie und Anthropologie
und Ethnographie. Dazu kommt eine wahre Universalität des Geistes,
mit der er ,eigenen Bahnen folgende Wissenschaften zu vereintem Wirken
zu bringen weifs'. So vereinigt er anatomische, zoologische, tiergeographische,

anthropologische, ethnologische, sprachwissenschaftliche und
philosophische Studien, um die ursprüngliche Einheit des
Menschengeschlechtes zu erweisen. Anthropologische Forschung wird mit
historischer kombiniert, um die Herkunft der Makrokephalen in der Krim zu
finden. Geographische, geologische, historische und philologische
Forschung müssen sich vereinigen, um den alten Lauf des Araxes zu
bestimmen." S. 32.

Stölzle hat sich gewifs den Dank vieler verdient, dafs er diese
markante Persönlichkeit zum Gegenstand einer ebenso umfassenden als
besonnenen Darstellung gewählt hat. Der erste Teil des Buches, „Die
Quellen von Baers Philosophie, seine Stellung zur Philosophie und seine
erkenntnistheoretiscben Grundsätze" sind für die Beurteilung dos
Einflusses der Zeitphilosophie hochinteressant; freilich wird die Philosophie
nicht eben die stärkste Seite des Naturforschers sein können. Der zweite
Teil (S. 67 — 417) macht die Spannung des Lesers immer gröfser: das
teleologische Problem, das kosmologische Problem, die Darwinsche Descen-
denztheorie, die Tier- und Menschenseele, Ursprung, Einheit und Alter
des Menschengeschlechtes,- wie sollte mau nicht mit Vergnügen sich in
das hineinversenken, was Baer, bald nur suchend und bald wirklich
findend, hierüber gedacht? Dasselbe gilt vom dritten Teil (S. 418—472,
Religionsphilosophie), vom vierten (S. 473—565, Geschichtsphilosophie)
und fünften Teil (S. 565—644, Ethisches, Pädagogisches und Politisches).
Der Leser wird aber sehr wahrscheinlich hier nicht Halt machen, sondern
die achtunddreifsig Beilagen (S. 645-681, meistens Privatbriefe Baers)
gerne durchnehmen, die uns den Charakter des grofsen Forschers und
ernsten Freundes der Wahrheit recht plastisch vor Augen führen. Ein
sechs Seiten füllendes Namenverzeichnis erleichtert das Nachschlagen.

Stölzle hat seine eigenen, mitunter abweichenden Anschauungen und
vor allem seinen christlichen Standpunkt in Philosophie und
Naturbetrachtung überall getreu hervorgehoben; dies bringt in der That viel
mehr Leben in das Werk, als wenn wir ein blofses Referat vor uns
hätten. Bei philosophischen Fragen geht dies ja nicht anders; selbst
dem Historiker aus Rankes Schule wird es nie gelingen, den Leser über
die Weltanschauung des Darstellers hinwegzutäuschen, trotz aller
Gewissenhaftigkeit im Bericht. Ich will also mit dem Gesagten keineswegs
den Vorwurf der Tendenz erheben, der ganz unbegründet wäre, sondern
im Gegenteil einen grofsen Vorzug des Buches betonen, das gerade
deswegen für akademische Gebildete eine sehr empfehlenswerte Lektüre
bilden wird.

Anstatt einzelne Kleinigkeiten aus Stölzles gehaltvollem Werk zu
erzählen, die ja, aus dem Zusammenbang gerissen, ohnehin kein
vollständiges Bild Baers geben könnten, will ich lieber einen Gegenstand
herausgreifen, dessen Behandlung seitens des grofsen Naturforschers eben

jetzt der Vergessenheit ganz besonders entrissen zu sein verdiente. Ich
spreche von jenem Abschnitte, in welchem Stölzle uns „Baers pädagogische
Anschauungen über Mittel- und Hochschulwesen" schildert.



Litterarische Besprechungen. 513

Was das Mittelschulwesen betrifft, so ist Baer keineswegs ein
extremer Vertreter der realistischen Richtung; er anerkennt die
Existenzberechtigung der alten Sprachen, und einzelne schiefe oder veraltete
Anschauungen hat Stölzle meines Erachtens in sehr treffender und gelungener
Weise richtig gestellt. Speciell Baers gereifte Anschauungen über die
Universitäten und deren Reform sind so bedeutsam, dafs Herr Professor
Stölzle es mir nicht übel nehmen mag, wenn ich sein Buch ein bifschen
ausschreibe.

Für die Berufung eines Universitätslehrers sind nach Baer als mafs-
gebend zu betrachten :

1. Die Lehrgabe; „denn ein Universitätsdocent ohne Lehrgabe,"
sagt Stölzle im Sinne Baers, „ist eine jämmerliche Figur". (S. 604.)

2. Wissenschaftliche Tüchtigkeit. „Darum tadelt er es an
den Dorpater Professoren seiner Studienzeit, dafs ihnen diese wissenschaftliche

Tüchtigkeit gefehlt habe. Nach Baer mufs also der Universitätslehrer

auch Forscher sein, d. b. die Wissenschaft fördern. Darunter
versteht Baer aber nicht das Wiederkäuen schon oft behandelter Stoffe,
noch weniger populärwissenschaftliche Arbeiten. Wenn Stieda einmal
berichtet, Baer habe ausgerufen, es werde viel zu viel geschrieben, so hat
dieser Ausspruch keinen anderen Sinn, als dafs die massenhaft auf allen
Gebieten auf den Markt geworfene Litteratur vielfach wertlos sei, d. h.
nichts für den Fortschritt des Erkennens bedeute, nichts
Neues enthalte. Denn an diesem Kriterium mifst Baer alle
wissenschaftlichen Leistungen, das ist der Mafsstab, den er in all seinen
Kritiken anderer anlegt, der auch ihm Richtschnur seiner gelehrten
Arbeit war. Offenbar der einzig richtige Mafsstab für die Wertung
wissenschaftlicher Arbeiten, bei dessen Anwendung freilich manches als
nichtwissenschaftlich erscheint, was stolz aufgebläht
einhergeht. Wie sehr Baer darauf Gewicht legte, dafs die Forschung
Neues zu Tage fördere, das hat er in einem Bilde energisch ausgesprochen :

.Kann man hoffen,' ruft er aus, ,eine reiche Ernte zu machen, wenn man
oft schon gedroschene Ähren anders geordnet nochmals
derselben Arbeit unterwirft, während noch ungeschnittenes Korn
auf dem Halme steht?' Darum sieht er auch Arbeiten, welche die
Wissenschaft zu popularisieren suchen, nicht als wissenschaftliche

an, ja bringt sie, trotzdem er selbst die Popularisierung gefordert
und in edelster und gründlichster Weise geübt hat, in Gegensatz zur
eigentlich wissenschaftlichen Thätigkeit." Man lese das lange,
hochinteressante Citat aus Baer S. 605.

3. Sittlichen Lebenswandel; darüber brauche ich wohl kein
Wort zu verlieren.

4. Absehen von der Konfession des zu Berufenden und, wie Stölzle
hinzufügt, von der politischen Überzeugung desselben. Ersteres bezieht
sich nämlich darauf, dafs Baer, als er Königsberg verliefs, C. Th. v.
Siebold zu seinem Nachfolger vorgeschlagen, aber den Bescheid erhalten
hatte, das ginge nicht, weil Siebold — Katholik sei. (S. 60S.)

Ferner bekennt sich Baer „als einen entschiedenen Freund des
Privatdocententums. Er sieht darin die Pflanzschule für künftige
Professoren. Alios, was in neuerer Zeit, erklärt er, wissenschaftliches
Interesse und wissenschaftliche Bearbeitung gewonnen habe, gehe bei der
nicht vorgeschriebenen und daher lebendigeren Evolution
der Universitäten durch die Privatdocenten in den Kreis der
Lehrobjekte über, wenn nur die Zahl der Lehrenden nicht zu gering sei."

Jahrbuch für Philosophie etc. XIII. 33



514 Litterarische Besprechungen.

Dais es auch Ausnahmen gehen könne, bemerkt Stölzle mit Recht; aber
exceptio confirmât regulam

Natürlich fordert Baer für den Universitätslehrer auch eine gute
Besoldung. Er schreibt (bei Stölzle S. G08): „Der Professor soll aufser
den Vorlesungen für seinen Fortschritt und den der Wissenschaften
arbeiten. Unbequemer ist allerdings für die Behörden die graduierte,
nur durch Billigkeit geregelte Besoldung, wie sie auf deutschen Universitäten

üblich ist. Dafs gerade diese Einrichtung die deutschen Universitäten

so. gehoben hat, kann man nicht verkennen. ."
Auch mit der Frage der Kollegiengelder hat sich Baer

beschäftigt. (S. 609 f.)
Was ferner die aus ungleicher Besoldung entspringende Rivalität

unter Professoren betrifft, so meint Baer, sie „ist nicht eben schädlich,
sondern wirkt belebend". Auch wenn die Docenten sich in die Fächer
teilen oder in ihren Vorträgen miteinander konkurrieren, gewinnen in
beiden Fällen die Studierenden, denn etwas Rivalität nähre die
Strebsamkeit. (S. 610.)

Durchaus beachtenswert sind Baers Ansichten über Zweck und
Methode des akademischen Studiums. Zweck der Universität ist ihm
„die wissenschaftliche Ausbildung der reiferen Jugend". Mittel hierzu
sind ihm Vorlesungen und Selbststudium.

Eine Vorlesung soll, mit Stölzle zu sprechen, nicht mit einem
Nachschlagebuch verwechselt werden. Das tadelt Baer sarkastisch an
den Dorpater Pandektenvorlesungen (S. 611): „Eine solche Verwechslung,"
klagt er, „kommt freilich oft vor und mag damals bei den Juristen in
Dorpat noch mehr im Schwünge gewesen sein. Manche Vorlesungen,
z. B. über die Pandekten, gingen nicht nur täglich das ganze Jahr
hindurch fort, sondern in den letzten Wochen zweimal täglich, und immer
mit vollständigem Nachschreiben. Das war also wohl eine Anstalt,
sich die Kommentare selbst zu schreiben. Denn was man schwarz
auf weifs besitzt, läfst sich getrost nach Hause tragen." Dazu meint
Stölzle: „Der Spott, den Baer hier über eine derartige DiktandoÜbung
ausgiefst, ist leider auch heute noch vielfach am Platz."

Baer ist daher weit entfernt, den Wert der Vorlesungen zu
überschätzen. Er kann sich nicht verhehlen, dafs „ein Vortrag dem Zuhörer
in der Regel nicht viel mehr geben wird als die Anregung".
(S. 613.) „Ein Professor, der nur seine Vorlesungen hält, ist nichts
als ein automatisches Buch, das zu bestimmten Stunden laut wird
und dann schweigt." (S. 614.) „In späterem Alter ist der Verstand
weniger (wie beim Kind) zum passiven Auffassen geneigt und mehr zur
Selbsttätigkeit. Dann gerade soll er immer auffassen, was in
abwechselnder Reihe ihm andere sagen. Man behandelt einen Lehrling
(d. h. Universitätsstudenten) wie einen Sack, in den man soviel
Wissen einzupressen sucht als möglich, als ob man einen
Ballen Baumwolle bilden wollte. Beim Examen aber findet sich, dafs
der Lehrling von den vielen Dingen, die man gelehrt hat, nur diejenigen
zu seinem Eigentum gemacht hat, die er durch Selbstbeschäftigung
kennen lernte oder durch eifrige Repetition, überhaupt also Dinge, bei
denen er verweilte." (S. 617.) „Wenn ein junger Mann," betont Baer,
„sich dem Lehrfach widmen will, so pflegt man durch Prüfung sein
Wissen abzumessen. Aber das Wissen wird ausgefüllt, wenn das In te res se
lebendig ist. Man sollte ihn fragen, ob er schon Nächte durchwacht
hat, um über eine Frage zur Klarheit zu kommen." (S. 621.) Daher
fordert Baer auf, es solle doch jedermann sich selbst fragen, unter



Litterarische Besprechungen. 515

welchen Umständen er in eine Wissenschaft verliebt geworden sei,
ob dann, wenn sie ihm wie Gift in kleinen Dosen und in
vorgeschriebenen und abgebrochenen Zeiten gereicht wurde, oder
wenn er Gelegenheit hatte, sich in sie zu vertiefen." (S. 615 f.)

Die Hauptsache ist und bleibt daher für Baer nicht das Auswendig-,
lernen, sondern das Selbststudium, das selbständige Selbststudium.'
Und die Anleitung hierzu empfängt man im Seminar und Laboratorium.

„In den verschiedenen chemischen, zoologischen, physiologischen
Laboratorien, den anatomischen und klinischen Kursen sieht Baer schon
den Ausdruck des immer mehr erkannten Bedürfnisses, zum
Selbststudium zu leiten. Und zwar verlangt Baer, dafs die Leitung dieses

Selbststudiums in den Händen eines einsichtsvollen, in seinem Fach wohl
erfahrenen Mannes ruhe, dafs sie sowohl für empirische als für philosophische

Disciplinen statthabe, dafs sie verschiedenen Fächern entsprechend
verschieden sei, dafs sie weniger auf Bereicherung des Gedächtnisses als

auf Ausbildung der Urteilskraft gerichtet sei. „Eine einsichtsvolle
Leitung wird das Selbststudium immer mächtig befördern," schreibt

er, „das philosophische sowohl als das empirische, und zwar eine

Leitung von einem erfahrenen und umsichtigen Manne, der in der
betreffenden Disciplin vollkommen orientiert ist. Man sieht, worauf ich
ziele: Ich halte nicht etwa jetzt die Professoren für überflüssig,
nachdem ich lange Jahre hindurch selbst einer gewesen bin. Ich glaube
aber, sie sollten sich mehr angelegen sein lassen, das Selbststudium
des Studierenden zu leiten, als bisher in einigen Fächern Sitte
gewesen ist, und zwar wird diese Leitung für die verschiedenen Fächer
eine ganz verschiedene sein müssen." (S. 615.)

Aus dieser kleineu Blutenlese mag man ersehen, wie inhaltreich
jede Seite in dem Buche Prof. Stölzles ist. Mögen die Gedanken und

Anregungen Baers bei recht zahlreichen Lesern dieses verdienstvollen
und spannenden Werkes auf guten Boden fallen und zu gleicher Wahrheitsliebe

und gleich nachdrücklichem Streben zur Religion Jesu Christi hin
begeistern, wie uns beides, im Gegensatz zu so manch anderem Forscher
unserer Tage, bei Baer vereint begegnet 1

Graz. P. Wehofer 0. Praed.

4. A. Löwenstimm: Aberglaube und Strafrecht. Ein Beitrag
zur Erforschung des Einflusses der Volksanschauungen auf

die Vorübung von Verbrechen. Mit einom Vorwort von Prot.

Dr. J. Kohler. Berlin 1897. Joh. Rade (Stuhrsche
Buchhandlung). 232 S.

Staat und Kirche haben gewifs ein Interesse daran, den Aberglauben
des Volkes kennen zu lernen, um ihm entgegentreten zu können. Denn

es ist thatsächlich etwas, was sowohl dem Staat wie der Kirche entgegengesetzt

ist: er negiert in gewisser Weise die Auktorität beider.
_

Eine
auf den Grundgesetzen der Wahrheit aufgebaute Kirche kann ihn innerhalb

ihres Auktoritätskreises nicht dulden, weil er entweder auf
Selbsttäuschung oder auf einer Täuschung durch andere beruht; und ebensowenig

der Staat, weil auch dieser, indem er dieselben Grundgesetze auf
das weltliche Gebiet auwendet, durch die fixe Idee einiger, durch den

absichtlichen Betrug anderer gehindert wird, seiner Pflicht bezüglich des

Wohles seiner Unterthanen zu genügen. Dafs die katholische Kirche als

solche dem Aberglauben zu allen Zeiten entgegengetreten ist, hätte der



516 Litterariscke Besprechungen.

Verfasser wohl wissen können; trotzdem bringt er S. 36, 64, 86 und noch
an mehreren anderen Stellen teilweise ganz lächerliche Beschuldigungen
gegen sie vor, die schon l'rof. Kohler in seinem Vorwort S. XIV und
XV recht scharf zurückweist. Die Vorwürfe des Verfassers sind meines
Erachteus nur aus einem mangelnden Verständnis der Einrichtungen in
der katholischen Kirche zu erklären. Allein sie sind typisch, wie auch
Prof. Kohler zu erkennen scheint, für den Standpunkt des Verfassers.
Er beschuldigt nicht nur die katholische Kirche einer systematischen
Unterstützung des Aberglaubens (S. 64, 184 etc.), sondern glaubt
-überhaupt das Christentum für viele abergläubische Handlungen verantwortlich
machen zu müssen (S. 104. 105). Für ihn existiert kein Teufel, kein
Jenseits (S. 64. 104. 210), mithin ist die Anwendung von Exorcismus und
die Verweigerung des christlichen Begräbnisses oder, wie der Verfasser
zu sagen beliebt, eine „Klassifizierung der Leichname" (S. 104) einfach
Unterstützung aes Aberglaubens. Wenn man mit solchen leichtfertigen
Urteilen und Vorurteilen ausgerüstet an die Untersuchung der Frage
herangeht, worin der Aberglaube besteht und wie er am besten zu
bekämpfen ist, kann kein objektives Resultat entstehen. So laufen denu
auch die Vorschläge des Verfassers darauf hinaus, dafs nicht die Kirche,
sondern die — religionslose — Schule den Hauptkampf gegen den
Aberglauben durch Verbreitung der Aufklärung besorgen müsse. Genau ebenso
leichtfertig in seinem Urteile ist der Verfasser auch, wenn er den
Aberglauben in seinen Beziehungen zum Strafrecht betrachtet. Er verurteilt
aufs schärfste den Aberglauben selbst wie auch die auf ihn bezüglichen
herrschenden strafrechtlichen Bestimmungen. Er will das Vorhandensein
von Aberglauben bei der Ausführung eines Verbrechens mindestens als
einen Milderungsgrund angesehen wissen (z. B. S. 231), da er nur aus
„äufser8ter Unwissenheit" entstanden sein kann; am liebsten wäre es ihm
offenbar, dal's solche Verbrecher ganz freigesprochen würden. Warum
verurteilt er denn die Resultate des Aberglaubens so scharf? Warum
darf der Richter, oder vielmehr der Staat, der die Rechtspflege in die
Hand zu nehmen hat, nicht etwas thun, was der Verfasser selbst für
seine private Persönlichkeit in Anspruch nimmt?

Breslau. Lie. F. von Tessen-Wçsierski.

5. Dr. Ismar Ellbogen: Der Tractatus „(le intellectus
emeiidatione" und seine Stellung in der Philosophie
Spinozas. I. Teil. Breslau 1898, Schatzky. .33 S.

Eine vom pkilosophiegesckichtlicheu Standpunkte nicht iible
Inaugural-Dissertation. Was aber das Meritorische dieser Methodenlehre
Spinozas angeht, so läfst sie uns nach des Herausgebers Urteil „im
wichtigsten Punkte der Methode im Stiche" (S. 29). Die Existenz Gottes
ist ein apriorisches Urteil (19), die Allgüte Gottes ist ein ens iictum (25),
Gott ist das xal näv, der Mensch ist Teil eines denkenden Wesens (24),
die F'reiheit des Willens ist eine Täuschung (23): also nackter Pantheismus
überall und derselbe zersetzende Geist des Judentums, wie in den andern
Schriften des Amsterdamers. Dafs „Klarheit und Deutlichkeit" ein
Kriterium der Wahrheit sei (14), hat man längst vor Spinoza gewufst.

Graz. Dr. Anton Michelitsck.

-SKSS-


	Litterarische Besprechungen

