
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 13 (1899)

Artikel: Zur Abwehr : Antwort auf eine Frage des Prof. Dr. Braig

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761772

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


500 Zur Abwehr.

ZUR ABWEHR.
Antwort auf eine Frage des Prof. Dr. Braig.

Von Dr. M. GLOSSNER.

Im ersten Heft des laufenden Jahrganges der philosophischen
Zeitschrift des Görresvereins (Fulda 1899 S. 92 ff.) richtet Herr Professor
Dr. K. Braig im „philosophischen Sprechsaal" eine Frage an mich, deren
Sinn in Kürze ungefähr dahin geht, ob ich, vielleicht durch Hellsehen,
wisse, dafs er bewufst oder unbewufst, monistische Grundsätze
vortrage, da er doch den Monismus in jeder Form als absurd verwerfe, und
ob ich wohl in Kraft einer unvergleichlichen Wiss en sch a ft voraussagen

könne, wie er in Zukunft bezüglich des Wesens Gottes und seines
Verhältnisses zur Welt lehren werde, so dafs ich mit meiner vorgreifenden
„Denunziation" recht haben müsse?

Bevor ich auf diese „Frage", die durch meine Besprechung der
Braigschen Schrift: „Vom Sein. Abrifs der Ontologie" in diesem Jahrbuch

(Band XIII S. 59 ff.) veranlafst wurde, die gewünschte Antwort
erteile, sei es mir gestattet, mit einigen Worten mich über die Art, wie ich
die Aufgabe eines Kritikers auffasse, auszusprechen. Vor allem sei
bemerkt, dafs ich nur mit Widerstreben und Zögern an die Übernahme
dieses dornigen uud wenig dankbaren Geschäftes gegangen bin, und dafs
ich es vorgezogen hätte, der Sache der wissenschaftlichen Regeneration,
wie ich es in den ersten Jahrgängen des Jahrbuchs ausschliesslich that,
durch thetische Bearbeitung philosophischer, philosophiegeschichtlicher
und theologisch-spekulativer Gegenstände zu dienen. Allmählich aber
machte es nicht nur der Zweck des Jahrbuchs, sondern geradezu auch
der Fortbestand desselben zu einer unabweislichen Pflicht, die
einschlagende Litteratur kritisch zu berücksichtigen und die Leser der von
einer Zeitschrift erwarteten Aufgabe gemäfs über den augenblicklichen
Stand der von ihr vertretenen Disciplinen so gründlich und vollständig
als möglich zu orientieren. Dies mufste geschehen, wenn nicht die
Absicht, für die in der Encyklika „Aeterni Patris" autoritativ ermunterten
Bestrebungen allmählich ein Organ zu schaffen, das die zerstreuten Kräfte
zu sammeln und vor der Gefahr der Zersplitterung und des bekannten
Totschweigens zu bewahren vermöchte, gegenüber den ungeheueren
Schwierigkeiten, denen ein solches Unternehmen gerade in Deutschland
begegnet, kläglich scheitern sollte.

Ich glaubte nun, dieser Aufgabe nicht besser zu genügen, als durch
ausführliche, sachlich eingehende Besprechungen^ in denen nicht blofs
referiert, sondern auch kritisch geprüft, insbesondere aber die

Priucipien erörtert und die daraus sich ergebenden Konsequenzen
gezogen werden sollten. Dabei machte ich mir die strengste Objektivität
nach rechts und links, Gesinnungsgenossen wie Gegnern gegenüber zum
Grundsatz, da Wahrheit und Wissenschaft, d. h. Erkenntnis der Wahrheit,

nur allein auf diesem Wege gefördert werden können.
Diese Grundsätze glaube ich nun auch in der Beurteilung der bisher

erschienenen philosophischen Lehrbücher des Prof. Dr. Braig gewissenhaft

befolgt zu haben. Ich verwahre mich deshalb entschieden gegen die
„Insinuation", dafs irgendwelche Animosität gegen die sog. Tübinger
Schule mich iu dem Kampfe wider die philosophische und theologisch-



Zur Abwehr. 501

spekulative Richtung derselben geleitet habe und noch leite. Nicht weil
ich, wie Dr. Braig meint, dem Haupte der Schule „gram" hin, trage ich
meine Abneigung auf die Nachgekommenen über, sondern sowohl jenem
als diesen gegenüber ist es die Überzeugung von der Unhaltbarkeit
des die gesamte Schule zweifellos in der besten Absicht beseelenden
Strebens, das Dogma mit der modernen „Wissenschaft" zu vereinbaren,
mag es sich nun um die von Jakobi, Kant und Baader abhängige Kuhnsche,
Glaubensphilosophie oder um den zwischen einem „gemäfsigten" Onto-
logismus und einem gemäfsigten Traditionalismus oscillierenden Eklek-
ticismus Schanz' oder endlich um den an Lotze sich anlehnenden, den
Seinsbegriff der modernen Metaphysik adoptierenden Theismus des
Dr. Braig handeln. Dafs es nicht blinde Antipathie ist, sondern an einer
festen Norm prüfende Kritik, die mein Verhalten der Tübinger Schule
gegenüber diktiert, mufs doch Dr. Braig selbst wissen, dessen Bearbeitung
von Duilhés de St. Projets Apologie des Christentums als einen dem Tho-
mismus entgegenkommenden Schritt ich im Jahrbuch (Bd. IV S. 416 und
V S. 280) sympathisch begrüfste. Wenn Herrn Braig dies, wie aus einem
an mich gerichteten Schreiben hervorgeht, gefiel, so wird er es mir auch
nicht verargen, wenn ich Schritte, die vom Thomismus abführen, meiner
Überzeugung gemäfs beurteile.

Nunmehr zur Beantwortung der an mich gerichteten Frage! Diese
lautet kurz und bündig dahin : Üm zu wissen, nicht was Dr. Braig lehren
soll oder lehren wird, sondern was er über das Wesen Gottes
und Gottes Verhältnis zur Welt lehren mufs, falls er die
Konsequenzen seines in der Ontologie aufgestellten
Seinsbegriffs zieht, bedarf es weder des „Hellsehens" noch einer „unvergleichlichen

Wissenschaft". Es genügt dazu einfach die Folgerichtigkeit des
Denkens.

Wenn Cuvier, wie bekannt, aus einem einzigen Knochengebilde den
Gesamtbau eines tierischen Organismus zu konstruieren vermochte, so
vermag der Metaphysiker wenigstens aus der Bestimmung des fundamentalsten

aller ontoiogischen Begriffe, dem des Seins, mit einer womöglich
noch gröfseron Sicherheit auf den dieser Bestimmung entsprechenden
Gottesbegriff zu scbliefsen. Der Beweis für diese Behauptung liefse
sich auch geschiehflich für jedes konsequent durchdachte philosophische
System führen. Wenn Dr. Braig diese Konsequenz nicht zieht, so ist
das seine Sache; es gibt auch glückliche Inkonsequenzen. Dagegen
behaupte ich das Recht der Kritik, diese Konsequenz zu ziehen und den
Autor des besprochenen Werkes, oder, wenn dieser eine Belehrung
verschmäht, wenigstens das lesende Publikum darauf aufmerksam zu machen.
Dieses Verfahren als Denunziation zu bezeichnen, ist, um mit Herrn
Prof. Braig zu reden, eine „unwürdige Insinuation". Die Beschuldigung
einer solchen glaube ich nicht verdient zu haben, da ich nicht behauptete,
Dr. Braig verbinde „bewufst" Monismus und Theismus, sondern nur die
Disjunktion aufstellte, ihm bewufst oder unbewufst liege m seiner
Metaphysik eine Verbindung von Monismus und Theismus. Nunmehr erklärt
Dr. Braig seinen entschiedenen Abscheu gegen den Monismus in jeder —
der materialistischen wie spiritualistischen — Form. Ich gebe mich
damit zufrieden, behaupte aber nun das zweite Glied jener Disjunktion,
nämlich Herr Braig verbinde Monismus und Theismus — unbewufst.

Herr Braig behauptet, dafs Monismus und Theismus sich aus-
schliefsen, und hierin stimme ich ihm vollkommen zu. Aber ebenso gewifs
ist, dafs diese Verbindung vom Standpunkt des modernen
Subjektivismus wiederholt versucht und in die Philosophie unter ver-



502 Zur Abwehr.

schiedeneu Namen, als Theosophie, Panentheismus u. dgl. eingeführt
wurde, und, was noch wichtiger ist, dai's von jenem Standpunkt aus der
Theismus in anderer Form als der monistischen, d. h. in anderer als der
widerspruchsvollen Vereinigung von Immanenz und Transcendenz gar
nicht durchgeführt worden kann. Dies beweisen alle modernen Versuche,
den Theismus zu begründen, von Sehelling, Baader, Krause bis zu Kuhn,
ja auch, wie wir alsbald sehen werden, bis zu dem Meister der Tübinger
Schule.

Statt der Proteste und Verwahrungen hätte deshalb Herr Braig
besser gethan zu zeigen: entweder dafs der ihm zugeschriebene S eins-
begriff nicht der von ihm vertretene sei, oder dafs der Begriff des
Seins als Bethätigung der „wesenseigenen Kraft" nicht zu einem
monistischen, resp. theosophischen Gottesbegriffe führe. Das letztere zu
beweisen, wird er schlechterdings aufser stände sein. Gegen das erstere
aber sprechen schon die aus dem „Abrifs der Ontologie" im Jahrbuch
wörtlich angeführten Texte: „Alles wirkliche, reale, aktuale Sein ist die
unmittelbare Offenbarung der Wesensenergie im Seienden." „Das
Seiende ist nur dadurch, dafs es durch die ihm wesenseigene Kraft
thätig ist." Folgerichtig wird von Gott gesagt, dafs er durch sein ewiges
Wirken sei (Jahrbuch a. a. 0. S. 61), eine Bestimmung, die unwillkürlich
an den Schellschen Gottesbegriff erinnert.

Man mufs mit dem Wesen und Gange der neueren Philosophie sehr
wenig vertraut sein, um zu leugnen, dafs dieser Seinsbegriff nach dem
Typus des aktualen Selbstbewufstseins entworfen ist und dafs seine
Konsequenz dahin geht, alles Sein entweder als Bewufstsein oder als
auf Bewufstsein angelegt aufzufassen: mit anderen Worten die
generischen und specifischen Unterschiede zu verwischen und aufzuheben.
Diese Tendenz liegt allen subjektivistischen Systemen zu Grunde, nicht
blofs dem Fichtes, Schellings und Hegels, sondern auch denen des Leibnitz,
Herbart und — Lotze.

Herr Braig verwahrt sich gegen die Zumutung, dafs er Monismus
und Theismus bewufst oder unbewufst verbinde. Merkwürdigerweise aber
nimmt er ein System in Schutz, in welchem diese Verbindung in der
That angestrebt und (freilich auf Kosten der inneren Konsequenz)
vollzogen ist. In diesem Sinne — dem der Zustimmung — nämlich wird
wohl zu fassen sein, was Herr Braig von dem Urteil einer „in Rom auf
der Hochwarte stehenden Persönlichkeit" berichtet über die Lehre des
Herrn von Kuhn. Denn kein anderer ist der von uns angedeutete
Vertreter eines Monismus und Theismus verbindenden Systems.

Wie P. Kleutgen — denn er wird unter jener „Persönlichkeit" wohl
gemeint sein —, die Lehre des vormaligen Tübinger Dogmatikers in
ihrem Inhalt „tadellos korrekt" nennen konnte, ist einfach unverständlich.
Dafs der berühmte Theologe durch sein Ansehen die Verwerfung der
Lehre Kuhns in Rom verhinderte, wird wohl seine Richtigkeit haben.
Von einem hervorragenden Mitglied des Rottenburger Klerus wurde uns
eine Äufserung Herrn v. Kuhns selbst mitgeteilt, dafs er es P. Kletitgens
Einflufs verdanke, wenn seine Schriften der Censur entgingen. Unser
Gewährsmann bemerkte dazu mit Entrüstung, Kleutgen könne nun ruhig
seine Apologieen der Wissenschaft der Vorzeit dem Feuer übergeben.
Die Unterlassung der Censur vermag indes keine Bürgschaft für die
Korrektheit einer Lehre zu gewähren. Dies mufsten die Rosminianer zu
ihrem Schaden erfahren, als sie das libere dimittatur triumphierend für
eine Billigung ausgaben. Auch in Tübingen möge man diesen Vorgang
beherzigen. Auf das von iibertrieboner Nachsicht eingegebene Urteil



Zur Abwehr. 503

Kleutgens scheint uns ein von glaubwürdiger Seite uns mitgeteilter
Ausspruch desselben Licht zu werfen: man dürfe Kuhn nicht reizen, da er
sonst zu weit gehen könnte. Wie sehr Kleutgen diesen Grundsatz
befolgte, beweist der Umstand, dafs er, als er gelegentlich gegen eine Lehre
Kuhns polemisierte, zwar den Titel der Schrift, nicht aber den Namen
des Autors citierte.

Indes kann jenes Urteil — seine volle Authentie vorausgesetzt —
unsere durch eingehendes Studium der Schriften Kuhns und der bekannten
Kontroversen gewonnene selbständige Überzeugung nicht erschüttern. Für
unsern Zweck genügt es, um die Unhaltbarkeit der Ansicht Kleutgens
und zugleich die oben ausgesprochene Behauptung, dafs, wer Kuhns
Lehre billige, auch indirekt und implicite die Berechtigung einer
Verbindung von Monismus und Theismus zugestehe, zu erhärten, au Kuhns
Schöpfungstheorie zu erinnern.

Kuhn nämlich macht den Begriff der Persönlichkeit zum Mittelpunkt
seines Systems. Die Persönlichkeit aber besteht ihm zufolge im aktualen
Selbstbewufstsein. In der Anwendung auf Gott ist ihm Persönlichkeit der
Prozefs vom Ansichsein zum Fürsichsein. Dieses vom Fürsichsein
unterschiedene Ans ich sein nun bildet nach Kuhns Auffassung zugleich auch
den Grund, aus welchem das Sein der Geschöpfe, wie er sich mit Baader
ausdrückt, geschöpft ist. Daher denn auch der Vorwurf gegen die
bisherige Theologie, ihre Fassung der göttlichen Einfachheit, Unveränder-
lichkeit u. s. w. sei eine abstrakte, an deren Stelle Kuhn mit einer der
Hegeischen Dialektik entlehnten Wendung eine konkrete setzen will. Und
solche Ansichten wären tadellos korrekt! Und die Annahme, dafs die
Geschöpfe aus einem göttlichen Ansichsein wie einem intelligiblen Stoffe
„geschöpft" sind, wäre nicht monistisch! Vielleicht ist das nicht ein
abstrakter, sondern ein konkreter Monismus

Den guten Rat, den uns Dr. Braig gibt, nicht blofs zu studieren,
was Thomas, sondern auch wie Thomas lehrt, wollen wir bereitwillig,
wir mit ihm und er mit uns, befolgen, also Thomas nicht blofs citieren,
sondern in das Verständnis seiner Lehre eindringen. Alsdann werden
wir vielleicht aufhören, principielle Gegner zu sein, aber auch uns
verständigen können; denn nach demselben Thomas ist nicht zu streiten
contra principia negantem. Wie schon Clemens in der Kontroverse mit
Kuhn beklagte, ist der Zwiespalt in den ersten Grundsätzen das gröfste
Hindernis der Verständigung zwischen den Anhängern der neuen und der
alten Schule.

Wenn Dr. Braig die weitere Frage au mich richtet, ob ich die
Enttäuschung bedenke, die begabte, strebsame jugendliche Geister
erfahren, wenn sie den in meiner Schule gemachten Erkenntnisgewinn
mit dem Gewinn vergleichen, den sie hätten machen sollen und anderwärts

vielleicht hätten machen können, so kann ich das Resultat dieser
Vergleichung ganz ruhig abwarten. Was jugendliche Geister in meiner
Schule, die nicht die meine, sondern die des hl. Thomas ist, gewinnen
können, ist eine gründliche principielle Schulung, eine solide Grundlage

logischen, psychologischen und vor allem auch metaphysischen
Wissens, also eine geistige Ausrüstung, die sie fähig macht, nach Beruf
und Begabung andere Wissens- und Bildungskreise sich anzueignen,
Wahres und Falsches an den „Errungenschaften" der Neuzeit zu
unterscheiden und, was der Prüfung stand hält, sich anzueignen. Ein weiterer
nicht zu unterschätzender Gewinn aus jener Schule wird den strebsamen
jugendlichen Geistern erwachsen, nämlich dafs sie nicht Gefahr laufen,
mit dem Dogma und der kirchlichen Autorität in Konflikt zu geraten



Zur Abwehr.

und unangenehme Erfahrungen zu machen, wie sie erst jüngst einem
Theologen von unstreitig hoher Begabung begegnet sind.

Damit glauben wir zugleich auch die Antwort auf einen im selben
Hefte desselben Jahrbuchs (S. 90) von anderer Seite gemachten Angriff
gegeben zu haben. Wiewohl wir nämlich der Überzeugung sind, dafs die
Worte: „Man darf daraus nicht schliefsen, dafs der Verfasser (P. Adlhochr
Res scholasticae etc. Brunae 1898) zur Kategorie jener Scholastiker
gehöre, welche mit stolzer Verachtung aller wissenschaftlichen Errungenschaften

der Neuzeit nur Thomas und zwar in der mittelalterlichen Form
gelten lassen wollen": obgleich wir also überzeugt sind, dafs diese Worte
nicht einen Neuscholastiker treffen, so werden sie doch wohl gegen
existierende Scholastiker gerichtet sein. Und da derartige Vorwürfe,
obgleich zu Unrecht, schon gegen uns erhoben wurden, so werden wir
dazu nicht stillschweigen. Wir erklären also mit aller Bestimmtheit,,
dafs wir nicht eine wissenschaftliche Errungenschaft der Neuzeit
verachten. Dies zu thun, wäre nicht Stolz, sondern Beschränktheit und
Stupidität. Nur die Irrtümer der Neuzeit bekämpfen wir. Die Waffen
dazu aber bietet uns der hl. Thomas und zwar in seiner „mittelalterlichen
Form"; denn eine andere kennen wir nicht. Aus diesem Thomas aber
entnehmen wir das Ewig gültige. Unsere Gegner wissen allerdings
genau, was Thomas im neunzehnten Jahrhundert gelehrt hätte, und
noch vor einigen Jahren wurden wir in einer angesehenen
historischpolitischen Zeitschrift auf einen neuen Thomas, einen Thomas des
neunzehnten Jahrhunderts, hingewiesen. Dieser neue Thomas aber hat seitdem

am Felsen des Dogmas Schiffbruch gelitten. Ich fürchte, jener
Vorwurf beruhe auf einer Verwechslung von wissenschaftlichen Errungenschaften

mit einer gewissen Anwendung derselben. Man kann z. B. die
Anwendbarkeit des Infinitesimalkalküls und allgemeiner die Brauchbarkeit

mathematischer Formeln zur Lösung metaphysischer Probleme
bezweifeln oder bestreiten, ohne deshalb den Wert der Erfindung des
unsterblichen Leibnitz im geringsten zu unterschätzen. Ähnliches gilt
von der Anwendung der Wahrscheinlichkeitsrechnung auf das Problem
der Teleologie. Bemerkt doch P. Janet, der nicht Neuscholastiker ist,
gegenüber von Hartmann (Les causes finales p. 53 n. 1): „Ces calculs
mathématiques sont des pures fictions, qui ont le tort de donner une
fausse apparence de rigueur à ce qui ne peut pas en avoir, et à traduire
purement et simplement en signes abstraits une conviction que l'on a
déjà dans l'esprit."

Ich schliefse diese mir aufgedrängte Abwehr mit der Erklärung,
dafs kein Mifsverständnis und kein Angriff mich von dem Entschlüsse
abbringen soll, nach wie vor den als wahr erkannten Standpunkt streng
objektiv gegenüber Freunden und Gegnern sine ira et studio zu vertreten.

—

Zu tjbervveg-Heinzes „Grundrifs (1er Geschichte der

Philosophie", II. Bd., 8. Aufl. Berlin 1898.

Im Frühjahr 1898 richtete Herr Geheimrat Dr. Max Ileinze, o. ö.
Professor der Philosophie an der Universität Leipzig, das Ansuchen an
mich, für die von ihm neu zu besorgende Auflage des bekannten
Überwegsehen „Grundrisses der Geschichte der Philosophie, II. Bd., Die
mittlere oder die patristische und scholastische Zeit" die §§ 30 bis 37



Zu Überweg-Heinzes „Grundrifs der Geschichte der Philosophie". 505

(die volle Ausbildung und Verbreitung der Scholastik) durchzusehen. So
ehrenvoll nun auch dieser freundliche Antrag war, so wenig war ich mir
über die Schwierigkeit der Ausführung im unklaren. Der Leser ist
berechtigt, an ein Handbuch, das unter den jetzt in Deutschland gangbaren
zweifelsohne das am meisten gebrauchte ist, auch die gröfsten Anforderungen

zu stellen, und wer die bereits vor längerer Frist erschienene
8. Auflage des I. und III. Bandes bonutzt, wird leicht sehen, dafs Herr
Prof. Heinze selbst in Bezug auf Genauigkeit nnd Gewissenhaftigkeit in
der Verfolgung der neuesten Litteratur und ihrer Ergebnisse auch den
höchsten berechtigten Erwartungen entspricht. Zudem ging die
Einladung Herrn Prof. Heinzes auch dahin, die Darstellung besonders des
thomistischen Lehrsystems einer durchgreifenden Umarbeitung zu
unterziehen, und sollte dies auch eine bedeutende Erweiterung des Seiten-
umfanges zur Folge haben.

Bedauerlicherweise war die mir zugemessene Zeit meines Erachtens
nicht hinreichend, als dafs ich einen völlig neuen Text zu geben hätte
wagen dürfen: in den ersten Septembertageu sollte das Buch ja schon
fix und fertig sein.

Nach kurzer Überlegung zog ich es daher angesichts dieses Um-
standes vor, den alten Überwegseben Text stehen zu lassen und nur
einige wenige gröfsere Einschaltungen zu machen. Der freundliche Leser
wolle dies berücksichtigen und daher nicht etwa meinen, dafs dort, wo
er noch den Text der früheren Auflagen findet, letzterer sich mit meiner
eigenen wissenschaftlichen Überzeugung decke. Dies gilt z. B. von der
thomistischen Ethik, wie sie sich auch noch in der 8. Auflage findet.
Es wäre ja ein leichtes gewesen, das System der Ethik des hl. Thomas
ausführlich darzustellen, wie sich derlei in den bekannten Handbüchern
von Plafsmann, Commer u. a. findet. Allein ein Lehrbuch der Geschichte
der Philosophie soll eben Geschichte, nicht Systematik bringen, und es
fehlen noch beinahe alle nötigen Vorarbeiten, welche dem historischen
Interesse genügen würden. Wo findet sich eine ausführliche
Quellenuntersuchung über das von Thomas in der Prima Secundae und in der
Secunda Secundae verarbeitete Material? Wo gibt es eine Darstellung
der Entwicklung nnd Ausbildung dieses interessanten ethischen Gebäudes?
Wer wird überhaupt einmal die Litteraturgeschichte der Summa theo-
logica vom Sentenzenkommentar durch die Quaestiones disputatae u. s. w.
herauf his zu ihrem Reifestadium verfolgen? Wer will Thomas' eigene
Gedankenarbeit nach Alexander von Haies und Albertus Magnus schildern?

Und wenn ich einmal im grofsen Stile zu ändern und radikal
umzuarbeiten bpginnen wollte, dann mufste ich auf Grund des kolossalen,
in Denifie - Ehrles „Archiv für Litteratur- und Kirchengeschichte des
Mittelalters" aufgespeicherten Materials eine ganz neue Darstellung der
Entwicklung der Scholastik im dreizehnten Jahrhundert zu geben
versuchen. Dazu reichte die Zeit nicht. Bei gröfserer Mufse hätte ich die
Arbeit nicht gespart, und alsdann wären auch die verdienstvollen und
unentbehrlichen „Texte und Untersuchungen" mehr verwertet worden.

Übrigens darf ich wohl voraussetzen, dafs jedermann beim eingehenden
Studium der Geschichte der Philosophie des Mittelalters sowohl die
genannten Forschungen als auch insbesondere das „Archiv für Geschichte
der Philosophie" (mit Baumkers gewissenhaftem Litteraturbericht über
die neuesten Erscheinungen) zur Hand hat.

Mein Streben ging also dahin, mich bei Änderungen und Zusätzen
auf das Allernotwendigste und Sicherste zu beschränken, dagegen aber
die Litteratur so vollständig zu geben, als dies mir irgendwie möglich



506 Litterarische Besprechungen.

wäre. Hierbei wolle man aber berücksichtigen, dafs der Grofsteil meiner
Arbeit in Rom geschah, wo mir nicht die reichen Bücherschätze einer
grofsen deutschen Stadt zur Verfügung standen. Oie Korrektur mufste
ich auf der Reise besorgen. Da sich das Hin- und Herschicken der
Bürstenabzüge unliebsam verzog, so konnte ein Teil meiner nachträglichen

Ergänzungen nicbt mehr in den Text eingerückt werden und findet
sich daher am Ende des Buches, was ich zu beachten bitte.

Herr Prof. Baumker war so liebenswürdig, mir einige Bemerkungen
zur Verfügung zu stellen; zu meinem ungemein grofsen Leidwesen erhielt
ich sie viel zu spät, als dafs ich sie wenigstens noch in den Nachträgen
hätte verwerten können. P. Wehofer 0. Praed.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Anton Koch, o. ö. Professor der kath. Theologie an der
Universität Tübingen; Der heilige Faustus, Bischof von
Riez. Eine dogmengeschichtliche Monographie. Stuttgart,
Jos. Roth, 1895.

Es ist im hohen Grade erfreulich, wenn sich die dogmengeschichtliche
Forschung auch mehr und mehr die sorgfältigen Ausgaben des von

der Wiener Akademie herausgegebenen Corpus Scriptorum Ecclesiasti-
corum Latinorum zur Grundlage neuer Untersuchungen nimmt; die
historische Methode ist ja heute so fortgeschritten, dafs auch die vor einem
Menschenalter noch als beste geltenden einschlägigen Arbeiten heute als
entweder ganz unbrauchbar oder doch als antiquiert betrachtet werden
müssen.

Als eine hinsichtlich der historischen Methode ganz ausgezeichnete
Monographie ist die vorliegende Erstlingsarbeit von Prof. Koch zu
bezeichnen. Das ehrliche Streben nach Wahrheit, das er von Augustinus
gelernt hat, berührt ungemein wohlthuend, zumal dann, wenn man
bedenkt, dafs auf katholischer Seite die objektive wissenschaftliche Forschung
vielfach gerade dort noch sehr in den Windeln liogt, wo es sich um
wirkliche oder vermeintliche Interessen der thomistisch-molinistischen
Kontroversen handelt.

Die Wichtigkeit der Person des Faustus von Riez für die
Dogmengeschichte und noch mehr für die Dogmatik darf Ref., der ja hier für
Theologen schreibt, wohl nicht erst hervorheben. Wie treffend Prof.
Koch die schlagenden Punkte herausgehoben hat, beweist schon die
Inhaltsübersicht. Von den drei Hauptteilen orientiert der erste über
„Leben und Schriften des F.", der zweite gibt „die Lehre des F. über
die Gnade", der dritte bespricht „die Guadenlehre des hl. F. vor dem
Forum der Kirchenlehre".

Das Hauptverdienst der Schrift besteht meines Erachtens darin,
zunächst ein anziehendes und lebensvolles Bild von I1'. zu geben —
natürlich unter Verwertung der bedeutenden Vorarbeiten, bes. Engelbrechts
— und erst auf dieser historischen und psychologischen Grundlage die
Gnadenlehre des F. zu schildern, und zunächst wieder nach vorangeschickter
historischer Darlegung. („Historisch-kritisch" möchte ich das nicht nennen,
„historisch-genetisch" od. „historisch" allein scheint mir ein passenderer


	Zur Abwehr : Antwort auf eine Frage des Prof. Dr. Braig

