Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 13 (1899)

Artikel: Zur Abwehr : Antwort auf eine Frage des Prof. Dr. Braig
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761772

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

500 Zur Abwehr.

ZUR ABWEHR.

Antwort auf eine Frage des Prof. Dr. Braig.

Von Dr. M. GLOSSNER.

Im ersten Heft des laufenden Jahrganges der philosophischen Zeit-
schrift des Gorresvereins (Fulda 1899 S. 92 ff)) richtet Herr Professor
Dr. K. Braig im ,philosophischen Sprechsaal“ eine Frage an mich, deren
Sinn in Kiirze ungefahr dahin geht, ob ich, vielleicht durch Hellsehen,
wisse, dafs er bewulst oder unbewulst, monistische Grundsitze vor-
trage, da er doch den Monismus in jeder Form als absurd verwerfe, und
ob ich wohl in Kraft einer unvergleichlichen Wissenschaft voraus-
sagen konne, wie er in Zukunft beziiglich des Wesens Gottes und seines
Verhiltnisses zur Welt lehren werde, so dals ich mit meiner vorgreifenden
»Denunziation® recht haben miisse?

Bevor ich auf diese ,Frage“, die durch meine Besprechung der
Braigschen Schrift: ,Vom Sein. Abrils der Ontologie* in diesem Jahr-
buch (Band XIII S. 59 ff.) veranlalst wurde, die gewiinschte Antwort er-
teile, sei es mir gestattet, mit einigen Worten mich iber die Art, wie ich
die Aufgabe eines Kritikers auffasse, auszusprechen. Vor allem sei be-
merkt, dafs ich nur mit Widerstreben und Zoégern an die Ubernahme
dieses dornigen und wenig dankbaren Geschiftes gegangen bin, und dals
ich es vorgezogen hitte, der Sache der wissenschaftlichen Regeneration,
wie ich es in den ersten Jahrgingen des Jahrbuchs ausschliefslich that,
durch thetische Bearbeitung philosophischer, philosophiegeschichtlicher
und theologisch-spekulativer Gegenstinde zu dienen. Allmdhlich aber
machte es nicht nur der Zweck des Jahrbuchs, sondern geradezu auch
der Fortbestand desselben zu einer unabweislichen Pflicht, die ein-
schlagende Litteratur kritisch zu beriicksichtigen und die Leser der von
einer Zeitschrift erwarteten Aufgabe gemils iber den augenblicklichen
Stand der von ihr vertretenen Disciplinen so grtndlich und vollstindig
als moglich zu orientieren. Dies mulste geschehen, wenn nicht die Ab-
sicht, fiir die in der Encyklika ,Aeterni Patris“ autoritativ ermunterten
Bestrebungen allmiéihlich ein Organ zu schaffen, das die zerstreuten Kriifte
zu sammeln und vor der Gefahr der Zersplitterung und des bekannten
Totschweigens zu bewahren verméchte, gegeniiber den ungeheueren
Schwierigkeiten, denen ein solches Unternehmen gerade in Deutschland
begegnet, kliglich scheitern sollte.

Ich glaubte nun, dieser Aufgabe nicht besser zu geniigen, als durch
ausfiihrliché, sachlich eingehende Besprechungen, in denen nicht blofs
referiert, sondern auch kritisch gepriift, insbesondere aber die
Principien erdrtert und die daraus sich ergebenden Konsequenzen ge-
zogen werden sollten. Dabei machte ich mir die strengste Objektivitiit
nach rechts und links, Gesinnungsgenossen wie Gegnern gegenitber zum
Grundsatz, da Wahrheit und Wissenschaft, d. h. Erkenntnis der Wahr-
heit, nur allein auf diesem Wege gefordert werden konnen,

Diese Grundsitze glaube ich nun auch in der Beurteilung der bisher
erschienenen philosophischen Lehrbiicher des Prof. Dr. Braig gewissen-
haft befolgt zu haben. Ich verwahre mich deshalb entschieden gegen die
,Llnsinuation“, dals irgendwelche Animositiat gegen die sog. Tiibinger
Schule mich in dem Kampfe wider die philosophische und theologisch-



Zur Abwehr. 501

spekulative Richtung derselben geleitet habe und noch leite. Nicht weil
ich, wie Dr. Braig meint, dem Haupte der Schule ,gram* bin, trage ich
meine Abneigung auf die Nachgekommenen iiber, sondern sowohl jenem
als diesen gegeniiber ist es die Uberzeugung von der Unhaltbarkeit
des die gesamte Schule zweifellos in der besten Absicht beseelenden
Strebens, das Dogma mit der modernen ,Wissenschaft zu vereinbaren,
mag es sich nun um die von Jakobi, Kant und Baader abhingige Kuhnsche
Glaubensphilosophie oder um den zwischen einem ,geméafsigten Onto-
logismus und einem gemiifsigten Traditionalismus oscillierenden Eklek -
ticismus Schanz’ oder endlich um den an Lotze sich anlehnenden, den
Seinsbegriff der modernen Metaphysik adoptierenden Theismus des
Dr. Braig handeln. Dafs es nicht blinde Antipathie ist, sondern an einer
festen Norm priifende Kritik, die mein Verhalten der Tibinger Schule
gegeniiber diktiert, muls doch Dr. Braig selbst wissen, dessen Bearbeitung
von Duilhés de St. Projets Apologie des Christentums als einen dem Tho-
mismus entgegenkommenden Schritt ich im Jahrbuch (Bd. IV S. 416 und
V 8. 280) sympathisch begriifste. Wenn Herrn Braig dies, wie aus einem
an mich gerichteten Schreiben hervorgeht, gefiel, so wird er es mir auch
nicht verargen, wenn ich Schritte, die vom 'Thomismus abfithren, meiner
Uberzeugung gemifls beurteile.

Nunmehr zur Beantwortung der an mich gerichteten Frage! Diese
lautet kurz und biindig dahin: Um zu wissen, nicht was Dr, Braig lehren
goll oder lehren wird, sondern was er iiber das Wesen Gottes
und Gottes Verhdltnis zur Welt lehren mufls, falls er die
Konsequenzen seines in der Ontologie aufgestellten Seins-
begriffs zieht, bedarf es weder des ,Hellsehens” noch einer ,unvergleich-
lichen Wissenschaft®. Xs geniigt dazu einfach die Folgerichtigkeit des
Denkens.

Wenn Cuvier, wie bekannt, aus einem einzigen Knochengebilde den
Gesamtbau eines tierischen Organismus zu konstruieren vermochte, so
vermag der Metaphysiker wenigstens aus der Bestimmung des fundamen-
talsten aller ontologischen Begriffe, dem des Seins, mit einer womadglich
noch grofseren Sicherheit auf den dieser Bestimmung entsprechenden
Gottesbegriff zu schliefsen. Der Beweis fiir diese Behauptung lielse
sich anch geschichtlich fiir jedes konsequent durchdachte philosophische
System fithren. Wenn Dr. Braig diese Konsequenz nicht zieht, so ist
das seine Sache; es gibt auch glickliche Inkonsequenzen. Dagegen be-
haupte ich das Recht der Kritik, diese Konsequenz zu ziehen und den
Autor des besprochenen Werkes, oder, wenn dieser eine Belehrung ver-
schmiiht, wenigstens das lesende Publikum darauf aufmerksam zu machen.
Dieses Verfahren als Denunziation zu bezeichnen, ist, um mit Herrn
Prof. Braig zu reden, eine ,unwiirdige Insinuation“. Die Beschuldigung
einer solchen glaube ich nicht verdient zu haben, da ich nicht behauptete,
Dr. Braig verbinde ,bewulst* Monismus und Theismus, sondern nur die
Disjunktion aufstellte, ihm bewulst oder unbewulst liege in seiner Meta-
physik eine Verbindung von Monismus und Theismus. Nunmehr erklért
Dr. Braig seinen entschiedenen Abscheu gegen den Monismus in jeder —
der materialistischen wie spiritualistischen — Form. Iph ge’bg gnich _da-
mit zufrieden, behaupte aber nun das zweite (_}lied jener Disjunktion,
nidmlich Herr Braig verbinde Monismus und Theismus — unbew_v uflst.

Herr Braig behauptet, dafs Monismus und Theismus sich aus-
schliefsen, und hierin stimme ich ihm vollkommen zu. Aber ebenso gewils
ist, dafs diese Verbindung vom Standpunkt de_s modernen Sub-
jektivismus wiederholt versucht und in die Philosophie unter ver-



502 Zur Abwehr.

schiedenen Namen, als Theosophie, Panentheismus u. dgl. eingefiihrt
wurde, und, was noch wichtiger ist, dals von jenem Standpunkt aus der
Theismus in anderer Form als der monistischen, d. h. in anderer als der
widerspruchsvollen Vereinigung von Immanenz und Transcendenz gar
nicht durchgefiihrt werden kann. Dies beweisen alle modernen Versuche,
den Theismus zu begriinden, von Schelling, Baader, Krause bis zu Kuhn,
ja 1fmch, wie wir alsbald sehen werden, bis zu dem Meister der Tibinger
Schule.

Statt der Proteste und Verwahrungen hitte deshalb Herr Braig
besser gethan zu zeigen: entweder dafs der ihm zugeschriebene Seins-
begriff nicht der von ihm vertretene sei, oder dafs der Begriff des
Seins als Bethitigung der ,wesenseigenen Kraft® nicht zu einem moni-
stischen, resp. theosophischen Gottesbegriffe fithre. Das letztere zu be-
weisen, wird er schlechterdings auflser stande sein. Gegen das erstere
aber sprechen schon die aus dem ,Abrifs der Ontologie* im Jahrbuch
wortlich angefiihrten Texte: , Alles wirkliche, reale, aktuale Sein ist die
unmittelbare Offenbarung der Wesensenergie im Seienden.¢ ,Das
Seiende ist nur dadurch, dafs es durch die ihm wesenseigene Kraft
thitig ist.“ Folgerichtig wird von Gott gesagt, dals er durch sein ewiges
Wirken sei (Jahrbuch a. a. O. 8. 61), eine Bestimmung, die unwillkirlich
an den Schellschen Gottesbegriff erinnert.

Man mulfs mit dem Wesen und Gange der neueren Philosophie sehr
wenig vertraut sein, um zu leugnen, dals dieser Seinsbegriff nach dem
Typus des aktualen Selbstbewulstseins entworfen ist und dals seine Kon-
sequenz dahin geht, alles Sein entweder als Bewulstsein oder als
auf Bewulstsein angelegt aufzufassen: mit anderen Worten die
generischen und specifischen Unterschiede zu verwischen und aufzuheben.
Diese Tendenz liegt allen subjektivistischen Systemen zu Grunde, nicht
blofs dem Fichtes, Schellings und Hegels, sondérn auch denen des Leibnitz,
Herbart und — Lotze.

Herr Braig verwahrt sich gegen die Zumutung, dafs er Monismus
und Theismus bewulst oder unbewulst verbinde. Merkwiirdigerweise aber
nimmt er ein System in Schutz, in welchem diese Verbindung in der
That angestrebt und (freilich auf Kosten der inneren Konsequenz) voll-
zogen ist. In diesem Sinne — dem der Zustimmung — nidmlich wird
wohl zu fassen sein, was Herr Braig von dem Urteil einer ,in Rom auf
der Hochwarte stehenden Persdunlichkeit berichtet iiber die Lehre des
Herrn von Kuhn. Denn kein anderer ist der von uns angedeutete
Vertreter eines Monismus und Theismus verbindenden Systems.

Wie P. Kleutgen — denn er wird unter jener ,Personlichkeit“ wohl
gemeint sein —, die Lehre des vormaligen Tibinger Dogmatikers in
ihrem Inhalt ,tadellos korrekt“ nennen konnte, ist einfach unverstindlich.
Dafs der beriihmte Theologe durch sein Ansehen die Verwerfung der
Lehre Kuhns in Rom verhinderte, wird wohl seine Richtigkeit haben.
Von einem hervorragenden Mitglied des Rottenburger Klerus warde uns
eine Aufserung Herrn v. Kuhns selbst mitgeteilt, dals er es P. Kleutgens
Einflufs verdanke, wenn seine Schriften der Censur entgingen. Unser
Gewdhrsmann bemerkte dazu mit Entriistung, Kleutgen kénne nun ruhig
seine Apologicen der Wissenschaft der Vorzeit dem Feuer iibergeben.
Die Unterlassung der Censur vermag indes keine Biirgschaft fiir die
Korrektheit einer Lehre zu gewibren. Dies mulsten die Rosminianer zu
ihrem Schaden erfahren, als sie das libere dimittatur triumphierend fiir
eine Billigung ausgaben. Auch in Tiibingen moge man diesen Vorgang
beherzigen. Auf das von iibertriebener Nachsicht eingegebene Urteil



Zur Abwehr. 503

Kleutgens scheint uns ein von glaubwiirdiger Seite uns mitgeteilter Aus-
spruch desselben Licht zu werfen: man dirfe Kuhn nicht reizen, da er
sonst zu weit gehen konnte. Wie sehr Kleutgen diesen Grundsatz be-
folgte, beweist der Umstand, dafls er, als er gelegentlich gegen eine Lehre
Kuhns polemisierte, zwar den Titel der Schrift, nicht aber den Namen
des Autors citierte.

Indes kann jenes Urteil — seine volle Authentie vorausgesetzt —

unsere durch eingehendes Studium der Schriften Kuhns und der bekannten
Kontroversen gewonnene selbstindige Uberzeugung nicht erschiittern, Fir
unsern Zweck geniigt es. um die Unhaltbarkeit der Ansicht Kleutgens
und zugleich die oben ausgesprochene Behauptung, dafs, wer Kuhns
Lehre billige, auch indirekt und implicite die Berechtigung einer Ver-
bindung von Monismus und Theismus zugestehe, zu erhirten, an Kuhns
Schopfungstheorie zu erinnern.

Kuhn pimlich macht den Begriff der Personlichkeit zum Mittelpunkt
seines Systems, Die Personlichkeit aber besteht ihm zufolge im aktualen
Selbstbewulstsein. In der Anwendung auf Gott ist ihm Personlichkeit der
Prozels vom Ansichsein zum Fiirsichsein. Dieses vom Fiirsichsein unter-
schiedene Ansichsein nun bildet nach Kuhns Auffassung zugleich auch
den Grund, aus welchem das Sein der Geschopfe, wie er sich mit Baader
ausdriickt, geschopft ist., Daher denn auch der Vorwurf gegen die
bisherige Theologie, ihre Fassung der géttlichen Einfachheit, Unverinder-
lichkeit u. s. w. sei eine abstrakte, an deren Stelle Kuhn mit einer der
Hegelschen Dialektik entlehnten Wendung eine konkrete setzen will. Und
solche Ansichten wiren tadellos korrekt! Und die Annahme, dals die
Geschopfe aus einem géttlichen Ansichsein wie einem intelligiblen Stoffe
,geschopft® sind, wire nicht monistisch! Vielleicht ist das nicht ein
abstrakter, sondern ein konkreter Monismus!

Den guten Rat, den uns Dr. Braig gibt, nicht blofs zu studieren,
was Thomas, sondern auch wie Thomas lehrt, wollen wir bereitwillig,
wir mit ihm und er mit uns, befolgen, also Thomas nicht blofs citieren,
sondern in das Verstindnis seiner Lehre eindringen. Alsdann werden
wir vielleicht aufhéren, principielle Gegner zu sein, aber auch uns
verstindigen konnen; denn nach demselben Thomas ist nicht zu streiten
contra principia negantem. Wie schon Clemens in der Kontroverse mit
Kuhn beklagte, ist der Zwiespalt in den ersten Grundsitzen das grofste
Hindernis der Verstindigung zwischen den Anhdngern der neuen und der
alten Schule.

Wenn Dr. Braig die weitere Frage an mich richtet, ob ich die
Enttiuschung bedenke, die begabte, strebsame jugendliche Geister er-
fahren, wenn sie den in meiner Schule gemachten Erkenntnisgewinn
mit dem Gewinn vergleichen, den sie hiitten machen sollen und ander-
wiirts vielleicht hitten machen kénnen, so kann ich das Resultat dieser
Vergleichung ganz ruhig abwarten. Was jugendliche Geister in meiner
Schule, die nicht die meine, sondern die des hl. Thomas ist, gewinnen
konnen, ist eine griindliche principielle Schulung, eine solide Grund-
lage logischen, psychologischen und vor allem auch metaphysischen
Wissens, also eine geistige Ausriistung, die sie fihig macht, nach Beruf
und Begabung andere Wissens- und Bildungskreise sich anzueignen,
Wahres und Falsches an den ,Errungenschaften der Neuzeit zu unter-
scheiden und, was der Priifung stand hilt, sich anzueignen. Ein weiterer
nicht zu unterschiitzender Gewinn aus jener Schule wird den strebsamen
jugendlichen Geistern erwachsen, némlich dals sie nicht Gefahr laufen,
mit dem Dogma und der kirchlichen Autoritit in Konflikt zu geraten



H04 Zur Abwehr.

und unangenehme KErfahrungen zu wmachen, wie sie erst jiingst einem
Theologen von unstreitig hoher Begabung begegnet sind.

Damit glauben wir zugleich auch die Antwort auf einen im selben
Hefte desselben Jahrbuchs (S. 90) von anderer Seite gemachten Angriff
gegeben zu haben. Wiewohl wir namlich der Uberzeugung sind, dafs die
Worte: ,Man darf daraus nicht schliefsen, dals der Verfasser (P. Adlhoch,
Res scholasticae etc. Brunae 1898) zur Kategorie jener Scholastiker ge-
hore, welche mit stolzer Verachtung aller wissenschaftlichen Errungen-
schaften der Neuzeit nur Thomas und zwar in der mittelalterlichen Form
gelten lassen wollen“: obgleich wir also iiberzeugt sind, dafs diese Worte
nicht einen Neuscholastiker treffen, so werden sie doch wohl gegen
existierende Scholastiker gerichtet sein. Und da derartige Vorwiirfe,
obgleich zu Unrecht, schon gegen uns erhoben wurden, so werden wir
dazu nicht stillschweigen. Wir erkliren also mit aller Bestimmtheit,
dafs wir nicht eine wissenschaftliche Errungenschaft der Neuzeit
verachten. Dies zu thun, wire nicht Stolz, sondern Beschrinktheit und
Stupiditit. Nur die Irrtimer der Neuzeit bekimpfen wir. Die Waffen
dazu aber bietet uns der hl. Thomas und zwar in seiner ,mittelalterlichen
Form“; denn eine andere kennen wir nicht. Aus diesem Thomas aber
entnehmen wir das Ewiggiiltige. Unsere Gegner wissen allerdings
genau, was Thomas im neunzehnten Jahrhundert gelehrt héitte, und
noch vor einigen Jahren wurden wir in einer angesehenen historisch-
politischen Zeitschrift auf einen neuen Thomas, einen Thomas des neun-
zehnten Jahrhunderts, hingewiesen. Dieser nene Thomas aber hat seit-
dem am Felsen des Dogmas Schiffbruch gelitten. Ich firchte, jener
Vorwurf beruhe auf einer Verwechslung von wissenschaftlichen Errungen-
schaften mit einer gewissen Anwendung derselben. Man kann z. B. die
Anwendbarkeit des Infinitesimalkalkills und allgemeiner die Brauchbar-
keit matbematischer Formeln zur Losung metaphysischer Probleme
bezweifeln oder bestreiten, ohne deshalb den Wert der Krfindung des
unsterblichen Leibnitz im geringsten zu unterschitzen. Ahnliches gilt
von der Anwendung der Wahrscheinlichkeitsrechnung anf das Problem
der Teleologie. Bemerkt doch P. Janet, der nicht Neuscholastiker ist,
gegeniiber von Hartmann (Les causes finales p. 53 n. 1): ,Ces calculs
mathématiques sont des pures fictions, qui ont le tort de donner une
fausse apparence de rigueur & ce qui ne peut pas en avoir, et & traduire
purement et simplement en signes abstraits une conviction que l'on a
déja dans Vesprit.“

Ich schliefse diese mir aufgedringte Abwehr mit der Erklirung,
dafs kein Mifsverstindnis und kein Angriff mich von dem Entschlusse
abbringen soll, nach wie vor den als wahr erkannten Standpunkt streng
objektiv gegeniiber Freunden und Gegnern sine ira et studio zu vertreten.

—peig e

Zu. Uberweg-Heinzes ,,Grundrifs der Geschichte der
Philosophie®, II. Bd., 8. Aufl. Berlin 1898,

Im Frithjahr 1898 richtete Herr Geheimrat Dr, Max Heinze, o. 6.
Professor der Philosophie an der Universitit Leipzig, das Ansuchen an
mich, fir die von ihm neu zu besorgende Auflage des bekannten Uber-
wegschen ,Grundrisses der Geschichte der Philosophie, II. Bd., Die
mittlere oder die patristische und scholastische Zeit® die $§ 80 bis 37



Zu Uberweg-Heinzes ,Grundrifs der Geschichte der Philosophie“. 505

(die volle Ausbildung und Verbreitung der Scholastik) durchzusehen. So
ehrenvoll nun auch dieser freundliche Antrag war, so wenig war ich mir
iiber die Schwierigkeit der Ausfithrung im unklaren. Der Leser ist be-
rechtigt, an ein Handbuch, das unter den jetzt in Deutschland gangbaren
zweifelsohne das am meisten gebrauchte ist, auch die grofsten Anforde-
rungen zu stellen, und wer die bereits vor lingerer Frist erschienene
8. Auflage des 1. und III. Bandes benutzt, wird leicht sehen, dafs Herr
Prof. Heinze selbst in Bezug auf Genauigkeit nnd Gewissenhaftigkeit in
der Verfolgung der neuesten Litteratur und ihrer Ergebnisse auch den
hiochsten berechtigten KErwartungen entspricht, Zudem ging die Ein-
ladung Herrn Prof. Heinzes auch dahin, die Darstellung besonders des
thomistischen Lehrsystems einer durchgreifenden Umarbeitung zn unter-
ziehen, und sollte dies auch eine bedeutende Erweiterung des Seiten-
umfanges zur Folge haben.

Bedauerlicherweise war die mir zugemessene Zeit meines Erachtens
picht hinreichend, als dafs ich einen vollig neuen Text zu geben hitte
wagen dirfen: in den ersten Septembertagen sollte das Buch ja schon
fix und fertig sein.

Nach kurzer Uberlegung zog ich es daher angesichts dieses Um-
standes vor, den alten Uberwegschen Text stehen zu lassen und nur
einige wenige grifsere Kinschaltungen zu machen. Der freundliche Leser
wolle dies beriicksichtigen und daher nicht etwa meinen, dals dort, wo
er noch den Text der fritheren Auflagen findet, letzterer sich mit meiner
eigenen wissenschaftlichen Uberzeugung decke. Dies gilt z. B. von der
thomistischen Ethik, wie. sie sich auch noch in der 8. Auflage findet.
Es wiire ja ein leichtes gewesen, das System der KEthik des hl, Thomas
ausfithrlich darzustellen, wie sich derlei in den bekannten Handbiichern
von Plafsmann, Commer u. a. findet. Allein ein Lehrbuch der Geschichte
der Philosophie soll eben Geschichte, nicht Systematik bringen, und es
fehlen noch beinahe alle nétigen Vorarbeiten, welche dem historischen
Interesse geniigen wiirden. Wo findet sich eine ausfiihrliche Quellen-
untersuchung iiber das von Thomas in der Prima Secundae und in der
Secunda Secundae verarbeitete Material? Wo gibt es eine Darstellung
der KEntwicklung nud Ausbildung dieses interessanten ethischen Geb#udes?
Wer wird iberhaupt einmal die Litteraturgeschichte der Summa theo-
logica vom Sentenzenkommentar durch die Quaestiones disputatae u. s. w.
herauf bis zu ihrem Reifestadium verfolgen? Wer will Thomas’ eigene
Gedankenarbeit nach Alexander von Hales und Albertus Magnus schildern?

Und wenn ich einmal im grofsen Stile zu #ndern und radikal um-
zuarbeiten beginnen wollte, dann mulste ich auf Grund des kolossalen,
in Denifle - Ebrles ,Archiv fiir Litteratur- und Kirchengeschichte des
Mittelalters“ aufgespeicherten Materials eine ganz neue Darstellung der
Entwicklung der Scholastik im dreizehnten Jahrhundert zu geben ver-
suchen. Dazu reichte die Zeit nicht. Bei grofserer Mulse hiitte ich die
Arbeit nicht gespart, und alsdann wiren auch die verdienstvollen und
unenthebrlichen , Texte und Untersuchungen“ mehr verwertet worden.

Ubrigens darf ich wohl voraussetzen, dafs jedermann beim eingehenden
Studium der Geschichte der Philosophie des Mittelalters sowohl die ge-
nannten Forschungen als auch insbesondere das ,Archiv fir Geschichte
der Philosephie“ (mit Biumkers gewissenhaftem Litteraturbericht iiber
die neuesten Erscheinungen) zur Hand hat.

Mein Streben ging also dahin, mich bei Anderungen und Zusitzen
auf das Allernotwendigste und Sicherste zu beschrinken, dagegen aber
die Litteratur so vollstindig zu geben, als dies mir irgendwie mdoglich



506 Litterarische Besprechungen.

wire. Hierbei wolle man aber beriicksichtigen, dafs der Grolsteil meiner
Arbeit in Rom geschah, wo mir nicht die reichen Biicherschitze einer
grofsen deutschen Stadt zur Verfiigung standen. Die Korrektur mulste
ich auf der Reise besorgen. Da sich das Hin- und Herschicken der
Biirstenabziige unliebsam verzog, so konnte ein Teil meiner nachtrig-
lichen Ergiinzungen nicht mehr in den Text eingeriickt werden und findet
sich daher am Knde des Buches, was ich zu beachten bitte.

Herr Prof. Biumker war so liebenswiirdig, mir einige Bemerkungen
zur Verfiigung zu stellen; zu meinem ungemein grofsen Leidwesen erhielt
ich sie viel zu spit, als dafs ich sie wenigstens noch in den Nachtrigen
hitte verwerten kdnnen. P. Wehofer O. Praed.

b, W
T

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Anton Koch, o. 6. Professor der kath. Theologie an der
Universitat Tiibingen: Der heilige Faustus, Bischof von
Riez. Eine dogmengeschichtliche Monographie. Stuttgart,
Jos. Roth, 1895.

Es ist im hohen Grade erfreulich, wenn sich die dogmengeschicht-
liche Forschung auch mehr und mehr die sorgfiltigen Ausgaben des von
der Wiener Akademie herausgegebenen Corpus Scriptorum Kcclesiasti-
corum Latinorum zur Grundlage neuer Untersuchungen nimmt; die histo-
rische Methode ist ja heate so fortgeschritten, dals auch die vor einem
Menschenalter noch als beste geltenden einschligigen Arbeiten hente als
entweder ganz unbrauchbar oder doch als antiquiert betrachtet werden
miissen.

Als eine hinsichtlich der historischen Methode ganz ausgezeichnete
Monographie ist die vorliegende Erstlingsarbeit von Prof. Koch zu be-
zeichnen. Das ehrliche Streben nach Wahrheit, das er von Augustinus
gelernt hat, beriihrt ungemein wohlthuend, zumal dann, wenn man be-
denkt, dals auf katholischer Seite die objektive wissenschaftliche Forschung
vielfach gerade dort noch sehr in den Windeln liegt, wo es sich um
wirkliche oder vermeintliche Interessen der thomistisch-molinistischen
Kontroversen handelt.

Die Wichtigkeit der Person des Faustus von Riez fir die Dogmen-
geschichte und noch mehr fir die Dogmatik darf Ref., der ja hier fir
Theologen schreibt, wohl nicht erst hervorheben. Wie treffend Prof.
Koch die schlagenden Punkte herausgehoben hat, beweist schon die
Ivhaltsiibersicht, Von den drei Hauptteilen orientiert der erste tber
»Leben und Schriften des F.“, der zweite gibt ,die Lehre des F. iber
die Gnade“, der dritte bespricht ,die Gnadenlehre des hl. F. vor dem
Forum der Kirchenlehre“.

Das Hauptverdienst der Schrift besteht meines Erachtens darin,
zuniichst ein anziehendes und lebensvolles Bild von F. zu geben — na-
tiirlich unter Verwertung der bedeutenden Vorarbeiten, bes. Engelbrechts
— und erst auf dieser historischen und psychologischen Grundlage die
Gnadenlehre des F. zu schildern, und zunéchst wieder nach vorangeschickter
bistorischer Darlegung. (,Historisch-kritisch“ méchte ich das nicht nennen,
,historisch-genetisch® od. ,historisch® allein scheint mir ein passenderer



	Zur Abwehr : Antwort auf eine Frage des Prof. Dr. Braig

