
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 13 (1899)

Artikel: Fra Girolamo Savonarola [Fortsetzung]

Autor: Commer, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761770

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


460 Fra Girolamo Savonarola.

vom Akte der Vernunft zuvorgekommen wird und umgekehrt.
Et quia virtus prioris actus remanet in actu sequenti, contingit
quandoque, quod est aliquis actus voluntatis, secundum quod
manet virtute in ipso aliquid de actu rati on is, ut in electioiie,
et e converso aliquis est actus rationis, secundum quod virtute
manet in ipso aliquid de actu voluntatis ." (I. II. q. 17.
a. 1.).

In der Wahl, welche das Wesen der Willensfreiheit ist,,
kommt leicht, wie erwähnt, ein Mangel, ein unvollkommenes
Wählen dessen, was inkonvenient und nicht angemessen ist, vor:
darin („in defectibilitate") haben das Böse und die Schuld ihren
Ursprung. „Wo es keine Mangelhaftigkeit im Erfassen und
Vergleichen gibt, kann es kein Wollen des Bösen im Gebiete
der Mittel (,in his, quae sunt ad finem') geben." Allein darauf
näher einzugehen, würde uns zu weit abseits führen; es ist ja
nach den Worten des Aquinaten das böse Wollen nur ein
Anzeichen, nicht aber ein Konstitutiv der Freiheit: „Velle malum
non est libertas, nec pars libertatis, quamvis sit quoddam liber-
tatis signum" (q. de verit. q. 22. a. 6.).

Auf das Verhältnis des göttlichen und menschlichen
W ollens, über welches Thomas tiefe Betrachtungen hat, über die

ganze Bibliotheken geschrieben worden sind, könnten wir uns
nicht einlassen, ohne über den engeren Rahmen unserer
psychologisch-ethischen Abhandlung hinausgehen und in das weite
Gebiet der Theologie uns wagen zu müssen.

FRA GIROLAMO SAVONAROLA.

(Fortsetzung von Bd. XIII, S. 301.)

Von Dr. E. COMMER.

§ 3. Die Kernfrage.

Als eigentliche Kernfrage, welche Herr Prof. Pastor nicht
in Angriff genommen hatte, nannte ich zunächst die Frage über
die Legitimität Alexanders VI. Denn diese bildet meines
Erachtens die Grundvoraussetzung für die Beurteilung Savona-
rolas in seinem Verhältnisse zum Papst. Sie ist daher auch bei
der Untersuchung über den angeblichen Ungehorsam Savonarolas



Pastors kritische Bemerkungen. 461

gegen den Papst oder den Heiligen Stuhl nicht zu umgehen.1
Ich hatte eine kanonistische Untersuchung jener Frage verlangt;
darauf entgegnet Pastor :2 eine kanonistische Untersuchung dieser

Frage sei nicht nötig gewesen, weil vor dem Erlasse Julius' II.,
auf den er (Gesch. der Päpste III, 686) aufmerksam gemacht
habe, „ein kauonistisches Gesetz, welches eine simonistische

Papstwahl für ungültig erklärte, nicht in Kraft war. Die simo-
nistisehe Wahl Alexanders VI. im Jahre 1492 war mithin
zweifellos gültig". Aber das ist gerade die Frage, die einer
eingehenden Erörterung bedarf. Jene Behauptung Pastors hat
auch bei Historikern Widerspruch erfahren. F. X. Kraus
bemerkte dagegen: „Es gibt alte Kirchengesetze genug, welche
jeden Simoniacus zur Bekleidung eines geistlichen Amtes für
unfähig erklärten, Bestimmungen, denen auch ohne die Entscheidungen

von 1505 im Grunde jeder römische Bischof unterlag."3
Grauert hat dies ausführlich nachgewiesen.4

Die Thatsache der simonistischen Wahl hat Pastor
nicht nur zugegeben, sondern er selbst hat überzeugende Beweise
dafür erbracht.6 Die Thatsache ist auch von den angesehensten
Geschichtschreibern und Historikern allgemein zugestanden:6
die simonistische Wahl Alexanders war notorisch und mufste
deshalb Savonarola bekannt sein, auch wenn er sich niemals
darüber geäufsert hätte. Es fragt sich aber, ob die Ungültigkeit
einer simonistischen Papstwahl blofs von positiven Kirchengesetzen

abhängt und nur nach diesen zu beurteilen ist oder
nicht. Jedenfalls ist diese Frage kontrovers. Wenn der Historiker

auch auf die objektive Lösung der Kontroverse verzichten
wollte, so müfste er dennoch festzustellen versuchen, welche
Ansicht Savonarola persönlich darüber hatte: denn das
mufs man wissen, um zu beurteilen, ob Savonarola bona fide
gehandelt hat oder nicht. Dafs diese Untersuchung selbst von
solchen Historikern, welche Savonarola günstig beurteilen,
unterlassen worden ist, hat seinen Grund nicht blofs in der Schwierigkeit,

1 Auch Grauert sagt: „Die Frage nach der Legitimität der Papstgewalt

dieses Borgia kann nicht umgangen werden." Wiss. Beil. zur
Germania. Nr. 39 (Jahrg. 97/98. 30. Juni) S. 305.

2 Pastor, Zur Beurteilung Savonarolas. S. 15.
" Liter. Rundschau, Jahrg. 84. Nr. 3. 1. März 1898.
i A. a. 0. S. 300 ff.
c Pastor, Gesch. der Päpste III, 274—278. 280.
6 Grauert a. a. 0. 306. — Schnitzer, Hist.-polit. Blätter. 1898.

Bd. 121. S. 476. — Brück, Lehrbuch der Kirchengeschichte. 6. Aufl.
Mainz 1893. S. 466. — Raynaldus, Annal, eccl. an. 1492. n. 24: Suf-
fragia turpi sacrilegio vendidere Borgiae Cardinales.



462 Fra Girolamo Savonarola.

die in einer kanonistischen Kontroverse liegt, sondern noch mehr
in der Rücksichtnahme auf die komplizierten Verhältnisse, welche
besonders den älteren Verteidigern Savonarolas eine grofse
Reserve auferlegten. Namentlich waren es die Apologeten aus
dem Dominikanerorden, welche bei der Verteidigung ihres Ordensbruders

alles vermeiden mufsten, was in der Savonarolafrage an
sachliche theologische Differenzen ihrer Ordensschule von
derjenigen ihrer Gegner erinnerte. Solche Rücksichten fallen für
den modernen Historiker fort: wer einmal die Thatsache der
simonistischen Papstwahl offen zugibt, mufs auch bereit sein, die

Konsequenzen daraus zu ziehen. Für den katholischen Historiker,

welcher im stände ist, diese Frage vom theologischen und
kanonistischen Standpunkt zu beurteilen, ergibt sich aber von
selbst eine Fülle von Stoff, der zur Apologie der Kirche dient.
Diesen Standpunkt hat Pastor gänzlich verfehlt, weil er die
hier in Betracht kommenden Teilfragen gar nicht unterschieden
hat. „Thatsächlich", so fährt er fort,1 „hat die ganze kath.
Christenheit Alexander VI. als rechtmäfsigen Papst anerkannt,
thatsächlich haben sich viele Päpste bis auf Leo XIII. herab
auf die Verfügungen ihres Vorgängers Alexander VI.
berufen. Die Auffassung, der Borjapapst sei ein unrechtmäfsiges
Haupt der Kirche gewesen, verträgt sich aber auch nicht mit
der Ansicht Savonarolas; denn dieser hat zweifellos vor seinem
Konflikt Alexander VI. als rechtmäfsig anerkannt." Hier
vermischt Pastor eine Reihe von Fragen, die scharf zu trennen
sind. Bei der Prüfung der Legitimität Alexanders handelt es
sich zuerst um die Gültigkeit seiner Wahl. Zweitens ist
zu untersuchen, ob Alexander, falls er wegen der ungültigen
Wahl illegitim war, später legitim geworden ist. Brittens
fragt es sich, die Illegitimität vorausgesetzt, ob dadurch sämtliche

Akte, die Alexander im thatsächlichen Besitz des
päpstlichen Stuhles verrichtet hat, ungültig sind, oder ob gewisse
Akte des nicht legitimen Papstes nicht aus anderen Gründen
eine näher zu bestimmende Rechtsgültigkeit haben können.
Viertens fragt es sich, in welchem Sinne Savonarola, wenn er
von der Ungültigkeit der Wahl subjektiv mit Evidenz überzeugt
war, dennoch Alexander oder seinen Akten eine gewisse
Anerkennung entgegenbringen konnte. Endlich fünftens ist
zu fragen, ob Savonarola von der Häresie Alexanders
überzeugt war, und welche weitere Folgen sich daraus ergeben.
DieUntersuchung dieser Fragen ist grundlegend für die Beurteilung

1 Zur Beurteilung S. S. 16.



Die Wahl Alexanders VI. 463

der Hauptanklage, welche gegen Savonarola wegen Ungehorsams

gegen die päpstliche Autorität von Pastor erhoben wird: bei
dieser Frage sind wiederum die Teilfragen genau zu
unterscheiden; sie betreffen die Exkommunikation, das Predigtverbot
und die übrigen Schritte gegen den Papst, welche man Savonarola

zur Last gelegt hat.

I. Die Wahl Alexanders VI.

1. Wenn wir die Legitimität Alexanders VI. prüfen
wollen, haben wir zuerst die Gültigkeit seiner Wahl zu
untersuchen, welche thatsächlich eine simonistische gewesen ist.
— Savonarola war ein Kenner des kanonischen Rechts: das geht,
abgesehen von allen andern Thatsachen, die zum Beweise erbracht
werden könnten, klar aus den von ihm verfafsten Schriften über
das kanonische Recht hervor. In dem von Villari1 publizierten
Katalog ,,de operibus divini viri non impressis", welcher sich in
einer alten, von einem Zeitgenossen Savonarolas verfafsten
Biographie findet,2 sind folgende juristische Schriften Savonarolas
aufgeführt: Decretum abreviatum: pars decretalium. Clementino
abreviato. Decretum in membranis, Frater Seraphinus de Monte
Catino. Archiepiscopus abbreviates. Clementino breviato.
Décréta breviata inveniuntur tria. Decretales breviatae duo. Ex-
communicationes breviatae. Interrogatorii duo breviati. Privilégia
oratoris breviata. Sextus abreviatus.8

In erster Linie war Savonarola aber Theologe und
handelte stets nach theologischen Grundsätzen. Da nun die Frage
nach der Gültigkeit einer simonistischen Papstwahl auch eine
theologische Bedeutung hat, die sogar die Unterlage für die
kanonistische Behandlung darbietet, so müssen wir sehen, wie
Savonarola vom theologischen Standpunkt darüber dachte. In
dieser Materie gilt nämlich die Regel, welche Cajetan zur
Beurteilung der Frage nach der Absetzbarkeit eines Papstes
aufgestellt hat: „Canonistarum autein autoritas in hac, quia princi-
paliter est theologica, parva est, nec maior ratione super qua se

fundant; non sic est de autoritate Sanctorum, qui Spiritu sancto

inspirati locuti creduntur. Rursus secundum ipsosmet Canonistas,
in materia fidei magis standum est antiquorum, quam modernorum
autoritati, licet in his, quae iuris sunt, quanto iuniores, tanto

1 Villari, Geschichte Girolamo Savonarolas. Leipzig 1868. I, 286.
2 Maglibechiana, Mscr. dei conventi. 1, VII, 28.
3 Vgl. Quétif: Vitae Iiier. Savonarolae Tornus alter seu Additiones.

Parisiis 1674. p. 651. Luotto p. 398 ff. Meier S. 401,



464

perspicaciores. Own igitur haec sit materia fidei, quia immediatum

opus Dei non ratione naturali, sed sola divina revelatione scibile,
in quaestione est, consequens est, ut sanctorum autoritas sacrae
soripturae innixa omnibus conciliis et theologorum universitatibus,
ac Canonistis posterioribus, imino quasi modernis ponenda sit."1

Wir wissen aber mit vollkommener Gewifsheit, dafs
Savonarola sowohl durch seine Neigung und seine ganze Denkweise
als auch durch die, Disciplin seines Ordens, die gerade er in
seineu Reformbestrebungen mit Zähigkeit festhielt, ein strenger
Anhänger der in der Ordensschule überlieferten Lehre des heil.
Thomas von Aquin war, wie auch unzweifelhaft aus seinen
Schriften erhellt. "Wenn man sich vergegenwärtigt, dafs in der
Ordensschule jener Zeit die Tradition eine unerschütterlich feste

war, die — zum mindesten in allen principiellen Fragen — jede
subjektive Erklärung oder Ansicht einfach unmöglich machte,
so brauchen wir nur die Lehre des hl. Thomas über die Simonie
festzustellen, um Savonarolas Theorie in unserer Frage zu
erkennen. Nach der klaren Lehre des hl. Thomas ist aber eine
simonistische Papstwahl nach natürlichem und göttlichem Rechte,
— also vom theologischen oder dogmatischen Standpunkt aus
betrachtet —, absolut ungültig und unwirksam. Das ist die
Ansiebt der alten Theologen, denen Savonarola sich anschliefsen
mufste, von denen er nicht abweichen durfte. Diese Lehre fufst
auf alter Überlieferung, ihr entsprechen die alten canones.

2. Die Anhänglichkeit Savonarolas an die Lehre
und die Schule des hl. Thomas ist über jeden Zweifel
erhaben. Dieser Punkt ist für die Beurteilung der Ideen Savonarolas

von gröfster Wichtigkeit. Savonarola studierte die Werke des
hl. Thomas schon zu einer Zeit, wo er noch Knabe war, mit
Bewunderung und wurde dadurch zum Eintritt in den Dominikanerorden

veranlafst, weil dieser sich an die Lehre des Aquinatengebunden
hatte. In der Predigt vom 12. März 1498 sagt er selbst: „Comin-
ciamo a fare orazione ch'è S. Tommaso. Io ti dico di lui solo
tre cose: io gli volsi sempre grande bene ed ebbilo in riverenza
insino al secolo Io so nulla, pur quel poco, che io so l'ho,
perche sono stato sempre nella sua dottrina, lui fu veramente
profondo: e quando voglio diventare piccolino lo leggo e parmi,
che lui sia un gigante ed io nulla."2 Sein Biograph Pico, der

1 Opuscula omnia Thomae de Vio Caietani Cardinalis Tit. S.

Xisti. Romae 1570. T. I. Tr. I. de comparatione autoritatis Papae et
Concilii c. 27. fol. 16. col. 1. A.

2 Predica fatta a di XII. di Marzo 1498 fol. 4 bei Meier S. 14
Anm. 1. — Predica XI sopra l'Esodo bei Luotto p. 103: „Io non so nulla;



Das Wahl Alexanders VI.

ihn intim kannte,1 beschreibt die ersten Studien Savonarolas mit
den Worten: „Philosophiae Peripateticae (quae fere sola eo

tempore excolebatur) pro viribus incubuit. Et cum in eo multae
sectae haberentur, Aquinatis Thomae Commentariis addicebatur,
quem assidua contemplatione se perdidicisse referebat, et Lati-
norum Philosophorum Theologorumque, qui antea scripserunt,
extare principem."2 Derselbe Biograph gibt auch das Motiv für
die Wahl des Dominikanerordens an: „Sed cum nulli religioni

magis afficeretur quam ei quae Fratrum Praedicatorum
nuncupatur, tarn ob egregiam eius famam et mérita, quam ob id
quod Thomae doctoris eorum praecipue placita sectaretur, in
hac se militaturum praeparat."3 Dafs er diese Lehre zäh
festhielt, geht aus allen seinen Werken klar hervor.4 In der
Philosophie leitet er die thomistische Tradition von Soncinas zu Cajetan,
dem gröfsten Kommentator des Aquinaten, über. In der
Apologetik ist sein Triumphus Crucis ein Mosaikbild, welches in
origineller Zusammensetzung der verschiedensten Argumente des
hl. Thomas diesen Steinen neuen Glanz und Farbenreichtum verleiht.
So ist er ein unvergleichlicher Nachahmer der Kunst des Aquinaten

geworden und hat es verstanden, die Gedankentiefe des
letzteren mit wahrhaft christlicher und künstlerischer Einfachheit
den Gebildeten der Renaissance verständlich und gemütvoll zu
erklären. Der Glanzpunkt dieses Werkes, die Lehre von der
Kirche, enthält das in den Werken des hl. Thomas ausgebreitete,
aber niemals zusammengefafste Lehrgut und vereinigt die
zerstreuten Lichtstrahlen.

3. Savonarolas Lehre von der Kirche ist der getreue
Ausdruck der Lehre des hl. Thomas. In scharfen Zügen ist
sie im Triumphus Crucis5 mit den thomistischen Beweisgründen
kurz dargestellt.

pure quel poco che so, io lo ho, perché sono stato sempre nella dottrina
di San Tommaso Sappiate che la sua dottrina vi ha illuminati; e

prima dico quella della Scrittura Sacra, e poi la sua; e benchè io non
ve la abbia allegata ogni volta, o è stato per non mi ricordare cosi de
luoghi appunto, o per non consumare tempo in allegare. Ma vi dico
che è stata la sua." Übrigens citiert er den hl. Thomas sehr oft: vgl.
Luotto p. 44. 47. 258. 389. 401. 402.

1 Savonarola hat der Freundschaft mit Pico selbst das schönste
Denkmal gesetzt im Triumphus Crucis lib. 4. c. 3. (Florentiae 1767. p. 395.)

5 Pico Vita Fr. Hier. Sav., ed. Quétif. Parisiis 1674. Tom. I. p. 7.
" Pico ib. I. p. 11.
4 Vgl. Glofsner, Savonarola. S. 24. Civiltà Cattolica, Quad. 1137.

p. 322.
'• Triumphus crucis sive de veritate fidei libri IV. (Cum adnotationibus

Raymundi Corsii. Florentiae 1767. p. 433 sqq.)

Jahrbuch fiir Philosophic otc. XIII. 30



466 Fra Girolamo Savonarola.

Triumphus cru eis lib. 4. c. 6:

Primum quidern probabimus
oportere universam Ecclesiam
uno tantum capite gubernari.
Nam si Haeretici credunt divina
Providentia homines Eoclesiam-

que, pro qua tot mirabilia Deus
fecit, regi, ac gubernari, con-
cedere oportetEcclesiae regimen
esse optime ordinatum, utpote
ab eo dispositum, per quern
„reges regnant, et legum con-
ditores iusta decernunt". Multi-
tudinis autem regimen optimum
est, si per unum regatur: quod
ex fine regiminis patet, qui est

pax subditorum, et unitas. Huius
autem rei causa congruentior
unus est, quam multi, ideo Ec-
clesiae regimen ita dispositum
esse oportet, ut unus toti prae-
sit Ecclesiae.

Militans quoque Ecclesia a

triumphante per similitudinem
derivatur: inferiorum enim gu-
bernatio superiorem ordinem
imitatur, cui quanto fit similior,
tanto perfectior existit. Trium-
phantis autem Ecclesiae unus
est rector, et dominus, scilicet
Deus: unum igitur militantis
Ecclesiaepraesidem esse oportet.

S. Thomas Aq., De veritate
fidei contra gentiles lib. 4.

c. 76.11

Nulli dubium esse debet quin
Ecclesiae regimen sit optime
ordinatum, utpote per eum dispositum

per quem „Reges regnant
et legum conditores iusta
decernunt" (Proverb., VIII, 15).
Optimum autem regimen multi-
tudinis est ut regatur per unum;
quod patet ex fine regiminis,
qui est pax; pax enim el unitas
subditorum est finis regentis;
unitatis autem congruentior causa

est unus quam multi.
Manifestum est igitur regimen
Ecclesiae sic esse dispositum ut
unus toti Ecclesiae praesit.

Ecclesia militans ex trium-
phanti Ecclesia per similitudinem
derivatur; unde et Joannes iu
Apocalypsi vidit Jerusalem de-
scendentem de coelo, et Moysi
dictum est quod faceret omnia
secundum exemplar ei in monte
monstratum. In triumphante
autem Ecclesia unus praesidet,
qui etiam praesidet in toto uni-
verso, scilicet Deus; dicitur
enim: „Ipsi populus eius erunt,
et ipse Deus cum eis erit eorum
Deus" (Apoc. XXI, 3). Ergo
et in Ecclesia militante unus
est qui praesidet universis. Hinc

1 Summa Philosophien. Ed. Roux-Lavergue, D'Yzalguier, Germer-
Durand. Parisiis. Tom. II. p. 506 sq.



Die Wahl Alexanders VI. 4(57

Item cum naturalia sint or-
dine mirifico instituta, tanto
magis in supernaturalibus id
credendum est. Videmus autem
ubicumque in naturalibus
regimen apparet, ad unum redigi:
quemadmodum omnes motus ad

unum primum motorem, apes
ad unum regem, omnia animalis
membra ad cor denique diri-
guDtur, itidemque in reliquis et
unoquoque gonere dare oportet
unum primum, quod est aliorum
mensura. Ergo in Ecclesia Dei
tanto magis necessarium est
caput unum, ad totius populi
Christiani gubernationem,quanto
omnia regimina sua dignitate
excellit.1

Item omnes Haeretici, aut
nobiscum in Novo Testamento
tantum, aut in utroque con-
veniunt. Sed in utroque unum
caput Ecclesiae deceruitur : nam
Oseae primo legitur: Congrega-
buntur Filii Juda, et Filii Israel
pariter, et ponent sibimet caput
unum. Et Joannis X : Fiet unum
ovile, et unus pastor.

est quod dicitur: „Congrega-
bantur filii Juda, et filii Israel
pariter, et ponent sibimet caput
unum" (Oseae I, 11); et Do-

"minus dicit: „Fiet unum ovile
et unus pastor" (Joann. X, 16).

S. Thomas, De regimine
principum lib. 1. c. 2:

Omne autem naturale regimen
ab uno est. In membrorum enim
multitudine unum est, quod omnia

movet, scilicet cor; et in

partibus animae una vis prae-
sidet, scilicet ratio. Est etiam
in apibus unus rex, et in toto
universo unus Deus factor
omnium et rector. Et hoc ratio-
nabiliter. Omnis enim multi-
tudo derivatur ab uno.

1 S. Thomas, S. theol. 2. 2. qu. 58. a. 1. c.: tanto enim regnum
(Parm.: regimen) perfectius est, quanto universalius est, ad plura se ex-
tendens et ulteriorem finem attingens.

30*



4(38 Fra Girolamo Savonarola.

Neque id soli Christo ratio-
nabiliter tribuendum est; ita
quod post suam ascensionem in
caelum absque duce, ae vioario
Ecclesiam reliquerit: maxima
namque inde confusio, sectioque
in partes, et variarum opinionum,
praesertim circa Fidem, et bonos
mores incerta determinatio se-

queretur. Non enim sciri posset,
quae ut potissima esset tenenda
sententia, nullaque iustitiam ad-
mini8trandi ratio, aut facultas
haberetur: sed etiam ipsius
Christi verbis repugnaret, quan-
doquidem singulariter Petro in-
iunxit, „Pasee oves meas": Joan,

cap. 21. v. 18. et iterum, „Petre
rogavi pro te, ut non deficiat
fideB tua, et tu aliquando con-
versu8, confirma fratres tuos":
Luc. cap. 22. v. 30. Quapropter
Petrum vicarium suum osten-
debat. Q,uod etiam apertius
expressit, cum dixit, „Tu es
Petrus, et super hanc petram
aedificabo Ecclesiam meam, et
portae inferi non praevalebunt
adversus eam. Et tibi dabo
claves regni caelorum, et quod-
cumque ligaveris super terram,
erit ligatum et in caelis, et
quodeumque solveris super
terram, erit solutum et in caelis":
Mat. cap. 16. v. 28.

Non autem dicendum est hanc

dignitatem uni Petro, et non
eius posteris esse concessam,
cum Ecclesiam pari ordine usque
in finem seculi duraturam Chri-

S.Thomas, De veritatefidei
c. gent. 1. 4. c. 76:

Si quis autem dieat quod unum
caput et unus pastor est Christus,
qui est unus unius Ecclesiae

sponsus, non sufficienter respon-
det. Manifestum est enim quod
omnia ecclesiastica sacramenta
ipse Christus perficit; ipse enim
est qui baptizat, ipse est qui
peccata remittit, ipse est verus
sacerdos, qui se obtulit in ara
cruci8 et cuius virtute corpus
eius in altari quotidie conse-
cratur; et tarnen quia corpora-
liter non cum omnibus fidelibus
praesentialiter erat futurus, elegit
ministres, per quos praedicta
fidelibus dispensaret, ut supra
(c. 74) dictum est. Eadem igitur
ratione, quia praesentiam cor-
poralem erat Ecclesiae sub-

tracturus, oportuit ut alicui com-
mitteret qui loco sui universalis
Ecclesiae gereret curam. Hinc
est quod Petro dixit ante
ascensionem: „Pasee oves meas"
(.Toann. XXI, 17); et ante pas-
sionem : „Tu aliquando conversus
confirma fratres tuos" (Luc.
XXII, 32); et ei soli promisit:
„Tibi dabo claves regni coe-
lorum" (Matth. XVI, 19), ut
ostenderetur potestas clavium
per eum ad alios derivanda,
ad con8ervandam Ecclesiae uni-
tatem.

Non potest autem dici quod,
etsi Petro hanc dignitatem de-
derit, per eum tarnen ad alios
non derivatur. Manifestum est
enim quod Christus Ecclesiam



Die Wahl Alexanders VI. 469

s tus instituent. Unde discipuli
suis omnium fidelium vices te-
nentibus, ait, „Ecce ego vobiscum
sum omnibus diebus usque ad
consummationem seculi: Mat.
c. 28. v. 20. Et Esaias c. IX.
v. 7. inquit, „Super solium David,
et super regnum eius sedebit,
ut confirmet illud, et corroboret
in iudicio, et iustitia amodo, et
usque in sempiternum". Se-

quitur ergo ut ministerium hoc

perpétua successione, usque ad
consummationem seculi, tam-

quam ipsi Ecclesiae perutile,
omninoque necessarium, sit con-
firmatum. Cum itaque Petrus
i'uerit a Christo vicarius totius-
que Ecclesiae pastor subrogatus,
consequens est, ut omnes Petri
successores eandera habeant
potestatem. Cumque Episcopi
Romanae sedis locum Petri te-
neant, manifestum est, Roraanam
Ecclesiam omnium Ecclesiarum
esse ducem, atque magistram,
omniumque Fidelium congrega-
tionem Romano esse pontifici
uniendam. Qui ergo ab unitate
Romanaeque Ecclesiae doctrina
dissentit, proculdubio per devia
oberrans, a Christo recedit: sed

omnes Haeretici ab ea discordant,
ergo ii ab recto tramite
déclinant, neque Christiani appel-
lari posaunt. Haereticus enim
ille ducitur, qui sacrae Paginae,
ac saerosanctae Romanae
Ecclesiae doctrinam pervertens,
quam sequatur sectam sibi de-

ligen8, in ea obstinitate
persévérât.

sic instituit ut esset usque ad
finem seculi duratura, secundum
illud: „Super solium David, et
super regnum eius sedebit, ut
confirmet illud, et corroboret in
iudicio et iustitia, amodo et

usque in sempiternum" (Isai.
IX, 7). Manifestum est igitur
quod ita illos qui tunc erant in
ministerio constituit ut eorum
potestas derivaretur ad posteros,
pro utilitate Ecclesiae, usque
ad finem seculi; praesertim
quum ipse dicat: „Ecce ego
vobiscum sum, omnibus diebus,

usque ad consummationem
seculi" (Matth. XXVIII, 20).

Per hoc autem excluditur
quorumdam praesumptuosus
error, qui se subducere nituntur
ab obedientia et subiectione
Petri, successorem eius Roma-
num Pontificem, universalis
Ecclesiae pastorem non recognos-
centes.



470 Fra Girolamo Savonarola.

Vom Papste lehrt Savonarola übereinstimmend, mit dem
hl. Thomas: „Et quamvis diversae Ohristianorum Dioeceses pro
sua quaeque necessitate diversos habeant Episcopos, quia tarnen
una est Ecelesia quae ad unum tendit, totius populi Christiani
caput unum esse oportet, ad quod commuai consensu omnia re-
ferantur, ut omnes pariter in unam Eidem Catholicam coveniant,
ne per opinionum, sententiarumque diversitatem pestiferum schisma
obrepat, sed concordi potius foedere per unius sententiam Christiana

Respublica conservetur."1 Es ist dies dasselbe Argument,
mit welchem der hl. Thomas die päpstliche Unfehlbarkeit beweist.2

Nach Savonarolas Lehre ist der hl. Petrus der erste Papst,
das Haupt und Fundament der Kirche, der Stellvertreter (Vikar)
Christi.8 In der Kirche, der Welt Christi, ist der Papst als
Haupt die universale Ursache, welcher alle anderen untergeordnet
sind.4 „Nel governo délia Chiesa ancora le cose si riducono ad
una principale, cioè nella città il capo spirituale è il vescovo, e

poi in tut ta la Chiesa è il Papa, et tolti via questi, rovineria
tutto il governo délia Chiesa. Cost Dio nella sua Chiesa dal
principio insino ad oggi ha posto sempre qualcuno per difesa
di quella. E benchè si perda qualcuno e qualche membro e

qualche parte del populo, tuttavia il corpo délia Chiesa è stato

sempre salvo, stato salvo il capo."6
4. Die Lehre des hl. Thomas liber die Simonie. Der

hl. Thomas betrachtet in der S. th. 2. 2. q. 100 die Simonie
vom theologischen Standpunkte als Sünde. (Art. I.)6 Eine res
spiritualis ist materia indebita für die Kontracte emptio und
venditio. Dies folgt aus drei Gründen. 1) Weil die res
spiritualis nicht mit einem irdischen Preis kompensiert werden kann:
in dieser Unmöglichkeit liegt die radix pravitatis eines solchen
Geschäftes. 2) Id non potest esse débita venditionis materia, cuius
venditor non est dominus. Dor Verkauf einer Sache bewirkt
nämlich die Übertragung des Eigentumsrechts (dominium). Der
Verkäufer kann aber kein Eigentumsrecht übertragen, welches
er nicht selber hat. Praelatus autein Ecclesiae non est dominus
spiritualium rerum, sed dispensator (nach 1. Kor. 4, 1). 3) Ven-

1 Triumphus crucis lib. 3. c. 16. p. 342. Vgl. Predica sopra l'Esodo
(Luotto p. 384): „Un Papa sopra tutti i vescovi, e tutto il corpo della
Chiesa, il quale avesse a solvere tutte le differenze".

5 8. Thomas, S. theol. 2. 2. q. 1. a. 10. c.
2 Vgl. Luotto p. 384 sg. 379.
1 Luotto p. 378 sq. Vgl. 8. Thomas, S. th. III. q. 49. a. 1. ad 4.
5 Pred. XXII sopra Ruth e Michea: Luotto p. 381. Cf. Sermo X

sopra i Salini: Luotto p. 382.
6 Vgl. Sent. 4. d. 25. q. 3.



Die Wahl Alexanders VI.

ditio répugnât spiritnalium origini, quae ex gratuita voluntate
Dei proveniunt (Matth. 10, 8). Daher begeht man durch Kauf
oder Verkauf einer res spiritualis, — worunter jeder contractus
non gratuitus zu verstehen ist1 — eine irreverentia gegen Gott
und die res divinae: eine solche Handlung ist aber die Sünde
der irreligiositas. Das Laster der Simonie bildet daher den

Gegensatz zur Tugend der religio, welche in einer äufseren
Protestation des inneren Glaubens besteht, und enthält also
eine protestatio infidelitatis : der Verkäufer geriert sich äufserlich
offen als dominus spiritualis doni, und darin liegt das häretische
Moment.2 Nach der Lehre des hl. Thomas liegen also in der
Sünde der Simonie die Momente der irreligiositas und der
protestatio infidelitatis; wegen des ersteren fällt sie unter die in-
iustitia, wegen des zweiten unter die haeresis. Dagegen ist nicht
jede Simonie schon eine Sünde gegen den heiligen Geist.3 Da
nun die religio ein Teil der iustitia ist, und die fidelitas unter
die religio fällt, so ist die Simonie eine species infidelitatis.

Demgemäfs definiert der hl. Thomas die Simonie so:
studiosa voluntas emendi vel vendendi aliquid spirituale vel
spirituali annexum. Da nämlich die iniustitia und alle ihre Teile
im Willen sicut in subiecto ihren Sitz haben, mufs die Simonie
durch das Merkmal des Willens definiert werden, welches ihre
höhere Differenz ausdrückt, und weiterhin durch die studiosa
voluntas als nächste specifische Differenz, weil diese Sünde
studiose, d. h. durch die electio voluntatis zu stände kommt.4
Das Laster der Simonie kann übrigens auch der Papst begehen.5
Die Simonie ist nach ihrem Begriffe schon iure naturali et
divino verboten, weil sie im Widerspruch damit steht: diesem
Verbote kann auch keine consuetudo präjudicieren.6 Simonie
findet statt nicht nur bei den Sakramenten;7 sondern auch bei
actus 8pirituales, die aus der potestas entspringen,s selbst bei
dem usus spiritualis potestatis.9 Simonie ist ferner der Kauf

1 S. th. 2. 2. q. 100. a. 1. ad 5.
7 Ib. ad 1.
•1 Ib. ad 2. Daher ist auch die Darstellung, die München, Das

kanonische Gerichtsverfahren und Strafrecht, Köln u. Neufs 1865 II, 275
gibt, der Ilauptcharakter der Simonie sei „das Injuriöse gegen den heil.
Geist", dogmatisch oder theologisch falsch.

* Ib. ad 2.
6 Ib. ad 7. Vgl. Sylvester Prierias: Summa summarum que

Sylvestrina dicitur. Argentoraci 1518. fol. 421. § 4.
6 S. Thomas, ib. art. 2. ad. 4.
7 Ib. art. 2. c.
8 Ib. art. 3. c.
9 Ib. art. 3. ad 3.



472 Fra Girolamo Savonarola.

und Verkauf eines spiritualibus annexum, welches dependens ex
spiritualibus ist, wie die kirchlichen Beneficien.1 Die Arten der
Simonie sind munus a manu, a lingua vel ab obsequio.2 Die
Strafe der Simonie drückt der hl. Thomas in dem Grundsatz
aus: qui muneris interventu spiritualia quaecunque assequitur,
ea licite retinere non potest.3 Diese privatio ist übrigens die
Wirkung der ungerechten Erwerbung.4 Aufserdem treten als
positive Strafen noch Infamie und Deposition ein.E

Ganz dieser Lehre entsprechend sagt Savonarola: die
Simonie ist eine Sünde gegen das 7. Gebot; dagegen sündigen
nämlich: „Tertio i simoniaci, i quali uendono o comperano o al-
trimenti contrattano le cose spirituali per le temporali, ed e

graue peceato, e quelli chel fanno sono escommunicati e mala-
detti da Dio e dalla chiesa, la quale per estirparlo no ha posto
tante pene, che se si seruasseno, non si trouerebbono tanti in
questo inuolti."6

5. Zur näheren Erklärung der Lehre des hl. Thomas und
der Ansichten Savonarolas ist es nützlich, den Traktat über
die Simonie von Cajetan7 heranzuziehen. Erstlich gilt Ca-

jetan als der beste Erklärer des hl. Thomas und gibt die Ansicht
der Schule des letzteren am treuesten wieder. Zweitens hat
Cajetan, wie es scheint, diesen Traktat im Hinblick auf den
Fall Alexanders VI. und zwar implicite zur Rechtfertigung
Savonarolas verfafst. Cajetan war Zeitgenosse Savonarolas8 und
mufste an ihm das gröfste Interesse nehmen, weil er demselben
Orden angehörte; besonders aber deshalb, weil Cajetan, wie er
später als General zeigte, der von Savonarola erstrebten und
begonnenen Ordensreform die weiteste A^erbreituug wünschte;
endlich weil er in Savonarola einen Träger seiner eigenen Lehre,
der strengen thomistischen Tradition erblickte. Offen durfte er
damals noch nicht für Savonarola eintreten. Zu der Zeit aber,

1 Ib. art. 4. c.
a Ib. art. 5. c.
8 Ib. art. 6. c.
1 Ib. ad 3.
5 Ib. art. 6. c.
0 Savonarola, Espositione sopra i dieci comandamenti. Deila

Simonia. (Molti deuotissimi trattati. Venetia 1547. fol. 197vo.)
7 Caietanus, Opusc. Tom. II. tr. 9. (Romae 1570. fol. 90 sqq.) —

Vgl. seinen Kommentar zur S. th. des hl. Thomas 2. 2. qu. 100. und
sein Werk: Summula Peccatorum, v. Simonia (ed. Coloniae 1529.
p. 520—530).

8 Cajetan war 1469 geboren, trat 1484 in den Dominikanerorden,
wurde 1500 Generalprokurator, 1508 General, 1517 Kardinal.



Die Wahl Alexanders VI. 473

wo die Erinnerung an die Katastrophe noch frisch war, genügte
zur Verteidigung in wirksamer Weise die principielle
Rechtfertigung, und diese konnte theoretisch ohne Nennung von Namen

geliefert werden. Aus dieser Absicht erklärt sich allein der
merkwürdige Kasus, den Oajetan in der 3. Qu. seines Traktats
vorträgt. Diese Qu. schrieb er in Rom „die 26. decembris 1504
inchoante" (er pflegte nämlich bei Tagesanbruch zu studieren),
also unter Jul. II., aber vor dessen Bulle, durch welche jede
simonistische Papstwahl für ungültig erklärt wurde (14. Januar
1505). Dafs Julius II. seine Bulle mit Rücksicht auf die
Vorkommnisse bei der Wahl Alexanders erlassen hat, wird allgemein
zugestanden. Als Cajetan jene Quaestio niederschrieb, mufs die
Vorbereitung der Bulle im Gange gewesen sein. Vielleicht ist
Cajetans Traktat aus einem Gutachten über die in der Bulle
behandelte Frage entstanden. Jedenfalls sind die Ansichten
Cajetans dem ihm befreundeten Papste nicht unbekannt geblieben,
so dafs dieser Traktat sehr wohl zur Erklärung jener Bulle
herangezogen werden kann. Die 3. Qu. lautet: „Utrum vacante
sede, et quaerentibus omnibus pontificatum per t'as et nefas

propter ambitionem et avaritiam ac Ecclesiae ruinant (so lagen die
Dinge beim Konklave Alexanders), liceat viro probo et digno
(wie z. B. der Kard. délia Rovere, lui. II., war) quaerere
pontificatum, adhibendo promissiones et exhibendo temporalia et bénéficia

etc. pro suffragiis propter hunc finem, ut in sede positus
ecclesiae prosit, ut illam reformet." Durch diese Fassung konnte
er die simonistische Wahl Alexanders kennzeichnen und zugleich
damit die bona fides Savonarolas und seine Sache — die der Orden
nicht aufgegeben hatte, wenn er sie auch zeitweilig ruhen lassen
mufste —, verteidigen, als auch alle etwaigen Vorwürfe1 gegen
Julius II. gründlich beseitigen.

In der ersten Quaestio löst Cajetan die Frage, ob der
simonistische Erwerb kirchlicher Beneficien im allgemeinen durch
das ius divinum oder erst durch positive Kirchengesetze
verboten sei. In der zweiten Quaestio behandelt er den simonistischen
Erwerb des Episkopats. In der dritten Quaestio untersucht er
einen anderen Fall — dare aliquid temporale pro episcopale
sede habenda —, der wegen der besonderen Umstände gerade
auf die simonistische Papstwahl anwendbar ist: darauf weist

1 Vgl. Petri Andreae Gam mari in Constitutionem Julii II. super
electione simoniaca Romani Pontificis interpretatio (1527): Repetitionum
ad Constitutiones Clementis Papae V. ad nonnullasque Extravagantes
Volumen Sextum, Coloniae Agrippinae 1618. Tom. VI. P. 2. p. 86. n. 1.



474 Fra Girolamo Savonarola.

auch der Ausdruck Pontificatus im Titel dieser Quaestio hin,
welcher im Gegensatz zum Ausdruck Episcopates in der zweiten
Quaestio gebraucht ist.

Die Hauptsätze, welche Cajetan aufstellt, sind folgende.
Quaestio 1. „Utrum emptio beneficiorum ecclesiasticorum sit
simoniaca, quia prohibita, vel prohibita, quia simoniaca, hoc est:
utrum sit in eorum emptione simonia de iure divino, aut posi-
tivo." Zur Lösung der Frage unterscheidet Cajetan zweierlei
am kirchlichen Beneficium, clerieatus ad minus et praebendae
titulus. 1) Der clerieatus ist eine Einrichtung des ius. divinum.
Denn er ist nichts anderes als addictio ad ministrandum sacri-
fieiis div-inis; und auch nach der Lehre des hl. Thomas (S. th.
2. 2. q. 100. a. 4.) ist das officium clericale kein spirituali
annexum, sondern eine res spiritualis, deren Urheber Gott ist.
Daher ist auch die Ansicht, welche Panormitanus vertritt,
unvollständig, indem er nur die Ausübung des ordo und der
Schlüsselgewalt aufzählt, das officium clericale aber übergeht.
Denn obwohl es in den res Bpirituales Grade gibt, wo der ordo
ein gröfseres spirituale ist als der clerieatus und die Schlüsselgewalt

mehr spiritual ist als viele ordines, so gehören doch alle
diese Dinge zur Gattung der res spirituales und sind alle
unverkäuflich, weil die ganze Gattung der spiritualia ein der
Verkäuflichkeit widerstrebendes Material ist. Es gibt also in
allen kirchlichen Beneficien unum spirituale et omnino invendibile,
nämlich das officium clericale. 2) Das andere Element, der
titulus praebendae, enthält vielerlei in sich. Das Recht auf das

Stipendium ist ex iure divino und ein spirituale, weil es mit
dem officium clericale gegeben ist. Das Stipendium selbst ist
eine res temporalis, aber es ist divino iure debitum. Das Recht
auf die Quantität und Qualität des Stipendium ist auch ein
spirituale, weil es mit dem Recht auf das Stipendium identisch ist:
denn der Kleriker hat nur ein Recht auf das Stipendium, was
ihm von Gott als ius indeterminatum verliehen und von der
Kirche nachher materiell in Bezug auf Quantität und Qualität
positiv determiniert ist. Also ist auch das ius praebendae selbst
ein spirituale und nur vom positiven Rechte in Bezug auf Zeit,
Quantität u. s. w. näher determiniert. Daraus folgert Cajetan:
„Eorum igitur qui in clerico beneficiato sunt, omnia de iure
divino sunt, nisi — determinatio stipendii."

Da nun ein spirituale nicht als Materie der venditio dienen
kann, so folgt notwendig, dafs das ius praebendae nicht
verkäuflich ist, und dafs der Verkauf simonistisch ist, nicht deshalb,
weil er verboten ist, sondern weil er an sich selbst simonistisch



475

ist. Das Stipendium selbst oder die Trabende kann verkauft
werden, da sie eine res pure temporalis ist.

Die Lösung der ganzen Frage gibt Cajetan mit diesen
Worten: „Emptio ecclesiasticorum beneficiorum quae clericatui
sunt annexa, et non solum illorum, quae habent administrationem
clavium, aut executionem ordinis, est prohibita, quia simoniaca,
et non simoniaca, quia prohibita, quia emptionis materia est res
spiritualis, quae venalitati omnino répugnât, quod quia non ad-
verterunt alii domini canonistae, erraverunt."

Der in der zweiten Quaestio behandelte Fall: „Utrum
emen8 et acquirens episcopatum non intendendo solvere promissam
pecuniam, sit simoniacus", kann uns hier nicht interessieren. Um
so gröfseres Interesse bietet aber die dritte Quaestio dar:
„Quaeritur, Utrum vacante sede, et quaerentibus omnibus ponti-
ticatum per fas et nefas propter ambitionem avaritiam ac eccle-
siae ruinam, liceat viro probo et digno quaerere pontificatum,
adhibendo promissiones, et exhibendo temporalia et bénéficia,
etc. pro sufi'ragii8, propter hunc finem, ut in sede positus eccle-
siae prosit, et illam reformet."

Die Handlung, welche hier in Frage kommt, besteht in der
Hingabe einer res temporalis, um den bischöflichen Sitz zu
erlangen. Sie kann entweder emptio vel quasi emptio sein, in
quantum datur vel promittitur pecunia pro suffragiis habendis;
oder aber redemptio vel quasi redemptio, in quantum promittitur
vel datur pecunia pro redimenda vexatione ecclesiae aut propria.
Es fragt sich also, ob der Kauf solcher Wahlstimmen in irgend
einemFalle erlaubtist. Jene Handlungselbstistsimonistisch. Cajetan
beweist dies so: „In episcopatu sunt raulta appetibilia1 quae
quantum ad propositum spectat, ad duo reducuntur, scilicet ad
titulum pastoralem, et titulum praebendae, computando cum prae-
benda omnia temporalia, honorem, gloriam etc. Aut iste vir
probus et dignus pontificatu, intendit directe ad acquisitionem
authoritatis pastoralis, aut ad titulum praebendae. Si directe
intendit emere suffragia pro titulo praebendae, tunc insurgunt
diversae Canonistaruin opiniones, credeutibus quibusdam hoc esse
simoniacum, quia prohibitum, aliis vero prohibitum, quia simo-
niacum. De qua difficultate erit quaestio specialis post,2 quia in
proposito constat, quod non refert, quae harum opinionum sit
vera. Ex casu namque proposito patet, quod iste non directe
intendit ad acquisitionem temporalium, sed directa et principalis

1 S. Thomas, S. th. 2. 2. q. 185.
2 Nämlich die Qu. 1„ welche vom 28. Dez. 1504 datiert ist, während

die Qu. 3. am 26. Dez. 1504 geschrieben wurde.



476 Fra Girolaino Savonarola.

intentio eius est acquirere episcopalem potestatem, qua possit
reformare ecclesiam. Si ergo intendit directe ad pastoralem
authoritatem, manifeste et statim liquet, quod iutendit directe
emere suffragia pro spirituali authoritate habenda,.
et consequenter secundum omnes committit simoniara.
Authoritas namque, qua cura habetur animarum, qua praesul
populo prodest, quave non servari, ac reformari, ecclesiasticum

corpus potest, est spiritualis, et a Christo data Petro, quum dixit,
Pasee oves meas. Et confirmatur, quia ista duo obiecta, scilicet
pastorale officium, et titulus praebendae, opposito modo se habent
respectu intentionis, et respectu emptionis. Respectu namque
intentionis vituperatur titulus praebendae, quia avaritiae, aut
ambitionis videtur aifectus episcopatus propter annexa temporalia.
Commendatur autem pastorale officium, quia charitatis est velle
aliorum ineumbere saluti. Sed respectu emptionis magis
vituperatur pastorale officium, quam praebenda, quoniam illud est
materia nullo modo vendibilis, haec autem, aut est aliquo modo
vendibilis, aut appropinquat ad naturam rerum venalium. TJnde

emptio in casu proposito, quamvis videatur habere in se quandam
pietatis speciem ex intentione bene utendi pastoralis authoritate,
est tarnen secundum genus suum gravius simoniae peccatum,
quam intendentis emere suffragia propter annexa temporalia, quia
actus emptionis cadit super materia magis répugnante. Et quia
omnis actus moralis transiens super materia sibi répugnante est
secundum se pravus, consequens est, ut actus iste sit secundum
se pravus, ac per hoc nulla possit rectitudine intentionis bene
fieri."

Von der hier in Frage stehenden Handlung sagt Cajetan
daher (ad 2.) ausdrücklich noch: „Simonia ista, ut patet ex dictis,
est directe respectu spiritualium, ac per hoc totaliter sub iure
divino tantum." Und weiter (ad 3.): „Hie non est sermo de
simonia respectu tituli praebendae, de qua dubium est inter
Canonistas, sed respectu spiritualis potestatis directe, quae non
vertitur in dubium."

Bezüglich des anderen Falles, redemptio vexationis,
unterscheidet er. Handelt es sich um die redemptio vexationis
proprie, nämlich des Gewählten selbst, so trifft sie auf diesen Fall
nicht zu: „quoniam secundum sanctum Thomain et cominuniter
doctores, in consequutione beneficiorum redemptio vexationis
proprie non habet locum ante ius acquisitum, constat autem quod
huic non est acquisitum ius. Anders liegt die Sache, wenn es
sich handelt um die redemptio vexationis ecclesiae." Die
Untersuchung dieses besonderen Falles gehört aber nicht mehr zu



Die Wahl Alexanders VI. 477

unserer Frage nach der Gültigkeit einer simonistischen Wahl;
wir notieren daher nur die Antwort, die Cajetan auf die ganze
von ihm gestellte Frage gibt: „Casus iste, ut proponitur, omnino
est illioitus, potest tarnen, dividendo actum redemptionis ab

actu petitionis, licite fieri, pecuniam, non ecclesiastica bénéficia
dando."

Nach dieser klaren Lehre ist also die simonistische Papstwahl

als ein quasi Kauf und Verkauf der päpstlichen Gewalt

ganz und gar durch das ius divinum verboten, weil die päpstliche

Gewalt eine res invendibilis ist und so der Natur der
Sache nach jener Kontrakt gar nicht zu stände kommen kann.
Darum mufs eine solche Wahl, ganz abgesehen von allen
positiven Strafbestimmungen, ungültig sein, weil sie nur in der
unmöglichen Form eines quasi Kaufes zu stände käme.

Aber noch klarer wird die Ungültigkeit, wenn wir die
weitere Lehre Cajetans über den modus, wie die päpstliche
Gewalt übertragen wird, berücksichtigen: „Si ad ortum
itaque atque initium successionis Romani pontificis Petro spectes,
rationem succedendi invenies fuisse ecclesiae Romanae appro-
priationem ad pontificatum Petri, firraatam et Petri morte et
Christi mandato. Quum autem dicimus, Petrum et Romanum
pontificem, et pontificem ecclesiae catholicae, non duos intelligas
pontificatus, non enim sunt duo in actu, sed in poteutia tantum,
hoc est, quia potuissent esse duo, ut patet ex dictis. Unde non
se habent sicut duo Episcopatus uniti, non erat siquidem in
Romana ecclesia episcopatus ante Petrum, sed ipse Petrus Romanam
ecclesiam evexit in pontificatum, non alium, quam suum, quem
secum vehebat, ita quod pontificatus Petri, quem a Christo habuit
relatum ad ecclesiam catholicam, retulit ipse Petrus ad ecclesiam
Romanam appropriando sibi illam. Confert autem nonnihil haec

pontificatus unitas ad hoc, ut idem sit Romanus pontifex, et pon-
tifex ecclesiae catholicae, non solum unitate personae, sed identi-
tate pontificatus."1

Verus papa wird daher nur derjenige, welcher Bischof der
römischen Kirche wird, und das geschieht durch die Wahl:
„Constat, quod secluso Papa, in ecclesia est potestas electiva
Papae, seu applicativa papatus ad petrum, quae quomodocunque
vocetur, habet pro obiecto coniunctionem personae, et papatus
in fieri, et in dissolvi, ut patet de actu electionis quo petrus fit
papa, et de actu depositionis, quo Petrus papa haereticus in
corrigibilis deponitur."2 Diese potestas applicativa papatus ad

1 Caietanus, T. I. tr. 3. c. 3. fol. 33. col. 2. B.
2 Caietanus, T. I. tr. 1. de autor. Papae c. 26. fol. 14. col. 2. E.



47« Fra Girolamo Savonarola.

personam ist im Papste selbst, aber nicht formaliter, weil die
Wahl des Papstes ein Akt des Wählers, aber nicht des Papstes
selbst ist, sondern nur regulariter et principaliter, weil er die
Wähler und den Wahlmodus determinieren kann. Das ISubjekt
(der Träger) dieser Wahlgewahl in formaler Hinsicht ist aus der
Ausübung des Wahlaktes zu erkennen. „Apparet autem absque
omni ambiguitate, quod electio papae ad Romauam ecclesiam spectat,
computando intra Roinanatn ecclesiam Episcopos et Cardinales,
qui velut sufFraganei Romani archiepiscopi introducti videntur.
Et propterea cessante omni humano statuta certisque existentibus
ecclesiae Romanae membris in eadem regulariter est potestas
electiva papae, non minus quam in caeteris ecclesiis potestas elec-
tiva suorum episcoporum. Ex eo enim quod Christus Dominus
Romanam ecclesiam elegit in Petri ecclesiam propriam, dum ipsi
ne ex Roma, sicut ex Antiochia papatum transferred inhibuit
(dicens, Venio Romam iterum crueifigi) ecclesiae Romanae po-
testatem electivam papae non positive, sed negative, hoc est
oppositum non ordinando concessisse dicitur. In casu autem
incertorum electorum, ecclesiae universali eadem ratione (quia
scilicet estEpiscopus universalis ecclesiae) et eodem modo, scilicet
negative dedisse intelligitur. Ex statuta autem humano, apostolica
autoritate contractum per viam determinations positive est sub-
iectum potestatis electivae ad Cardinales Romanae ecclesiae solos.

Papa enim ex eminentia potestatis, curae ac regiminis universalis,
potest de electiva potestate decernere, ipsamque sie dirigere et
ordinäre, ut contrario modo faciendo, irrita sit in suo opere et subiecto,
ut patet in gestis ipsorum Pontificum, et observatione ecclesiae."1
Räch dieser Lehre, welche die Schultradition des Dominikanerordens
enthält und darum auch die mafsgebende Ansicht für Savonarola
sein mufste, war der notorisch durch Simonie vollzogene Wahlakt

ex iure divino unwirksam und ungültig, weil der Kauf der
päpstlichen Gewalt iure divino verboten ist. Auch können weder
die positive Determination der Wahl durch einen Papst noch die
canones daran etwas ändern, weil das ius divinum unveränderlich
ist. Daher konnte es für Savonarola gar nicht auf die Autorität
der Kanonisten ankommen: für ihn war die Sache theologisch
entschieden.

Es ist daher kaum nötig, aufser Cajetan noch andere Theologen

anzuführen, um die Tradition zu beweisen. Wir wollen
nur einige Zeugen anführen. Fortsetzung folgt.

1 Caietanus, T. I. tr. 2. c. 22. (fol. 23. col. 3. K.)

— —É3E3


	Fra Girolamo Savonarola [Fortsetzung]

