Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 13 (1899)

Artikel: Fra Girolamo Savonarola [Fortsetzung]
Autor: Commer, E.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761770

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

460 Fra Girolamo Savonarola.

vom Akte der Vernunft zuvorgekommen wird und umgekehrt,
Et quia virtus prioris actus remanet in actu sequenti, confingit
quandoque, quod est aliquis actus voluntatis, secundum quod
manet virtute in ipso aliquid de actu rationis, ut in electione,
et e converso aliquis est actus rationis, secundum quod virtute
manet in ipso aliquid de actu voluntatis . . . .* (L IL q. 17.
# L)

)In der Wahl, welche das Wesen der Willensfreiheit ist,
kommt leicht, wie erwéhnt, ein Mangel, ein unvollkommenes
Wihlen dessen, was inkonvenient und nicht angemessen ist, vor:
darin (,,in defectibilitate‘) haben das Bose und die Schuld ihren
Ursprung. ,,Wo es keine Mangelhaftigkeit im Erfassen und
Vergleichen gibt, kann es kein Wollen des Bosen im Gebiete
der Mittel (,in his, quae sunt ad finem®) geben.” Allein darauf
niher einzugehen, wiirde uns zu weit abseits fiihren; es ist ja
nach den Worten des Aquinaten das bose Wollen nur ein An-
zeichen, nicht aber ein Konstitutiv der Freiheit: ,Velle malum
non est libertas, nec pars libertatis, quamvis sit quoddam liber-
tatis signum® (q. de verit. q. 22. a. 6.).

Auf das Verhiltnis des gottlichen und menschlichen
Wollens, iiber welches Thomas tiefe Betrachtungen hat, iiber die
ganze Bibliotheken geschrieben worden sind, konnten wir uns
nicht einlassen, ohne iiber den engeren Rahmen unserer psycho-
logisch-ethischen Abhandlung hinausgehen und in das weite
Gebiet der Theologie uns wagen zu miisseun.

ST = SO——

FRA GIROLAMO SAVONAROLA.
(Fortsetzung von Bd. XIII, S. 301.)

Von Dr. E. COMMER.

§ 3. Die Kernfrage.

Als eigentliche Kernfrage, welche Herr Prof. Pastor nicht
in Angriff genommen hatte, nannte ich zunichst die Frage iiber
die Legitimitdt Alexanders VI. Denn diese bildet meines
Erachtens die Grundvoraussetzung fiir die Beurteilung Savona-
rolas in seinem Verhéltnisse zum Papst. Sie ist daher auch bei
der Untersuchung iiber den angeblichen Ungehorsam Savonarolas



Pastors kritische Bemerkungen, 461

gegen den Papst oder den Heiligen Stuhl nicht zu umgehen.!
Ich hatte eine kanonistische Untersuchung jener Frage verlangt;
darauf entgegnet Pastor:2 eine kanonistische Untersuchung dieser
Frage sei nicht notig gewesen, weil vor dem Erlasse Julius’ IL,
auf den er (Gesch. der Papste III, 686) aufmerksam gemacht
habe, ,ein kanonistisches Gesetz, welches eine simonistische
Papstwahl fiir uogiiltig erkldrte, nicht in Kraft war. Die simo-
nistische Wahl Alexanders VI. im Jahre 1492 war mithin
zweifellos giiltig”. Aber das ist gerade die Frage, die einer
eingehenden Erdrterung bedarf. Jene Behauptung Pastors hat
auch bei Historikern Widerspruch erfahren. F. X. Kraus
bemerkte dagegen: , Es gibt alte Kirchengesetze genug, welche
jeden Simoniacus zur Bekleidung ecines geistlichen Amtes fiir
unfahig erkliarten, Bestimmungen, denen auch ohne die Entschei-
dungen von 1505 im Grunde jeder romische Bischof unterlag.‘®
(Grauert hat dies ausfiihrlich nachgewiesen.

Die Thatsache der simonistischen Wahl hat Pastor
nicht nur zugegeben, sondern er selbst hat iiberzeugende Beweise
dafiir erbracht.® Die Thatsache ist auch von den angesehensten
GGeschichtschreibern und Historikern allgemein zugestanden :®
die simonistische Wahl Alexanders war notorisch und mulste
deshalb Savonarola bekannt sein, auch wenn er sich niemals
dariiber gedulsert hitte. Ks fragt sich aber, ob die Ungiiltigkeit
einer simonistischen Papstwahl blofs von positiven Kirchen-
gesetzen abhingt und nur nach diesen zu beurteilen ist oder
nicht. Jedenfalls ist diese Frage kontrovers. Wenn der Histo-
riker auch auf die objektive Liosung der Kontroverse verzichten
wollte, so miifste er dennoch festzustellen versuchen, welche
Ansicht Savonarola persdnlich dariiber hatte: denn das
mufs man wissen, um zu beurteilen, ob Savonarola bona fide
gehandelt hat oder nicht. Dals diese Untersuchung selbst von
solchen Historikern, welche Savonarola giinstig beurteilen, unter-
lassen worden ist, hat seinen Grund nicht blofs in der Schwierigkeit,

1 Auch Grauert sagt: ,Die Frage nach der Legitimitit der Papst-
gewalt dieses Borgia kann nicht umgangen werden.* Wiss. Beil. zur
Germania. Nr. 89 (Jahrg. 97/98. 80. Juni} 8. 305.

2 Pastor, Zur Beurteilung Savonarolas. S. 15.

¢ Liter. Rundschau, Jahrg. 84, Nr. 8. 1. Mirz 1898,

1+ A, a. 0. 8. 306 ff.

5 Pastor, Gesch, der Pipste I1I, 274—278. 280.

¢ Grauert a. a. 0. 306. — Schnitzer, Hist.-polit. Blitter. 1898.
Bd. 121, 8. 476. — Briick, Lehrbuch der Kirchengeschichte. 6. Aufl.
Mainz 1893. S. 466. — Raynaldus, Annal. eccl. an. 1492, n. 24: Suf-
fragia turpi sacrilegio vendidere Borgiae Cardinales.



462 Fra Girolamo Savonarola.

die in einer kanonistischen Kontroverse liegt, sondern noch mehr
in der Riicksichtnahme auf die komplizierten Verhiltnisse, welche
besonders den dlteren Verteidigern Savonarolas eine grofse Re-
serve auferlegten. Namentlich waren es die Apologeten aus
dem Dewminikanerorden, welche bei der Verteidigung ihres Ordens-
bruders alles vermeiden mufsten, was in der Savonarolafrage an
sachliche theologische Differenzen ihrer Ordensschule von der-
jenigen ihrer Gegner erinnerte. Solche Riicksichten fallen fiir
den modernen Historiker fort: wer einmal die Thatsache der
simonistischen Papstwahl offen zugibt, mufls auch bereit sein, die
Konsequenzen daraus zu ziehen. Fiir den katholischen Histo-
riker, welcher im stande ist, diese Frage vom theologischen und
kanonistischen Standpunkt zu beurteilen, ergibt sich aber von
selbst eine Fiille von Stoff, der zur Apologie der Kirche dient.
Diesen Standpunkt hat Pastor ginzlich verfehlt, weil er die
hier in Betracht kommenden Teilfragen gar nicht unterschieden
hat. ,,Thatséchlich®, so fahrt er fort,! ,hat die ganze kath.
Christenheit Alexander VI. als rechtmélsigen Papst anerkaunnt,
thatséichlich haben sich viele Papste bis aunf Leo XIIIL. herab
auf die Verfigungen ihres Vorgangers Alexander VI. be-
rufen. Die Auffassung, der Borjapapst sei ein unrechtmilsiges
Haupt der Kirche gewesen, vertrigt sich aber auch nicht mit
der Ansicht Savonarolas; denn dieser hat zweifellos vor seinem
Konflikt Alexander VL. als rechtmiflsig anerkannt.“ Hier ver-
mischt Pastor eine Reihe von Fragen, die scharf zm trennen
sind. Bei der Priifung der Legitimitit Alexanders handelt es
sich zuerst um die Giiltigkeit seiner Wahl. Zweitens ist
zu untersuchen, ob Alexander, falls er wegen der ungiiltigen
Wahl illegitim war, spédter legitim geworden ist. Drittens
fragt es sich, die Illegitimitat vorausgesetzt, ob dadurch simt-
liche Akte, die Alexander im thatséchlichen Besitz des pipst-
lichen Stuhles verrichtet hat, ungiiltiz sind, oder ob gewisse
Akte des nicht legitimen Papstes nicht aus anderen Griinden
eine niher zu bestimmende Rechtsgiiltigkeit haben konnen.
Viertens fragt es sich, in welchem Sinne Savonarola, wenn er
von der Ungiiltigkeit der Wahl subjektiv mit Evidenz iiberzeugt
war, dennoch Alexander oder seinen Akten eine gewisse
Anerkennung entgegenbringen konnte. Endlich fiinftens ist
zu fragen, ob Savonarola von der Héresie Alexanders iiber-
zeugt war, und welche weitere Folgen sich daraus ergeben.
Die Untersuchung dieser Fragen ist grundlegend fiir die Beurteilung

1 Zur Beurteilung S. S. 16,



Die Wahl Alexanders VI. 463

der Hauptanklage, welche gegen Savonarola wegen Ungehorsams
gegen die papstliche Autoritit von Pastor erhoben wird: bei
dieser Frage sind wiederum die Teilfragen genau zu unter-
scheiden; sie betreffen die Exkommunikation, das Predigtverbot
und die iibrigen Schritte gegen den Papst, welche man Savona-
rola zur Last gelegt hat.

I. Die Wahl Alexanders VI,

1. Wenn wir die Legitimitdt Alexanders VI. priifen
wollen, haben wir zuerst die Giiltigkeit seiner Wahl zu
untersuchen, welche thatséchlich eine simonistische gewesen ist.
— Savonarola war ein Kenner des kanonischen Rechts: das geht,
abgesehen von allen andern Thatsachen, die zum Beweise erbracht
werden konnten, klar aus den von ihm verfalsten Schriften iiber
das kanonische Recht hervor. In dem von Villari! publizierten
Katalog ,,de operibus divini viri non impressis, welcher sich in
einer alten, von einem Zeitgenossen Savonarolas verfalsten Bio-
graphie findet,? sind folgende juristische Schriften Savonarolas
aufgefithrt: Decretum abreviatum: pars decretalium. Clementino
abreviato. Decretum in membranis, Frater Seraphinus de Monte
Catino. Archiepiscopus abbreviatus. Clementino breviato. De-
creta breviata inveniuntur tria. Decretales breviatae duo. Ex-
communicationes breviatae. Interrogatorii duo breviati. Privilegia
oratoris breviata. Sextus abreviatus.?

In erster Linie war Savounarola aber Theologe und han-
delte stets nach theologischen Grundsitzen. Da nun die Frage
nach der Giiltigkeit einer simonistischen Papstwahl auch eine
theologische Bedeutung hat, die sogar die Unterlage fiir die
kanonistische Behandlung darbietet, so miissen wir sehen, wie
Savonarola vom theologischen Standpunkt dariiber dachte. In
dieser Materie gilt nédmlich die Regel, welche Cajetan zur Be-
urteilung der Frage nach der Absetzbarkeit eines Papstes auf-
gestellt hat: ,Canonistarum autem autoritas in hac, quia princi-
paliter est theologica, parva est, nec maior ratione super qua se
fundant; non sic est de autoritate Sanctorum, qui Spiritu sancto
inspirati locuti creduntur. Rursus secundum ipsosmet Canonistas,
in materia fidei magis standum est antiquorum, quam modernorum
autoritati, licet in his, quae iuris sunt, quanto iuniores, tanto

t Villari, Geschichte Girolamo Savonarolas. Leipzig 1868. I, 286.

2 Maglibechiana, Mscr. dei conventi. 1, VII, 28,

3 Vgl. Quétif: Vitae Hier. Savonarolae Tomus alter seu Additiones.
Parisiis 1674. p. 651. Luotto p. 898 ff. Meier S. 401.



464 Fra Girolamo Savonarola.

perspicaciores. Cum igitur haec sit materia fidei, quia immediatum
opus. Dei non ratione naturali, sed sola divina revelatione scibile,
in quaestione est, consequens est, ut sanctorum autoritas sacrae
scripturae innixa omnibus conciliis et theologorum universitatibus,
ac Canonistis posterioribus, immo quasi modernis ponenda sit.‘“!

Wir wissen aber mit vollkommener Gewilsheit, dals Savo-
narola sowohl durch seine Neigung und seine ganze Denkweise
als auch durch die, Disciplin seines Ordens, die gerade er in
seinen Reformbestrebungen mit Zahigkeit festhielt, ein strenger
Anhénger der in der Ordensschule iiberlieferten Lehre des heil.
Thomas von Aquin war, wie auch unzweifelhaft aus seinen
Schriften erhellt. Wenn man sich vergegenwirtigt, dals in der
Ordensschule jever Zeit die Tradition eine unerschiitterlich feste
war, die — zum mindesten in allen principiellen Fragen — jede
subjektive Erklarung oder Ansicht einfach unmoglich machte,
80 brauchen wir nur die Lehre des hl. Thomas tber die Simonie
festzustellen, um Savonarolas Theorie in unserer Frage zu er-
kennen. Nach der klaren Lehre des hl. Thomas ist aber eine
simonistische Papstwahl nach natiirlichem und gottlichem Rechte,
—— also vom theologischen oder dogmatischen Standpunkt aus
betrachtet —, absolut ungiiltig und unwirksam. Das ist die
Ansicht der alten Theologen, denen Savonarola sich anschliefsen
muflste, von denen er nicht abweichen durfte. Diese Lehre fulst
auf alter Uberlieferung, ihr entsprechen die alten canones.

2. Die Anhédnglichkeit Savonarolas an die Lehre
und die Schule des hl. Thomas ist iiber jeden Zweifel er-
haben. Dieser Punkt ist fir die Beurteilung der Ideen Savona-
rolas von grifster Wichtigkeit. Savonarola studierte die Werke des
hl. Thowas schon zu einer Zeit, wo er noch Knabe war, mit Be-
wunderung und wurde dadurch zum Eintritt in den Dominikaner-
orden veranlalst, weil diesersichan die Lehre des Aquinatengebunden
hatte. In der Predigt vom 12. Médrz 1498 sagt er selbst: ,,Comin-
ciamo a fare orazione ch’¢ S. Tommaso. Io ti dico di lui solo
tre cose: io gli volsi sempre grande bene ed ebbilo in riverenza
insino al secolo . . . Io so nulla, pur quel poco, che io so I'ho,
perche sono stato sempre nella sua dottrina, lui fu veramente
profondo: e quando voglio diventare piccolino lo leggo e parmi,
che lui sia un gigante ed io nulla.“? Sein Biograph Pico, der

1 Opuscula ompia Thomae de Vio Caietani Cardinalis Tit. S,
Xisti. Romae 1570. T. I. Tr. I. de comparatione autoritatis Papae et
Concilii ¢. 27. fol. 16. col. 1. A.

? Predica fatta a di XIL. di Marzo 1498 fol. 4 bei Meier S. 14
Anm, 1, — Predica XI sopra 1'Esodo bei Luotto p. 103: ,,Io non so nulla;



Das Wahl Alexanders VI. 465

ihn intim kannte,! beschreibt die ersten Studien Savonarolas mit
den Worten: ,Philosophiae Peripateticae (quae fere sola eo
tempore excolebatur) pro viribus incubuit. Et cum in eo multae
sectae haberentur, Aquinatis Thomae Commentariis addicebatur,
quem assidua contemplatione se perdidicisse referebat, et Lati-
norum Philosophorum Theologorumque, qui antea scripserunt,
extare principem.“? Derselbe Biograph gibt auch das Motiv fiir
die Wahl des Dominikanerordens an: ,Sed cum nulli religioni
¢ . magis afficeretur quam ei quae Fratrum Praedicatorum
nuncupatur, tam ob egregiam eius famam et merita, quam ob id
quod Thomae doctoris eorum praecipue placita sectaretur, in
hac se militaturum praeparat.“® Dals er diese Lehre zdh fest-
hielt, geht aus allen seinen Werken klar hervor.t In der Philo-
sophie leitet er die thomistische Tradition von Soncinas zu Cajetan,
dem grofsten Kommentator des Aquinaten, iiber. In der Apo-
logetik ist sein Triumphus Crucis ein Mosaikbild, welches in
origineller Zusammensetzung der verschiedensten Argumente des
hl. Thomas diesen Steinen neuen Glanz und Farbenreichtum verleiht.
So ist er ein unvergleichlicher Nachahmer der Kunst des Aqui-
naten geworden und hat es verstanden, die Gedankentiefe des
letzteren mit wahrhatt christlicher und kiinstlerischer Einfachheit
den Gebildeten der Renaissance verstindlich und gemiitvoll zu
erklaren. Der Glanzpunkt dieses Werkes, die Lehre von der
Kirche, enthdlt das in den Werken des hl. Thomas ausgebreitete,
aber niemals zusammengefalste Lehrgut und vereinigt die zer-
streuten Lichtstrahlen.

3. Savonarolas Lehre von der Kirche ist der getreue
Ausdruck der Lehre des hl. Thomas. In scharfen Ziigen ist
sie im Triumphus Crucis® mit den thomistischen Beweisgriinden
kurz dargestellt.

pure quel poco che so, io lo ho, perché sono stato sempre nella dottrina
di San Tommaso . . .. Sappiate che Ia sua dottrina vi ha illuminati; e
prima dico quella della Scrittura Sacra, e poi la sua; e benché io non
ve la abbia allegata ogni volta, o ¢ stato per non mi ricordare cosi de
luoghi appunto, o per non consumare tempo in allegare. Ma vi dico
che é stata la sua.** Ubrigens citiert er den hl. Thomas sehr oft: vgl.
Luotto p. 44: 47, 258. 389. 401. 402.

1 Savonarola hat der Freundschaft mit Pico selbst das schonste
Denkmal gesetzt im Triumphus Crucis lib. 4. c. 3. (Florentiae 1767. p. 395.)

? Pico Vita Fr. Hier. Sav., ed. Quétif. Parisiis 1674, Tom. L p. 7.

8 Pico ib. I. p. 11.

+ Vgl. Glo[sner, Savonarola. S. 24. Civilta Cattolica, Quad. 1137,
. 322,
b 5 Triumphus crucis sive de veritate fidei libri IV. (Cum adnotationibus
Raymundi Corsii. Florentiae 1767. p. 433 sqq.)

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIII, 30



466

Triumphus crucis lib. 4. ¢. 6:

Primum quidem probabimus
oportere universam Kcclesiam
uno tantum capite gubernari.
Nam si Haeretici credunt divina
providentia homines Kcclesiam-
que, pro qua tot mirabilia Deus
fecit, regi, ac gubernari, con-
cedere oportet Ecclesiae regimen
esse optime ordinatum, utpote
ab eo dispositum, per quem
,reges regnant, et legum con-
ditores iusta decernunt”. Multi-
tudinis autem regimen optimum
est, si per unum regatur: quod
ex fine regiminis patet, qui est
pax subditorum, et unitas. Huius
autem rei causa congruentior
unus est, quam multi, ideo Ee-
clesiae regimen ita dispositum
esse oportet, ut unus toti prae-
sit Kcclesiae.

Militans quoque Lcclesia a
triumphante per similitudinem
derivatur: inferiorum enim gu-
bernatio superiorem ordinem
imitatur, cui quanto fit similior,
tanto perfectior existit. Trium-
phantis autem Ecclesiae unus
est rector, et dominus, scilicet
Deus: unum igitur militantis
Ecclesiae praesidem esse oportet.

Fra Girolamo Savonarola.

S. Thomas Aq., De veritate
fidei contra gentiles lib. 4.
c. 76.:1

Nulli dubium esse debet quin
Ecclesiae regimen sit optime
ordinatum, utpote per eum dispo-
situm per quem ,,Reges regnant
et legum conditores iusta de-
cernunt® (Proverb., VIII, 15).
Optimum autem regimen multi-
tudinis est ut regatur per unum;
quod patet ex fine regiminis,
qui est pax; pax enim et unitas
subditorum est finis regentis;
unitatis autem congruentior cau-
sa est unus quam multi. Mani-
festum est igitur regimen Eec-
clesiae sic esse dispositum ut
unus toti Hcclesiae praesit.

Ecclesia militans ex trium-
phanti Ecclesia per similitudinem
derivatur; unde et Joannes in
Apocalypsi vidit Jerusalem de-
scendentem de coelo, et Moysi
dictum est quod faceret omnia
secundum exemplar el in monte
monstratum. In triumphante
autem Kcclesia unus praesidet,
qui etiam praesidet in toto uni-
verso, scilicet Deus; dicitur
enim: ,,Ipsi populus eius erunt,
et ipse Deus cum eis erit eorum
Deus* (Apoc. XXI, 3). Ergo
et in Hcclesia militante unus
est qui praesidet universis. Hinc

1 Summa Philosophica. Ed. Roux-Lavergne, D'Yzalguier, Germer-

Duarand. Parisiis. Tom. II. p. 506 sq.



Die Wahl Alexanders VI.

Item cum naturalia sint or-
dine mirifico instituta, tanto
magis in supernaturalibus id
credendum est. Videmus autem
ubicumque in naturalibus re-
gimen apparet, ad unum redigi:
quemadmodum omnes motus ad
unum primum motorem, apes
ad unum regem, omnia animalis
membra ad cor denique diri-
guntur, itidemque in reliquis et
unoquoque genere dare oportet
unum primum, quod est aliorum
mensura. Ergo in Ecclesia Dei
tanto magis necessarium est
caput unum, ad totius populi
Christiani gubernationem, quanto
omnia regimina sua dignitate
excellit.

Item omnes Haeretici, aut
nobiscum in Novo Testamento
tantum, aut in utroque con-
veniunt. Sed in utroque unum
caput Ecclesiae decernitur: nam
Oseae primo legitur: Congrega-
buntur Filii Juda, et Filii Israel
pariter, et ponent sibimet caput
unum. EtJoannis X: Fiet unum
ovile, et unus pastor.

467

est quod dicitur: ,,Congrega-
bantur filii Juda, et filii Israel
pariter, et ponent sibimet caput
unum* (Oseae I, 11); et Do-
~minus dicit: ,,Fiet unum ovile
et unus pastor (Joann. X, 16).

S. Thomas, De regimine
principum lib. 1. c. 2:

Omne autem naturale regimen
ab uno est. In membrorum enim
multitudine unum est, quod om-
nia movet, scilicet cor; et in
partibus apimae una vis prae-
sidet, scilicet ratio. Est etiam
in apibus unus rex, et in toto
universo unus Deus factor om-
nium et rector. Et hoc ratio-
nabiliter. Omnis epim multi-
tudo derivatur ab uno.

18, Thomas, S. theol. 2. 2. qu. 58. a. 1. c.: tanto enim regnum
(Parm.: regimen) perfectius est, quanto universalius est, ad plura se ex-
tendens et ulteriorem finem attingens.

30*



468

Neque id soli Christo ratio-
nabiliter tribuendum est; ita
quod poat suam ascensionem in
caelum absque duce, ac vicario
Ecclesiam reliquerit: maxima
namque inde confusio, sectioque
in partes, et variarum opinionum,
praesertim circa Fidem, et bonos
mores incerta determinatio se-
queretur. Non enim sciri posset,
quae ut potissima esset tenenda
sententia, nullaque iustitiam ad-
ministrandi ratio, aut facultas
haberetur: sed etiam ipsius
Christi verbis repugnaret, quan-
doquidem singulariter Petro in-
iunxit, ,,Pasce oves meas*: Joan.
cap. 21. v. 18. et iterum, ,,Petre
rogavi pro te, ut non deficiat
fides tua, et tu aliquando con-
versus, confirma fratres tuos“:
Luec. cap. 22. v.30. Quapropter
Petrum vicarium suum osten-
debat. Quod etiam apertius
expressit, cum dixit, ,,Tu es
Petrus, et super hanc petram
aedificabo Ecclesiam meam, et
portae inferi non praevalebunt
adversus eam. Ht tibi dabo
claves regni caelorum, et quod-
cumque ligaveris super terram,
erit ligatum et in caelis, et
quodcumque solveris super ter-
ram, erit solutum et in caelis*:
Mat. cap. 16. v. 28.

Non autem dicendum est hanc
dignitatem uni Petro, et mnon
eius posteris esse concessam,
cum Ecclesiam pari ordine usque
in finem seculi duraturam Chri-

Fra Girolamo Savonarola.

S.Thomas,De veritate fidei
c. gent. 1. 4. ¢. 76:

Si quis autem dicat quod unum
caput et unus pastor est Christus,
qui est unus unius Ecclesiae
sponsus, non sufficienter respon-
det. Manifestum est enim quod
omnia ecclesiastica sacramenta
ipse Christus perficit; ipse enim
est qui baptizat, ipse est qui
peccata remittit, ipse est verus
sacerdos, qui se obtulit in ara
crucis et cuius virtute corpus
eius in altari quotidie conse-
cratur; et tamen quia corpora-
liter non cum omnibus fidelibus
praesentialiter erat futurus, elegit
ministros, per quos praedicta
fidelibus dispensaret, ut supra
(c. 74) dictum est. Eadem igitur
ratione, quia praesentiam cor-
poralem erat Ecclesiae sub-
tracturus, oportuit ut alicui com-
mitteret qui loco sui universalis
Ecclesiae gereret curam. Hinc
est quod Petro dixit ante as-
censionem: ,Pasce oves meas“
(Toann. XXI, 17); et ante pas-
sionem: ,,Tu aliquando conversus
confirma fratres tuos“ (Luc.
XXII, 32); et ei soli promisit:
,»Libl dabo claves regni coe-
lorum* (Matth. X VI, 19), ut
ostenderetur potestas clavium
per eum ad alios derivanda,
ad conservandam Ecclesiae uni-
tatem.

Non potest autem dici quod,
etsi Petro hanc dignitatem de-
derit, per eum tamen ad alios
non derivatur. Manifestum est
enim quod Christus Ecclesiam



Die Wahl Alexanders VI.

stus instituerit. Unde discipuli
suis omnium fidelium vices te-
nentibus,ait, ,,Ecce ego vobiscum
sum omnibus diebus usque ad
consummationem seculi: Mat.
c. 28. v. 20. Et Esaias c. IX.
v.7. inquit, ,,Super solium David,
et super regnum eius sedebit,
ut confirmet illud, et corroboret
in iudicio, et iustitia amodo, ef
usque in sempiternum®. Se-
quitur ergo ut ministerium hoc
perpetua successione, usque ad
consummationem seculi, tam-
quam ipsi Kcclesiae perutile,
omninoque necessarium, sit con-
firmatum. Cum itaque Petrus
fuerit a Christo vicarius totius-
que Ecclesiae pastor subrogatus,
consequens est, ut omnes Petri
successores eandem habeant
potestatem. Cumque Kpiscopi
Romanae sedis locum Petri te-
neant, manifestum est, Romanam
Ecclesiam ompium Ecclesiarum
esse ducem, atque magistram,
omniumque Fidelium congrega-
tionem Romano esse pontifici
uniendam. Qui ergo ab unitate
Romanaeque Ecclesiae doctrina
dissentit, proculdubio per devia
oberrans, a Christo recedit: sed
omnes Haeretici ab ea discordant,
ergo 1i ab recto tramite de-
clinant, neque Christiani appel-
lari possunt. Haereticus enim
ille ducitur, qui sacrae Paginae,
ac sacrosanctae Romanae Ec-
clesiae doctrinam pervertens,
quam sequatur sectam sibi de-
ligens, in ea obstinitate per-
severat.

469

sic instituit ut esset usque ad
finem seculi duratura, secundum
illud: ,,Super solium David, et
super regnum eius sedebit, ut
confirmet illud, et corroboret in
iudicio et iustitia, amodo et
usque in sempiternum® (Isai.
IX, 7). Manifestum est igitur
quod ita illos qui tunc erant in
ministerio constituit ut eorum
potestas derivaretur ad posteros,
pro utilitate Hcclesiae, usque
ad finem seculi; praesertim
quum ipse dicat: ,Ecce ego
vobiscum sum, omnibus diebus,
usque ad consummationem se-
culi (Matth. XXVIII, 20).

Per hoc autem excluditur
quorumdam praesumptuosus er-
ror, qui se subducere nituntur
ab obedientia et subiectione
Petri, successorem eius Roma-
num Pontificem, universalis Ec-
clesiae pastorem non recognos-
centes.



470 Fra Girolamo Savonarola.

Vom Papste lehrt Savonarola iibereinstimmend mit dem
hl. Thomas: , Et quamvis diversae Christianorum Dioeceses pro
sua quaeque necessitate diversos habeant Episcopos, quia tamen
una est Ecclesia quae ad unum tendit, totius populi Christiani
caput .unum esse oportet, ad quod communi consensu omnia re-
ferantur, ut ommnes pariter in unam Fidem Catholicam coveniant,
ne per opinionum, sententiarumque diversitatem pestiferum schisma
obrepat, sed concordi potius foedere per unius sententiam Christi-
ana Respublica conservetur.“! Ks ist dies dasselbe Argument,
mit welchem der hl. Thomas die papstliche Unfehlbarkeit beweist.?

Nach Savonarolas Lehre ist der hl. Petrus der erste Papst,
das Haupt und Fundament der Kirche, der Stellvertreter (Vikar)
Christi.®> In der Kirche, der Welt Christi, ist der Papst als
Haupt die universale Ursache, welcher alle anderen untergeordnet
sind.* , Nel governo della Chiesa ancora le cose si riducono ad
una principale, cioé nella citta il capo spirituale & il vescovo, e
poi in tutta la Chiesa e il Papa, et tolti via questi, rovineria
tutto il governo della Chiesa. Cosi Dio nella sua Chiesa dal
principio insino ad oggi ha posto sempre qualcuno per difesa
di quella. E benché si perda qualcuno e qualche membro e
qualche parte del populo, tuttavia il corpo della Chiesa & stato
sempre salvo, stato salvo il capo.“®

4. Die Lehre des hl. Thomas iiber die Simonie. Der
hl. Thomas betrachtet in der 8. th. 2. 2. q. 100 die Simonie
vom theologischen Standpunkte als Siinde. (Art. 1.)® Eine res
spiritualis ist materia indebita fiir die Kontracte emptio und
venditio. Dies folgt aus drei Griinden. 1) Weil die res spiri-
tualis nicht mit einem irdischen Preis kompensiert werden kann:
in dieser Unméglichkeit liegt die radix pravitatis eines solchen Ge-
schiiftes, 2) Id non potest esse debita venditionis materia, cuius
venditor non est dominus. Der Verkauf einer Sache bewirkt
pamlich die Ubertragung des Eigentumsrechts (dominium). Der
Verkiufer kann aber kein Higentumsrecht iibertragen, welches
er nicht selber hat. Praelatus antem Ecclesiae non est dominus
spiritualium rerum, sed dispensator (nach 1. Kor. 4, 1). 3) Ven-

! Triumphus crucis lib. 3. ¢. 16. p. 342. Vgl. Predica sopra I’Esodo
(Luotto p. 384): ,,Un Papa sopra tutti i vescovi, e tutto il corpo della
Chiesa, il quale avesse a solvere tutte le differenze‘.

? 8. Thomas, 8. theol. 2. 2. q. 1. a. 10. c.

¢ Vgl. Luotto p. 884 sg. 379.

4+ Luotto p. 878 sq. Vgl. S. Thomas, S, th, IIL q. 49, a. 1. ad 4.

5 Pred. XXII sopra Ruth e Michea: Luotto p. 381. Cf. Sermo X
sopra i Salmi: Luotto p. 382.

6 Vgl, Sent. 4. d. 25. q. 3.



Die Wahl Alexanders VL 471
ditio repugnat spiritualium origini, quae ex gratuita voluntate
Dei proveniunt (Matth. 10, 8). Daher begeht man durch Kauf
oder Verkauf einer res spiritnalis, — worunter jeder contractus
non gratuitus zu verstehen ist! — eine irreverentia gegen Gott
und die res divinae: eine solche Handlung ist aber die Siinde
der irreligiositas. Das Laster der Simonie bildet daher den
Gegensatz zur Tugend der religio, welche in einer #ulseren
Protestation des inneren Glaubens besteht, und enthédlt also
eine protestatio infidelitatis: der Verkdufer geriert sich dulserlich
offen als dominus spiritualis doni, und darin liegt das héretische
Moment.2 Nach der Lehre des hl. Thomas liegen also in der
Siinde der Simonie die. Momente der irreligiositas und der pro-
testatio infidelitatis; wegen des ersteren fillt sie unter die in-
iustitia, wegen des zweiten unter die haeresis. Dagegen ist nicht
Jede Simonie schon eine Siinde gegen den heiligen Geist.® Da
nun die religio ein Teil der iustitia jst, und die fidelitas unter
die religio féllt, so ist die Simonie eine species infidelitatis.

Demgemils definiert der hl. Thomas die Simonie so:
studiosa voluntas emendi vel vendendi aliquid spirituale vel
spirituali annexum. Da ndmlich die iniustitia und alle ihre Teile
im Willen sicut in subiecto ihren Sitz haben, mufls die Simonie
durch das Merkmal des Willens definiert werden, welches ihre
hohere Differenz ausdriickt, und weiterhin durch die studiosa
voluntas als néchste specifische Differenz, weil diese Siinde
studiose, d. h. durch die electio voluntatis zu stande kommt.4
Das Laster der Simonie kann ubrigens auch der Papst begehen.?
Die Simonie ist nach ihrem Begriffe schon iure naturali et
divino verboten, weil sie im Widerspruch damit steht: diesem
Verbote kann auch keine consuetudo préajudicieren.® Simonie
findet statt nicht nur bei den Sakramenten;? sondern auch bei
actus spirituales, die aus der potestas entspringen,® selbst bei
dem usus spiritualis potestatis.® Simonie ist ferner der Kauf

18, th. 2. 2. q. 100. a. 1. ad 5.

2 Ib. ad 1. ,

8 Ib. ad 2. Daher ist auch die Darstellung, die Minchen, Das
kanonische Gerichtsverfahren und Strafrecht, Koln u. Neuls 1865 II, 275
gibt, der Hauptcharakter der Simonie sei ,,das Injuriose gegen den heil.
Geist‘‘, dogmatisch oder theologisch falsch.

+ Ib. ad 2. ‘

5 Jb. ad 7. Vgl. Sylvester Prierias: Summa summarum que
Sylvestrina dicitur. Argentoraci 1518. fol. 421. § 4.

¢ S, Thomas, ib. art. 2. ad. 4.

7 Ib. art. 2. c.

8 Ib. art. 8. c.

9 Ib. art. 3. ad 3.



472 Fra Girolamo Savonarola,

und Verkauf eines spiritualibus annexum, welches dependens ex
spiritualibus ist, wie die kirchlichen Beneficien.! Die Arten der
Simonie sind munus a manu, a lingua vel ab obsequio.? Die
Strafe der Simonie driickt der hl. Thomas in dem Grundsatz
aus: qui muneris interventu spiritualia quaecunque assequitur,
ea licite retinere non potest.?® Diese privatio ist iibrigens die
Wirkung der ungerechten Erwerbung.® Aufserdem treten als
positive Strafen noch Infamie und Deposition ein.t

Ganz dieser Lehre entsprechend sagt Savonarola: die
Simonie ist eine Siinde gegen das 7. Gebot; dagegen siindigen
namlich: , Tertio i simoniaci, i quali uendono o comperano o al-
trimenti contrattano le cose spirituali per le temporali, ed e
graue peccato, e quelli chel fanno sono escommunicati e mala-
detti da Dio e dalla chiesa, la quale per estirparlo no ha posto
tante pene, che se si seruasseno, non si trouerebbono tanti in
questo inuolti.“é

5. Zur ndheren Erklarung der Lehre des hl. Thomas und
der Ansichten Savonarolas ist es niitzlich, den Traktat iber
die Simonie von Cajetan’ heranzuziehen. Erstlich gilt Ca-
jetan als der beste Erklarer des hl. Thomas und gibt die Ansicht
der Schule des letzteren am treuesten wieder. Zweitens hat
Cajetan, wie es scheint, diesen Traktat im Hinblick auf den
Fall Alexanders VI. und zwar implicite zur Rechtfertigung
Savonarolas verfalst. Cajetan war Zeitgenosse Savonarolas® und
mufste an ihm das gréfste Interesse nehmen, weil er demselben
Orden angehorte; besonders aber deshalb, weil Cajetan, wie er
spiter als General zeigte, der von Savonarola erstrebten und
begonnenen Ordensreform die weiteste Verbreitung wiinschte;
endlich weil er in Savonarola einen Triger seiner eigenen Lehre,
der strengen thomistischen Tradition erblickte. Offen durfte er
damals noch nicht fiir Savonarola eintreten. Zu der Zeit aber,

t Ib, art. 4. c.

2 Ib. art. 5.

4 Ib. art. 6. c.

+ Ib. ad 8.

5 Ib, art. 6. c.

¢ Savonarola, Espositione sopra i dieci comandamenti. Della
Simonia. (Molti deuotissimi trattati. Venetia 1547. fol. 197v°.)

7 Caietanus, Opusc. Tom. IL tr. 9. (Romae 1570. fol. 90 sqq.) —
Vgl. seinen Kommentar zur S. th, des hl. Thomas 2. 2. qu. 100. und
sein Werk: Summula Peccatorum, v. Simonia (ed. Coloniae 1529,
p. 520—530).

s Cajetan war 1469 geboren, trat 1484 in den Dominikanerorden,
wurde 1500 Generalprokurator, 1508 General, 1517 Kardinal.

o



Die Wahl Alexanders VI. 473

wo die Erinnerung an die Katastrophe noch frisch war, geniigte
zur Verteidigung in wirksamer Weise die principielle Recht-
fertigung, und diese konnte theoretisch ohne Nennung von Namen
geliefert werden. Aus dieser Absicht erklart sich allein der
merkwiirdige Kasus, den Cajetan in der 3. Qu. seines Traktats
vortridgt. Diese Qu. schrieb er in Rom ,die 26. decembris 1504
inchoante“ (er pflegte némlich bei Tagesanbruch zu studieren),
also unter Jul. 1I., aber vor dessen Bulle, durch welche jede
simonistische Papstwahl fiir ungiiltig erklart wurde (14. Januar
1505). Dafs Julius II. seine Bulle mit Riicksicht auf die Vor-
kommnisse bei der Wahl Alexanders erlassen hat, wird allgemein
zugestanden. Als Cajetan jene Quaestio niederschrieb, mufls die
Vorbereitung der Bulle im Gange gewesen sein. Vielleicht ist
Cajetans Traktat aus einem Gutachten iiber die in der Bulle
behandelte Frage entstanden. Jedenfalls sind die Ansichten
Cajetans dem ihm befreundeten Papste nicht unbekannt geblieben,
so dals dieser Traktat sehr wohl zur Erklirung jener Bulle
herangezogen werden kann. Die 3. Qu. lautet: ,,Utrum vacante
sede, et quaerentibus omnibus pontificatum per fas et nefas
propter ambitionem et avaritiam ac Ecclesiae ruinam (so lagen die
Dinge beim Konklave Alexanders), liceat viro probo et digno
(wie z. B. der Kard. della Rovere, Iul. II., war) quaerere ponti-
ficatum, adhibendo promissiones et exhibendo temporalia et bene-
ficia etc. pro suffragiis propter hunc finem, ut in sede positus
ecclesiae prosit, ut illam reformet.“ Durch diese Fassung konnte
er die simonistische Wahl Alexanders kennzeichnen ucd zugleich
damit die bona fides Savonarolas und seine Sache — die der Orden
nicht aufgegeben hatte, wenn er sie auch zeitweilig ruhen lassen
mufste —, verteidigen, als auch alle etwaigen Vorwiirfe! gegen
Julius II. griindlich beseitigen.

In der ersten Quaestio lost Cajetan die Frage, ob der
simonistische Erwerb kirchlicher Beneficien im allgemeinen durch
das ius divinum oder erst durch positive Kirchengesetze ver-
boten sei. Inder zweiten Quaestio behandelt er den simonistischen
Erwerb des Episkopats. In der dritten Quaestio untersucht er
einen anderen Fall — dare aliquid temporale pro episcopale
sede habenda —, der wegen der besonderen Umstinde gerade
auf die simonistische Papstwahl anwendbar ist: darauf weist

1 Vgl. Petri Andreae Gammari in Constitutionem Julii II. super
electione simoniaca Romani Pontificis interpretatio (1527): Repetitionum
ad Constitutiones Clementis Papae V. ad nonnullasque Extravagantes
Volumen Sextum, Coloniae Agrippinae 1618. Tom. VI. P. 2. p. 86. n. 1.



474 Fra Girolamo Savonarola.

auch der Ausdruck Pontificatus im Titel dieser Quaestio hin,
welcher im Gegensatz zum Ausdruck Episcopatus in der zweiten
Quaestio gebraucht ist.

Die Hauptsdtze, welche Cajetan aufstellt, sind folgende.
Quaestio 1. ,,Utrum emptio beneficiornm ecclesiasticorum sit
simoniaca, quia prohibita, vel prohibita, quia simoniaca, hoc est:
utrum sit in eorum emptione simonia de iure divino, aut posi-
tivo.” Zur Losung der Frage unterscheidet Cajetan zweierlei
am kirchlichen Beneficium, clericatus ad minus et praebendae
titulus. 1) Der clericatus ist eine Einrichtung des ius. divioum.
Denn er ist nichts anderes als addictio ad ministrandum sacri-
ficiis divinis; und auch nach der Lehre des hl. Thomas (8. th.
2. 2. q. 100. a. 4.) ist das officium clericale kein spirituali
annexum, sondern eine res spiritualis, deren Urheber Goft ist.
Daher ist auch die Ansicht, welche Panormitanus vertritt, un-
vollstindig, indem er nur die Ausiibung des ordo und der
Schliisselgewalt aufzahlt, das officium clericale aber iibergeht.
Denn obwohl es in den res spirituales Grade gibt, wo der ordo
ein grofseres spirituale ist als der clericatus und die Schliissel-
gewalt mehr spiritual ist als viele ordines, so gehdren doch alle
diese Dinge zur Gattung der res spirituales und sind alle un-
verkauflich, weil die ganze Gattung der spiritnalia ein der
Verkiuflichkeit widerstrebendes Material ist. Es gibt also in
allen kirchlichen Beneficien unum spirituale et omnino invendibile,
nimlich das officium clericale. 2) Das andere Element, der
titulus praebendae, enthélt vielerlei in sich. Das Recht auf das
stipendium ist ex iure divino und ein spirituale, weil es mit
dem officium clericale gegeben ist. Das stipendium selbst ist
eine res temporalis, aber es ist divino iure debitum. Das Recht
auf die Quantitdt und Qualitdt des Stipendium ist auch ein spiri-
tuale, weil es mit dem Recht auf das Stipendium identisch ist:
denn der Kleriker hat nur ein Recht auf das Stipendium, was
ihm von Gott als ius indeterminatum verliehen und von der
Kirche nachher materiell in Bezug auf Quantitit und Qualitét
positiv determiniert ist. Also ist auch das ius praebendae selbst
ein epirituale und nur vom positiven Rechte in Bezug auf Zeit,
Quantitit u. s. w. ndher determiniert. Daraus folgert Cajetan:
,Borum igitur qui in clerico beneficiato sunt, omnia de iure
divino sunt, nisi — determinatio stipendii.®

Da nun ein spirituale nicht als Materie der venditio dienen
kann, so folgt notwendig, dals das ius praebendae nicht ver-
kiuflich ist, und dafls der Verkauf simonistisch ist, nicht deshalb,
weil er verboten ist, sondern weil er an sich selbst simonistisch



Die Wahl Alexanders VI. 475H

ist. Das Stipendium selbst oder die Pribende kann verkauft
werden, da sie eine res pure temporalis ist.

Die Losung der ganzen Frage gibt Cajetan mit diesen
Worten: ,,Emptio ecclesiasticorum beneficiorum quae clericatui
sunt annexa, et non solum illorum, quae habent administrationem
clavium, aut executionem ordinis, est prohibita, quia simoniaca,
et non simoniaca, quia prohibita, quia emptionis materia est res
spiritualis, quae venalitati omnino repugnat, quod quia non ad-
verterunt alii domini canounistae, erraverunt.”

Der in der zweiten Quaestio behandelte Fall: ,,Utrum
emens et acquirens episcopatum non intendendo solvere promissam
pecuniam, sit simoniacus®, kann uns hier nicht interessieren. Um
so grofseres Interesse bietet aber die dritte Quaestio dar:
»Quaeritur, Utrum vacante sede, et quaerentibus omnibus ponti-
ficatum per fas et nefas propter ambitionem avaritiam ac eccle-
siae ruinam, liceat viro probo et digno quaerere pontificatum,
adhibendo promissiones, et exhibendo temporalia et beneficia,
etc. pro suffragiis, propter hunc finem, ut in sede positus eccle-
siae prosit, et illam reformet.*

Die Handlung, welche hier in Frage kommt, besteht in der
Hingabe einer res temporalis, um den bischoflichen Sitz zu er-
langen. Sie kann entweder emptio vel quasi emptio sein, in
quantum datur vel promittitur pecunia pro suffragiis habendis;
oder aber redemptio vel quasi redemptio, in quantum promittitur
vel datur pectunia pro redimenda vexatione ecclesiae aut propria.
Es fragt sich also, ob der Kauf solcher Wahlstimmen in irgend
einem Falle erlaubtist. Jene Handlungselbstistsimonistisch. Cajetan
beweist dies so: ,In episcopatu sunt multa appetibilial . .., quae
quantum ad propositum spectat, ad duo reducuntur, scilicet ad
titulum pastoralem, et titulum praebendae, computando cum prae-
benda omnia temporalia, honorem, gloriam etc. Aut iste vir
probus et digous pontificatu, intendit directe ad acquisitionem
authoritatis pastoralis, aut ad titulum praebendae. Si directe
intendit emere suffragia pro titulo praebendae, tunc insurgunt
diversae Canonistarum opiniones, credentibus quibusdam hoc esse
simoniacum, quia prohibitum, aliis vero prohibitum, quia simo-
niacum. De qua difficultate erit quaestio specialis post,? quia in
proposito constat, quod non refert, quae harum opinionum sit
vera. HKEx casu namque proposito patet, quod iste mnon directe
intendit ad acquisitionem temporalium, sed directa et principalis

1 8, Thomas, 8. th. 2. 2. q. 185.
2 Namlich die Qu. 1., welche vom 28. Dez. 1504 datiert ist, wihrend
die Qu. 3. am 26. Dez. 1504 geschrieben wurde.



476 Fra Girolamo Savonarola.

intentio eius est acquirere episcopalem potestatem, qua possit
reformare ecclesiam. Si ergo intendit directe ad pastoralem
authoritatem, manifeste et statim liquet, quod intendit directe
emere suffragia pro spirituali authoritate habenda,
et consequenter secundum ompes committit simoniam.
Authoritas namque, qua cura habetur animarum, qua praesul
populo prodest, quave non servari, ac reformari, ecclesiasticum
corpus potest, est spiritualis, et a Christo data Petro, quum dixit,
Pasce oves meas. Et confirmatur, quia ista duo obiecta, scilicet
pastorale officium, et titulus praebendae, opposito modo se habent
respectu intentionis, et respectn emptionis. Respectu namque
intentionis vituperatur titulus praebendae, quia avaritiae, aut
ambitionis videtur affectus episcopatus propter annexa temporalia.
Commendatur autem pastorale officium, quia charitatis est velle
aliorum incumbere saluti. Sed respectu emptionis magis vitu-
peratur pastorale officium, quam praebenda, quoniam illud est
materia nullo modo vendibilis, haec autem, aut est aliquo modo
vendibilis, aut appropinquat ad naturam rerum venalium. Unde
emptio in casu proposito, quamvis videatur habere in se quandam
pietatis speciem ex intentione bene utendi pastoralis authoritate,
est tamen secundum genus suum gravius simoniae peccatum,
quam intendentis emere suffragia propter annexa temporalia, quia
actus emptionis cadit super materia magis repugnante. Kt quia
omnis actus moralis transiens super materia sibi repugnante est
secundum se pravus, consequens est, ut actus iste sit secundum
se pravus, ac per hoc nulla possit rectitudine intentionis bene
fieri.”

Von der hier in Frage stehenden Handlung sagt Cajetan
daher (ad 2.) ausdriicklich noch: ,Simonia ista, ut patet ex dictis,
est directe respectu spiritualium, ac per hoc totaliter sub iure
divino tantum.“ Und weiter (ad 3.): ,,Hic non est sermo de
simonia respectu tituli praebendae, de qua dubium est inter
Canonistas, sed respectu spiritualis potestatis directe, quae non
vertitur in dubium.

Beziiglich des anderen Falles, redemptio vexationis, unter-
scheidet er. Handelt es sich um die redemptio vexationis pro-
prie, nimlich des Gewihlten selbst, so trifft sie auf diesen Fall
nicht zu: ,quoniam secundum sanctum Thomam et communiter
doctores, in consequutione beneficiorum redemptio vexationis pro-
prie non habet locum ante ius acquisitum, constat autem quod
huic non est acquisitum ius. Anders liegt die Sache, wenn es
sich handelt um die redemptio vexationis ecclesiae.“ Die Unter-
suchung dieses besonderen Falles gehort aber nicht mehr zu



Die Wahl Alexanders VI, 477

unserer Frage nach der Giiltigkeit einer simonistischen Wahl;
wir notieren daher nur die Antwort, die Cajetan auf die ganze
von ihm gestellte Frage gibt: , Casus iste, ut proponitur, omnino
est illicitus, potest tamen, dividendo actum redemptionis ab
actu petitionis, licite fieri, pecuniam, non ecclesiastica beneficia
dando.“

Nach dieser klaren Lehre ist also die simonistische Papst-
wahl als ein quasi Kauf und Verkauf der pépstlichen Gewalt
ganz und gar durch das ius divinum verboten, weil die péapst-
liche Gewalt eine res invendibilis ist und so der Natur der
Sache nach jener Kontrakt gar nicht zu stande kommen kann.
Darum mufs eine solche Wahl, ganz abgesehen von allen posi-
tiven Strafbestimmungen, ungiiltig sein, weil sie nur in der un-
moglichen Form eines quasi Kaufes zu stande kime.

Aber noch klarer wird die Ungiiltigkeit, wenn wir die
weitere Lehre Cajetans iiber den modus, wie die papstliche
(Gewalt iibertragen wird, beriicksichtigen: ,S8i ad ortum
itaque atque initium successionis Romani pontificis Petro spectes,
rationem succedendi invenies fuisse ecclesiae Romanae appro-
priationem ad pontificatum Petri, firmatam et Petri morte et
Christi mandato. Quum autem dicimus, Petrum et Romanum
pontificem, et pontificem ecclesiae catholicae, non duos intelligas
pontificatus, non enim sunt duo in actu, sed in potentia tantum,
hoc est, quia potuissent esse duo, ut patet ex dictis. Unde non
se habent sicut duo Episcopatus uniti, non erat siquidem in Ro-
mana ecclesia episcopatus ante Petrum, sed ipse Petrus Romanam
ecclesiam evexit in pontificatum, non alium, quam suum, quem
secum vehebat, ita quod pontificatus Petri, quem a Christo habuit
relatum ad ecclesiam catholicam, retulit ipse Petrus ad ecclesiam
Romanam appropriando sibi illam. Confert autem nonnihil haec
pontificatus unitas ad hoc, ut idem sit Romanus pontifex, et pon-
tifex ecclesiae catholicae, non solum unitate personae, sed identi-
tate pontificatus.*!

Verus papa wird daher nur derjenige, welcher Bischof der
romischen Kirche wird, und das geschieht durch die Wahl:
,Constat, quod secluso Papa, in ecclesia est potestas electiva
Papae, seu applicativa papatus ad petrum, quae quomodocunque
vocetur, habet pro obiecto coniunctionem personae, et papatus
in fieri, et in dissolvi, ut patet de actu electionis quo petrus fit
papa, et de actu depositionis, quo Petrus papa haereticus in
corrigibilis deponitur.“? Diese potestas applicativa papatus ad

1 Caietanus, T, L. tr. 8. ¢. 3. fol. 33. col. 2. B.
2 Caietanus, T. I. tr. 1. de autor. Papae c. 26. fol. 14. col. 2. E.



478 Fra Girolamo Savonarola.

personam ist im Papste selbst, aber nicht formaliter, weil die
Wahl des Papstes ein Akt des Wihlers, aber nicht des Papstes
selbst ist, sondern nur regulariter et principaliter, weil er die
Wihler und den Wahlmodus determinieren kann. Das Subjekt
(der Trager) dieser Wahlgewahl in formaler Hinsicht ist aus der
Ausiibung des Wahlaktes zu erkennen. ,,Apparet autem absque
omni ambiguitate, quod electio papae ad Romanam ecclesiam spectat,
computando intra Romanam ecclesiam Episcopos et Cardinales,
qui velut suffraganei Romani archiepiscopi introducti videntur.
Et propterea cessante omni humano statuto certisque existentibus
ecclesiae Romanae membris in eadem regulariter est potestas
electiva papae, non minus quam in caeteris ecclesiis potestas elec-
tiva suorum episcoporum. KEx eo enim quod Christus Dominus
Romanam ecclesiam elegit in Petri ecclesiam propriam, dum ipsi
ne ex Roma, sicut ex Antiochia papatum transferret, inhibuit
(dicens, Venio Romam iterum crucifigi) ecclesiae Romanae po-
testatem electivam papae non positive, sed negative, hoc est
oppositum non ordinando concessisse dicitur. In casu autem
incertorum electorum, ecclesiae universali eadem ratione (quia
scilicet est Episcopus universalis ecclesiae) et eodem modo, scilicet
negative dedisse intelligitur. Ex statuto autem humano, apostolica
autoritate contractum per viam determinationis positive est sub-
iectum potestatis electivae ad Cardinales Romanae ecclesiae solos.
Papa enim ex eminentia potestatis, curae ac regiminis universalis,
potest de electiva potestate decernere, ipsamque sic dirigere et ordi-
nare, ut contrario modo faciendo, irrita sit in suo opere et subiecto,
ut patet in gestis ipsorum Pontificum, et observatione ecclesiae.!
Nach dieser Lehre, welche die Schultradition des Dominikanerordens
enthdlt und darum auch die malsgebende Ansicht fiir Savonarola
sein muflste, war der notorisch durch Simonie vollzogene Wahl-
akt ex iure divino unwirksam und ungiiltig, weil der Kauf der
papstlichen Gewalt iure divino verboten ist, Auch konnen weder
die positive Determination der Wahl durch einen Papst noch die
canones daran etwas andern, weil das ius divinum unveriinderlich
ist. Daher konnte es fiir Savonarola gar nicht auf die Autoritit
der Kanonisten ankommen: fiir ihn war die Sache theologisch
entschieden.

Es ist daher kaum notig, aufser Cajetan noch andere Theo-
logen anzufiihren, um die Tradition zu beweisen. Wir wollen
nur einige Zeugen anfihren. Fortsetzung folgt.

1 Caietanus, T. I. tr. 2. ¢. 22. (fol. 23. col. 3. K.)
SRR ._m_m,_ _____ -



	Fra Girolamo Savonarola [Fortsetzung]

