
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 13 (1899)

Artikel: Die psychologisch-ethische Seite der Lehre Thomas' v. Aquin über die
Willensfreiheit

Autor: Žmavc, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761769

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


444 Die psychologisch-ethische Seite der Lehre

Wir schliefsen mit einem jener grofsen Principien des heil.
Thomas, die wahre Lichtquellen und Lichtströme zu nennen sind.
Der englische Lehrer sagt also: „Quaelibet res perficitur per
hoc, quod subditur suo superiori" (S. Th. 2. II. q. 81. a. 7.).
St. Thomas ist so grofs geworden, weil er ganz vom
Grottesgedanken getragen war, seine Werke haben eine die Zeiten
überragende Bedeutung bekommen dadurch, dafs sie von der
Idee Gottes durchdrungen und durchleuchtet sind.

„Der Genius der Werke des hl. Thomas ist eine Wirkung
seiner grofsen Gottesidee."

o —

DIE PSYCHOLOGISCH-ETHISCHE SEITE DER LEHRE
THOMAS' Y. AQUIN

ÜBER DIE WILLENSFREIHEIT.1

Von Dr. JOH. ZMAVC.

Thomas leitet den IL, die Ethik behandelnden Teil der
theol. Summa mit den Worten ein: „Es erübrigt, dafs wir über
das Ebenbild Gottes, das heifst, über den Menschen, Betrachtungen

anstellen, insofern er, im Besitze des freien Willens
und der Macht über seine Werke, selbst Princip seiner
Handlungen ist."

Allein weil göttlich, darum ist die Willensfreiheit auch schwer
richtig fafslich; es genüge, auf die verschiedenen Ansichten
hierüber in der ganzen Entwicklung der Philosophie hinzuweisen;
auch heutzutage noch finden die widersprechendsten Meinungen
ihre Vertreter; und für so aulserordentlich gilt die Schwierigkeit,
dafs selbst die sonst in philosophicis so vorschnell und ,sicher'
urteilenden Naturforscher hier stehen bleiben; nennt doch ein
Du Bois-Reymond die Willensfreiheit das „Rätsel der Rätsel".
In der strafrechtlichen Litteratur aber gilt das Problem bei
vielen überhaupt als unlösbar.

1 Wir wollen zu dem vielen schon darüber Geschriebenen nicht
noch eine langwierige Abhandlung hinzufügen, sondern möchten nur die
Hauptpunkte der thomistischen Lehre kurz und bündig, fast skizzenhaft,
hervorheben, zugleich aber betonen, was vielfach übersehen wird, und
worauf neuerdings Willmann (Geschichte des Idealismus) aufmerksam
gemacht hat, nämlich, dafs ohne Verständnis des intellectus
agens auch die Willensfreiheit unverständlich bleibt.



Thomas' von Aquiu über die Willensfreiheit. 445

Deshalb ist die Ansicht berechtigt, dal's es zur Klärung dieser
sublimen Frage beitragen könnte, wenn wir Thomas von A quin
um seine diesbezüglichen Ansichten befragen; es sind ja neben
anderen keine Geringeren als ein Plato, Aristoteles und
Augustinus, deren tiefen Blick wir durch Thomas bewundern lernen,
und deren beste Gedanken uns durch ihn vermittelt werden;
überdies wird uns die erhabene Einfachheit des doctor angelicus
den leichtesten Aufschlufs über das verwickelte Problem liefern.

Es gibt aber keine Ethik ohne Psychologie; Aristoteles
bemerkt in der Einleitung zu „de anima", dafs eine gründliche
Untersuchung der menschlichen Seelenkräfte die Erkenntnis der
Wahrheit überhaupt fördere; der gewaltige Associationspsychologe
und Selbstanalytiker — wenn wir uns modern so ausdrücken
dürfen — der hl. Augustin mifst der Psychologie die gröfstc
Wichtigkeit bei; er hat sein eigenes reiches Innere in den „con-
fessiones" so fein analysiert, wie das. wohl kaum je geschehen
Bein mochte, und bezeichnend nennt er die menschliche Seele
und Gott gleichsam als die einzigen Erkenntnisgegenstände :

„Gott und die Seele wünsche ich zu kennen. Nichts mehr?
Nein, gar nichts mehr ." (de ord. II. 16.). Und Thomas
sagt in seinem Kommentar zur erwähnten aristotelischen Schrift
(I. B. 1. lect.), dafs man ohne Kenntnis der seelischen Potenzen
die Sittenlehre nicht vollkommen durchdringen kann: „Non pos-
sumus perfecte ad scientiam moralem pervenire, nisi sciamus
potentias animae."

Wie sollte er auch das nicht sagen? Denn, obwohl er an
der direkten, objektiven Erkenntnis der Aufsenwelt festhält,
indem nach ihm die intentionale Inexistenz des Psychischen als
intendens in rem auf die objektive Wirklichkeit der Dinge und
ihrer Qualitäten hinweist, so versteht er doch das uns im inneren
Bewufstsein unmittelbar Gegebene, namentlich die Evidenz und
gleichsam Unfehlbarkeit der inneren Wahrnehmung im Gegensatz
zur äufseren recht gut zu schätzen, wenn er schreibt: „Fallimur
per sensum circa rem, non circa ipsum sentire" (I. q. 17. a. 2.

ad 1.).
Es wird daher am Platze sein, die Willensfreiheit lediglich

vom psychologisch-ethischen Standpunkte aus zu analysieren,
ohne weiter die Metaphysik zu berücksichtigen, wenn auch sonst
diese keineswegs abgethan werden kann, Boll das Problem
möglichst vollständig gelöst werden. —

Unser Erkennen bietet uns eine unmittelbare Einsicht,
wie dies bei der Einsicht der „prima principia" oder Axiome
der Fall ist — es ist das jenes über- und einblickende, intuitive



446 Die psychologisch-ethische Seite der Lehre

Denken des Verstandes, intellectus, vovg, welches das Objekt
unmittelbar in sich selbst als evident erkennt — oder eine mittelbare,

auf der diskursiven, fortschreitenden Thiitigkeit beruhende
Erkenntnis der Vernunft, ratio, des kôyoç-, diese setzt jene
Erkenntnis voraus. Die angedeutete Unterscheidung ist keine reelle,
indem beide Erkenntnisarten nur zwei Seiten der einen
erkennenden Potenz sind; die eine ist durch die andere thatsächlich
gesetzt, wie allenthalben auch Sein, Ruhe, Vollkommenheit mit
den Gegensätzen: Werden, Bewegung, Unvollkommenheit
zusammentreffen.

Das primäre Objekt der iutellektiven Erkenntnis ist, wie
bei Aristoteles so auch bei Thomas, das Al 1 g e m e i n e und
Wesentliche: „Obiectum intellectus est quod quid est" — xarà
to rL t'jv elvai (de anima III. c. 6.); natürlich ist da nicht zu
vergessen, welch grofse Rücksicht Thomas samt Aristoteles auch
auf die sinnliche Wahrnehmung nimmt, und dafs er unter
„allgemein" nicht das lediglich Uneigentliche, Verschwommene,
sondern den einheitlichen, potentiell, nur nicht explicite, alle
Merkmale des Inhaltes enthaltendeu Begriff' versteht.

Auf den Ursprung solcher Begriffe und auf den wichtigen
Satz: o vovç eOriv o xax ivéçysiav vowv r« Jigayfiaza (de
anima III. c. 7.) brauchen wir uns nicht näher einzulassen,
müssen aber, was für den Zweck dieser Abhandlung nicht
unbedeutend ist, die Unterscheidung des intellectus possibilis
(vovç ôvvdfiei) und intellectus agens (vovç zioiryzixoç) uns
vor Augen führen.

Der mögliche Verstand heifst er darum, weil er in
Möglichkeit (in potentia) der Erkenntnis der Natur von sensiblen
Dingen ist, von denen alles menschliche Erkennen ausgeht; er
ist im Sinne Aristoteles' und Thomas' wie eine Schreibtafel, auf
welche etwas geschrieben werden kann, in Wirklichkeit aber
so lange nichts geschrieben steht, bis der thätige Verstand mit
Hilfe der von ihm erleuchteten Phantasmata die species
intelligibiles der Dinge im intellectus possibilis bewirkt oder

erzeugt.
Der mögliche Verstand ist das leidende, Form empfangende,

der thätige, wie der Name sagt, das thätige, Form gebende
Princip, welches die im möglichen Verstände nur in potentia
gegebenen Abbilder und Wesen der Dinge (similitudines rerum)
aus der Potentialität durch seine eigene Wirksamkeit zur
Aktualität erhebt.

In den materiellen Dingen ist das Denkbare, intelligibile,
gegeben (èv xolç eÏÔeOl toIç aiod-r/zolç rà votjzà toziv [de an.



447

III, 8]) und verhält sich zum immateriellen vorjtov, welches
der vovç Jtoir/nxög als sich selbst denkend ist — „intellectus
in actu est intelligibile in actu" — wie die „potentia" zum
„actus"; „forma dat esse et percipi". Der thätige Verstand
macht erst die Formen, welche im passiven Verstand nur
potentiell liegen, zu wirklichen Formen und erzeugt so die
„species intelligibiles", die übersinnlichen Erkenntnisbilder.

Das ist, wir möchten sagen, die Macht und Gewalt des

„intellectus agens", des die Formen der Dinge und sich selbst
denkenden Verstandes, die Macht derjenigen Potenz, durch
welche wir Gott am ähnlichsten sind und — man könnte
im Sinne Thomas' sich ausdrücken — an seiner schöpferischen
Kraft Anteil nehmen.

Nach dieser kurzen Betrachtung der höheren Erkenntniskräfte,

insofern sie unserem Ziele dienlich ist, müssen wir uns
dem Begehrungs vermögen zuwenden, welches allem Lebenden
als „movens" eigen ist.

Das Begehrungsvermögen, „potentia appetitiva", teilt1 Thomas

ein:
1. in das niedere, „pot. appet. sensitiva" (entsprechend der

„vis sensitiva"), auch „voluntas naturalis", bei Aristoteles ÔqeZ-iç

genannt, mit den Unterabteilungen des eigentlich begehrenden
und Widerstand leistenden niederen Begehrungsvermögens („pot.
appet. „concupiscibilis" und „irascibilis"), und

2. in das höhere Begehrungsvermögen, „potentia appetitiva
intellectiva", auch „rationalis", „rationabilis" und „voluntas"2
im eigentlichen Sinne genannt, bei Aristoteles ßovXrjOig (èv tm
XoyiöTixw t) ßovXïjOiç yivtxai, [de anima III, 9]), oder auch
oçsgiç ßovXevxixr (öiavotjxtxrj).

Aus demselben Grunde wie beim Erkenntnisvermögen haben
wir auch hier hauptsächlich auf das höhere Vermögen, auf den
eigentlichen Willen, „voluntas", uns zu beschränken, wiederum
nicht aus dem Grunde, als ob vielleicht Thomas den Einflufs
unseres niederen vegetativen und sensitiven Lebens auf die
Willensentschlüsse nicht gewürdigt hätte, sondern darum, weil nur
in Bücksicht auf das höhere, das geistige Begehrungsvermögen
von der W illensfreiheit im strengen Sinne die Bede sein

kann, wie wir noch sehen werden; aus diesem Grunde spricht
Thomas in der theol. Summa, wo er (in der I. und I. II. pars)

1 Den „appetitus naturalis" als „vis animae vegetativae propriae"
übergehen wir gänzlich.

a Wir werden im folgenden unter „Wille" immer dieses höhere
Begehren verstehen.



448 Die psychologisch-ethische Seite her Lehre

explicite über die Willensfreiheit handelt, und auf welche wir
hier vor allem Rücksicht nehmen, fast ausschliefslich von diesem
höheren Begeh rungsvermögen.

Wenn wir vom Willen als höherem oder geistigem
Begehrungsvermögen sprechen, so ist schon damit sein inniges
Verhältnis zum Verstand und zur Vernunft angedeutet.

Jedes Begehren ist nach Thomas und Aristoteles auf einen
Zweck, „finis", réXoç (Oxojtôç) gerichtet, es kann kein Begehren
ohne Begehrtes als seinen Zweck geben; und insofern als etwas
begehrt wird, ist es ein Gut. Darum ist nach Aristoteles jedes
Seiende ein Gut, „gut", „bouum", ayadov also ein Transcendens,
indem jedes Seiende, inwieweit es ist, vom göttlichen Willen
gewollt und also gut ist; ,,ens et bonurn transcendons con-
vertuntur."

Nun, uns beschäftigt hier direkt nicht das metaphysische
Gut, aber auch nicht das vom niederen Begehrungsvermögen
Begehrte, sondern das vom menschlichen Willen („voluntas")
Gewollte.

Aristoteles definiert das Gute: âya&ôv, ov jiàvr épierai,
oder: ö 61 avrö ßovXofit&a, r&XXa <fè ôia rovro (Eth. N. I.
c. 2). Im Sinne Thomas' können wir sagen: „Bonum est ens,
quatenus secundum esse reale est perfectivum appetentis", oder
(Kommentar zu III. Eth. 1. X.): „Illud est bonum, quod est
perfectum; et cui nihil deficit, est talo bonum, quod voluntas
non potest non velle," während das Böse eine Unvollkommenheit
und ein Mangel, defectus, privatio des Guten ist.

Der Wille nun ist das Vermögen, nach dem erkannten
Gute zu streben.

Zum Willen gehört also:
1. ein Objekt, wie zu jedem Begehren oder „appetitus";
2. ein vorhergehendes Erkennen, welches der strebenden

Thätigkeit ein Objekt darbietet.

„Voluntarium" im engeren Sinne, was vielleicht mit „willentlich"

zu übersetzen ist, iet also nicht nur der Gegensatz von
„coactum" und „violentum" — der Gegensatz hiervon auch ist
das Spontane des niederen Begehrungsvermögens —, sondern
vielmehr dasjenige ist „voluntarium", was aus dem vernünftigen
Begehren unter vorausgehender Erkenntnis des Zieles
oder Zweckes hervorgeht, „quod procedit ab appetitu rationali
ex praevia intellectuali cognitione finis", nach Aristoteles exovOiov
jcgoßtßovXevfidvov (Eth. N. III, 4), ö fiera Zôyov aiçelrai.
èavrov.



Thomas' von Aquin über die Willensfreiheit. 449

Da also der Wille dem Erkennen folgt, und der Intellekt,
-wie wir oben bemerkt haben, das Allgemeine, Universale zum
Objekte hat, so kann auch der Wille nur auf das allgemeine
Gut, bonum commune, gerichtet sein und sich der verschiedenen
Fähigkeiten in der Bewegung nach diesem einen, allgemeinen
Ziele bedienen.

Allerdings strebt der Wille faktisch Einzelgüter an, z. B.

Gesundheit, dieses Geld — das berücksichtigt Thomas sehr
wohl — allein immer nur aus dem allgemeinen Grunde, weil
etwas am Guten als solchem teilnimmt, also unter dem Gesichtspunkte

des bonum universale; der Aquinate sagt (I. q. 80.
a. 2. ad 2.): „Appetitus intellectivus, etsi feratur in res, quae
sunt extra animam singulares, fertur tarnen in eas secundum
aliquam rationem universalem, sicut cum appétit aliquid quia
bonum est," weil nämlich dieses oder jenes Gut als am Guten
im allgemeinen anteilnehmend von dem aufs Allgemeine
gerichteten Verstände bezeichnet wird. Darum findet das
Begehren des Menschen nur dort eine Grenze, wo das Sein aufhört,
und der letzte Endzweck des menschlichen Strebens wird von
Thomas nach Aristoteles' evâaifiovia „beatitudo", Glückseligkeit
genannt, welche am besten mit Boëtius (de consol. phil. III. 2.)
definiert wird : „Status omnium bonorum aggregatione perfectus,"
im subjektiven Sinne also: volle Befriedigung des Willens, im
objektiven: das Objekt, welches das Streben vollständig sättigt.
Diese Glückseligkeit kann schliefslich nur im „Bonum ipsum",
in Gott und seinem Schauen bestehen, während im irdischen
Leben die Glückseligkeit, ähnlich wie bei Aristoteles, in der
vollkommensten, harmonischen Entfaltung aller Kräfte, vor allem
des denkenden und betrachtenden (metaphysischen) Verstandes,
beruhen kann, wodurch der Mensch ja hauptsächlich über die
übrige Natur hinausragt.

Der Wille kann demnach nach allem Seienden begehren,
nach allem gerichtet sein; und wie der vovq jioirjxixôç sich
selbst denkt, so will der Wille1 ebenfalls sich selbst und die
eigenen Akte, er will sein Wollen und Nichtwollen, „voluntas
vult se velle et diligit se diligere" (in I. Sent. 17. q. 1.); denn
der Intellekt erkennt auch den Willen und dessen Thätigkeit
als etwas Gutes und Begehrenswertes, und weil der Wille der
Erkenntnis folgt, so ist klar, dafs der Wille selbst Objekt seiner
Thätigkeit sein kann, eine reflexe Thätigkeit, wie wir sie beim
Intellekt auch gesehen haben. Doch hiervon unten gelegentlich
des „exercitiura actus"

1 cfr. M. Schneid, Psychologie, I. T.

Jahrbuch für Philosophie etc. XIII. 29



450 Die psychologisch-ethische Seite der Lehre

An dieser Stelle sei die innige Wechselwirkung zwischen
Verstand und Willen betont, da ja die Thätigkeit des Willens
sich nicht ohne jene des Verstandes denken läfst; wir definieren
im Sinne des Aquinaten den Willensakt am besten als jene
Strebung, welche aus dem inneren Princip mit Erkenntnis des
Zweckes hervorgeht.

Das Objekt des vernünftigen Wollens ist also das erkannte
„bonum universale"; der Wille kann nicht das Gut nichtwollen,
widrigenfalls er sich selbst verneint: das vernünftige Wesen ist
daher mit Notwendigkeit, „necessitate finis", zum Guten als
solchem, zu seinem Glücke hingeordnet, wird zu ihm notwendig
getrieben; die Glückseligkeit ist das adäquate Objekt des
Willens.

Ferner wer den Zweck will, mufs die Mittel wollen, und
mufs diejenigen Mittel, welche als mit dem Ziele notwendig
verbunden erkannt werden, ebenfalls notwendig wollen; der
Mensch liebt daher mit Notwendigkeit das Leben als
Voraussetzung der Glückseligkeit, und wenn der Selbstmörder sich
das Leben nimmt, so thut er dies wegen eines vermeintlich an
ein anderes Sein oder an das Nichtsein geknüpften, gegenüber
dem elenden Sein überwiegenden Gutes.

Nun sind aber die einzelnen Güter nicht notwendig
mit dem gröfsten Gut, mit der Glückseligkeit, als dem Endzwecke
verknüpft; das Tier wird von Natur, oder besser, von der
„natura naturanB", vom Schöpfer, mit Notwendigkeit zu den
einzelnen Gütern hingetrieben, so dafs es seinen Naturzweck
erreicht; nicht so der Mensch : seine Vernunft mufs über die
Wahl der zum Endzweck führenden Mittel hin und her überlegen;
sie sieht jedoch nicht den inneren, notwendigen Zusammenhang
zwischen den Mitteln und dem letzten Zweck mit Evidenz, sie
kann vielmehr auf die verschiedensten Seiten der Einzelgüter ihre
besondere Aufmerksamkeit richten — und hier haben wir e i n e Wurzel
der Willensfreiheit: „Sunt quaedam particularia bona, quae
non habent necessariam connexionem ad beatitudinem; et
huiusmodi bonis voluntas non de necessitate inhaeret" (I. q.
82. a. 2. c.).

Bei dem Punkte möchten wir auf die Analogie der
praktischen Moralwissenschaft mit der rein theoretischen Wissenschaft
hinweisen, welche Vergleichung der Aquinate an mehreren Stellen
durchführt, was uns das gewaltige Ringen des grol'sen Geistes
nach Klarheit und Strenge beweist.

Alles theoretische Erkennen und Wissen („speculabilia",
„speculativa") beruht auf den ersten Principien („prima principia")



Thomas' von Aquin über die Willensfreiheit.

oder Axiomen, wie es der Satz der Identität und der des
Widerspruchs sind; der Verstand erfafst unmittelbar dieselben, weshalb
dieser Verstand von Aristoteles vovg rcöv ctQ%mv (Eth. N. VI. 6.),
von Thomas „intellectus principiorum" genannt wird; wie das

Objekt des Verstandes allgemein ist, so sind auch diese Sätze

allgemein, universell, und mit allgemeinen Sätzen als Grundlage
beginnt jede Wissenschaft. Die Vernunft ergreift dann mittelbar,

indem sie schon die allgemeinsten Principien anwendet, die
einzelnen Wahrheiten, ordnet sie den allgemeinsten Wahrheiten
unter und verbindet sie mit diesen durch logisch
notwendige Schlüsse, worin das Wesen der vollkommenen Wissenschaft

als der „cognitio rerum per causas" besteht; auf diese
Art werden die Vernunftschlüsse durch die ersten Principien
begründet und aus denselben erkannt.

Analog ist es im praktischen Wissen, das auf die
gewollten1 Handlungen, „operabilia", hinzielt. Wie es im
theoretischen Wissen evidente erste Principien gibt, so gibt es im
praktischen Wissen sozusagen evidente praktische Principien
(mit dem sie charakterisierenden Zweckbegriff), wie wir im Sinne
Thomas' sagen zu können glauben. Der „habitus" solcher
ethischpraktischer Principien ist nach Thomas die „synteresis" (gleichsam:

Bewahrung der obersten Vorschriften des Sittengesetzes);
dazu führen wir die Stelle aus de verit. 16, 1 c. an: „In ipsa
(anima) est quidem habitus naturalis primorum principiorum
operabilium, quae sunt naturalia principia iuris naturalis, qui
quidem habitus ad synteresim pertinet."

Diese Synteresis ist aufs engste mit der praktischen
Vernunft verwandt; sie ist ein „habitus", der unserem Geiste infolge
des Lichtes des thätigen Verstandes auf eine Art
eingeboren ist, „habitus, qui est quodammodo innatus menti nostrae
ex ipso lumine intellectus agentis" etc. (Quodl. III, 26). Solche
allgemeine, von selbst einleuchtende praktische Principien wären:
das Gute ist anzustreben, das Böse zu fliehen, den Geboten
Gottes ist zu gehorchen etc. Von diesen Sätzen geht dann die

praktische Vernunft syllogistisch zur Auffindung der speciellen
Güter und zur Anregung specieller darauf gerichteter Handlungen
aus; solche specie lie Sätze, die da durch den „intellectus
practicus" gefunden werden, sind nicht in sich selbst und durch
sich selbst evident: „principia propria et determinata non sunt
per se nota"; hier ist Irrtum möglich und zwar dann, wenn die

1 Unmittelbar aus dem Willen geht ein „actus elicitus" (das Wollen,
zu reden z. B) hervor, welcher vermittels anderer Potenzen den „actus
imperatus" (das Reden) erzeugt.

29*



452

allgemeinen Wahrheiten, die uns die Syntoresis bietet, nicht
richtig auf das einzelne angewendet werden, „et ideo circa ista
principia contingit errare". Hier finden wir abermals einen
Fingerzeig für die Willensfreiheit, da nach den Worten des
hl. Thomas dieser Irrtum ein Zeichen der Freiheit ist: „Velle
malum est quoddam libertatis signum" (de verit. q. 22. a. 6.).

Das Gewissen („conscientia") wendet das praktische specielle
Wissen zur Ausführung der Handlungen an.

Diese Grundlagen, welche Thomas für eine wissenschaftliche
Ethik aufstellt, erscheinen so wichtig, dafs wir kurz noch einmal
die syllogistische Thätigkeit der praktischen Vernunft skizzieren
wollen (siehe in II. Sent. dist. 24. q. 2. a. 3. 4.).

Den Obersatz unseres auf die Handlungen gerichteten
allgemeinen Wissens gibt uns die Synteresis, wie im theoretischen
Wissen die allgemeinen Axiome der „habitus primorum prin-
eipiorum" des Verstandes liefert; es sind das die praktischen
„principia communia per se nota", welche don Endzweck in sich
enthalten und einleuchtend sind, wie Aristoteles Eth. E. VII.
9. c. sagt: èv de rate jcçà&Oi xo ov ïvexa ctQxrf, coöjcbq er
TOtç ftad-rj/xanxolç ai vjiofbtOeiç.

Den Untersatz, in welchem obige allgemeine Sätze aut
specielle Fälle angewendet werden, liefert die untersuchende,
diskursive praktische Vernunft („ratio deliberans", „in-
quisitio rationis") oder der Glaube („fides"). Es sind das „principia

propria et determinata non per se nota"; die beratende
Vernunft ist es, welche die als die geeignetsten erkannten Mittel
auswählt, die zum letzten und höchsten Zweck, zu dem
höchsten Gut führen: „electio est eorum, quae sunt ad finem".

Die Folgerung aus dem Ober- und Untersatz zieht das
Gewissen („conscientia est applicatio notitiae ad actum"), welches
die Handlung hic et nunc auszuführen befiehlt.

In der Erklärung des Aristoteles in II. Eth. R. 1. I. sagt
Thomas: „Da nicht im allgemeinen, sondern im besonderen
gehandelt wird, so ist betreffs der Handlungen mehr nach der
Betrachtung der Einzelnen als der des Universalen zu urteilen"1
— und darauf kommt es natürlich bei der speciellen Ethik an.

Bei der Aufstellung und Bestimmung der speciellen
praktischen Principien überlegt und erwägt die beratende Vernunft
die einzelnen Güter, ihr Verhältnis zum höchsten Gut, zum letzten
Endzweck — diese Güter sind Mittel zum höchsten Ziele —

1 „Magis secundum cousiderationem siugularium quam secundum
considerationem universalium."



Thomas' von Aquin über die Willensfreiheit. 453

und wählt dann dasjenige Gut aus, welches als am besten zum
Endzweck führend erkannt wird. Da aber bei diesen
praktischen Bestimmungen das Verhältnis zum Endzweck wegen
der Kompliziertheit der Umstände schwer zu übersehen ist, so
ist auch hier eine absolute Gewifsheit, welches Mittel eben

am besten und notwendig zum Ziele führt, nicht mit derselben

Leichtigkeit zu erreichen, wie in manchen theoretischen
Wissenschaften, wo die Thatbestände klarer und einfacher vorliegen
(wie z. B. in der Mathematik), die speciellen Sätze strikte den

allgemeinen evidenten Principien untergeordnet sind, durch
dieselben begründet werden und auch zu denselben notwendig
wieder zurückführen.

Dafs durch die natürliche Kraft der Vernunft dieser absolute
Zusammenhang mit dem höchsten Endzweck nach Thomas bei
den einzelnen Gütern nicht in derselben Durchsichtigkeit
herzustellen ist, wie der Zusammenhang der speciellen theoretischen
Wahrheiten mit ihren allgemeinen Principien, leuchtet aus
folgender wichtigen Stelle ein:

„Ratio circa contingentia habet viam ad opposita, ut patet
in dialecticis syllogismis et rhetoricis persuasionibus. Particu-
laria autem operabilia sunt quaedam contingentia; et ideo
circa ea judicium rationis ad diversa se habet, et non est de-
terminata ad unum. Et pro tanto necesse est, quod homo sit
liberi arbitrii1 ex hoc ipso, quod rationalis est" (I. q.83. a. 1).

Da bekanntlich durch dialektische und schon gar durch
rhetorische Schlüsse nur eine wahrscheinliche („probabilis")
Sicherheit erlangt werden kann, so ist es klar, dafs „circa
particularia bona et operabilia" es keine Apodikticität gibt. Wie
man beim lediglich wahrscheinlichen Wissen nicht völlig sicher
ist und die Sache nicht unerschütterlich festhält, so ist es auch
beim ethischen Handeln: die einzelnen Normen haben, insofern
sie durch Untersuchung der natürlichen Vernunft2 als am besten
zum Endzweck führend erkannt werden, nur eine mehr oder
weniger grofse Wahrscheinlichkeit ihrer Richtigkeit für sich, und
darum „horno agit libero iudicio potens in diversa ferri".

Dieses eben nur kontingente, aber nicht notwendige
Zusammenhängen der speciellen Güter mit den „principia per se
nota" bedingt das oft langwierige Wählen und die Willensfreiheit,

welche demnach wesentlich Wahlfreiheit ist.
Doch müssen wir Thomas noch weiter folgen, um durch

ihn möglichst tief in die Natur der Willensfreiheit einzudringen.
1 Termin, technicus für „Willensfreiheit".
2 Auch: non omnium est fides (in II. sentent, dist. 39. q. 3. a. 2.).



454

Was heifst Freiheit? Frei sein heifst unabhängig sein von
etwas.

Dafs der Wille unabhängig vom äufseren Zwang und der
Gewaltthätigkeit ist, haben wir mit Thomas oben (beim „volun-
tarium") schon erwähnt. Doch müssen wir hier besser
unterscheiden: die eigentlichen Willensakte sind uur die „actus
eliciti"; die Willenshandlung, „actus imperatus" (z. B. gewollte
Bewegung des Armes) gehört nicht unmittelbar zum Willensakte,
und wir könnten uns hier nur fragen, inwieweit die Potenzen,
welche der Herrschaft des Willens unterworfeu sind, diesem
eben folgen, was nicht weiter für uns von Belang ist: die Natur
und Specifikation des „actus imperatus" selbst hängt nicht vom
Willen, sondern von der betreffenden Potenz ab.

Dafs beim „actus elicitus" die „libertas a coactione" existiert,
ist klar und braucht nicht näher ausgeführt zu werden: der
Willensakt ist frei vom physischen Zwang; der Wille kann nicht
gezwungen werden zu wollen, was er nicht will, was ein Widerspruch

in sich wäre.
Welche Freiheit meint nun Thomas, wenn er vom „liberum

arbitrium" und der „libertas" spricht?
Aristoteles sagt (Met.1 I. 2, 292): avd-Qconoç rpafiiv sXev-

&£QOç b avx o v tvtxa xal fir/ aXXov cor, und ähnlich
Thomas: „Liberum est, quod sui causa est." Allein wir dürfen
nicht vergessen, dafs da von einer freien Person den abhängigen
Sklaven gegenüber Rede ist; wenn die Sprachweise auf das

psychische Gebiet übertragen wird, so kann es nur heifsen, dafs
bei den Strebungen unseres Willens das beherrschende, innere
Princip in uns ist (oOu kp r/filv èonv xal ixovOia, Eth. N.
III. c. 5.).

Wenn also Thomas schreibt: „Liber est causa sui," so kann
das nur in einem weiteren Sinne gemeint sein, insofern unser
Wille von seinen eigenen Dispositionen und seiner inneren Stärke
und Energie bestimmt wird und auch andere Potenzen selbst

bewegt („voluntas est intellectus motiva"; „motivum" darum gleich
inneres „principium"). Im eigentlichen Sinne kann ja nichts

in Bezug auf dasselbe „causa sui", nämlich „causa" und „cau-
satum" sein, möge es eine „causa ef'ficiens" oder „finalis" sein,
da etwas nur „causa alterius" sein kann, wie denn Thomas
nach Aristoteles definiert: „Oausa est id, quod infiait ad esse

alterius". Es betont auch Thomas an vielen Stellen, dafs der
Wille die Thätigkeiten aus der „potentia" in den „actus" überführe,

1 Citate nach der Bekkerscken Ausgabe.



Thomas' von Aquin über die Willensfreiheit. 455

auch wenn er seine eigene Thätigkeit wolle; es wäre widersinnig,
dafs etwas Ursache und Wirkung in Bezug auf dasselbe
(„secundum idem") wäre.

Schon früher sahen wir angedeutet, wie das Wesen der
inneren Freiheit in der Wahl liege, welche sich auf die Mittel
zum Zwecke bezieht; wir sagten mit dem Aquinaten, dafs dadurch,
dafs die Vernunft nicht unmittelbar, sondern mittelbar durch
Erwägungen und Überlegungen die Beziehung der Mittel zum
Zwecke erkennt, die Willensfreiheit bedingt sei; ein Wesen, das
diese Beziehungen klar sähe, würde natürlich dieselben nicht
weiter untersuchen und würde notwendig die richtigen Mittel
zur Erreichung des Endzweckes anwenden, also nicht wählen;
darum sei in Gott und den Seligen eine Freiheit im Sinne der
Wahlfreiheit gar nicht denkbar.

Aber die Wahl kann sich auch um den eigenen Akt drehen,
ob nämlich derselbe gesetzt werden soll oder nicht, ob der Wille
lieben soll oder nicht lieben soll; wie der Verstand sich denkt,
so will auch der Wille sich selbst, er bewegt wie alle Fähigkeiten

der Seele mit Ausnahme der vegetativen, wie Thomas
ausdrücklich bemerkt, auch seine eigene Fähigkeit zur Thätigkeit,
er bewegt sich zum Lieben oder Nicht-Lieben, zum „exercitium
actus", und diese Wahl seiner selbst, dieses Sichselbstsetzen,
diese Herrschaft über sich nennt man im thomistischen Sinne
„libertas exercitii", was wesentlich als Konstitutiv des
thomistischen Freiheitsbegriffes aufzufassen ist: „ILoe est
essentials libero arbitrio, ut possit facere vel non facere" (in
II. sent. dist. 23. q. 1); so ist jenes „liber est causa sui" zu
verstehen.

Wir wollen noch weiter gehen, um dies „causa sui" zu
erklären.

Wenn auch der Wille alle Fähigkeiten der Seele und sich
selbst in Bewegung und Thätigkeit versetzt, so mufs er doch,
obwohl das innerste, selbstthätige Princip, genetisch gesprochen,
von jemand anderem bewegt worden sein; eine völlig
selbstmächtige, gänzlich unabhängige Thätigkeit, die ganz und gar
das Princip in sich selbst hätte, könnte nur die Allmacht sein.
Der Wille kann sich selbst nur insoweit bewegen, als er das

erkannte Wollen will; es geht dem „exercitium actus" ein
„consilium" voraus, welches seinerseits den Willen erweckt; das
kann aber nicht ins Unendliche gehen, sondern es mufs
angenommen werden, dafs die erste Bewegung zum Wollen von einem
äufseren Beweger ausgegangen sein mufs, wie auch Aristoteles
Eth. Eud. c. 18. es ausführt (cf. I. II. q. 9. a. 4.); der allererste



456

Willensakt kann also nicht das „iraperium" der Vernunft voraussetzen,

sondern stammt aus der Inklination der Natur oder einer
höheren Ursache, welche nur Gott sein kann: „Dicendura, quod
cum imperium sit actus rationis, ille actus imperatur, qui rationi
subditur: primus autem voluntatis actus ex rationis ordinatione
non est, sed ex instinctu naturae aut superioris causae
et ideo non oportet, quod in infinitum procedatur" (I. II. q. 17.
a. 5. ad 3.).

Hier ist noch wichtig aus Thomas I. II. q. 6. a. 1.

anzuführen,: „Quae habent notitiam finis, dicuntur seipsa
movere."

Also nicht allein das innerlich bewegende Princip, sondern
auch die Erkenntnis (notitia), Überlegung und Vergleiehung
gehört zum Wesen der Willensfreiheit, wie auch schon oben
bei der Definition des Willens betont worden ist. Und aus
diesem zweiten Momente, dem Momente der Erkenntnis, folgt
die zweite Beleuchtung des Wesens der Willensfreiheit,
von der wir oben gesprochen.

Wir glauben nach dem Dargelegten nicht, dafs die
Wahlfreiheit von Thomas nur im Sinne der „überlas exercitii"
verstanden worden wäre, sondern meinen, dafs nach ihm auch
„libertas specificationis" ein Konstitutiv der Willensfreiheit ist.

Dem höchsten Gute, der beatitudo, gegenüber kann sich der
Wille nicht kontingent verhalten, nach ihm strebt er notwendig,
was ja das oberste, durch sich selbst einsichtige praktische Princip
ist. Allein im Begehren der Mittel ist, wie schon bemerkt,
Kontingenz, von der Vernunft werden dem Willen die verschiedensten
Objekte dargeboten, hier tritt die Wahl der Objekte, ihre „specifi-
catio" auf, hierin ist „libertas specificationis" begründet.

Das lehrt Thomas ausdrücklich, (I. sent. q. 41, 1. 2. ad 1.):
„Electio non est actus voluntatis absolute" — also nicht
lediglich „exercitium actus" — „sed in ordine ad intellect

um ordinantem".
Dafs ihm aber in der electio das Wesen der Willensfreiheit

besteht, haben wir schon gesagt und folgt ausdrücklich aus
verschiedenen Stellen: I. q. 83. a. 4. sagt er: „Liberum arbitrium,
quod nihil aliud est quam vis electiva." Von Aristoteles
übernimmt er: xQocdçeôiç (electio) mit der Definition: ßovXsvxixrj
ôçegiç xmv t<p rjfilv (Eth. N. III. 5.); ebenso übersetzt er
wörtlich: r) oQSXxixog vovç r\ xçoalçsOiç r/ oçegiç ötavor/xixtj
(Eth. N. VI. 2.) in I. q. 83. a. 3. c. : „Electio vel est intellectus
appetitivus vel appetitus intellectivus." Das ist klar genug.



Thomas' von Aquin über die Willensfreiheit. 457

Zur Willensfreiheit tragen beide bei, sowohl der Verstand
als der Wille: der Wille bewegt den Verstand und sich selbst,
der Verstand erkennt den Willen und sich selbst; ohne Strebung
des Willens, aber auch ohne Vergleichen und Bevorzugen der
Gegenstände vou Seiten des Verstandes gibt es keine Freiheit.
Ist doch selbst jenes „exercitiurn actus", auf welches manche,
vermeintlich im Sinne des Aquinaten, lediglich Gewicht legen,
nicht möglich ohne vorhergehendes „consilium"; ein Begehren
um des leeren Begehrens willen gibt es nicht, wie Thomas zum
III. Buche „de anima" 1. 15 bemerkt: „Offenbar ist es, dafs

jedes Begehren wegen eines Zweckes da ist; denn thöricht ist
es, zu sagen, dafs jemand wegen des Begehrens begehre; denn
„begehren" ist eine gewisse Bewegung, die auf ein anderes
lossteuert. Aber jenes, nämlich das Begehrbare, ist das Princip
des praktischen Verstandes" — der Zweck in den praktischen
Disciplinen spielt ja die Rolle des Princips.

Auch die Vernunft würde die Güter nicht erwägen, wenn
sie der Wille als „agens" nicht dazu triebe, die Güter zu
durchforschen. Dies scheint durch folgende Stelle am besten belegt zu
werden: „Radix libertatis est voluntas, sicut subiectum, sed
sicut causa, est ratio: ex hoc enim voluntas libéré potest ad
diversa ferri, quia ratio potest habere diversas conceptiones boni:
et ideo philosophi definiunt liberum arbitrium, quod est liberum
de ratione indicium, quasi ratio sit causa libertatis" (I. II. q. 17.
a. 1. ad. 2.). Natürlich dürfen wir nicht vergessen, noch
hervorzuheben, was Thomas hervorhebt: „Electio est principaliter actus
appetitivae virtutis" (I. q. 83. a. 3.).

Wir wiederholen: es soll nicht geleugnet werden, dafs nach
Thomas der Wille sein eigenes Wollen und Lieben begehren
und sich daran erfreuen kann; aber wir betonen auch: er kann
es nur, weil und wenn die Vernunft ihm als Gut es vorstellt;
und auch wenn jemand etwas Schlechtes thut, darum, weil es
schlecht ist, so thut er dies, um seine Eigenmacht und seinen
Trotz zu zeigen, was er in diesem bestimmten Falle als das

gröfsere Gut vorzieht: es entscheidet also auch in dem Falle
eine Ursache und es gibt kein grundloses Wollen, zumal ja
Thomas am Satz: „Keine Wirkung ohne Ursache" als Axiom
festhält: das Kausalitätsgesetz scheint nicht durch die
Willensfreiheit durchbrochen.1

Die Vernunft ist es demnach, durch welche das Objekt den
Willen bestimmt. Thomas geht sogar auf jenen bekannten

' Cf. Schneid 1. c.



458 Die psychologisch-ethische Seite der Lehre

Einwand ein, wie der Wille wählen würde, wenn zwei ganz gleich
begehrenswerte Objekte sich darböten, was allerdings bei den
infinitesimalen und fortwährend fluktuierenden Veränderungen im
Seelenleben — daher: bei steter Änderung der inneren Motive —
kaum je recht eintreten könnte. Each seiner Ansicht würde
der Wille wegen äufserer Motive und der bishin gemachten
Erfahrungen doch das eine Objekt dem anderen vorziehen, weil
die Vernunft das Wählen zwischen zwei ganz gleichen Objekten
selbst als ein Gut dem Willen vorstellen kann; übrigens würde
aber die praktische Vernunft an einem Gegenstande eine Eigenschaft

finden, durch welche derselbe vor dem anderen noch im
Vorzuge ist: „Eihil prohibet, si aliqua duo aequalia proponantur
secundum unam considerationem, quin circa alterum consideretur
aliqua conditio, per quam emineat et magis fiectatur voluntas in
ipsum quam in aliud" (I. II. q. 13. a. 6. ad 3.).

Eachdem also der Wille („voluntas movens") die Vernunft
zur Untersuchung der partikulären Güter angeregt hat, und nachdem

er infolge der Erwägung der Vernunft einem speciellen
Gute oder mehreren als dem zur Erreichung des Endzweckes
besten sich zugewendet hat, das „iudicium practicum" daher
gefällt ist, kann der Wille diesem Urteil gegenüber nicht
frei sein, sondern mufs ihm folgen, weil es ja auch durch den
Willen herbeigeführt worden ist:

„Tota ratio 1 ibertatis ex modo cognitionis dependet (q. de

verit. q. 24. a. 2.); denn: ratio potest apprehendere ut bonum
non solum hoc quod est velle aut agere, sed hoc etiam quod
est non velle et non agere" (I. IL q. 33. a. 6.), also die Vernunft
entscheidet auch betreffs des „exercitium actus"; „tarnen libertas
iudicandi est voluntatis immediate" (q. de verit. q. 24. a. 6.

ad 3.); und schliefslich das letzte praktische Urteil: „Iudicium
de hoc particulari operabili, ut nunc, nunquam potest esse con-
trarium appetitui" (1. c. a. 2.).

Wie der Wille als solcher alle anderen ihm unterstehenden
Potenzen „quoad exercitium actus" bewege, das heifst, von der
„potentia" in den „actus" führe, darüber hat Thomas eingehend
in den „quaestiones de malo" und der „s. th." I. II.
Untersuchungen angestellt. Wir haben schon vielleicht das Wichtigste
diesbezüglich hier erwähnt und möchten nur noch eine Stelle
anführen, die uns wegen der Parallelstellung des „intel-
lectus agens" und der „voluntas movens" hauptsächlich
bedeutend erscheint: in der I. II. q. 9. a. 3. setzt Thomas
auseinander, inwiefern der Wille Beherrscher seiner Akte,



Thomas' von Aquin über die Willensfreiheit. 459

inwiefern in seiner Macht selbst das Wollen und Nicht-Wollen
sei und er sich selbst zum Wollen bewege; da heifst es: „Zum
Willen (zu seiner Wesenheit) gehört es, andere Potenzen in
Rücksicht auf den Zweck (finis) zu bewegen, welcher Objekt
des Willens ist; allein im Gebiete des Begehrbaren (in appeti-
bilibus) verhält sich der Zweck auf dieselbe Weise wie das

Priueip im Reiche des (vernünftig) Erkennbaren (in intelligibilibus).
Es ist aber offenbar, dafs der Verstand (nämlich der thätige)
dadurch, dafs er das Princip erkennt, sich selbst aus
der Möglichkeit (potentia) in die Wirklichkeit (actus) hinüberführt,

in Rücksicht auf die Erkenntnis der Konklusionen, und
auf diese Art bewegt er sich selbst.

Und ähnlich bewegt der Wille dadurch, dafs er
den Zweck will, sich selbst, dasjenige zu wollen, welches
zum Zwecke führt" (I. II. q. 9. a. 3. c.).

In der Reihe der „causae secundae" (im Gegensatz zur
primären Ursache oder Gott) ist der Wille sozusagen eine
gewisse primäre Ursache der höhereu Thätigkeiten; und wenn die
Vernunft ebenfalls auf den Willen Einflufs hat, so doch nur in
sekundärer Weise. „Primum movens in viribus animae ad
exercitium actus est voluntas. Cum ergo secundum movens non
moveat nisi in virtute prirai moventis, sequitur, quod hoc ipsum,
quod ratio rnovet imperando, sit ei ex virtute voluntatis. Unde
relinquitur, quod imperare sit actus rationis, praesupposito actu
voluntatis, in cuius virtute ratio movet per imperium ad
exercitium actus" (I. II. q. 17. a. 1. c.).

Der Wille veranlafst die Vernunft „per modum agentis"
zur Überlegung und Untersuchung der partikulären Güter und
Mittel; diese praktische Vernunft bringt dann das befehlende
Urteil hervor, „imperium rationis", dem der Wille zustimmt,
indem er das Befohlene wählend anstrebt. Auf Grund des
Willensentschlusses werden dann die anderen Potenzen in Aktion
versetzt, um das vom Willen Begehrte auszuführen, Potenzen,
welche sich zum Willen verhalten wie Werkzeuge zum „agens
principale" (1. II. q. 16. a. 1.).

Wenn demzufolge der Wille jenem iudicium prac-
ticum und imperium rationis beipflichtet, findet er sich
selbst darin und will gleichsam sich selber.

8o ergibt sich nach Thomas der innige Zusammenhang
zwischen Erkennen und Wollen; die Akte des Willens und die
der Vernunft werden aufeinander wechselseitig bezogen; „insofern
die Vernunft das Wollen überlegt und der Wille das
diskursive Schliefsen will, trifft es sich, dafs dem Akte des Willens



460 Fra Girolamo Savonarola.

vom Akte der Vernunft zuvorgekommen wird und umgekehrt.
Et quia virtus prioris actus remanet in actu sequenti, contingit
quandoque, quod est aliquis actus voluntatis, secundum quod
manet virtute in ipso aliquid de actu rati on is, ut in electioiie,
et e converso aliquis est actus rationis, secundum quod virtute
manet in ipso aliquid de actu voluntatis ." (I. II. q. 17.
a. 1.).

In der Wahl, welche das Wesen der Willensfreiheit ist,,
kommt leicht, wie erwähnt, ein Mangel, ein unvollkommenes
Wählen dessen, was inkonvenient und nicht angemessen ist, vor:
darin („in defectibilitate") haben das Böse und die Schuld ihren
Ursprung. „Wo es keine Mangelhaftigkeit im Erfassen und
Vergleichen gibt, kann es kein Wollen des Bösen im Gebiete
der Mittel (,in his, quae sunt ad finem') geben." Allein darauf
näher einzugehen, würde uns zu weit abseits führen; es ist ja
nach den Worten des Aquinaten das böse Wollen nur ein
Anzeichen, nicht aber ein Konstitutiv der Freiheit: „Velle malum
non est libertas, nec pars libertatis, quamvis sit quoddam liber-
tatis signum" (q. de verit. q. 22. a. 6.).

Auf das Verhältnis des göttlichen und menschlichen
W ollens, über welches Thomas tiefe Betrachtungen hat, über die

ganze Bibliotheken geschrieben worden sind, könnten wir uns
nicht einlassen, ohne über den engeren Rahmen unserer
psychologisch-ethischen Abhandlung hinausgehen und in das weite
Gebiet der Theologie uns wagen zu müssen.

FRA GIROLAMO SAVONAROLA.

(Fortsetzung von Bd. XIII, S. 301.)

Von Dr. E. COMMER.

§ 3. Die Kernfrage.

Als eigentliche Kernfrage, welche Herr Prof. Pastor nicht
in Angriff genommen hatte, nannte ich zunächst die Frage über
die Legitimität Alexanders VI. Denn diese bildet meines
Erachtens die Grundvoraussetzung für die Beurteilung Savona-
rolas in seinem Verhältnisse zum Papst. Sie ist daher auch bei
der Untersuchung über den angeblichen Ungehorsam Savonarolas


	Die psychologisch-ethische Seite der Lehre Thomas' v. Aquin über die Willensfreiheit

