Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 13 (1899)

Artikel: Die psychologisch-ethische Seite der Lehre Thomas' v. Aquin tber die
Willensfreiheit

Autor: Zmavc, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761769

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

444 Die psychologisch-ethische Seite der Lehre

Wir schliefsen mit einem jener grofsen Principien des heil.
Thomas, die wahre Lichtquellen und Lichtstrome zu nennen sind.
Der englische Lehrer sagt also: ,Quaelibet res perficitur per
hoe, quod subditur suo superiori“ (S. Th. 2. IL. q. 81. a. 7.).
St. Thomas ist so grofs geworden, weil er ganz vom Gottes-
gedanken getragen war, seine Werke haben eine die Zeiten
iiberragende Bedeutung bekommen dadurch, dals sie von der
ldee Gottes durchdrungen und durchleuchtet sind.

,Der Genius der Werke des hl. Thomas ist eine Wirkung
seiner grofsen Gottesidee.

S Y—

DIE PSYCHOLOGISCH-ETHISCHE SEITE DER LEHRE
THOMAS’ V. AQUIN
UBER DIE WILLENSFREIHEIT.!

Von Dr. JOH. ZMAVC.

—e AT

Thomas leitet den II., die Ethik behandelnden Teil der
theol. Summa mit den Worten ein: ,,Es eriibrigt, dafs wir iber
das Ebenbild Gottes, das heilst, iiber den Menschen, Betrach-
tungen anstellen, insofern er, im Besitze des freien Willens
und der Macht iiber seine Werke, selbst Princip seiner Hand-
lungen ist.*

Allein weil gottlich, darum ist die Willensfreiheit auch schwer
richtig faflslich; es geniige, auf die verschiedenen Ansichten bier-
iiber in der ganzen Entwicklung der Philosophie hinzuweisen;
auch heutzutage noch finden die widersprechendsten Meinungen
ihre Vertreter; und fiir so aulserordentlich gilt die Schwierigkeit,
dals selbst die sonst in philosophicis so vorschnell und ,sicher®
urteilenden Naturforscher hier stehen bleiben; nennt doch ein
Du Bois-Reymond die Willensfreiheit das , Ratsel der Ratsel.
In der strafrechtlichen Litteratur aber gilt das Problem bei
vielen iiberhaupt als unldsbar.

T Wir wollen zan dem vielen schon daritber Geschriebenen nicht
noch eine langwierige Abhandlung hinzufiigen, sondern mdchten nur die
Hauptpunkte der thomistischen Lehre kurz und biindig, fast skizzenhaft,
hervorheben, zugleich aber betonen, was vielfach iibersehen wird, und
worauf neuerdings Willmann (Geschichte des Idealismus) aufmerksam
gemacht hat, nédmlich, dals ohne Verstindnis des intellectus
agens auch die Willensfreiheit unverstindlich bleibt.



Thomas’ von Aquin iiber die Willensfreiheit. 445

Deshalb ist die Ansicht berechtigt, dals es zur Kléirung dieser
sublimen Frage beitragen konnte, wenn wir Thomas von Aquin
um seine diesbeziiglichen Ansichten befragen; es sind ja neben
anderen keine Geringeren als ein Plato, Aristoteles und Augu-
stinus, deren tiefen Blick wir durch Thomas bewundern lernen,
und deren bkeste (Gedanken uns durch ihn vermittelt werden;
iiberdies wird uns die erhabene Einfachheit des doctor angelicus
den leichtesten Aufschluls iiber das verwickelte Problem liefern.

Es gibt aber keine Ethik ohne Psychologie; Aristoteles
bemerkt in der Einleitung zu ,,de anima®, dafs eine griindliche
Untersuchung der meunschlichen Seelenkrifte die Erkenntnis der
Wahrheit iiberhaupt fordere; der gewaltige Associationspsychologe
und Selbstanalytiker — wenn wir uns modern so ausdriicken
diirfen — der hl. Augustin mifst der Psychologie die grofste
Wichtigkeit bei; er hat sein eigenes reiches Innere in den ,,con-
fessiones” so fein analysiert, wie das. wohl kaum je geschehen
sein mochte, und bezeichnend nennt er die menschliche Seele
und Gott gleichsam als die einzigen Erkenntnisgegenstinde :
,Gott und die Seele wiinsche ich zu kennen. Nichts mehr?
Nein, gar nichts mehr .. . (de ord. IL. 16.). Und Thomas
sagt in seinem Kommentar zur erwihnten aristotelischen Schrift
(I. B. 1. lect.), dals man ohne Kenntnis der seelischen Potenzen
die Sittenlehre nicht vollkommen durchdringen kann: ,Non pos-
sumus perfecte ad scientiam moralem pervenire, nisi sciamus
potentias animae.

Wie sollte er auch das nicht sagen? Denn, obwohl er an
der direkten, objektiven' Erkenntnis der Aulsenwelt festhdlt, in-
dem nach ihm die intentionale Inexistenz des Psychischen als
intendens in rem auf die objektive Wirklichkeit der Dinge und
ihrer Qualitdten hinweist, so versteht er doch das uns im inneren
Bewulstsein unmittelbar Gegebene, namentlich die Evidenz und
gleichsam Unfehlbarkeit der inneren Wahrnehmung im Gegensatz
zur dufseren recht gut zu schitzen, wenn er schreibt: ,Fallimur
per s;nsum circa rem, non circa ipsum sentire“ (I. q. 17. a. 2.
ad 1.).

Es wird daher am Platze sein, die Willensfreiheit lediglich
vom psychologisch-ethischen Standpunkte aus zu analysieren,
ohne weiter die Metaphysik zu beriicksichtigen, wenn auch sonst
diese keineswegs abgethan werden kann, soll das Problem
moglichst vollstindig gelost werden. —

Unser Erkennen bietet uns eine unmittelbare Einsicht,
wie dies bei der Einsicht der ,prima principia“ oder Axiome
der Fall ist — es ist das jenes iiber- und einblickende, intuitive



446 Die psychologisch-ethische Seite der Lehre

Denken des Verstandes, intellectus, vove, welches das Objekt
unmittelbar in sich selbst als evident erkennt — oder eine mittel-
bare, auf der diskursiven, fortschreitenden Thatigkeit beruhende
Erkenntnis der Vernunft, ratio, des 10yog; diese setzt jene Er-
kenntnis-voraus. Die angedeutete Unterscheidung ist keine reelle,
indem beide Erkenntnisarten nur zwei Seiten der einen erken-
nenden Potenz sind; die eine ist durch die andere thatsdchlich
gesetzt, wie allenthalben auch Sein, Ruhe, Vollkommenheit mit
den Gegensitzen: Werden, Bewegung, Ubvollkommenheit zu-
sammentreffen.

Das primére Objekt der intellektiven Erkenntnis isi, wie
bei Aristoteles so auch bei Thomas, das Allgemeine und
Wesentllche »Obiectum iutellectus est quod quid est® — x0TE
70 Tl m' givar (de anima 1IL. ¢. 6.); natiirlich ist da nicht zu
vergessen, welch grolse Riicksicht Thomas samt Aristoteles auch
auf die sinnliche Wahrnehmung nimmt, und dals er unter ,all-
gemein“ nicht das lediglich Uneigentliche, Verschwommene,
sondern den einheitlichen, potentiell, nur nicht explicite, alle
Merkmale des Inhaltes enthaltenden Begriff versteht.

Auf den Ursprung solcher Begriffe und a.ut den wichtigen
Satz: 0 vovg EoTw 6 xor evepyezav vody o mpayuare (de
anima IIL. e¢. 7.) brauchen wir uns nicht ndher einzulassen,
miissen aber, was fiir den Zweck dieser Abhandlung nicht un-
bedeutend ist, die Unterscheidung des intellectus possibilis
(vobg dvvauer) und intellectus agens (vovg mowyzixde) uns
vor Augen fiihren.

Der migliche Verstand beilst er darum, weil er in Mog-
lichkeit (in potentia) der Erkenntnis der Natur von sensiblen
Dingen ist, von denen alles menschliche Erkennen ausgeht; er
ist im Sinne Aristoteles’ und Thomas’ wie eine Schreibtafel, auf
welche etwas geschrieben werden kann, in Wirklichkeit aber
so lange nichts geschrieben steht, bis der thitige Verstand mit
Hilfe der von ihm erleuchteten Phantasmata die species
intelligibiles der Dinge im intellectus possibilis bewirkt oder
erzeugt.

Der mogliche Verstand ist das leidende, Form empfangende,
der thitige, wie der Name sagt, das thitige, Form gebende
Princip, welches die im moglichen Verstande nur in potentia
gegebenen Abbilder und Wesen der Dinge (similitudines rerum)
aus der Potentialitdit durch seine eigene Wirksamkeit zur
Aktualitdt erhebt.

In den materiellen Dingen ist das Denkbare, intelligibile,
gegeben (v toig &idsor Tolg alodnrols e vonra éotw [de an.



Thomas’ von Aqum iiber die Willensfreiheit. 447

111, 8]) und verhilt sich zum immateriellen voyTov, welches
der vodg moyTixog als sich selbst denkend ist — ,jintellectus
in actu est intelligibile in actu“ — wie die ,potentia® zum
yactus®; ,forma dat esse et percipi“. Der thitige Verstand
macht erst die Formen, welche im passiven Verstand nur po-
tentiell liegen, zu wirklichen Formen und erzeugt so die
»species intelligibiles®, die iibersinnlichen Erkenntnisbilder.

Das ist, wir mochten sagen, die Macht und Gewalt des
sintellectus agens*, des die Formen der Dinge und sich selbst
denkenden Verstandes, die Macht derjenigen Potenz, durch
welche wir Gott am @hnlichsten sind und — man konnte
im Sinne Thomas’ sich ausdriicken — an seiner schopferischen
Kraft Anteil nehmen.

Nach dieser kurzen Betrachtung der hoheren Erkenntnis-
krafte, insofern sie unserem Ziele dienlich ist, miissen wir uns
dem Begehrungsvermdgen zuwenden, welches allem Leberden
als ,movens“ eigen ist.

Das Begehrungsvermdgen, ,potentia appetitiva®, teilt! Tho-
Inas ein:

1. in das niedere, ,,pot. appet. sensitiva“ (entsprechend der
,Vis sensitiva®), auch ,voluntas naturalis®, bei Aristoteles 0pegig
genannt, mit den Unterabteilungen des eigentlich begehrenden
und Widerstand leistenden niederer Begehrungsvermogens (,,pot.
appet. ,,concupiscibilis und ,,irascibilis“), und

2. in das hohere Begehrungsvermb’gen, »potentia appetitiva
intellectiva*‘, auch ,rationalis®, ,rationabilis“ und ,voluntas“?
im exgenthchen Sinne genannt, bei Aristoteles Bovidnsic (év T
loywrmw 7 Bovlnazg y[verou [de anima III, 97]), oder auch
0pegtg fovievtixr (d‘cavm)nxn)

Aus demselben Grunde wie beim Erkenntnisvermogen haben
wir auch hier hauptséichlich auf das hohere Vermdgen, auf den
eigentlichen Willen, ,voluntas‘‘, uns zu beschranken, wiederum
nicht aus dem Grunde, als ob vielleicht Thomas den Einflufs
unseres niederen vegetativen und sensitiven Lebens auf die
Willensentschliisse nicht gewiirdigt hétte, sondern darum, weil nur
in Riicksicht auf das hohere, das geistige Begehrungsvermogen
von der Willensfreiheit im strengen Sinne die Rede sein
kann, wie wir noch sehen werden; aus diesem Grunde spricht
Thomas in der theol. Summa, wo er (in der L. und L. IL pars)

! Den ,appetitus naturalis* als ,vis animae vegetativae propriae®
iibergehen wir ginzlich.
2 Wir werden im folgenden unter ,,Wille* immer dieses hohere

Begehren verstehen.



448 Die psychologisch-ethische Seite der Lehre

explicite iiber die Willensfreiheit handelt, und auf welche wir
hier vor allem Riicksicht nehmen, fast ausschliefslich von diesem
hoheren Begehrungsvermogen.

Wenn wir vom Willen als hoherem oder geistigem Be-
gehrungsvermégen sprechen, so ist schon damit sein inniges
Verhéltnis zum Verstand und zur Vernunft angedeutet.

Jedes Begehren ist nach Thomas und Aristoteles auf einen
Zweck, ,finis“, 7élog (0xomog) gerichtet, es kann kein Begehren
ohne Begehrtes als seinen Zweck geben; und insofern als etwas
begehrt wird, ist es ein Gut. Darum ist nach Aristoteles jedes
Seiende ein Gut, ,,gut*, ,bonum®, ayedd» also ein Transcendens,
indem jedes Seiende, inwieweit es ist, vom gottlichen Willen
gewollt und also gut ist; ,ens et bonum transcendens con-
vertuntur.*

Nun, uns beschéftigt hier direkt nicht das metaphysische
Gut, aber auch nicht das vom niederen Begehrungsvermégen
Begehrte, sondern das vom menschlichen Willen (,,voluntas*)
Gewollte. )

Aristoteles definiert das Gute: dya9dv, ov mdvt épleTau,
oder: ¢ 0/ avto Poviducde, tddde & dié tovro (Eth. N. L
c. 2). Im Sinne Thomas’ konnen wir sagen: ,,Bonum est ens,
quatenus secundum esse reale est perfectivum appetentis‘, oder
(Kommentar zu III. Eth. 1. X.): ,Illud est bonum, quod est
perfectum; et cui nihil deficit, est tale bonum, quod voluntas
non potest non velle," wihrend das Bose eine Unvollkommenheit
und ein Mangel, defectus, privatio des Guten ist.

Der Wille nun ist das Vermogen, nach dem erkannten
Gute zu streben.

Zum Willen gehort also:

1. ein Objekt, wie zu jedem Begehren oder ,appetitus“;

2. ein vorhergehendes Erkennen, welches der strebenden
Thatigkeit ein Objekt darbietet.

,,Voluntarium* im engeren Sinne, was vielleicht mit ,,willent-
lich“ zu iibersetzen ist, ist also mnicht nur der Gegensatz von
,coactum® und ,violentum* — der Gegensatz hiervon auch ist
das Spontane des niederen Begehrungsvermégens —, sondern
vielmehr dasjenige ist ,voluntarium®, was aus dem verniinftigen
Begehren unter vorausgehender Erkenntnis des Zieles
oder Zweckes hervorgeht, ,,quod procedit ab appetitu rationali
ex praevia intellectuali cognitione finis®, nach Aristoteles &éxovciow
mooPefovizvpvoy (Eth. N. 1II, 4), 0 wera Aoyov algeiTar
EquTov.



Thomas' von Aquin iber die Willensfreiheit. 449

Da also der Wille dem Erkennen folgt, und der Intellekt,
wie wir oben bemerkt haben, das Allgemeine, Universale zum
Objekte hat, so kann auch der Wille nur auf das allgemeine
Gut, bonum commune, gerichtet sein und sich der verschiedenen
Fahigkeiten in der Bewegung nach diesem einen, allgemeinen
Ziele bedienen.

Allerdings strebt der Wille faktisch Kinzelgiiter an, z. B.
Gesundheit, dieses Geld ... — das beriicksichtigt Thomas sehr
wohl — allein immer nur aus dem allgemeinen Grunde, weil
etwas am Guten als solchem teilnimmt, also unter dem Gesichts-
punkte des bonum universale; der Aquinate sagt (I. q. 80.
a. 2. ad 2.): ,Appetitus intellectivus, etsi feratur in res, quae
sunt extra animam singulares, fertur tamen in eas secundum
aliquam rationem universalem, sicut cum appetit aliquid quia
bonum est,” weil ndmlich dieses oder jenes Gut als am Guten
im allgemeinen anteilnehmend von dem aufs Allgemeine ge-
richteten Verstande bezeichnet wird. Darum findet das Be-
gehren des Menschen nur dort eine Grenze, wo das Sein aufhort,
und der letzte Endzweck des menschlichen Strebens wird von
Thomas nach Aristoteles’ svderpovia ,beatitudo®, Gliickseligkeit
genannt, welche am besten mit Boétius (de consol. phil. IIL. 2.)
definiert wird: ,,Status omnium bonorum aggregatione perfectus,
im subjektiven Sinne also: volle Befriedigung des Willens, im
objektiven: das Objekt, welches das Streben vollstindig sittigt.
Diese Gliickseligkeit kann schliefslich nur im ,,Bonum ipsum¢
in Gott und seinem Schauen bestehen, wihrend im irdischen
Leben die Gliickseligkeit, dhnlich wie bei Aristoteles, in der
vollkommensten, harmonischen Entfaltung aller Krifte, vor allem
des denkenden und betrachtenden (metaphysischen) Verstandes,
beruhen kann, wodurch der Mensch ja hauptséchlich iiber die
iibrige Natur hinausragt.

Der Wille kann demnach nach allem Seienden begehren,
nach allem gerichtet sein; und wie der »odg mowTixog sich
selbst denkt, so will der Wille! ebenfalls sich selbst und die
eigenen Akte, er will sein Wollen und Nichtwollen, ,voluntas
vult se velle et diligit se diligere (in L. Sent. 17. g. 1.); denn
der Intellekt erkennt auch den Willen und dessen Thitigkeit
als etwas Gutes und Begehrenswertes, und weil der Wille der
Erkenntnis folgt, so ist klar, dafls der Wille selbst Objekt seiner
Thiitigkeit sein kann, eine reflexe Thatigkeit, wie wir sie beim
Intellekt auch gesehen haben. Doch hiervon unten gelegentlich
des ,,exercitium actus®!
~ tcfr. M. Schneid, Psychologie, I. T.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIII, ' 29



450 Die psychologisch-ethische Seite der Lehre

An dieser Stelle sei die innige Wechselwirkung zwischen
Verstand und Willen betont, da ja die Thitigkeit des Willens
sich nicht ohne jene des Verstandes denken lafst; wir definieren
im Sinne des Aquinaten den Willensakt am besten als jene
Strebung, welche aus dem inneren Princip mit Erkenntnis des
Zweckes hervorgeht,

Das Objekt des verniinftigen Wollens ist also das erkannte
,bonum universale“; der Wille kann nicht das Gut nichtwollen,
widrigenfalls er sich selbst verneint: das verniinftige Wesen ist
daher mit Notwendigkeit, ,necessitate finis“, zum Guten als
solchem, zu seinem Gliicke hingeordnet, wird zu ihm notwendig
getrieben; die (liickseligkeit ist das adédquate Objekt des
Willens.

Ferner wer den Zweck will, muls die Mittel wollen, und
mufls diejenigen Mittel, welche als mit dem Ziele notwendig
verbunden erkannt werden, ebenfalls notwendig wollen; der
Mensch liebt daher mit Notwendigkeit das Leben als Voraus-
setzung der Gliickseligkeit, und wenn der Selbstmérder sich
das Leben nimmt, so thut er dies wegen eines vermeintlich an
ein anderes Sein oder an das Nichtsein gekniipften, gegeniiber
dem elenden Sein iiberwiegenden Gutes.

Nun sind aber die einzelnen Giiter nicht notwendig
mit dem grofsten Gut, mit der Glickseligkeit, als dem Endzwecke
verkniipft; das Tier wird von Natur, oder besser, von der
ynatura naturans“, vom Schopfer, mit Notwendigkeit zu den
einzelnen Giitern hingetrieben, so dafs es seinen Naturzweck
erreicht; nicht so der Mensch: seine Vernunft mulfs iiber die
Wahl der zum Endzweck fithrenden Mittel hin und her iiberlegen;
sie sieht jedoch nicht den inneren, notwendigen Zusammenhang
zwischen den Mitteln und dem letzten Zweck mit Evidenz, sie
kann vielmehr aufdie verschiedensten Seiten der Einzelgiiter ihre be-
sondere Aufmerksamkeit richten — und hier haben wir eine Wurzel
der Willensfreiheit: ,,Sunt quaedam particularia bona, quae
von habent necessariam connexionem ad beatitudinem; . . . et
huiusmodi bonis voluntas non de necessitate inhaeret* (I. g
82. a. 2. ¢

Bei dem Punkte mochten wir auf die Analogie der prak-
tischen Moralwissenschaft mit der rein theoretischen W issenschaft
hinweisen, welche Vergleichung der Aquinate an mehreren Stellen
durchtuhrt was uns das gewaltige Ringen des groflsen Gelstes
nach Klarhelt und Strenge beweist.

Alles theoretische Erkennen und Wissen (,speculabilia®,
,speculativa®) beruht auf den ersten Principien (,,prima principia“)



Thomas’ von Aqum iiber die Wlllensfrexhelt 451

oder Axiomen, wie es der Satz der Identitit und der des Wider-
spruchs sind; der Verstand erfalst unnntte]bar dieselben, weshalb
dieser Ver qtand von Aristoteles vodg Tav agydv (Kth. N VI. 6.),
von Thomas ,,intellectus principiorum‘‘ genannt wird; wie das
Objekt des Verstandes allgemein ist, so sind auch diese Siitze
allgemein, universell, und mit allgemeinen Sitzen als Grundlage
beginnt jede Wissenschaft. Die Vernunft ergreift dann mittel-
bar, indem sie schon die allgemeinsten Principien anwendet, die
einzelnen Wahrheiten, ordnet sie den allgemeinsten Wahrheiten
unter und verbindet sie mit diesen durch logisch mnot-
wendige Schliisse, worin das Wesen der vollkommenen Wissen-
schaft als der ,cognitio rerum per causas“ besteht; auf diesc
Art werden die Vernunftschliisse durch die ersten Principien
begriindet und aus denselben erkannt.

Analog ist es im praktischen Wissen, das auf die ge-
wollten! Handlungen, ,operabilia, hinzielt. Wie es im theo-
retischen Wissen evidente erste Principien gibt, so gibt es im
praktischen Wissen sozusagen evidente praktische Principien
(mit dem sie charakterisierenden Zweckbegriff), wie wir im Sinne
Thomas’ sagen zu konnen glauben. Der ,habitus solcher ethisch-
praktischer Principien ist nach Thomas die ,synteresis” (glelch
sam: Bewahrung der obersten Vorschriften des &lttengesetzes)
dazu fiihren wir die Stelle aus de verit. 16, 1 c. an: ,In ipsa
(anima) est quidem habitus naturalis primorum principiorum
operabilium, quae sunt naturalia principia iuris naturalis, qui
quidem habitus ad synteresim pertinet.*

Diese Synteresis ist aufs engste mit der praktischen Ver-
nunft verwandt; sie ist ein ,habitus”, der unserem Geiste infolge
des Lichtes des thétigen Verstandes auf eine Art ein-
geboren ist, ,habitus, qui est quodammodo innatus menti nostrae
ex ipso lumine intellectus agentis* ete. (Quodl. ILI, 26). Solche
allgemeine, von selbst einleuchtende praktische Principien wiren:
das Gute ist anzustreben, das Bose zu fliechen, den Geboten
Gottes ist zu gehorchen ete. Von diesen Sétzen geht dann die
praktische Vernunft syllogistisch zur Auffindung der speciellen
Griiter und zur Anregung specieller darauf gerichteter Handlungen
aus; solche specielle Sitze, die da durch den ,jintellectus
practicus® gefunden werden, sind nicht in sich selbst und durch
gich selbst evident: ,,PPiDCipia propria et determinata non sunt
per se nota“; hier ist Irrtum moglich und zwar dann, wenn die

! Unmittelbar aus dem Willen geht ein ,,actus elicitus*“ (das Wollen,
zu reden z. B) hervor, welcher vermittels anderer Potenzen den ,,actns
imperatus‘“ (das Reden) erzeugt.

29*



452 Die psychologisch-ethische Seite der Lehre

allgemeinen Wahrheiten, die uns die Synteresis bietet, nicht
richtig auf das einzelne angewendet werden, ,et ideo circa ista
principia contingit errare“. Hier finden wir abermals einen
Fingerzeig fir die Willensfreiheit, da nach den Worten des
hl. Thomas dieser Irrtum ein Zeichen der Freiheit ist: , Velle
malum est quoddam libertatis signum‘ (de verit. q. 22. a. 6.).

Das Gewissen (,,conscientia®) wendet das praktische specielle
Wissen zur Ausfiihrung der Handlungen an.

Diese Grundlagen, welche Thomas fiir eine wissenschaftliche
Ethik aufstellt, erscheinen so wichtig, dals wir kurz noch einmal
dic syllogistische Thétigkeit der praktischen Vernunft skizzieren
wollen (siehe in II. Sent. dist. 24. q. 2. a. 3. 4.).

Den Obersatz unseres auf die Handlungen gerichteten all-
gemeinen Wissens gibt uns die Synteresis, wie im theoretischen
Wissen die allgemeinen Axiome der ,habitus primorum prin-
cipiorum“ des Verstandes liefert; es sind das die praktischen
,principia communia per se nota‘®, welche den Endzweck in sich
enthalten und einleuchtecd sind, wie Aristoteles Kth. N. VIL
9. c. sagt: &v 0 Talg moafeot TO 0V Evexa agyy, @omep év
T0lg uadnuatixols ai vmwodécerg.

Den Untersatz, in welchem obige allgemeine Sitze aut
specielle Fille angewendet werden, liefert die untersuchende,
diskursive praktische Vernunft (,ratio deliberans®, ,jin-
quisitio rationis*) oder der Glaube (,,fides”). Es sind das ,prin-
cipia propria et determinata non per se nota“; die beratende
Vernunft ist es, welche die als die geeignetsten erkannten Mittel
auswéhlt, die zum letzten und hochsten Zweck, zu dem
hiochsten Gut fiihren: ,electio est eorum, quae suunt ad finem®.

Die Folgerung aus dem Ober- und Untersatz zieht das Ge-
wissen (,,conscientia est applicatio notitiae ad actum®), welches
die Handlung hic et nunc auszufithren befiehlt.

In der Erklirung des Aristoteles in II. Eth. N. 1. I. sagt
Thomas: ,,Da nicht im allgemeinen, sondern im besonderen ge-
handelt wird, so ist betreffs der Handlungen mehr nach der
Betrachtung der Einzelnen als der des Universalen zu urteilen*!
— und daravf kommt es natiirlich bei der speciellen Ethik an.

Bei der Aufstellung und Bestimmung der speciellen prak-
tischen Principien iiberlegt und erwigt die beratende Vernunft
die einzelnen Giiter, ihr Verhéltnis zum hochsten Gut, zum letzten
Endzweck — diese Giiter sind Mittel zum hochsten Ziele —

1 Magis secundum considerationem singularium quam secundum
considerationem universalium.*



Thomas' von Aquin iiber die Willensfreiheit. 453

und wihlt dann dasjenige Gut aus, welches als am besten zum
Endzweck fithrend erkannt wird. Da aber bei diesen prak-
tischen Bestimmungen das Verhéltnis zum Endzweck wegen
der Kompliziertheit der Umstdnde schwer zu iibersehen ist, so
ist auch hier eine absolute Gewilsheit, welches Mittel eben
am besten und notwendig zum Ziele fiihrt, nicht mit derselben
Leichtigkeit zu erreichen, wie in manchen theoretischen Wissen-
schaften, wo die Thatbestinde klarer und einfacher vorliegen
(wie z. B. in der Mathematik), die speciellen S#tze strikte den
allgemeinen evidenten Principien untergeordnet sind, durch die-
selben begriindet werden und auch zu denselben notwendig
wieder zuriickfiihren.

Dafs durch die natiirliche Kraft der Vernunft dieser absolute
Zusammenhang mit dem hochsten Endzweck nach Thomas bei
den einzelnen Giitern nicht in derselben Durchsichtigkeit her-
zustellen ist, wie der Zusammenhang der speciellen theoretischen
Wahrheiten mit ihren allgemeinen Principien, leuchtet aus fol-
gender wichtigen Stelle ein:

,Ratio circa contingentia habet viam ad opposita, ut patet
in dialecticis syllogismis et rhetoricis persuasionibus. Particu-
laria autem operabilia sunt quaedam contingentia; et ideo
circa ea iudicium rationis ad diversa se habet, et non est de-
terminata ad unum. Kt pro tanto necesse est, quod homo sit
liberi arbitrii! ex hoc ipso, quod rationalis est (L q.83. a. 1).

Da bekanntlich durch dialektische und schon gar durch
rhetorische Schliisse nur eine wahrscheinliche (,,probabilis)
Sicherheit erlangt werden kann, so ist es klar, dals ,circa
particularia bona et operabilia® es keine Apodikticitit gibt. Wie
man beim lediglich wahrscheinlichen Wissen nicht vollig sicher
ist und die Sache nicht unerschiitterlich festhalt, so ist es auch
beim ethischen Handeln: die einzelnen Normen haben, insofern
sie durch Untersuchung der natiirlichen Vernunft? als am besten
zum Endzweck fiihrend erkannt werden, nur eine mehr oder
weniger grofse Wahrscheinlichkeit ihrer Richtigkeit fiir sich, und
darum ,homo agit libero indicio potens in diversa ferri®.

Dieses eben nur kontingente, aber nicht notwendige Zu-
sammenhéngen der speciellen Giiter mit den ,principia per se
nota® bedingt das oft langwierige Wéhlen und dic Willens-
freiheit, welche demnach wesentlich Wahlfreiheit ist.

Doch miissen wir Thomas noch weiter folgen, um durch
ihn moglichst tief in die Natur der Willensfreiheit einzudringen.

t Termin. technicus fir ,,Willensfreiheit*.
? Auch: non omnium est fides (in II. sentent. dist. 39. q. 3. a. 2.).



454 Die psychologisch-ethische Seite der Lehre

Was heilst Freiheit? Frei sein heifst unabhangig sein von
etwas.

Dals der Wille unabhingig vom &ufseren Zwang und der
Gewaltthitigkeit ist, haben wir mit Thomas oben (beim ,volun-
tarium‘‘) schon erwéhnt. Doch miissen wir hier besser unter-
scheiden: die eigentlichen Willensakte sind nur die ,actus
eliciti; die Willenshandlung, ,actus imperatus®“ (z. B. gewollte
Bewegung des Armes) gehort nicht unmittelbar zum Willensakte,
und wir konnten uns hier nur fragen, inwieweit die Potenzen,
welche der Herrschaft des Willens unterworfeu sind, diesem
eben folgen, was nicht weiter fiir uns von Belang ist: die Natur
und Specifikation des ,actus imperatus* selbst hdangt nicht vom
Willen, sondern von der betreffenden Potenz ab.

Dafs beim ,,actus elicitus“ die ,libertas a coactione‘ existiert,
ist klar und braucht nicht niaher ausgefiihrt zu werden: der
Willensakt ist frei vom physischen Zwang; der Wille kann nicht
gezwungen werden zu wollen, was er nicht will, was ein Wider-
spruch in sich wire.

Welche Freiheit meint nun Thomas, wenn er vom ,liberum
arbitrium und der ,libertas” spricht?

Aristoteles sagt (Met.! 1. 2, 292): dvdponos gausy &lev-
dep0¢ 0 avTod fvexa xol uf aliov ow, und dhnlich
Thomas: , Liberum est, quod sui causa est.“  Allein wir diirfen
nicht vergessen, dals da von einer freien Person den abhiéngigen
Sklaven gegeniiber Rede ist; wenn die Sprachweise auf das
psychische Gebiet iibertragen wird, so kann es nur heifsen, dals
bei den Strebungen unseres Willens das beherrschende, innere
Princip in uns ist (60w ép quiv dotw xal éxoveia, Eth. N.
III. ¢. 5.).

Wenn also Thomas schreibt: ,,Liber est causa sui,” so kann
das nur in einem weiteren Sinne gemeint sein, insofern unser
Wille von seinen eigenen Dispositionen und seiner inneren Stirke
und Energie bestimmt wird und auch andere Potenzen selbst
‘bewegt (,,voluntas est intellectus motiva®; ,motivum* darum gleich
= inneres ,principium*). Im eigentlichen Sinne kann ja nichts
in Bezug auf dassclbe ,causa sui“, ndmlich ,causa® und ,cau-
satum‘‘ sein, moge es eine ,causa efficiens” oder ,finalis* sein,
da etwas nur ,causa alterius” sein kann, wie denn Thomas
nach Aristoteles definiert: ,Causa est id, quod influit ad esse
alterius®“. Ks betont auch Thomas an vielen Stellen, dals der
Wille die Thitigkeiten aus der ,,potentia® in den ,actus® iiberfihre,

1 Citate nach der Bekkerschen Ausgabe.



Thomas’ von Aquin iiber die Willensfreiheit. 455

auch wenn er seine eigene Thitigkeit wolle; es wire widersinnig,
dals etwas Ursache und Wirkung in Bezug auf dasselbe (,,se-
cundum idem‘) wire.

Schon friiher sahen wir angedeutet, wie das Wesen der
inneren Freiheit in der Wahl liege, welche sich auf die Mittel
zum Zwecke bezieht; wir sagten mit dem Aquinaten, dals dadurch,
dafs die Vernunft nicht unmittelbar, sondern mittelbar durch
Erwigungen und Uberlegungen die Beziehung der Mittel zum
Zwecke erkennt, die Willensfreiheit bedingt sei; ein Wesen, das
diese Beziehungen klar sdhe, wiirde natiirlich dieselben nicht
weiter untersuchen und wiirde notwendig die richtigen Mittel
zur Erreichung des Endzweckes anwenden, also nicht wéhlen;
darum sei in Gott und den Seligen eine Freiheit im Sinne der
Wabhlfreiheit gar vicht denkbar. B

Aber die Wahl kann sich auch um den eigenen Akt drehen,
ob ndmlich derselbe gesetzt werden soll oder nicht, ob der Wille
lieben soll oder micht lieben soll; wie der Verstand sich denkt,
so will auch der Wille sich selbst, er bewegt wie alle Fahig-
keiten der Seele mit Ausnahme der vegetativen, wie Thomas
ausdriicklich bemerkt, auch seine eigene Fahigkeit zur Thatigkeit,
er bewegt sich zum Lieben oder Nicht-Lieben, zum ,exercitium
actus“, und diese Wahl seiner selbst, dieses Sichselbstsetzen,
diese Herrschaft iiber sich nennt man im thomistischen Sinne
wlibertas exercitii, was wesentlich als Konstitutiv des
thomistischen Freiheitsbegriffes aufzufassen ist: ,Hoc est
essentiale libero arbitrio, ut possit facere vel non facere“ (in
II. sent. dist. 23. q. 1); so ist jenes ,liber est causa sui“ zu
verstehen.

Wir wollen noch weiter gehen, um dies ,causa sui“ zu
erklaren.

Wenn auch der Wille alle Féhigkeiten der Seele und sich
selbst in Bewegung und Thatigkeit versetzt, so muls er doch,
obwohl das innerste, selbstthéitige Princip, genetisch gesprochen,
von jemand anderem bewegt worden sein; eine vollig selbst-
michtige, ginzlich unabhidngige Thétigkeit, die ganz und gar
das Princip in sich selbst hétte, konnte nur die Allmacht sein.
Der Wille kann sich selbst nur insoweit bewegen, als er das
erkannte Wollen will; es geht dem ,exercitium actus“ ein
»consilinm® voraus, welches seinerseits den Willen erweckt; das
kann aber nicht ins Unendliche gehen, sondern es muls ange-
nommen werden, dafs die erste Bewegung zum Wollen von einem

dulseren Beweger ausgegangen sein muls, wie auch Aristoteles
Eth. Eud. c. 18. es ausfiihrt (cf. I. I1. q. 9. a. 4.); der allererste



456 Die psychologisch-ethische Seite der Lehre
Willensakt kann also nicht das ,imperium® der Vernunft voraus-
setzen, sondern stammt aus der Inklination der Natur oder einer
hoheren Ursache, welche nur Gott sein kann: ,Dicendum, quod
cum imperium sit actus rationis, ille actus imperatur, qui rationi
subditur: primus autem voluntatis actus ex rationis ordinatione
non est, sed ex instinctu naturae aut superioris causae ... .
et ideo non oportet, quod in infinitum procedatur* (I. II. q. 17.
a. 5. ad 3.).

Hier ist noch wichtig aus Thomas I. IL. q. 6. a. 1.
anzufiihren,: ,Quae habent notitiam finis, dicuntur seipsa
movere."

Also nicht allein das innerlich bewegende Princip, sondern
auch die Erkenntnis (notitia), Uberlegung und Vergleichung:
gehort zum Wesen der Willensfreiheit, wie auch schon oben
bei der Definition des Willens betont worden ist. Und aus.
diesem zweiten Momente, dem Momente der Erkenntnis, folgt
die zweite Beleuchtung des Wesens der Willensfreiheit,
von der wir oben gesprochen.

Wir glauben nach dem Dargelegien nicht, dals die Wahl-
freiheit von Thomas nur im Sinne der ,libertas exercitii“ ver-
standen worden wéire, sondern meinen, dafs nach ihm auch
ywlibertas specificationis* ein Konstitutiv der Willensfreiheit ist.

Dem hichsten Gute, der beatitudo, gegeniiber kann sich der
Wille nicht kontingent verhalten, nach ihm strebt er notwendig,
was ja das oberste, durch sich selbst einsichtige praktische Princip-
ist. Allein im Begehren der Mittel ist, wie schon bemerkt, Kon-
tingenz, von der Vernunft werden dem Willen die verschiedensten
Objekte dargeboten, hier tritt die Wahl der Objekte, ihre ,specifi-
catio auf, hierin ist ,libertas specificationis“ begriindet.

Das lehrt Thomas ausdriicklich, (I. sent. q. 41, 1. 2. ad 1.):
,BElectio non est actus voluntatis absolute — also nicht
lediglich ,exercitium actus“ — ,sed in ordine ad intel-
lectum ordinantem®.

Dafs ihm aber in der electio das Wesen der Willensfreiheit.
besteht, haben wir schon gesagt und folgt ausdriicklich aus ver-
schiedenen Stellen: 1. q. 83. a. 4. sagt er: sy Liberum arbitrinm,
quod nihil aliund est quam vis electiva.“ Von Aristoteles
ibernimmt er: rpoaipects (electio) mit der Definition: BovAdsvzexy
00eglg TAY ego mulv (Eth. N. III. 3.); ebenso iibersetzt er
wortlich: 7 ogsxtmog voig 7 mooaipedig 7 o0&t JavonTixny
(Eth. N. VL. 2.) in L q. &3. a. 3. c.: ,,Electio vel est intellectus.
appetitivus vel appetitus intellectivus.” Das ist klar genug.



Thomas’ von Aqum iiber die Willensfreiheit. 457

Zur Willensfreiheit tragen beide bei, sowohl der Verstand
als der Wille: der Wille bewegt den Verstand und sich selbst,
der Verstand erkennt den Willen und sich selbst; ohne Strebung
des Willens, aber auch ohne Vergleichen und Bevorzugen der
Gegenstinde voun seiten des Verstandes gibt es keine Freiheit.
Ist doch selbst jenes ,exercitium actus, auf welches manche,
vermeintlich im Sinne des Aquinaten, lediglich Gewicht legen,
nicht moglich ohne vorhergehendes ,consilium®; ein Begehren
um des leeren Begehrens willen gibt es nicht, wie Thomas zum
III. Buche ,de anima* 1, 15 bemerkt: ,Offenbar ist es, dals
jedes Begehren wegen eines Zweckes da ist; denn thoricht ist
es, zu sagen, dals jemand wegen des Begehrens begehre; denn
,begehren® ist eine gewisse Bewegung, die auf ein anderes los-
steuert. Aber jenes, ndmlich das Begehrbare, ist das Princip
des praktischen Verstandes — der Zweck in den praktischen
Disciplinen spielt ja die Rolle des Princips.

Auch die Vernunft wiirde die Giiter nicht erwégen, wenn
sie der Wille als ,agens‘“ nicht dazu triebe, die Giiter zu durch-
forschen. Dies scheint durch folgende Stelle am besten belegt zu
werden: ,Radix libertatis est voluntas, sicut subiectum, sed
sicut causa, est ratio: ex hoc enim voluntas libere potest ad
diversa ferri, quia ratio potest habere diversas conceptiones boni:
et ideo philosophi definiunt liberum arbitrium, quod est liberum
de ratione iudicium, quasi ratio sit causa libertatis*‘ (I. IT. q. 17.
a. 1. ad. 2.). Natiirlich diirfen wir nicht vergessen, noch hervor-
zuheben, was Thomas hervorhebt: , Electio est principaliter actus
appetitivae virtutis* (I. q. 83. a. 3.).

Wir wiederholen: es soll nicht geleugnet werden, dals nach
Thomas der Wille sein eigenes Wollen und Lieben begehren
und sich daran erfreuen kann; aber wir betonen auch: er kann
es nur, weil und wenn die Vernunft ihm als Gut es vorstellt;
und auch wenn jemand etwas Schlechtes thut, darum, weil es
schlecht ist, so thut er dies, um seine Higenmacht und seinen
Trotz zu zeigen, was er in diesem bestimmten Falle als das
grofsere Gut vorzieht: es entscheidet also auch in dem Falle
eine Ursache und es gibt kein grundloses Wollen, zumal ja
Thomas am Satz: ,Keine Wirkung ohne Ursache“ als Axiom
festhalt: das Kausalititsgesetz scheint nicht durch die
Willensfreiheit durchbrochen.!

Die Vernunft ist es demnach, durch welche das Objekt den
Willen bestimmt. Thomas geht sogar auf jenen bekannten

1 Cf. Schneid 1. c.




458 Die psychologisch-ethische Seite der Lehre

Einwand ein, wie der Wille wahlen wiirde, wenn zwei ganz gleich
begehrenswerte Objekte sich darboten, was allerdings bei den in-
finitesimalen und fortwidhrend fluktuierenden Verdnderungen im
Seelenleben — daher: bei steter Anderung der inneren Motive —
kaum je recht eintreten konnte. Nach seiner Ansicht wiirde
der Wille wegen daulserer Motive und der bishin gemachten
Erfahrungen doch das eine Objekt dem anderen vorziehen, weil
die Vernunft das Wahlen zwischen zwei ganz gleichen Objekten
selbst als ein Gut dem Willen vorstellen kannj iibrigens wiirde
aber die praktische Vernunft an einem Gegenstande eine Eigen-
schaft finden, durch welche derselbe vor dem anderen noch im
Vorzuge ist: ,,Nihil prohibet, si aliqua duo aequalia proponantur
secundum unam considerationem, quin circa alterum consideretur
aliqua conditio, per quam emineat et magis flectatur voluntas in
ipsum quam in aliud“ (I. IL. q. 13. a. 6. ad 3.).

Nachdem also der Wille (,,voluntas movens®) die Vernunft
zur Untersuchung der partikuldren Giiter angeregt hat, und nach-
dem er infolge der KErwidgung der Vernunft einem speciellen
Gute oder mehreren als dem zur Erreichung des Endzweckes
besten sich zugewendet hat, das ,judicium practicum“ daher
gefillt ist, kann der Wille diesem Urteil gegeniiber nicht
frei sein, sondern mufls ihm folgen, weil es ja auch durch den
Willen herbeigefiihrt worden ist:

»Lota ratio libertatis ex modo cognitionis dependet (q. de
verit. q. 24. a. 2.); denn: ratio potest apprehendere ut bonum
non solum hoc quod est velle aut agere, sed hoc etiam quod
est non velle et non agere“ (I. IL. q. 33. a. 6.), also die Vernunft
entscheidet auch betreffs des ,exercitium actus®“; ,tamen libertas
iudicandi est voluntatis immediate’ (q. de verit. q. 24. a. 6.
ad 3.); und schlielslich das letzte praktische Urteil: ,Indicium
de hoc particulari operabili, ut nune, nunquam potest esse con-
trarium appetitui“ (L. c. a. 2.).

Wie der Wille als soleher alle anderen ihm unterstehenden
Potenzen ,,quoad exercitium actus” bewege, das heilst, von der
»potentia® in den ,actus“ fiihre, dariiber hat Thomas eingehend
in den ,quaestiones de malo“ und der ,s. th.* I. II. Unter-
suchungen angestellt, Wir haben schon vielleicht das Wichtigste
diesbeziiglich hier erwdhnt und mochten nur noch eine Stelle
anfithren, die uns wegen der Parallelstellung des ,intel-
lectus agens“ und der ,voluntas movens“ hauptsichlich
bedeutend erscheint: in der I IL q. 9. a. 3. setzt Thomas
auseinander, inwiefern der Wille Beherrscher seiner Akte,



Thomas’ von Aquin iiber die Willensfreiheit. 459

inwiefern in seiner Macht selbst das Wollen und Nichi-Wollen
sei und er sich selbst zum Wollen bewege; da heilst es: ,,Zum
Willen (zu seiner Wesenheit) gehort es, andere Potenzen in
Riicksicht auf den Zweck (finis) zu bewegen, welcher Objekt
des Willens ist; allein im Gebiete des Begehrbaren (in appeti-
bilibus) verhélt sich der Zweck auf dieselbe Weise wie das
Princip im Reiche des (verniinftig) Erkennbaren (in intelligibilibus).
Es ist aber offenbar, dafs der Verstand (pamlich der thétige)
dadurch, dafs er das Princip erkennt, sich selbst aus
der Moglichkeit (potentia) in die Wirklichkeit (actus) hiniiber-
fithrt, in Riicksicht auf die Erkenntnis der Konklusionen, und
auf diese Art bewegt er sich selbst.

Und dhnlich bewegt der Wille dadurch, dafls er
den Zweck will, sich selbst, dasjenige zu wollen, welches
zum Zwecke fithrt (I I q. 9. a. 3. c.).

In der Reihe der ,causae secundae“ (im Gegensatz zur
primdren Ursache oder Gott) ist der Wille sozusagen eine ge-
wisse primidre Ursache der hoheren Thatigkeiten; und wenn die
Vernunft ebenfalls auf den Willen Einfluls hat, so doch nur in
sekunddrer Weise. ,,Primum movens in viribus animae ad
exercitium actus est voluntas. Cum ergo secundum movens non
moveat nisi in virtute primi moventis, sequitur, quod hoc ipsum,
quod ratio movet imperando, sit ei ex virtute voluntatis, Unde
relinquitur, quod imperare sit actus rationis, praesupposito actu
voluntatis, in cuius virtute ratio movet per imperium ad exer-
citium actus“ (L IL q. 17. a. 1. ¢.).

Der Wille veranlafst die Vernunft ,per modum agentis*
zur Uberlegung und Untersuchung der partikuliren Giiter und
Mittel; diese praktische Vernunft bringt dann das befehlende
Urteil hervor, ,imperium rationis, dem der Wille zustimmt,
indem er das Befohlene wahlend anstrebt. Auf Grund des
Willensentschlusses werden dann die anderen Potenzen in Aktion
versetzt, um das vom Willen Begehrte auszufiihren, Potenzen,
welche sich zum Willen verhalten wie Werkzeuge zum ,ageuns
principale (I. II. q. 16. a. 1.).

Wenn demzufolge der Wille jenem iudicium prac-
ticum und imperium rationis beipflichtet, findet er sich
selbst darin und will gleichsam sich selber.

So ergibt sich nach Thomas der innige Zusammenhang
zwischen Erkennen und Wollen; die Akte des Willens und die
der Vernunft werden aufeinander wechselseitig bezogen; ,insofern
die Vernunft das Wollen iiberlegt und der Wille das dis-
kursive Schliefsen will, trifft es cich, dals dem Akte des Willens



460 Fra Girolamo Savonarola.

vom Akte der Vernunft zuvorgekommen wird und umgekehrt,
Et quia virtus prioris actus remanet in actu sequenti, confingit
quandoque, quod est aliquis actus voluntatis, secundum quod
manet virtute in ipso aliquid de actu rationis, ut in electione,
et e converso aliquis est actus rationis, secundum quod virtute
manet in ipso aliquid de actu voluntatis . . . .* (L IL q. 17.
# L)

)In der Wahl, welche das Wesen der Willensfreiheit ist,
kommt leicht, wie erwéhnt, ein Mangel, ein unvollkommenes
Wihlen dessen, was inkonvenient und nicht angemessen ist, vor:
darin (,,in defectibilitate‘) haben das Bose und die Schuld ihren
Ursprung. ,,Wo es keine Mangelhaftigkeit im Erfassen und
Vergleichen gibt, kann es kein Wollen des Bosen im Gebiete
der Mittel (,in his, quae sunt ad finem®) geben.” Allein darauf
niher einzugehen, wiirde uns zu weit abseits fiihren; es ist ja
nach den Worten des Aquinaten das bose Wollen nur ein An-
zeichen, nicht aber ein Konstitutiv der Freiheit: ,Velle malum
non est libertas, nec pars libertatis, quamvis sit quoddam liber-
tatis signum® (q. de verit. q. 22. a. 6.).

Auf das Verhiltnis des gottlichen und menschlichen
Wollens, iiber welches Thomas tiefe Betrachtungen hat, iiber die
ganze Bibliotheken geschrieben worden sind, konnten wir uns
nicht einlassen, ohne iiber den engeren Rahmen unserer psycho-
logisch-ethischen Abhandlung hinausgehen und in das weite
Gebiet der Theologie uns wagen zu miisseun.

ST = SO——

FRA GIROLAMO SAVONAROLA.
(Fortsetzung von Bd. XIII, S. 301.)

Von Dr. E. COMMER.

§ 3. Die Kernfrage.

Als eigentliche Kernfrage, welche Herr Prof. Pastor nicht
in Angriff genommen hatte, nannte ich zunichst die Frage iiber
die Legitimitdt Alexanders VI. Denn diese bildet meines
Erachtens die Grundvoraussetzung fiir die Beurteilung Savona-
rolas in seinem Verhéltnisse zum Papst. Sie ist daher auch bei
der Untersuchung iiber den angeblichen Ungehorsam Savonarolas



	Die psychologisch-ethische Seite der Lehre Thomas' v. Aquin über die Willensfreiheit

