
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 13 (1899)

Artikel: Der Genius der Schriften des Hl. Thomas und die Gottesidee

Autor: Grabmann, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761768

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


408 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

DER GENIUS DER SCHRIFTEN DES HL. THOMAS
UND DIE GOTTESIDEE.

Von MARTIN GRABMANN.

I.

Die Geschichte der Theologie weist uns gar manche tielehrte
auf, welche ihre Wissenschaftlichkeit zwar sehr hervorkehren,
dabei aber vielfach wenig Sinn und liebendes Verständnis für
die hl. Kirche, diese Lichtquelle wahrer katholischer Wissenschaft,

an den Tag legen. Infolgedessen ist ihre wissenschaftliche

Gröfse ein Ikarusflug gewesen, ohne Kompal's sind sie

umhergesteuert und schließlich am Ufer des Rationalismus oder
falschen Idealismus armselig gestrandet.

Stellen wir diesen Leuchten der Wissenschaft, die eher
Irrlichter zu nennen sind, die wahrhaft grofsen Lehrer und Theologen

der Kirche entgegen, welche nicht mit Originalität und
tiedankenkühnheit grofsthun, sondern voll Liebe zur Wahrheit
und Kirche die Mysterien unserer hl. Religion zum Gegenstand
einer bescheidenen und freudigen Forsohung und wertvollster
litterarischer Arbeit gemacht haben. Grofse Bescheidenheit,
freudige Hingabe an die Auktorität der hl. Kirche und dankbares

Benützen der bisherigen Leistungen, ein wohlverstandenes

sapere ad sobrietatem sind Eigenschaften, welche diese Männer
auszeichnen und ihnen die rechte Fährde zur Wahrheit weisen.

Diese Gesichtspunkte an der schriftstellerischen Thätigkeit
des hl. Thomas, den Sylvius als „omnium Academiarum
communis magister" feiert, nach Wirklichkeit und tieferem Grunde
nachzuweisen, dürfte einerseits zum Verständnis des Genius der
thomi8tischen Werke beitragen und anderseits auch nicht ganz
unzeitgemäfs sein.

Es soll deswegen in der folgenden Abhandlung zuerst diese

Eigenart, dieser Grundcharakter der Werke des Aquinaten
aufgezeigt und erklärt werden. Im zweiten Teile soll die grofs-
artige Gottesidee, von der der englische Lehrer getragen
wurde, als tiefster Grund dieses Genius, dieses Grundtypus
seiner Schriften bestimmt und nachgewiesen werden.

Den Grundcharakter der Schriften des Doctor Angelicas
bilden grofse Bescheidenheit, weises Malshalten, selbstloseste



und die Gottesidee. 409

Objektivität und Wahrheitsliebe. Diese Eigenschaften verleihen
allen Schriften des Aquinaten einen ganz eigenen Reiz.

Dieser höchste litterarische Takt tritt uns bei dem
englischen Lehrer sowohl in materieller (sachlich-inhaltlicher) wie
auch in mehr formeller und äufserer Beziehung entgegen.

Die gerade schlichte Wahrheit ist Ziel seines Forschens,
Gegenstand seines Wissensdurstes. Und zwar strebt er diese
Wahrheit in allen Richtungen mit den rechten Mitteln und
im rechten Mafse an. Die Wahrheit ist begrifflich Gleichung
zwischen dem Sein, das als solches intelligibel ist, und dem
erkennenden Intellekt. Diese Gleichung vollzieht sich beim
endlichen Intellekt dadurch, dafs letzterer von dem Sein gemessen
wird. Das Sein ist die ratio veritatis. „Scibilia", sagt der
hl. Thomas, „sunt rnensura scientiae" (S. c. G. I. c. 61). Der
geschaffene Intellekt kann als solcher nur ein bestimmtes
abgegrenztes Mafs von Wahrheit empfangen. Die begrenzenden
Faktoren sind das intelligible Sein selbst und die eigene, von
einem weisen Schöpfer begrenzte Deukkraft. Diese Erwägungen
bestimmen dem engelgleichen Lehrer das rechte Alafs der Wahrheit,

welche Objekt des menschlichen wissenschaftliehen Forschens
im weitesten Sinne sein kann.

In negativer Beziehung vermiudert deswegen der heil.
Thomas jedwede ungesunde Übertreibung in Feststellung der
Aufgabe und Bedeutung der Wissenschaft und jegliche excen-
trische Anforderung an die Spannkraft des menschlichen Geistes.
Einseitige Überschätzung der Wissenschaft ist ihm fremd. „Velle
omnes esse philosophos dementia est" (S. c. G. I. c. 4). Indem
der englische Lehrer dem menschlichen Wissen nach Extensivität
und lntensivität den von Gott gewollten und daher einzig
passenden Platz anweist, bethäligt er jene Tugend, „qua homo
considerans suum defectum se tenet in infimis secundum modum
suurn" (S. Th. 2. II. q. 161 a. 4); d. h. der hl. Lehrer bethätigt
auch hier die Tugend der Demut,1 bestätigt das tiefe Wort der
hl. Theresia: „Demut ist Wahrheit" und verleiht sich selbst und
der Wissenschaft die herrlichste Disposition zur Erkenntnis der
dem Menschen erreichbaren Wahrheit. Denn: „humilitas est
quasi quaedam dispositio ad liberum accessum hominis in spiritu
alia et divina dona" (S. Th. 2. II. q. 161 a. 5). Die studiositas,
das ernste Streben nach Wahrheit, ist dem englischen Lehrer
eine Tugend, gegen welche per excessum durch den Fehler der
curiositas gefehlt werden kann.

' Vgl. Plafsmanu, Die Lehre des hl. Thomas über die Bescheidenheit

und Demut. Paderborn 1858. S. 52 ff.



410 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

Indem solchergestalt der hl. Thomas ein unnatürliches nimis
in der Zweckbestimmung der Wissenschaft vermeidet, geht er
sicher den Mittelweg zwischen der Allwisserei des Pantheismus
und der stolzen Nichtwisserei eines vielgestaltigen Skepticismus.
Hierdurch ist auch eine feste Basis für allseitiges Erstreben und
Erfassen des rechten Mafses der Wahrheit auf natürlichem wie
übernatürlichem Gebiete in positiver Weise gegeben.

Die Pole des natürlichen menschlichen Erkenntnisgebietes
liegen für St. Thomas sehr weit auseinander, das aristotelische:
„anima est quodammodo omnia fieri" wird auch von ihm sinn-
gemäfs adaptiert. Aber die Intensivität dieses Erkennens ist
rücksichtlich der Erkenntuisobjekte keineswegs die gleiche. Das
obiectum directum et proprium für unser Erkennen bilden die
Wesenheiten der materiellen Dinge, das ens a materia sumptum.
Die Fülle des rein geistigen Seins denkt unser Intellekt nur
durch analoge Begriffe, und hinsichtlich des reinsten göttlichen
Seins begegnen wir oftmals bei St. Thomas in den verschiedensten
Variationen dem Satze: de Deo, quid sit, neseimus.

In einer eigenen Schrift hat er die Grenzen des menschlichen

Erkenntnisgebietes strenge umschrieben, nämlich in der
gedankentiefen Monographie: Opusculum in librum Boethii de
Trinitate.

Dank dieser lichten Klarheit, mit der der hl. Lehrer den
Horizont des menschlichen natürlichen Erkennens in scharfen
Linien vor sich liegen sieht, hat er auch die Grenze zwischen
Glauben und Wissen mit einzigartiger Sicherheit gezogen, und
er hält mit dem Vernunfterweise inne, wo das Glaubenslicht
allein Aufschlufs bietet. Und also verfährt er wiederum aus
Liebe zur Wahrheit und in dem apologetischen Interesse, „um
den Ungläubigen den Anlafs zum Gespötte über uns zu benehmen,
als ob wir nur blofs wegen dieser Vernunftgründe an unserem
Glauben festhielten" (S. Tb. I. q. 46. a. 2. c.).

Ein treffendes Beispiel hierfür geben des Aquinaten
Auslührungen über die Stellung des vernünftigen Denkens zur
Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung (S. Th. I. q. 46. a. 2. c.;
Opusc. de aeternitate mundi).

Ähnliches gilt von seiner Auffassung des Verhältnisses
zwischen Trinität und Vernunft. (S. Th. I. q. 32. a. 1.)

Wie der hl. Lehrer seinen Sinn für das rechte Mals der
Wahrheit durch Vermeidung jeglichen Rationalismus gegenüber
den Dogmen bethätigt, so ist er auf der anderen Seite weit
entfernt von übertriebener Dogmatisierungslust. Den apologetischen
Grund hierfür gibt er an Quaest. disp. IV. Pot. a. 1. c. „Duo



und die Gottesidee. 411

sunt vitanda: quorum unum est, ne aliquid falsum asseratur,
praeeipue quod veritati fidei contradicat: aliud est, ne quidquid
rerum aliquis esse crediderit, statim velit asserere hoc ad veri-
tatem fidei pertinere quia ab infidelibus Veritas fidei
irridetur, cum ab aliquo simplici et fideli tamquam ad fidem per-
tinens proponitur aliquod, quod certissimis documentis falsum esse
ostenditur."

Auch in Bezug auf die Wahrheiten, welche in verschiedenen
Beziehungen zumal Gegenstand des Glaubens und des
philosophischen Denkens sind, weifs der Aquinate unentwegt die Rechte
und die Kraft der Vernunft klarzulegen. Seine Beweise für
das Dasein Gottes sind hierfür ein großartiger Beleg.1

Also in Rücksicht auf das rechte Mafs der uns zugänglichen

Vernunftwahrheit verfügt der Engel der Schule über
einen unvergleichlichen Feinsinn, er zeigt hierin ein grofses in-
genium veritatis.

Dieselbe Thatsache spricht aus der Art und Weise seiner
theologischen Spekulation. Auch in Übung des „fides quaerens
intellectum" weifs er seinem Geistesfluge Zügelung zu verleihen,
er verläfst nicht leicht den sicheren Boden, den ihm die Doktrin
und Tradition der Kirche unterbreitet haben, er ist kein Freund
kühner Hypothesen und unsicherer Aufstellungen. Einen
unabweisbaren Beleg hierfür liefert uns lit Sent. dist. 1. q. 1. a. 3:
Auf die Frage: „utrum si homo non peccasset, Deus t'uisset in-
carnatus?" gibt er folgenden charakteristischen Bescheid: „Re-
spondeo dicendum, quod huius quaestionis veritatem solus ille
scire potest, qui natus et oblatus est, quia voluit. Ea eniin,
quae ex sola Dei voluntate dependent, nobis ignota sunt nisi
inquantum nobis innotescunt per auctoritatem sanctorum, quibus
Deus suam voluntatem revelavit."

Spekulative Nebelgebilde, für Originalität und Geistestiefe
gelten wollende Unklarheit, wohlfeile, ernste Studien ersetzen
sollende Geistesblitze sind unverträglich mit der Begriffsklarheit,
Bescheidenheit und Wahrheitsliebe des engelgleichen Lehrers.
In dieser Beziehung hat Ausonio Franchi, dem am Abende seines
Lebens St. Thomas ein Rettungsstern geworden, von demselben

geschrieben: „In S. Thoma nihil singulare: seu nihil, ex quo
liceat coniicere unquam ipsum sibi nimis confidere, animo

1 Wenn neuestens Dr. Müller in seiner Hroschüre: „Refortn-
katholicismus" die Gottesbeweise des hl. Thomas bemängelt, so beiGt
dies die Sonne am hellen Tage hinwpgleugnen. St. Hieronymus würde
hierin seinen Ausspruch einmal wieder bestätigt finden: „Judicare tantum
de aliis et ipsi facere nihil noverunt."



412 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

intendere, ut nova ac peregrina dicat, ut videatur inventor,
revelator, reformater."1

Trotz dieses edlen Mafshaltens befürwortet indessen unser
hl. Lehrer einen gesunden Idealismus des wissenschaftlichen
Forschens, und wie sehr er im Gegensatz zu den Modernen die
Geisteswissenschaften schätzt, bezeugt die folgende Bemerkung:
„Hagis coneupiscimu8 scire modicum de rebus honorabilibus et
altissimis, etiamsi topice et probabiliter illud sciamus, quam scire
mnltum et per certitudinem de rebus minus nobilibus" (in I.
anim. lect. 1). Dies dürfte geniigen, um darzuthun, dafs die
Tendenz des thomistischen Forschens stets auf das rechte Mals
der Wahrheit gerichtet ist.

Wenn Schiffini2 sagt: „Praesumptio est mater erroris ac
propterea, ne mens a recto veritatis tramite deerret, etiam in
iis, quae eius captum minime excedunt, ruultum admodum refert,
ut 8uam propriam agnoscat infirmitatem", so geht er nur tho-
mistische Gedankenwege und zeichnet die Entwicklung der
neueren Philosophie, welche, mit dem rechten Mal'se der
Wahrheit nicht zufrieden, schliefslich ganz um das Erbgut der
Wahrheit gekommen ist.

Wie nehmen sich gegenüber diesem Takt, diesem weisen
Mafshalten der thomistischen Spekulation aus das „intuitive Ich"
eines falschen Idealismus oder gar die Phantasmagorieen und
hochtönenden Phrasen eines Pantheismus und anderer moderner
Philosopheine und deren Schleppträger unter den katholischen
Theologen?

Im diametralen Gegensatz zu diesem Standpunkt des heil.
Lehrers steht die Kantische Philosophie mit ihrem Subjektivismus
und Apriorismus. „Wäre Kant," so bemerkt Barthelémy-St. Ililaire,
„mit Aristoteles und Thomas bekannt gewesen, so hätte er von
ihnen den Faden empfangen, an dem er aus dem Labyrinthe
rein subjektiver Vorstellungen sich hätte retten können."3 Dein
englischen Lehrer steht ja die gerade von Gott dem Menschen

zugemessene Wahrheit als heifsgeliebtes Forschensideal vor
dem reinen, durch Leidenschaft und Selbstsucht ungetrübten
Geistesblick.

Wie in Bestimmung des Zieles, so bethätigt er auch auf
dem Wege zum Ziele ein weises sapere ad sobrietatem, er strebt

1 Charakter generalis Sancti Thomae eiusque philosophiae in Ztschr.
„Divus Thomas" III, 405 sqq.

2 Principia philosophica [2] p. 398.
8 Citiert bei Hettinger, Thomas von Aquin u. die christl.

Civilisation. 1880. S. 12.



413

das rechte Mafs der Wahrheit auch mit den rechten Mitteln
an. „Die richtige Ordnung bei der Erwerbung des Wissens
heilst Methude."1 Gröfste Einfachheit und Bescheidenheit, edelste

Selbstbeschränkung sind auszeichnende Merkmale der thoinistischen
Methode. Das klassische Beispiel hierfür ist der einzigartige
Prolog zur theologischen Summa.2

Der hl. Theologe spricht an der Spitze dieses Werkes, von
dem Kardinal Manning sagt: „Das Wort: nächst der Summa des

hl. Thomas bleibe dem Geiste nur noch das Licht der Glorie,
ist nicht eine Übertreibung der Schule ; es ist Wahrheit", den bescheidenen

finis operantis der Summa aus, den Anfängern und Novizen
der Glaubenswissenschaft ein zweckdienliches Werk an die Hand
geben zu wollen. Er will alles unnütze Beiwerk beiseite lassen
und im Vertrauen auf die göttliche Hilfe den Inhalt der christlichen

Lehre breviter ac dilucide behandeln, soweit dies der
Gegenstand erlaubt. Edelster Wahrheitssinn und weises Mafs-
halten hat die Methode des hl. Thomas innerlichst durchdrungen.
Schon der äufsere Aufbau, die Fassung der Artikel in seiner
Summa theologica,8 in seinem Kommentar zum Lombarden und
seinem reifsten spekulativen Werke, den unvergleichlich tiefen
Quaestiones Disputatae, bekundet dieses ernste Streben nach dem
rechten Mafs der Wahrheit. Die tiefere Bedeutung dieses utrum
im Titel der Artikel, welches der hl. Thomas „maximis rationibus
adductu8" stets wiederkehren läfst, ist von einem der edelsten
Kommentatoren des hl. Lehrers klargelegt worden, von Sera-
phinus Capponi a Porrecta 0. Pr.4 In seinen „elucidationes
formales" zu S. Th. I. q. 1. a. 1. erklärt dieser ehrwürdige
Thomist den folgenden dreifachen Sinn dieses „utrum". „Fürs
erste soll hierdurch den Zweifeln der Gegner Genüge geleistet
werden. Der hl. Lehrer übernimmt selbst die Bolle des
Zweifelnden wie ein zweiter Johannes, der nicht in seinem eigenen

1 C omni er, System der Philosophie. III. Abteilung. S. 205.
- Çfr. die Kommentare hierzu von Cajrtan, Porrecta, Wiggers u. a.
3 Über die Methode der theologischen Summe findet sich Näheres

bei Joannes a Sto Thoma, Isagoge ad I). Thomae Theologiam (torn. I.
ed. Vives p. 188 sqq.), Brin-Jarges, Philosophia scholastica [I] I, 296
und 297. — Das System der theologischen Summa von Portmann. —
P. Berthier 0. Pr„ La Somme théologique.— Jourdain, Philosophie
de St. Thomas d'Aquin. Paris 1858. I, 180.

4 Üher diesen vorzüglichen Kommentator vgl. die neue Ausgabe des
grofsen Werkes „L'année Dominicaine", wo seine Biographie beim 2. Jan.
sich findet. Wir eitieren seine Elucidationes nach der Ausgabe von
Padua 1698.



414 Der Geuius der Schriften des hl. Thomas

Namen, sondern in dem seiner Jünger den Herrn fragen lief«:
„Bist du es, der da kommen soll?"

Hierdurch können die Argumente der Gegner bestimmt,
kurz, klar und t'est ins Auge genommen werden zum Nutzen
der Wahrheit.

Der zweite Sinn dieses „utrum" ist der Nachweis, dafs die
Glaubenswahrheiten nicht gegen die Vernunft, sondern nur über
derselben sind und dieselbe vervollkommnen.

Der dritte Sinn dieses „utrum" ist, die Gegner der Wahrheit

fester zu bekämpfen, gleichsam in ihrem eigenen Lager
aufzusuchen und ihnen ihre Waffen zu entwinden. Capponi a
Porrecta schliefst seine Ausführung mit den Worten: „Q,uis vero
sapiens Thomistica lectione instructus nesciat universa bona haec

singillatim et virtualiter coutineri sub ly ,utrum'?"
Im corpus des Artikels gewinnt der hl. Lehrer die gesuchte

Wahrheit, deren Genesis er bündig und klar aufzeigt, deren
tiefste radix sein scharfer Blick entdeckt. Wie derselbe Porrecta
bemerkt (elucid. form, in I. q. 117. a. 1.), bietet der hl. Thomas
im corpus oftmal noch viel mehr, als was der Titel des Artikels
erraten läfst, er erklärt oft erst den eigentlichen Sinn des Titels,
„aperit sensum tituli aliquo"; er begnügt sich nicht mit dem
sensus superficialis desselben, sondern er enthüllt einen tiefer
liegenden sensus intraneus. Im corpus seiner Artikel benützt
er auch gerne die Definitionen seiner von ihm hochgeschätzten
Vorarbeiter aus der Patristik und Vorscholastik, er adoptiert
gerne, die definitiones magistrales und ist stets bedacht, die
Kontinuität der Lehrentwicklung hervorzuheben und zu beachten.
Und wenn eine frühere Definition nicht vollauf den Anforderungen
der wissenschaftlichen Logik genügt, so ist der englische Lehrer
stets bestrebt, die sachliche Identität dieser Definition mit der
von ihm aufgestellten logisch richtigen Begriffsbestimmung
nachzuweisen. Ein schöner Beleg hierfür ist: in IV. Sent. dist. 4.

q. 1. a. 2, wo er in dieser Weise die Definition des Areopagiten
vom sakramentalen Charakter richtig stellt. Jedes corpus der
Artikel des hl. Thomas bekundet seinen edlen Sinn für Wahrheit,
und das mag wohl auch ein Grund gewesen sein für die
anerkennenden Worte des Papstes Johann XXII: „So viele Artikel,
so viele Wunder." „In der conclusio des corpus," bemerkt
Porrecta, der lür den architektonischen Aufbau der
theologischen Summe ein feines Verständnis bekundet, „ist implicite
et virtualiter schon die responsio auf die difficultates enthalten".
Daher kann der hl. Lehrer mit Recht sagen: „Ad primum ergo
dicendum etc." Porrecta bemerkt hier noch: „Signum namque



und die Gottesidee. 415

quod aliquid verum sit, est, quando ex illo sie descripto, de-
finito vel alias declarato obiectiones sibi adversae in contrarium
adduetae solvuntur" (Elue. form. îd I. qu. 1. a. 2). Wir ersehen
klar, wie die ganze Struktur der Artikel des hl. Thomas seine
innige Liebe zum rechten Mafse der Wahrheit deutlich
bekundet. Dazu stimmt auch der ganze Stil und die äufsere Form
der thomistischen Schriften. P. Gratry redet von einer densité
métallique der Diktion des englischen Lehrers. Vallot hat die
Bemerkung: „Personne n'est aussi précis, aussi net, aussi achevé,
aussi limpide; et s'il (se. St. Thomas) explique les choses du

ciel, c'est avec un langnage d'homme ,scribe stylo hominis'."1
Die nüchterne syllogistische Form ist lur St. Thomas ein

sicherer Wegweiser zur Wahrheit. „Sein eminent spekulativer
Geist", bemerkt Dr. Morgott,2 „hält der Phantasie und dem
Gefühle die Zügel er ist überall der scharfe nüchterne Denker,
der ernste und tiefe Theologe er liebt nicht glänzende
Bilder, sondern klare, durchsichtige Begriffe."

St. Thomas kennt nicht die wortreichen Tiraden mancher
moderner Philosophen, die sich, wie Trendelenburg einmal bemerkt,
mancher ihrer Schlüsse schämen müssen, wenn diese, in die nackte
Form des Syllogismus gefafst, ihre verkleidete Schwäche
eingestehen miifsten. Alle die soeben berührten Vorzüge der Werke
des hl. Thomas finden wir zusammengefaßt in dem schönen
Ausspruch des Papstes Innocenz VI: „S. Thomae doctrina prae
ceteris excepta canonica habet proprietatem verborum, modum
dicendorum, veritatem sententiarum."

Ein Moment in der thomistischen Methode drückt in
besonderem Grade des hl. Lehrers Bescheidenheit und Wahrheitsstreben

aus, es ist dies die dankbare Benützung und pietätvolle
Anerkennung der Leistungen früherer Zeiten auf allen Gebieten
des menschlichen Wissens. Er geht hier von dem schönen
Grundsatze aus: „Uli qui cognoscunt veritatem, conveniunt in
sua sententia, sed illi qui ignorant, dividuntur per varios er-
rores" (S. Thomas lect. 4. in cap. IV. de div. nominibus Dio-
nysii Areopagitae).

Was an Wahrheitskapital vor St. Thomas in der Menschheit
sich ansammelte, das alles fand die Beachtung des hl. Lehrers.
„Die Denkresultate der ihm vorangegangenen Jahrhunderte sind
vor ihm versammelt und die der künftigen liegen keimhaft vor
ihm. Was das vorchristliche Altertum im eifrigen Streben nach

1 Vallet, Histoire de la philosophie. S. 225.
* Morgott, Mariolugie. S. 4.



416 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

Wahrheit errungen, da» nimmt er als Eigentum der Kirche
zurück und was die grofsen Denker der Patristik, Augustin
voran, geleistet, das ist als unzertrennbares Fideikommifs der
kirchlichen Wissenschaft in seine Summa eingegangen."1 In
seiner Liebe zur Wahrheit und seiner Bescheidenheit ist der
englische Lehrer weit entfernt von der Sucht moderner
Philosophen, die Arbeit der Vergangenheit zu verachten und das

eigene Ich, bezw. eine Lieblingsidee, zum einzig richtigen
Auegangspunkte aller wahren Philosophie zu machen. So hat Baco
einseitig seine Induktion betont, Cartesius erwartete alles Heil
von seinem cogito ergo sum, Spinoza fand den Höhepunkt der
Philosophie in seinem Substanzbegrifif, und Kant meinte von
seinen „synthetischen Urteilen a priori" aus den gordischen
Knoten der Philosophie zerhauen zu können. Wie unendlich
hoch überragt diese Philosophen doch der englische Lehrer.
„Sein Geist gleicht einem Seebecken, das die von allen Seiten
zuströmenden Wasser aufnimmt und versinken läfst, was sie an
Schutt mit sich führten, und so den klaren ruhigen Spiegel
herstellt, in den sich das Blau des Himmels friedlich hineinlegt."2
Frei von allem Egoismus sammelte St. Thomas in seinem reinen
Geiste gleichwie in einem Brcnnspiegul all die Strahlen der
Wahrheit, die vor ihm die Welt durchleuchtet haben.

Der Stern aber, den der Aquinate nie aus dem Auge
verliert, ist die Lehrauktorität der hl. Kirche. Dankbarste Hingabe
an den Geist und die Lehre der hl. Kirche, der gröfste Zartsinn
für die Anschauungen dieser hl. Kirche ist ein Grundzug der
thomistischen Methode, es ist dieses zarteste sentire cum Ecclesia
für den Aquinaten etwas Selbstverständliches, gleichsam spontan
aus innerster Seele Hervorgehendes.

Der Engel der Schule hat ex professo wenig geschrieben
über die Kirche,8 aber was er geschrieben und gelegentlich über
diesen Fundamentulgegenstand geäufsert hat, dies bezeugt eine
ungemein organisch-dogmatische Auffassung vom Wesen und
Leben des mystischen Leibes Christi, eine Auffassung, der gegenüber

gar manche moderne Behandlungen dieses Gegenstandes als
diiire Skelette sich ausnehmen. Das Formalobjekt des Glaubens

1 M or got t, Geist und Natur im Menschen. I860. S. 3 u. 4.
'- Willmann, Geschichte des Idealismus. II, 456.
!1 Cf. „De sumini Pontificis auetoritate quaestiones omnes D. Thomae

in unum collectae per Joannem de Turrecremata." — Cajetani
De auetoritate Papae et Concilii Apologia. — Cajetani De Primatu
Romanae Ecclesiae (Venetiis, Ziletti. 1561). — Ferner Summa de
Ecclesia desselben Turrecremata. Aus neuerer Zeit: Bianchi, De
constitutione mouarchica Ecclesiae etc. ltomae 1870. u. a.



und die Gottesidee. 417

und folglich auch der Glaubenswissenschaft ist für den hl. Thomas:
„Veritas prima per doctrinam Ecclesiae manifestata qui
tenet ea quae sunt fidei et non assentit eis propter auctoritatem
catholicae doctrinae, non habet habitum fidei" (Quaest. disp. de
caritate q. unie. a. 13. ad 6.). Er ist von der edelsten Liebe
zur hl. Kirche beseelt: „Ecclesia intendit suis statutis fidelium
utilitati providere" (S. Th. III. q. 80. a. 10. obiect. 5.) — „im-
pium est dicere, quod Ecclesia aliquid vanum faciat" (Suppl. q.
25. a. 1. c.). Er hat eine hohe Auffassung von der Auktorität
der hl. Kirche: „Maximam auctoritatem habet Ecclesiae con-
suetudo, quae semper est in omnibus aemulanda; quia et ipsa
dourina catholicorum doctorum ab Ecclesia auctoritatem habet;
unde magis est standum consuetudini Ecclesiae quam vel auetori-
tati Augustini vel Hieronymi vel cuiusque doctoris" (Quodlib.
II, 7; cf. I. q. 32. a. 4; Quodl. III, 10).

Die höchste Ehrerbietung bringt der hl. Lehrer der
Auktorität des Papstes entgegen. Die Gewalt des Papstes ist ihm
quoddam Ecclesiae fundamentum. In seinem herrlichen Widmungsschreiben

der Catena aurea an Urban IV. spricht er seine

ganze Begeisterung für die Auktorität des hl. Stuhles aus. Man
vergleiche: de regimine prineipis I, 14; S. Th. 2. II. q. 1. a. 10.
mit Kommentar von Baiiez; in II. Sent. dist. 44 expos, textus
u. a. 0.

Immer ist der englische Lehrer ängstlich besorgt, ja stets
der Lehre und dem Geiste der hl. Kirche konform zu sein.
Immer kehren die Ausdrücke wieder: „secundum fidem catholicam"
(Pot. III. a. 4. c.), — „supposita catholicae fidei veritate" (Pot.
III. a. 14. c.) — „secundum sententiam fidei" (Verit. V. a. 10. c.)
— „sed contra est multarum Ecclesiarum usus" (S. Th. III. q.
80. a. 12. u. a. 0.). Welche innige, dankbare Anhänglichkeit
an die hl. Kirche! Wie eigentümlich nimmt sich hingegen das
Verhalten mancher moderner Theologen aus, welche so gerne
über die Lehrauktorität und über den Geist der hl. Kirche sich
hinwegsetzen, oder welche erklären, sie wollen in ihren
Forschungen sich innerhalb der Schranken der kirchlichen Lehre
halten, als ob dies für die hl. Kirche eine besondere Gnade
wäre, von einem ihrer Kinder nicht gröblich verletzt zu werden.
Diese Kälte gegenüber der Kirche ist meist von einem noch
gröfseren Mangel an Verständnis für die Schriften des hl. Thomas
begleitet.

Auch für die hl. Schrift empfindet der hl. Thomas die gröfste
Hochschätzung (vgl. In III. dist. 31. q. 1. a. 2. quaestiunc. 1.
ad 1.).

Jahrbuch für Philosophie etc. XIII. 27



418

Mit der gröbsten Pietät betrachtet und benützt unser heil.
Lehrer die hl. Väter und Lehrer der hl. Kirche. Cajetan bemerkt
deshalb mit vollem Rechte: „Doctores sacros quia summe vene-
ratus est, ideo intellecturn omnium quodammodo sortitus est"
(in 2. II. q. 148. a. 4. in fine). Selbst dort, wo St. Thomas
glaubt, anderer Ansicht sein zu müssen als der eine oder andere
Vater, verfährt er ungemein edel, wie ein schönes Beispiel aus
III. pot. a. 18. c. uns darthut: „Haec autem opinio cum fuerit
magnorum doctorum scilicet Basilii, Gregorii Nazianzeni et quorum-
dam aliorum, non est tamquam erronea reprobanda."

Auch in philosophischen Fragen benützt der hl. Thomas
in seiner Liebe einzig zur Wahrheit mit Freude und Dankbarkeit
all das, was frühere Denker an Wahrheit gefunden. Er erfüllt
hier selbst den Rat, den er in dem bekannten Brieflein einem
Novizen ans Herz legt: „Non respicias a quo audias, sed quid-
quid boni dicatur, memoriae recommenda." Seine Pietät für
Aristoteles,1 den Philosophen, ist nicht kritikloses Recipieren,
es ist praktisches Gestalten und Christianisieren desselben, das

er freilich oft stillschweigend und fast unmerklich bethätigt.
Wenn der englische Lehrer die Arbeiten früherer Philosophen
berücksichtigt, so thut er dies keineswegs blofs der Geschichte

wegen, sondern im Interesse der Wahrheit. Er erweist sich
sonder Zweifel als Gegner einer einseitig geschichtlichen
Auffassung, wie sie die anderen Philosophen vielfach pflegen. Ewig
wahr ist der Satz des Aquinaten: „Studium philosophiae non est
ad hoc, quod sciatur quid homines senserint, sed qualiter se

1 Über das Verhältnis des hl. Thomas zu Aristoteles in seinen
Kommentaren zu des letzteren Schriften dürften die nachfolgenden Quellen
Aufschlufs geben: Talamo, L'Aristotélisme dans la scolastique. p. 206.

Jourdain, La philosophie de St. ThomaB d'Aquin. I, 84 sqq. Antonii
Cittadini Faventiui Auscult. in Post. Analyt. I. fol. 24. c. 45. Brucker,
Hist, christ, philos, period. II. pars II.; torn. 2. c. 2. Barthelémy-
St. Hilaire, Phys. d'Arist. préf. p. 118. Rolfes, Dieses Jahrbuch.
IX. 1 — 33. Ludovicus deValle-Oleti Ord. Praed. sagt diesbezüglich:
„In exponendo autem literaliter Aristotelem non habuit aequalem; unde
a philosophis expositor per excellentiam nominatur." (Die Stelle ist
abgedruckt bei Victorinus Martène, Tom. VI. veterum scriptorum et monu-
mentorum § VIII. col. 549 und citiert in der neuen römischen Thomas-
ausgabe vol. I. praef. zu Perihermeneias). Aegidius Colonna (f 1316)
citiert in seinem Kommentar zu Perihermeneias den hl. Thomas immer
als den Expositor schlechthin. Sylvester Maurus sagt im prooemiurn
zu seinem gerühmten Aristoteleswerke vom hl. Thomas: „Qui quia ingenio
fuit Ari8toteli simillimus, ita Aristotelem explicat, ut non alius Aristotelem,
sed Aristoteles seipsum explicare videatur." Vgl. auch Schneid,
Aristoteles in der Scholastik, und die Artikel von Morgott (1804) und
Schütz (1877) im „Katholik".



und die Gottesidee. 419

habeat Veritas rerum" (In Arist. de coelo lib. I. lect. 22.).
Denselben Gedanken hat später Baco von Verulam ausgesprochen:
„Hoc vero magno scientiarum et Philosophiae detrimento fit, cum
studia potius sint Antiquitatis et Novitatis quam iudicia" (Nov.
org. 1. 1. p. 1. aphor. 56.). Den Grund, warum im Interesse
der Wahrheit die Geschichte der Wissenschaften zu studieren
ist, deutet der hl. Lehrer in folgender Weise an: „Per hunc
modum facta sunt additamenta in artibus, quarum a principio
aliquid modicum fuit adiuventum et postmodum per diversos
paulatim profecit in magna quantitate, quia ad quemlibet per-
tinet superaddere id, quod deficit in consideratione praedecessorum"
(In Ethic. 1. I. lect. 11).

Also keineswegs Überschätzung der Auktorität ist dem
englischen Lehrer bei Benützung früherer Arbeiten malsgebend.
Er ist nur stets bestrebt, das rechte Mafs der Wahrheit mit
den rechten Mitteln anzustreben. Damit hängt auch der Umstand
zusammen, dafs der hl. Lehrer in seinen Werken sein eigenes
Ich, seine eigene Persönlichkeit gänzlich zurückdrängt. Ausonio
Franchi sagt deshalb: „Diceres ipsum pronomina et verborum
primae personae usum fere ignorasse."1

Das bisher Gesagte läfst uns wohl auch schon einen Schlüte
auf den Charakter der Kritik und Polemik des hl. Thomas
machen. In dieser Beziehung fügen wir die folgende schöne
Stelle Benedikts XIV.2 an: „Angelicus scholarum princeps Ec-
clesiaeque doctor S. Thomas Aquinas, dum tot conscripsit num-
quam satis laudata volumina, varias necessario offendit philoso-
phorum theologorumque opiniones, quas veritate impellente
refeilere debuit. Ceteras vero tanti doctoris laudes id mirabiliter
cumulât, quod adversariorum neminem parvi pendere, vellicare
aut traducere visus sit, sed omnes officiose ac perhumaniter de-

mereri; nam si quid durius, ambiguum, obscurumve eorum dictis
subes8et, id leniter benigneque interpretando emolliebat atque
explicabat. Si autem religiouis ac fidei causa postulabat, ut eorum
sententiam exploderet ac refutaret, tanta id praestabat modestia,
ut non minorem ab iis dissentiendo quam cathoücam veritatein
asserendo laudem mereretur." Für diese schöne Charakteristik
soll nur das Folgende als Beleg dienen. Der englische Lehrer
legt in den folgenden Worten einen glänzenden Beweis ab von
seiner Wahrheitsliebe und Bescheidenheit, und er bestätigt
hierdurch unsere bisherigen Erörterungen. „Quia in eügendis opini-
onibus vol repudiandis non debet duci homo amore vel odio
introducentis opinionem, sed magis ex certitudine veritatis, ideo

1 1. c. 2 Const.: „Sollicita et provida". § 24.
27*



420 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

(licit, quod oportet amare utrosque, scilicet eos quorum opiuiouem
sequimur et eos quorum opiuiouem repudiamus. Utrique euim
studuerunt ad inquirendam veritatem et nos in hoc adiuverunt
(in XII. Metaph. lect. 9). Und selbst wenn der englische Lehrer
über manche Irrtümer in gerechte Entrüstung gerät, bleibt er
doch stets objektiv, bescheiden und milde. Wir setzen zum
Beleg hierfür den Schlufssatz seiner Schrift: „De unitate in-
tellectus contra Averroistas" hierher: „Si quis autem," also lautet
derselbe, „gloriabundus de falsi norainis scientia velit contra haec

quae scripsimus aliquid dicere; non loquatur in angulis nec coram
pueris, qui nesciuDt de causis arduis iudicare; sed contra hoc

scriptum scribat, si audet; et inveniet non solum me, qui aliorum
sum minimus, sed multos alios, qui veritatis sunt cultores, per
quos eius errori resistetur vel ignorantiae consuletur." Also
auch die Polemik und Kritik des engelgleichen Lehrers bezeugt
seine Wahrheitsliebe und grofse Bescheidenheit und zeichnet
sich hierdurch vorteilhaft aus vor so manchen Kritiken, Dupliken
und Bepliken iu der modernen wissenschaftlichen Litteratur.

Hiermit glauben wir die Ausführungen über den Genius
der Werke des hl. Thomas abschliefsen zu können.

Mit strengster Objektivität hat er stets das rechte Mafs
der Wahrheit auf natürlichem wie übernatürlichem Gebiete
erstrebt. Er hat das rechte Mafs auch mit den rechten Mitteln
erstrebt. Hierfür bürgen der Charakter seiner Methode, ferner
seine Hochschätzung der kirchlichen Auktorität, seine wahrheitsliebende

Pietät gegen frühere wissenschaftliche Leistungen und
endlich die ruhig-objektive Art seiner Kritik und Polemik. Durch
sein weises Mafshalten und seinen litterarischen Takt hat der
engelgleiche Lehrer seine grofsartigen Leistungen erzielt. Er
war sich stets seines Zieles bewuGt, daher seine Sicherheit und
Klarkeit, mit der er die schwierigsten Probleme löst. Dieses
weise Mafshalten hat dem eugelgleichen Lehrer es auch erspart,
in späteren Werken vieles seiner früheren Arbeiten widerrufen
zu müssen. Ereilich in Kleinigkeiten hat er sich in der Summa
präciser gefafst als wie z. B. in seinem Sentenzenkommentar,
aber das ist keine eigentliche Retraktion. Porrecta bemerkt zu
S. Th. 2. II. q. 1. a. 8.: „Ergo D. Thomas in summa hic fuit
doctior semetipso in III. dist. 25. q. 1. a. 2. ad 10. absque
tarnen sui ipsius retractione." Und in seinen Elucidationes form,
zu S. Th. 2. II. q. 1. a. 4.: „Ecce quod dicta in summa
declarant dicta alibi." Man vergleiche mit dieser Identität der
thomistischen Lehre in allen seinen Werken z. B. die Geschichte
der philosophischen Thätigkeit Schellings.



und die Gottesidee. 421

Im weiteren Verfolge werden wir sehen, wie der geschilderte

Genius der thomistischen Schriften von der Gottesidee
bedingt und getragen ist.

IL
Edle Begeisterung tiir ihren heiligen Lehrer ist der charakteristische

Zug, den wir an all den grofsen wahren Schülern des
hl. Thomas von Aquin bemerken, von Capreolus, Banez, Xantes
Mariales bis herab zu Zigliara und Gonzalez. Diese edle
Hingabe an den englischen Lehrer wird .fürs erste in der Kongeni-
alität und Seelenverwandtschaft der Schüler mit ihrem
unvergleichlichen Lehrer begründet sein. Wird ja z. B. Cajetau von
Altamura1 ein „alter Thomas" genannt und der grofse Thomist
Joannes a Sto. Thoma von Arnu als „Aquinatis intelligibilis
imago" gefeiert. Ähnlichkeit erzeugt Liebe. Wohl keine Schule
hatte eine so erhabene Geschichte wie die des hl. Thomas.

Besonders aber mag fürs zweite auf diese Thomisten
anziehend gewirkt haben das, was wir im ersten Teile „Genius
der Schriften des hl. Thomas" genannt haben. Dieses edle
Wahrheitsstreben, diese Bescheidenheit in Methode, Kritik und
Polemik, dieses Ebenmafs und diese milde Schönheit, die aus
allen Werken des Aquinaten wiederstrahlt, all dies übt auf einen
ideal angelegten Geist einen überwältigenden Heiz aus. Es
weckt diese Anziehungskraft eine hehre Geistesfreude, welche
um so nachhaltiger die Seele höher stimmt, als diese Freude sich
auf etwas bezieht, was von Gott kommt und Gottes Geschenk ist
(cfr. S. Th. 2. II. q. 28. a. 1. ad 3.).

Denn dieser Genius der Schriften des hl. Thomas ist eine
Wirkung der erhabenen Gottesidee, welche dein grofsen Geiste
des Aquinaten Licht und Leben spendete. Der Gottesgedanke
ist es, welcher den Schriften des „Heiligsten der Gelehrten und
Gelehrtesten der Heiligen" diese unvergleichliche Weihe und
Buhe, diesen Frieden verleiht. Wo Gott ist, da ist Buhe,
Ordnung und edle Harmonie. Mit einem Worte: die tieferfafste
Idee von Gott ist der Erklärungsgrund für all die Eigenschaften,
welche den Genius der Schriften des hl. Thomas bilden, die
Gottesidee ist der Mittelpunkt der thomistischen Spekulation.
Hierin gründet die Fruchtbarkeit und die Ewigkeit der
thomistischen Gedanken.

1 Elogium Cardinalis Caietani ah Ambrosio de Altamura compositum:
Jahrbuch für Phil. u. spei;. Theol. VIII, 120.



422

„Was ist Gott?" so fragt St. Thomas im zarten Alter von
fünf Jahren seine staunenden Lehrer auf Montecassico; „was ist
Gott?" das ist der Lebensgedanke, das Lebens- und Lieblingsproblem

des hochbegnadeten hl. Thomas. „Was ist Gott?" diese

Frage begegnet uns am Anfang der thomistiechen Forschung
und bildet deren irdischen Abschlufs. Die Idee Gottes1 ist der
Centraigegenstand der Werke des hl. Thomas, die Idee Gottes
ist der letzte Grund, um den Genius der thomistischen Schriften
zu verstehen.

Sollte diese unsere Thesis im vollsten Wahrheitslichte
erscheinen, dann miifsten wir einen Blick thun können in die edle
Seele des hl. Lehrers und Zug für Zug betrachten können die
Wirkung des erhabenen Gottesgedankens auf des Engels der
Schule empfänglichen Geist in den Stunden ernstester theologischer
Spekulation geradeso wie in den seligen Zeiten mystischer
Kontemplation und erdenmöglicher Gottvereinigung. Zuerst wollen
wir den Inhalt der Thomistischen Schriften im Verhältnis zu des

Aquinaten Gottesbegriff kurz darlegen, um sodann den
bestimmenden Einfiuf8 dieser Gottesidee auf den Genius der Werke
des hl. Lehrers klar zu legen. Der Gottesbegriff ist für das
Denken der gröfsten Geister aller Zeiten von eminentester
Bedeutung gewesen. „Der Kern von Piatos Philosophie ist die
Gotteslehre."2 Bei Aristoteles gipfelt die metaphysische Forschung
in der Gotteserkenntnis, bei Leibnitz3 ist der Gottesbegriff Mittelpunkt

der ganzen Philosophie, er bezeichnet selbst den Gottesbegriff

als Quelle und Princip jeglicher Wissenschaft.
Wird es bei St. Thomas, der Piatos und des Stagiriten

Wahrheit in sich birgt und dem Leibnitz sein Bestes dankt,
anders sein? Dr. Haffner sagt so schön:4 „Die Energie, mit
welcher Thomas die Erforschung der Wahrheit auf ihr

' Die Gotteslehre des hl. Thomas ist auf das gründlichste behandelt
worden durch seine Kommentatoren Joannes a Sto. Thoma, Godoy, Ferre
u. s. w. In neuerer Zeit handeln hierüber: D'Ercole, II Teismo filo-
sofica cristiano con ispeeiale riguardo a S. Tommaso. Torino 1881. —
De Jorio, Dissertatio philosophies de Deo secundum S. Thomae Aqu.
doctrinam contra Pantheismum transcendentalem Hegeiii. Tiferni Tili.
1887. — Delitzsch, Kritische Darstellung der Gotteslehre des Thomas
von Aquino. Leipzig 1870.

2 Gommer, Die immerwährende Philosophie. Wien 1899. S. 57.
Über die Gottesidee als die leitende Idee der griechischen Philosophie
handelt: Otten, Einleitung in die Geschichte der Philosophie.

" Glöckner, Der Gottesbegriff bei Leibnitz in der „Zeitschrift
für exakte Philosophie" von Otto Flügel. Bd. XVI, 1—65.

JIIaffner, Grundlinien der Geschichte der Philosophie. Mainz
1881. S. 567.



42a

letztes Ziel — auf Gott — hinleitet, und die lichtvolle Schärfe,
mit, der er alles aus diesem höchsten Princip erklärt, gibt seinem

Lehrsystem eine sichere einheitliche Grundlage, wie kein anderes

vor ihm und nach ihm sie besitzt."
An der Schwelle seines reifsten Werkes, der theologischen

Summa (S. Th. I. q. 1. a. 7. c.) spricht er den Satz aus, der
in gewissem Sinne den Grundplan seiner sämtlichen Schriften
darstellt: ,,Deus est subiectum huius scientiae. Omnia pertractantur
in sacra doctrina sub ratione Dei, vel quia sunt ipse Deus vel

quia habent ordinem ad Deum ut ad principium et finem." Der
Thomist Joannes a Sto. Thoma bemerkt über das Verhältnis der
Gottesidee zur theologischen Summa die folgenden Worte:1 „Igitur
Divus Thomas iuxta hanc triplicem considerationem Dei causantis,
scilicet ut principium eff'ectivum, ut beatitudo finalizans, ut Sal-

vator reparans, divisit totam doctrinam Suramae Theologiae, ut
patet in initio 2. quaest. I. partis." Die nämliche hehre Gottesidee,

um die alles sich gruppiert und eint, ist meisterhaft der
Summa contra gentes zu Grunde gelegt, derselbe hehre trini-
tarische Gesichtspunkt läfst sich unschwer aus dem einzig schönen

Compendium theologiae und den den Höhepunkt thomistischer
Geistesschärfe bildenden Quaestiones disputatae ersehen.

Und wenn der hl. Lehrer die Schriften des hl. Paulus, der
noch als Erdenpilger in den dritten Himmel entrückt ward,
erklärt, so ist es wieder der Gedanke Gottes, den er mit Wärme
hervorkehrt; und wenn der Geist des Engels der Schule sich
sympathisch hingezogen fühlt zu dem Engel der hl. Apostel,
zu St. Johannes, dann ist es wiederum die Gottesidee, deren
grofsartige Entwicklung durch den Lieblingsjünger des Herrn
unser hl. Lehrer in seinem schönen Kommentar herrlich
gezeichnet hat.

Der Gottesgedanke verleiht gar manchem opusculum des

Aquinaten eine überirdische Schönheit, die Gottesidee ist es, die
er bei Dionysius dem Areopagiten aufgreift und in seinem
gedankentiefen Kommentar zu „de divinis nominibus" mit dem
Scharfsinn des Metaphysikers und der Wärme des Mystikers zumal
zum Ausdrucke bringt. Die ratio Dei verläfst den hl. Thomas
auch nicht im Fluge metaphysischer Spekulation und vielfach
erdwärts deutender aristotelischer Studien. Das Sein der Dinge
ist ihm nur verständlich in Hinordnnng zum göttlichen Sein, und

1 Joannes a Sto. Thoma, Isagogo ad D. Tliomae Theologian).
Cursus theolog. (ed. Vives) p. 191. Über die Gottesidee in der
theologischen Summa vgl. Willmann, Geschichte des Idealismus.
Braunschweig 1896. II, 473—74.



424 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

die transcendentalen Eigenschaften des Seins, die Einheit, Wahrheit,

Güte und Schönheit sind für St. Thomas nur Abglanz der
Attribute Gottes. Die Ursächlichkeit und Thätigkeit des Ge-

schöpftichen führt ihn alleweg zur Erstursache. Wenn Antoninus
Beginaldus1 die Strahlen thomistischer Weisheit gleichsam in
drei Brennpunkte sammeln will, dann sieht er sich immer wieder
von St. Thomas auf die erhabene Gottesidee zurückgeführt.
Fürwahr, der Inhalt der thomistischen Werke ist wesentlich von
der Idee Gottes bedingt, gegeben und geleitet, der Charakter
der thomistischen Schriften in Bezug auf deren Inhalt ist als
ein eminent theocentrischer zu bezeichnen. Es ist deswegen
schon im voraus die Annahme naheliegend, dal's auch der Genius
der thomistischen Schriften sich aus der von St. Thomas so tief
erfafsten Gottesidee herleitet.

Cajetan spricht folgenden Gedanken aus:2 „Wie der Mensch
in verschiedener Weise betrachtet werden kann, so auch Gott.
Deus potest considerari ut altissima causa potest etiam
considérai'! ut sapiens, bonus, iustus potest etiam
considerari ut ens, ut actus Ante omnes autem hos modos

potest considerari Deus secundum suam propriam quidditatem.
Haec enim est prima secundum naturam cognitio omnium et
ftindamentum ceterarum et hanc quidditatem eircumloquimur
deitatis nomine." Und gerade die Frage nach dem Wesen Gottes
in dem von Cajetan umschriebenen Sinne und die dem hl. Thomas
in dieser Frage eigentümliche Auffassung bieten uns den Schlüssel
zum tieferen Verständnis des Genius seiner Werke.

Man kann in doppeltem Sinne vom Wesen Gottes reden, im
physischen und im metaphysischen Sinne. Die physische
Wesenheit Gottes ist nach den Worten Mancinis:8 „Cumulus
omnium perfectionum, quae inter se identificantur et in Deo con-
stituunt esse divinum." Von der metaphysischen Wesenheit in
Gott reden wir insofern, als „in essentia divina consideratur
peculiaris gradus perfectionis, qui est ilia realitas, quae primum
in ea concipitur et est origo et radix omnium aliorum attribu-
torum, quae in Deo inveniuntur."4

Die essentia physica Gottes ist Gegenstand von S. Th. I. q.
3—12 und S. c. G. 1. I. In der Behandlung der Eigenschaften

1 Antoninus Reginaldus, 0. P., Doctrinae 1). Thomae Aqu. Tria
Principia. (Neuausgabe.) Paris 1878.

2 Cajetan us, Comment, in S. Th. I. q. 1. a. 7.
a Mancini, Elementa Philosophiae ad ment. D. Thomae Aqu.

Romae 1898. II, 367.
4 Ibidem.



und die Gottesidee. 425

Gottes redet der englische Lehrer eine grol'sartige Sprache, er
weifs die erhabenen Gedanken des Areopagiten mit logischer
Klarheit zu durchdringen. Er versteht es, über die unendliche
Fülle der Vollkommenheiten eines unendlich einfachen Gottes
in unvergleichlich einfacher, jedoch eine Fülle tiefster Gedanken
bergeuder Weise zu reden. Welche Gedankentiefe liegt z. B.
nicht in den folgenden Sätzen des hl. Thomas: „Deus est maxime
unus" (S. Th. I. q. 11. a. 4. c.). Deus est „super omnia existens,
quod est principium omnium et remotum ab omnibus" (S. Th.
1. q. 13. a. 8.). — „Oportet quod omnes nobilitates omnium crea-
turarum inveniantur in I)eo nobilissimo, modo et sine aliqua
imperfections" (in L Sent. dist. 2. q. 1. a. 2. sol.). — Deus est
,,1'ons et principium totius esse et veritatis" (S. Th. 1. q. 12. a.
8. ad 4.). „Dens est summum bonum simpliciter et non solum
in aliquo genere vel ordine rerum" (S. Th. I. q. 6. a. 2.). Die
erhabene Auffassung von den unendlichen Eigenschaften der
göttlichen Majestät durchdringt und erhebt die Werke des
hl. Thomas.

Was ist nun die Auffassung des hl. Lehrers von der
metaphysischen Wesenheit Gottes, und inwiefern ist
diese Gottesidee des Aquinaten Quelle und Grund für
den Genius seiner Schriften?

Der engelgleiche Lehrer sagt so tief: „Tuus intellectus
dicitur scire de aliquo quid est, quando définit ipsum, id est
quando concipit aliquam formam de ipsa re, quae per omnia ipsi
rei respondet" (Quaest. disp. de Verit. q. 2. a. 2. ad 9.).
Hieraus ergibt sich von selbst, dafs im eigentlichen Sinne von
einer Erfassung der metaphysischen Wesenheit Gottes nicht die
Bede sein kann, sondern nur im analogen Sinne, insofern gerade
ein Attribut Gottes zu seinen anderen Eigenschaften in ähnlichem
Verhältnisse stehend aufgefafst wird wie die metaphysische
Wesenheit zu den anderen Bealitäten an den unserem Denken
zugänglichen Naturdingen. In Eestimmung dieser höchsten
Vollkommenheit, dieses constitutivum metaphysicum gehen die Theologen

verschiedene Wege.
Die Nominalisten bestimmen die essentia metaphysica Gottes

in der als Einheit gedachten Fülle aller göttlichen Vollkommenheiten,

die Scotisten und auch Lessius1 finden dieselbe in der
sogenannten radikalen Unendlichkeit.

Bedeutende Theologen wie Capreolus, Banez, Molina, Gotti,

1 L. Lessius, De perfectionibus moribusque divinis, cap. 1. liber I.
Paris 1881.



426 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

Toletus, Franzelin und die meisten neueren Autoren entscheiden
sich für die A sei tat.

Andere Theologen und Philosophen, darunter hervorragende
Thomisten, finden das metaphysische Wesen Gottes konstituiert
durch den gradus intellectivus, die Intellektualität und Geistigkeit

Gottes. Diese Theologen scheiden sich in zwei Richtungen.
Die einen, darunter Joannes a Sto. Thoma, die Salmanticenser,
Gonet, Billuart und in allerneuester Zeit Mancini verstehen
hierunter die intellectio actualis. Die anderen fassen als Wesens-
kon8titutiv Gottes das intelligere radicale oder die immaterialitas
in sumrno. So die hervorragenden Thomisten Vincentius Ferre
0. Pr. und Peter Godoy 0. Pr., welche vorzügliche Kommentare
zur Gotteslehre des hl. Thomas geschrieben haben.1

Zur Kritik dieser Ansichten sei bemerkt, dafs die nomina-
listische und scotistische Auffassung offensichtlich die metaphysische
und physische Wesenheit nicht auseinanderhält. Was die Stellung
der anderen Ansichten zu St. Thomas anlangt, so stehen zu
Gunsten der A s ei tat viele Thomastexte.

„Essentia Dei non est aliud quam esse eius" (S. Thomas,
De ente et essentia, c. 6.). Diese Thesis hat Cajetan in seinem
wertvollen Kommentare zu diesem Erstlingswerk des Aquinaten
lichtvoll erklärt. Für Cajetan liegt in der Aseität die Wurzel
aller anderen göttlichen Vollkommenheiten und folglich auch
des constitutivum metaphysicum Gottes: „Id, cui convenit esse
secundum totam virtutem seu potestatem ipsius esse, nulla
perfections seu nobilitate essendi caret sic répugnât, quod
id habeat esse secundum totam amplitudinem suam et aliqua
perfectione essendi careat. Deus habet eas (sc. omnes perfectiones)
indistincte unitas in suo esse simplicissimo." Mit der ihm eigenen
metaphysischen Schärfe bringt der klassische Kommentator die
Aseität mit der absoluten Identität von Wesenheit und Dasein
in Beziehung: „Ideo existentia est de conceptu quidditatis rei,
quia res illa est purum esse: ideo autem res illa est purum esse,
quia non est ad genus aliquod limitata: ideo autem res illa non
est ad genus limitata, quia est idem cum sua existentia. Hier
begegnen sich Cajetan und einige neuere Thomisten, z. B.
P. Feldner2 und P. Norbert del Prado.3 Für die Aseität als

1 Vincentius Ferre, Hisp., 0. Praed., Oommentaria scholastics
in I. partem Summae D. Thomae. 2 tomi. Osnabr. 1680 sq. — Pet. de
Godoy, 0. Pr., Opera theol. in D. Thomae Summam. 7 vol., darunter
3 vol. in I. partem. Venet. 1686.

2 G. Feldner, Die sogenannte Aseität Gottes als konstitutives
Princip seiner Wesenheit: dieses Jahrbuch VII, 421.

" P. del Prado hat itn Divus Thomas, Jahrg. 1898, hierüber in



und die Gottesidee. 427

Wesenskonstitutiv Gottes sprechen bei St. Thomas noch andere
Texte, z. B. S. Th. I. q. 13. a. 11.; S. c. G. I, 25. Als eine

Hauptstelle wird für die Aseität noch die folgende citiert : „Ex
hoc quod est ipstim esse per se subsistens, oportet quod totam
perfectionem essendi in re contineat" (S. Th. I. q. 4. a. 2.).

Wenn gegen die Aseität, z. B. von Mancini,1 eingewendet
wird, dafs dieselbe etwas Transcendentales und in allen
Eigenschaften Hervortretendes sei, so könnte man hingegen bemerken,
dafs die metaphysische Wesenheit ein Ding zunächst von anderen
Dingen unterscheidet. Das Wesen selber äufsert sieh indes mehr
oder minder in allen nichtwesentlichen Seinsbestimmungen und

Thätigkeiten, deren radix sie ist.
Auch diezweite Ansicht, welche das metaphysische

Wesenskonstitutiv Gottes in der höchsten In teilektualitiit bestimmt,
hat in ihrer zweifachen Auffassung gute Gründe und gute Thomastexte

für sich.
Für die intellectio actualis wird der Umstand aufgeführt,

dafs das höchste und erhabenste Attribut in Gott als die
Quelle der anderen Vollkommenheiten zu denken sei, und dafs
dieser Charakter der Hoheit und Erhabenheit dem intelligere
eigen sei. Fernerhin ist sonder Zweifel diejenige Gottesidee
die wahrste und im eminentesten Sinne metaphysische, die Gott
von sich selbst hat. Hier hat der hl. Thomas den schönen Satz:
„Conceptio perfecte repraesentans Deum est Verbum incaruatum"
(in I. Sent. dist. 2. q. 1. ä. 3.). Dieses „Verbum perfecte
exprimées Patrem" (de verit. q. 4. a. 4.) hat die Offenbarung uns
zunächst unter dem Gesichtspunkte absoluter Intellektualität
gezeigt. „Quia (Deus) non cognoscit se per aliquam speciem
nisi per essentiam, quia immo et ipsum intelligere est eius
essentia, sapientia Dei habitus esse non potest, sed est ipsa
Dei essentia Quia ergo divina sapientia lux dicitur, prout
in puro actu cognitionis consistit (lucis autem manifestatio splendor
ipsius est ab ea procédons) convenienter et Verbum divinae
sapientiae splendor lucis nominatur" (S. c. q. IV, 12).

mehreren Aufsätzen sehr gründlich gehandelt (vol. VI, 374—379, 405—410,
507—513). Er betont hier den realen Unterschied zwischen Weson und
Dasein in den Kreaturen als Ilauptunterscheidungsnioment der letzteren
von Gott. Dafs der hl. Thomas thatsächlich einen realen Unterschied
zwischen Wesen und Dasein im Geschöpflichen gelehrt hat, ist auch
zugegeben von Kardinal Pallavicini S. J.: „Est familiaris (sc. ista sententia)
S. Thomae, quam il le tamquam certain et fundamentalem assurait" (de
Deo cap. 3). Ähnlich äufsern sich Ivard. Toletus S. J. (Enarr. in Summ,
theol. S. Thornae I. q. 3. a. 3.).

1 A. a. 0. S. 368.



428 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

St. Thomas deutet auch auf die absolute Intellektualität
Gottes als constitutivum metaphysicum Gottes hin, wenn er zur
Bezeichnung der Wesenheit Gottes sich des Ausdruckes „lux"
bedient, z. B. „Divina essentia, quae est actus purus, est ipsa
lux" (in Paulum I. Tim. cap. 6.). Hier spricht der englische
Lehrer die Sprache der Hauptträger der philosophia perennis
auch in der Heidenwelt.1

Ferner ist das als das Höchste in Gott und folglich als
sein metaphysisches Wesenskonstitutiv zu erachten, was der
letzte Grund unseres Unvermögens, mit natürlichen Kräften
Gottes Wesen zu schauen, ist. Dieser letzte Grund ist sicherlich

die absolute Geistigkeit Gottes, zu der jedwede geschaffene
Denkkraft wie „das Auge der Nachteule zum Sonnenlichte sich
verhält". Die Folge davon ist, dafs durch die Gnade insofern
dieses natürliche Unvermögen behoben wird, als göttliches Licht
in die Seele ausgegossen wird und ein höheres „esse spirituale"
das „esse naturale" durchdringt, erhebt und vergeistigt und so
den geschaffenen Geist zum himmlischen, dem Selbstbegreifen
Gottes in gewissem Sinne konnaturalen Gottesschauen befähigt.
All dies scheint auf die absolute Geistigkeit als auf die letzte
Wurzel göttlichen Lebens und göttlicher Vollkommenheit
hinzudeuten. Als Thomastexte werden unter anderen hierfür citiert:
S. Th. I. q. 13. a. 10.; a. 11. ad 1.; S. Th. I. q. 14. a. 4.;
ferner in 1. Sent. dist. 19. q. 2. a. 1. ad 1., wo St. Thomas
sagt, dafs „essentia divina secundum intellectum sit prius quam
esse suum et esse prius quam aeternitas". — Die unmittelbar
vorhergehenden Erwägungen scheinen mutandis mutatis auch den

Theologen zu gute zu kommen, welche im „intelligere
radicale" oder „in summo immaterialitatis" das metaphysische Wesen
Gottes finden. Auch diese Theologen können sich auf gute
Gründe und gute Thomasstellen berufen.

Roselli sagt:2 „Essentia cuiusvis rei ilia dicitur, quae prima
in unaquaque re eoncipitur quaequae radix est ceterarum per-
fectionuin illius rei eamque ab omni alia re distinguit." Nun
ist aber die immaterialitas bezw. materialitas das fundamentum
divisionis rücksichtlich der geschaffenen Dinge, und das
Verhältnis zur Materie bestimmt das Sein und Werden der Dinge.
Das Grundgesetz: „Quanto forma est nobilior, tanto magis do-
minatur materiae corporali et minus ei immergitur et magis sua
operatione vol virtute excedit earn" (S. Th. I. q. 16. a. 1.) liegt

1 Com m er, System der Philosophie. 3. Abteilg. S. 41.
2 Salvator M. Roselli, Summa philosophica. Romae 1782. vol.

III. p. 612.



und die Gottesidee. 429

der Ordnung des geschaffenen Seins vom unorganischen Körper
bis hinauf zum Engel zu Grunde und bezeugt die herrliche
Harmonie und Hierarchie der Naturordnung. Hoheit und
Erhabenheit der Form, des Wesens, und Grad der Iramaterialität
stehen zu einander im geraden Verhältnisse.

Ist es nun unserem analogischen Denken verwehrt, dieses

Grundgesetz per viam eminentiae auf das Sein Gottes anzuwenden
und bei ihm die höchste, alle Vollkommenheit begründende
Realität mit der absolutesten, jede Zusammengesetzlheit und
Bestimmung ausschliefsenden Immaterialität zu identifizieren? Durch
diese analogische Übertragung des alle geschaffenen Seinsformen
trennenden und gliedernden Hauptgesichtspunktes der Immaterialität

auf Gott, das oberste Princip dieser Ordnung, würde im
tiefsten und eminentesten Sinne sich bewahrheiten das aristotelische

Axiom: „Propter quod unumquodque tale, et illud magis.''
Die absolute Immaterialität Gottes als dessen Wesenskonstitutiv
unterscheidet fürs erste Gott unendlich von den Geschöpfen und
bietet fürs zweite den Grund für die Thätigkeit, besonders für
die absolute Erkenntnis Gottes. „Cum Dens est in sumino im-
materialitatis", damit begründet der englische Lehrer häufig die
unendliche Wissenschaft Gottes.

Es ist ja ein stehendes Princip bei St. Thomas, dafs jede
Thätigkeit (hier die actualis intelleetio Dei) ein Princip (hier das

intelligere radicale) voraussetze. Wenn eingewendet wird, dafs
hiermit Princip und Thätigkeit in das Verhältnis von Potenz und
Akt gesetzt würden und so in Gottes Wesen Potenzialität
eingeführt würde, so sei bemerkt, dafs die absolute Immaterialität
als solche jegliche Potenzialität ausschliefse. Da aufserdem
diesbezüglich unsere Auffassung eine analogische ist, so kann hier
ebensowenig von einer Potenzialität in Gott die Rede sein, wie
bei Besprechung des physischen Wesens Gottes von einer
wirklichen Zusammengesetztheit in Gott die Rede ist. Der gemeinsame

Boden der quaestio 33. S. Th. I. des hl. Thomas macht
diese falsitas in der Ausdrucksweise zu einer scheinbaren.

Nachdem wir solchergestalt die Hanptansichten über das

metaphysische Wesen gruppiert haben, tritt an uns die Forderung,
an der Hand des hl. Thomas eine Wahl zu treffen, um den

Einflufs der Ihomistischen Gottesidee auf den Genius seiner
Schriften nachweisen zu können. Dieser Zweck sowie die
vergleichende Kritik der verschiedenen Auffassungen legen es uns
nahe, dem von Kardinal Zigliara1 eingeschlagenen Vermitllungswege

1 Zigliara, Summa philosophica [8]. II. p. 406.



430 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

zu folgen. Dieser grofse Kenner des hl. Thomas geht von dem

doppelten Wege unserer Gotteserkenntnis aus. Auf dem einen

aposterioristischen Wege kommen wir zu Gott als dem ens
a se, das alle Vollkommenheiten im eminentesten Sinne in sich
befafst. Auf dem anderen aprioristischen Wege vergleichen
wir die göttlichen Wesensattribute unter sich und bestimmen
dasjenige als das constitutivum metaphysicum, das am aktuellsten,
reinsten und vollkommensten die göttliche Wesenheit darstellt,
und aus dem die anderen göttlichen Vollkommenheiten hervor-
fliefsen. „Quibus positis mihi videtur dici posse quod, si agitur
de constitutivo Dei metaphysico prouti a posteriori, secundum

principium causalitatis, infertur et concipitur primitus de Deo,
aseitas debeat haberi ut tale constitutivum si
vero sermo sit de constitutivo actualiori et determination,
secundum quod repetitur ex demonstrationibus a priori, supremus
intelligendi gradus potest dici constitutivum metaphysicum
divinae essentiae."1

Im Anschlufs hieran sei bemerkt, dafs der erstere aposteri-
oristische Weg der der philosophischen Gotteserkenntnis ist, und
dafs bei St. Thomas die Aseität als göttliches Wesenskonstitutiv
insofern erscheint, als dieselbe den Zielpunkt seiner
Gottesbeweise bildet. Der zweite aprioristische Weg ist der der
spekulativen Theologie, ist der des durch das Glaubenslicht
erleuchteten Geistes. Es ist dies, wie der englische Lehrer so
schön und tief bemerkt, eine Gotteserkenntnis „secundum moduin
ipsorum divinorurn, ut ipsa divina secundum seipsa capiautur"
(in Boeth. de Trinit. q. 2. a. 2.). Im Lichte der Offenbarung
scheint uns das Höchste und Innerste in Gott doch das unendliche

Geistsein zu sein. Darauf weisen uns hin die Dogmen
über das innertrinitarische Leben Gottes, die Lehre von der
heiligmachenden Gnade als Teilnahme an Gottes Natur und Leben.2

Wenn der hl. Thomas als Theologe „res divinas considérât
propter seipsas" (in Boeth. de Trinit. q. 5. a. 4.), und wenn er
daB Wesen Gottes mit Glaubensthatsachen in Beziehung bringt,
so betont er stets das Geistsein Gottes. Die gedankeutiefe
Schrift: „In Boethium de Trinitate" ist hierfür ein schätzenswertes

Zeugnis. Hiermit dürften die Aseität und die intellectio

1 Zigliara, 1. c.
2 Gonet legt in seinem Clypeus thomisticus bei Besprechung von

S. Th. 1. II. q. 110. a. 4. dar, dafs die heiligmacbende Gnade insofern
am göttlichen Wesen als eminentem Princip der Selbsterkenntnis und
Selbstliebe Gottes formaliter partieipiere, insofern dieselbe „radix intelligendi

et amandi Deum, ut in eo est," ist.



und die Gottesidee. 431

actualis als göttliche Wesenskonstitutive miteinander vereinbart
sein. Implicite ist hierdurch auch das intelligere radicale oder
die immaterialitas in summo mit der Aseität in Ausgleich gesetzt.
Ja die dritte Ansicht (intelligere radicale) steht in gewissem
Sinne vermittelnd zwischen den beiden anderen Auffassungen.

Dieses alleB vorausgesetzt, können wir nunmehr die Hauptthese

unserer gesamten Ausführungen also präcisieren und
formulieren:

Die grofsartige Auffassung des hl. Thoraas von der
Aseität, von der höchsten aktuellsten Erkenntnis Gottes
und der unendlichen Immaterialität des göttlichen Seins,
mit einem Worte: des Aquinaten erhabene Gottesidee hat
den nachhaltigsten Einflufs auf den Genius seiner Schriften
ausgeübt.

Hier bewahrheitet sich im eminenten Sinne das aristotelische
Axiom: „Intellectus speculativus extensione fit practicus."

A. Aseität Gottes und der Genius der Werke des
hl. Thomas.

Gott ist ein ens a se, er besitzt alle Fülle des Seins, er
allein ist unbedingtes, absolutes Sein, ihm gegenüber ist das
kreatürliche Sein mehr ein Schatten des Seins denn wirkliches
Sein: „potius umbra entis quam ens".

Der englische Lehrer hat in grofsartiger Weise schon in seiner
Monographie: „De ente et essentia" gezeigt, dafs das göttliche
Sein „per ipsam puritatem est esse distinctum ab omni esse," er
hat dargethan, dafs das göttliche Sein mit nichten sei „illud esse
universale, quo qnaelibet res formaliter est".1 Hiermit ist der
Pantheismus in seinem tiefsten Grunde vernichtet. Gott allein
ist voraussetzungsloses Sein. Des Menschen Sein und Denken
als voraussetzungslos betrachten, ist ein frevles Beginnen gleich
dem Lucifers am Anfang der Zeiten. Golt ist ens a se, diese
Aseität ist allen seinen Eigenschaften aufgeprägt, diese Aseität
ist besonders dem göttlichen Erkennen eigen. Denn das göttliche

Erkennen hat den Erkenntnisgrund in sich selbst, das

Formalprincip des göttlichen Erkennens ist die göttliche Wesenheit

selbst.
Kardinal Gotti2 sagt so schön: „Deswegen, weil die

Geschöpfe kein esse a se sind, deshalb haben sie auch nicht alle

1 Vgl. die Erklärung Sylvesters von Ferrara zu S. c. G. I, 26. Die
einschlägige Lehre des hl. Thomas ist durch das Vaticanum dogmatisiert
worden (Sess. III. cp. 1. can. 4.).

1 Card. Gotti, 0. Pr., Tbeologia scholastico-dogmatica. torn. 2.
q. 3. dub. 3. § 2.



432 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

Vollkommenheiten weder extensive noch intensive. Gott aber
hat deswegen alle Vollkommenheiten extensive und intensive,
weil er ist ,ens a se'."

Dieser aus der Aseität sich herleitende Gesichtspunkt ist
für St. Thomas eiu Hauptmotiv seiner tiefen Bescheidenheit und
Mäfsigung gewesen. Wie Gott durch und durch ens a se ist,
so ist der Mensch durch und durch ens ab alio, ein ens a Deo.
Hier der tiefste Grund für die Aufserung der hl. Teresa:
„Demut ist Wahrheit." Gott ist Quelle alles Seins, er ist
„causa quaedam profundens totum ens et omnes eius differen-
tias" (in periherm. 1. I. lect. 14.). Des Menschen Sein ist nach
der Lehre des hl. Thomas ein mitgeteiltes, ein esse participatuin
ao receptum. Des Menschen Denken ist eine Teiluahme am
göttlichen Denken: „Nihil est aliud ratio naturalis hominis nisi
refulgentia divinae claritatis in nobis" (S. Thorn, in ps. 36.).
Particeps kommt von partem capere ; ein Teil, ein Moment wird
mitgeteilt, die anderen Momente nicht.

Wenn man den menschlichen Erkenntnisakt als solchen
ins Auge fafst, so ist in demselben sicherlich eine imago des

göttlichen Geistes zu finden: „Virtus intellectuals creaturae
lumen quoddam intelligibile dicitur quasi a prima luce derivatum"
(S. Th. I. q. 12. a. 2. c.).

Aber es treten uns sofort zwei grol'se Unterscheidungsmomente

entgegen, welche den menschlichen Intellekt in
unendlichen Abstand vom göttlichen Intellekt stellen und unseren
Geist zum Geiste Gottes im Verhältnisse der analogia proportio-
nalitatis erscheinen lassen.

Während nämlich dem göttlichen Denken absolute Aseität
eignet, ist das menschliche Denken bestimmt und begrenzt durch
das Objekt: „Cognitio intellectiva aliquo modo a sensitiva
exordium suinit" (S. Th. I. 85. a. 3). Als entitativer vitaler
Akt gefafst, hat das menschliche Denken Potenzialität zu eigen:
„Secundo oportet considerare quod intellectus noster de potentia
ad actum procedit" (ibid). Hiermit ist die Eigenschaft des menschlichen

Denkens als eines diskursiven Denkens begründet und
zugleich ein factum per accidens unseres Denkens ermöglicht.

Der tiefste Grund der Potenzialität des menschlichen
Erkennens liegt im Geschaffensein aus nichts, diesem absoluten
Gegensatz zur Aseität. Der hl. Bonaventura bemerkt hierüber:
„Proprietates quae insunt creaturae ratione eius, quod est ex
nihilo, non sunt positiones, sed defectus et tales sunt
vanitas, instabilitas, vertibilitas" (In I. Sent. d. 8. p. 1. a. 2.

q. 2. ad 7. et 8.).



und die Gottesidee. 433

Was aber an unserem Sein, Denken und Thun an Realität
und Vollkommenheit sich findet, ist Gottes Werk: „Colligitur
quod Deus unicuique intimus, sicut esse proprium rei est inti-
mum ipsi rei, quae nec incipere nec durare posset nisi per
operationem Dei, per quam suo operi coniungitur, ut in eo sit"
(S. Thomas in I. Sent. d. 37. q. 1. a. 1.).

Auch der menschliche Erkenntnisakt in seinem Werden und
seinem Ziele hängt von Gott ab. Von Gott ist unsere Erkenntnispotenz,

sie ist „quaedam participata similitudo luminis increati,
in quo continentur rationes aeternae" (S. Th. I. q. 84. a. 5.). Gott
wirkt ferner concursu physico mit zum Zustandekommen des
menschlichen Erkenntnisaktes. Dieses Mitwirken Gottes wird
dem Akte entsprechend sein, und hiernach dürften die von
Ebaghs u. a. im ontologistischen Sinne gedeuteten Thomasstellen
zu beurteilen sein. Der englische Lehrer ist sich vollauf bewufst
der absoluten Abhängigkeit des menschlichen Denkens von Gott,
und er anerkennt in Demut und Dankbarkeit die Notwendigkeit
göttlicher Mitwirkung und Beihilfe zum menschlichen Denken,
wobei er sicher die Scylla des Traditionalismus und die Charybdis
des Ontologismus vermeidet. Solchergestalt erklärt sich aus
der tiefen und allseitigen Auffassung der göttlichen Aseität durch
den englischen Lehrer der Genius seiner Werke: diese tiefe
Demut, diese Mäfsigung und Bescheidenheit, dieses dankbare
Hinnehmen der göttlichen Hilfe, die sich besonders durch
die Offenbarung, die hl. Schrift und das kirchliche Lehramt uns
darbietet. Schliefsen wir diesen Punkt mit der schönen Stelle
des Aquinaten: „Ita universa creatura divinae gubernationi sub-
iicitur, sicut instrumenta subiiciuntur gubernationi artificis
Sic in omni cognitione veritatis indiget mens humana divina
operatione; sed in naturaliter cognitis non indiget nova luce, sed
solo motu et directione eius; in aliis autem etiam nova illustra-
tione" (In Boeth. de Trinit. q. 1. a. 1.).

B. Die Auffassung des hl. Thomas von der intel-
lectio aetualis Dei und der Genius seiner Schriften.

Gott ist Geist, absoluter Geist. Bei Gott ist Erkennendes,
Erkenntnismedium und Erkenntnisakt absolut identisch. Das

göttliche Erkennen ist actus actualissimus.
„Spiritus est Deus" (Joh. 4, 24). Diese Definition von Gott,

die der Sohn Gottes selbst gegeben, läfst sich durch herrliche
Thomastexte erklären. In seinem geistvollen Kommentare zu
Isajas (cap. 10) schreibt der englische Lehrer: „Deus noster
dicitur igni. Primo, quia subtilis, et quantum ad hoc primo
dicitur subtilis quantum ad substantiam, quia dicitur Spiritus."

Jahrbuch für Philosophie etc. XIII, 28



434 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

Joh. 4, 24: „Spiritus est Deus." Secundo quantum ad scientiaui,
quia penetrabilis. Hebr. 4, 12: „Vivus est sermo Dei et efficax et
penetrabilior omni gladio ancipite." Tertio quantum ad appa-1
rentiam, quia invisibilis. Job 28, 20: „Unde ergo sapientia?
Abscondita est ab oculis omnium viventium Secundo (sc.
Deus dicitur igni) quia lucidus Primo quia manifestât, quantum
ad intellectual. Psalm. 85, 10: „In lumine tuo videbimus luraen."
Secundo, quia delectat quantum ad affectum tertio quia
dirigit quantum ad actum."

Gott ist die absolute Wahrheit, Deus est Veritas. Wahrheit

und Geist stehen in innigster Beziehung zu einander. Sehr
schön sagt der hl. Thomas (S. Th. I. q. 16. a. 5.): „Die Wahrheit
findet sich im Intellekte, insofern dieser die Dinge erkennt, so
wie sie wirklich sind. Die Wahrheit findet sich in den Dingen,
insofern dieselben ein Sein besitzen, das genau dem Intellekt
entspricht. Beides findet sich zuhöehst in Gott. Denn sein
Sein ist nicht nur seinem Intellekte konform, sondern es ist
dasselbe identisch mit seinem Erkennen. Und Gottes Erkennen
ist Mals und Grund jedweden anderen Seins und Erkennens.
Hieraus folgt, dafs in Gott nicht blofs Wahrheit ist, sondern
dais Gott selbst die höchste und erste Wahrheit ist. Gott ist
die reinste, höchste und erste Wahrheit."

Gott ist aber nicht blofs selbst die unendliche Wahrheit,
er ist auch Grund und Quelle aller Wahrheit in allen Ordnungen.
Mit der ihm eigenen, an den tiefen Blick der Engel mahnenden
prägnanten Weise drückt St. Thomas diese Eundamentalthatsaehe
so schön aus: „Veritates intellectae fundantur autem in ipsa
prima veritate sicut in causa universali contentiva omnis veritatis"
(S. c. G. II, 84). Dieser Satz des hl. Thomas führt sich zurück
auf das aristotelische Axiom: „Sicut est dispositio rerum in esse,
ita et in veritate" (II. met. text. com. 4.). Die Dinge haben

von Gott ihr Sein, die Dinge haben von Gott auch ihre Erkennbarkeit.

„Omnes res sunt verae una veritate scilicet Dei sicut
principio effectivo et exemplari, sed multis formaliter" (Inhalt
von S. Th. I. q. 16. a. 6. c.). „Fere totius philosophiae con-
sideratio ad Dei cognitionem ordinatur" (S. c. G. I, 4.; cfr.
Verit. q. 1. a. 4. et 5.).

Hier zeigt sich so recht der theocentrische Charakter der
thomistischen Philosophie und Theologie, hier liegt ein tiefer
Grund für den Einflufs der Gottesidee auf den Genius der
Werke des hl. Thomas, der in edelster, reinster Wahrheitsliebe
und Objektivität sich äufsert. Hier ist die tiefste Wurzel des

Gegensatzes zwischen St. Thomas, der demütig von Gott die



und die Gottesidee. 435

Wahrheit erwartete und so Grofses leistete, und zwischen dem
modernen Apriorismus und Subjektivismus, der stolz die Menschenvernunft

zum höchsten autonomen Wahrheitsgrund erheben will
und schmählich in Materialismus und Skepticismus endigen mufs.
Gott ist die höchste Wahrheit. Wer dies leugnet, wird auch

um jede endliche Wahrheit des Geistes kommen.
„Spiritus est Deus", Gott ist ein Geist und als solcher auch

unendlich schön, unendliche Schönheit. In dem von Uccelli
aufgefundenen Autograph des hl. Thomas: De bono et pulchro
(Comm. in Dionys, de divinis nominibus cap. 4. lect. 5.) sagt
der engelgleiche Lehrer: „Dicendum est, quod pulchritudo est
in Deo, et est summa et prima pulchritudo, a qua emanat
natura pulchritudinis in omnibus pulchris, quae est forma pulchrorum;
sicut dictum est de natura cognitionis supra. Est enim sua
pulchritudo, et haec est conditio primi agentis, quod agat per
suam essentiam, sed exemplariter in aliis." Er nennt mit dem

Areopagiten Gott das „supersubstantiale pulchrum". „Perhibet
in se eminenter pulchritudinem, quae est fontana causa exem-
plaris et effectiva omnis pulchri" (ibid.).

Gott ist die unendliche Schönheit1 und Wahrheit. Diese
zwei Momente verbinden sich zu innigst mit der erhabenen
Auffassung des hl. Thomas von der absoluten Intellektualität
Gottes.

Gott ist Wahrheit und Schönheit, aller Wahrheit und
Schönheit Urquell. Wenn des englischen Lehrers
wahrheitsuchender Geist mit solcher Liebe die endliche Wahrheit erforscht
und den Gedanken eines Aristoteles nachgeht in Erforschung
des Seins der Geschöpfe von der reinen Intelligenz bis hinab
zurThätigkeit der niedersten Organismen und zu den mechanischen
Gesetzen der anorganischen Naturkörper, wenn des Aquinaten
engelreiner Geist schon an den Strahlen endlicher geschaffener

1 Über die Schönheit Gottes und überhaupt über die Lehre des
hl. Thomas vom Schönen: Yallet, L'idée du beau dans la philosophie
de Saint Thomas d'Aquiu [2], Paris 1887. p. 240 ff. Gommer, System
der Philosophie. 3. Abt. S. 63 ff. Ferner J. Molsdorf, Die Idee des
Schönen in der Weltgestaltung des Thomas von Aquino. Jena 1891.
Gaborit, Le beau dans la nature et dans les arts. Paris 1885. Delmas
S. J., Ontologia generalis. Paris 1896 (Schlufskapitel). Alb. Jansen,
De pulchro in der Zeitschrift „Divus Thomas", vol. IV, 151 sqq. Gründliches

Studium der thomistischen Principien in dieser Materie, besonders
eingehendes Studium des citierten gedankentiefeu opusculum dürfte viel
beitragen zur Klärung und Vertiefung der Ansichten über das Kunst-
schöne und so prmcipienlosem Subjektivismus und substanzloser
Schönrederei auf besagtem Gebiete nutzreich entgegenwirken.

28*



436 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

Wahrheit und Schönheit sich innigst freut, wie viel mehr wird
sein Geist sich gesehnt haben nach der Erkenntnis der ewigen
unerschafFenen Schönheit und Wahrheit. Und in diesem Sehnen
nach Gotteserkenntnis treten zwei Gefühle beim englischen Lehrer
sich scheinbar feindselig gegenüber. Das erste ist ausgedrückt
in dem Satze: De Deo, quid sit, scire non possumus. Das
zweite Gefühl ist gekennzeichnet in den Worten: „Ultima per-
fectio intellectus humani est per coniunctionem ad Deum, qui
est principium creationis animae et illuminationis eius" (S. Th.
I. II. q. 3. a. 7. ad 2.). „De Deo, quid sit, scire non
possumus": Gott ist so grofs, so wahr, so schön, dafs auch nur ein
schwaches Fiinklein von Gottes Sein und Leben den geschaffeneu
Geist aufs höchste und reinste erfreut. Die ganze Gröfse, das
Wesen Gottes entzieht sich, wiewohl an sich absolut erkennbar,
dem natürlichen Erkennen der geschaffenen Intelligenz. Welches
Glück, welche Seligkeit, durch die Gnade und Glorie zur
Anschauung des Wesens Gottes zu gelangen! Hier liegt ein
Anhaltspunkt, um den Genius der thomistischen Schriften zu
verstehen. Wie die Auffassung von der Aseität Gottes in
St. Thomas edelste Demut und Bescheidenheit erzeugt, so
verursacht seine Auffassung von der unendlichen Intelligenz, Wahrheit

und Schönheit Gottes erhabenste Wahrheitsliebe und heifsestes
W ahrheits8ehnen.

Grofsartig ist die Lehre des hl. Thomas von der
Unbegreiflichkeit Gottes: „Intellectus dicitur scire de aliquo quid sit,
quando définit ipsum, id est quando concipit aliquam formaui de

ipsa re, quae per omnia ipsi rei respondet. Jam autem ex dictis
patet, quod quidquid intellectus noster de Deo concipit, est de-
ficiens a repraesentatione eius; et ideo quid est ipsius Dei semper
nobis occultum remanet; et haec est summa cognitio, quam de

ipso in statu viae habere possumus, ut cognoscamus Deum esse

supra omne id, quod cogitamus de eo" (Verit. q. 2. a. 1.
ad 9.). In seiner tiefsinnigen Erklärung zu Dionys, de div. no-
minibus c. 1. lect. 1. sagt er: „Convenit ipsi, scilicet Deo soli attri-
buere supersubstantialem scientiam ignorantiae supersubstantiali-
tatis i. e. supersubstantialitatis ignorant'.ae: quae quidem super-
substantialitas non est ignorata propter aliquem suum defectum,
sed propter suum excessum."

In seinem Kommentar zu III. Sent. d. 35. q. 2. a. 2. sol. 2. :

„in hoc perficitur cognitio humana secundum statum viae, ut
intelligamus Deum ab omnibus separatum supra omnia esse." Ibid,
ad 1.: „Umbra, quae in statu viae in intellectu nostro est, nos
impedit, utin divinam essentiam mentis oculos defigere uequeainus."



und die Gottesidee. 437

Die herrliche Auffassung des englischen Lehrers von der Un-
begreifliehkeit Gottes mufste auf den Genius seiner Schriften
Einfluf8 üben.

Gerade der Umstand, dafs Gott so grofs, so überwesentlich
und unbegreifbar ist, entflammt die Sehnsucht des hl. Thomas
nach der von Gott durch Natur, Gnade und Glorie dem Menschen
in Zeit und Ewigkeit möglich gemachten Gotteserkenntnis. Der
geringste Strahl von Gotteserkenntnis gilt ihm mehr als alle
Erdenweisheit. Wir verstehen dieses Wahrheitsstreben des

englischen Lehrers, wenn wir bei ihm lesen : „De üeo cogno-
scimus, quia est et quod causa aliorum est et aliis supereminens
et ab omnibus remotus: et hoc est ultimum et perfectissimum
nostrae cognitionis in hac vita" (S. c. G. III, 49). Zum
Verständnisse dieser Stelle diene die folgende Stelle des klassischen
Kommentators zur philosophischen Summa: „Quantitas cognitionis
dupliciter attendi potest. Secundum obiecta scilicet et secundum
efficaciam actus circa obiectum: quod ergo inquit summum gradum
humanae cognitionis esse Deum cognoscere, intelligendum est
quantum ad obiectum ; non autem quantum ad efficaciam actus"
{Ferrariens. in I, 4).

Den Ausgleich zwischen den oben geschilderten, sich
widerstreitenden Gefühlen, insofern der Aquinate einerseits demütig
vor der Unbegreiflichkeit der göttlichen Majestät sich beugt und
anderseits von heiliger Sehnsucht Gott zu erkenuen verzehrt
wird, den Ausgleich zwischen diesen beiden Gegensätzen bilden
die folgenden herrlichen Worte unserers heiligen Lehrers: „Propter
hoc etiam cognoscitur Dens per cognitionem nostram, quia quid-
quid in nostra cognitione cadit, accipimus ut ab eo adductuni;
et iterum cognoscitur per ignorantiam nostram, inquantum scilicet
hoc ipsum est Deum cognoscere, quod nos seimus nos ignorare
de Deo quid sit" (S. Thom. de div. nominibus c. 7. 1. 4.).

Den Weg, den St. Thomas in seinem Verlangen nach
Gotteserkenntnis einschlägt, hat er uns so lichtvoll gezeigt in seinem
Kommentar zu I. Timoth. cap. 6. lect. 3. Vollauf überzeugt,
dafs für die Kreatur es absolute Unmöglichkeit ist, Gott ganz
und gar zu begreifen, ist der englische Lehrer von dem heifsesten
Verlangen beseelt, Gott durch den durch das Gnadenlicht
erhellten Intellekt wenigstens zu ergreifen und im Himmel ewig
zu schauen. Er schliefst deswegen seine Darlegungen an
besagter Stelle mit den Worten: „Ergo accedamus ad eura (seil.
Deum) cognoscendum hic per gratiam, in futuro per gloriara."

Die Überzeugung davon, dafs das göttliche Wesen unserem
natürlichen Erkennen nicht erreichbar ist, diese Überzeugung



438 Der Genius der Schriften des h). XhomaH

einerseits und sein Durst nach Gotteserkenntnis anderseits ver
anlassen ihn, all die Mittel, welche ihn Gott näher bringen, voll
Dankbarkeit hinzunehmen und im weitesten Umfange zu
benutzen.

„Christi humanitas via est, qua ad divinitatem pervenitur"
(8. Thom. compend. theol. cap. 2.). Christus ist auch für St.
Thomas der Weg zur Gotteserkenntnis gewesen, Christus ist
für St. Thomas Wahrheit, Weg und Leben gewesen, Christus
seiner menschlichen Natur nach ist für St. Thomas der schönste
Spiegel göttlicher Wahrheit und göttlicher Schönheit. Gewifs
wird St. Thomas von der übernatürlichen Schönheit Jesu Christi
geradeso gedacht haben wie der hl. Augustin, der da schreibt:
„Pulcher in coelo, pulcher in terra; pulcher in utero, pulcher in
manibus parentum; pulcher in miraçulis, pulcher in flagellis;
pulcher invitans ad vitam, pulcher non eurans mortem; pulcher
deponens animam, pulcher recipiens; pulcher in ligno, pulcher
in sepulcro, pulcher in coelo" (S. Aug. Enarr. in ps. 44.). Durch
Christus ist uns Gnade und Wahrheit geworden in seiner Kirche;
welche da der in Zeit und Raum fortlebende Christus ist. Wie
glücklich fühlte sich St. Thomas, den heifsen Durst nach
Gotteserkenntnis stillen zu können mit den Wassern des hl. Glaubens.
In seiner Expositio devotissima in Symbolum Apost. sagt er:
„Nullus philosophorum ante adventum Christi cum toto conatu
tantum scire de Deo potuit, quantum post adventum Christi seit
vetula per fidem."

Wie hoch stand ihm nicht die Auktorität des sich
offenbarenden Gottes: „Auctoritas divina praevalet etiam rationi hu-

manae multo magis quam auctoritas alieuius philosophi praevaleret
alicui debili rationi, quam aliquis puer induceret" (S. Thom. in
VIII. Physic, lect. 3.). „Was ist Gott?" dieses heifse
Verlangen nach Gott liels St. Thomas stets wachsen in der Liebe
Gottes, da ja der Grad der einstigen visio beatifica im Himmel
von der Intensivität der Caritas auf Erden abhängt, und da schon
hienieden die Liebe uns das rechte Verständnis für den lieben
Gott gibt: „connaturalitas ad res divinas fit per caritatem, quae
quidem unit nos Deo" (S. Th. 2. II. q. 45. a. 2. c.). — „Ubi
amor, ibi oculus" (in III. Sent. d. 35. q. 1. a. 2.). „Was ist
Gott?" dieses heifse Verlangen nach Gott liefs St. Thomas gar
hoch schätzen die Gaben des hl. Geistes, besonders die Gabe
der Weisheit und des Verstandes: „Sapientia importât quandam
rectitudinem iudicii secundum rationes divinas" (S. Th. 2. II.
q. 45. a. 2.).



und die Gottesidee. 439

„Dona Spiritus sancti/' bemerkt der Thomist Javellus,1 „per-
ficiunt omnes animae vires, ut débité Deo primo Motori subdantur
et in ipsurn ordinentur."

„Was ist Gott?" Dieses heilse Verlangen nach
Gotteserkenntnis spornte St. Thomas an, heilig und engelrein zu leben;
„selig sind, die reinen Herzens sind; denn sie werden Gott
anschauen." „Sancti, qui habent cor repletum iuBtitia, vident ex-
cellentius quam alii, qui vident per effectus corporales; quanto
enim effectus sunt propinquiores, tanto Deus magis cognoscitur
per illos" (S. Thom. in Matth, c. 5. lect. 1.).

Was ist Gott?" Dieses inbrünstige Verlangen, Gott zu
erkennen, hat St. Thomas jene tiefe Demut eingefföfst, die zu
Gott führt: „Humilitas facit hominein capacem Dei" (S. Thom.
in Matth, c. 11.).

„Was ist Gott?" Dieses inbrünstige Verlangen nach Gott
hat den englischen Lehrer hingezogen zum eucharistischen
Heiland und den Doctor Angelicus auch zum Doctor Eucharisticus
gemacht.

Das sind in Kürze die Wirkungen, welche des Aquinaten
Auffassung von der absoluten Intellektualität Gottes hervorgebracht
hat. In dieser Weise findet der Genius seiner Schriften,
besonders seine Objektivität und sein Wahrheitsdurst die letzte
Erklärung. Wie unendlich hoch und erhaben steht doch St. Thomas
da über dem modernen Materialismus, dessen Wesen der heil.
Lehrer in seiner herrlichen Schrift: „De pluralitate formarum"
also gekennzeichnet hat: „Quod non est sensibile, ipsi iudicant
universaliter non esse; et sie iudicant, ipsi loquuntur et non aliter."
Hiermit sehen wir uns hinübergeleitet auf unseren dritten und
letzten Punkt, auf die:

G. Auffassung des hl. Thomas von der lramateri-
alität Gottes in ihrem Einflüsse auf den Genius der
thomisti sehen Schriften.

Das unendlich erhabene Geistesleben Gottes gründet nach
der Lehre des hl. Thomas in der absoluten Immaterialität Gottes
— immaterialitas in sumrao. Der Grad der Immaterialität ist
der Grad der Geistigkeit. Je unabhängiger ein Wesen ist von
den materiellen Principien, desto intensiver und extensiver ist
sein geistiges Können.

1 Chry.s. Javelli 0. Praed., Philosophise christ, de Septem donis.
P. 4. c. 1. Über die Gaben des hl. GeiBtes hat ungemein tief und schön
geschrieben Joannes a Sto. Thoma 0. Pr., Cursus theol. in 2. II.
q. 68-70.



440 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

„Patet igitur, quod immaterialitas alicuius rei est ratio quod
sit cognoseitiva et secundum modum immaterialitatis est modus
cognitionis. Unde cum Deus sit in summo immaterialitatis, se-

quitur quod ipse sit in summo cognitionis" (S. Th. I. q. 14. a. 1.).
Hier spricht unser hl. Lehrer auch wieder Gedanken aus, die
wahre Angelpunkte seines Systems sind, und die demnach auch
auf den Genius seiner Werke den wirksamsten Einflufs ausüben.
„Immunitas a materia est causa intellectualitatis" (Oompend. theol.
c. 28.). Die Erkenntniskraft steht mit dem Freisein von der
Materie in geradem Verhältnisse. Damit ist einerseits wiederum
die unendliche Geistigkeit, weil Immaterialität, Gottes anerkannt,
anderseits ist auch die Erkenntniskraft und das Erkenntnisgebiet
des Menschen hierdurch scharf umschrieben. Der Geist ist es,
der ein Wesen aus dem eigenen Ich heraustreten läfst und all
die Dinge des Welltalls in sich zu einem idealen Sein und Leben
aufnehmen läfst; und je höher, je reiner der Geist ist, desto
tiefgehender und weitgehender ist sein Erkenntnisgebiet, desto
einfacher und umfassender ist sein Erkenntnisakt. Im Menschenwesen

aber ist der Geist in seinem Fluge gehemmt durch die
Materie. Diese vom Schöpfer gesetzte Thatsache anerkennt der
hl. Thomas in der schönen Stelle; „Cum anima humana sit
ultima in ordine substantiarnm intellectivaruin, minime participât
de virtute intellectiva; et sicut ipsa quidem secundum naturam
est actus corporis, eius autem intellectiva potentia non est actus
organi corporalis, ita habet naturalem aptitudinem ad cognoscendum
corporalium et sensibilium veritatem, quae sunt minus cognosci-
bilia secundum suam naturam propter eorum materialitatem, sed
tarnen cognosci possunt per abstractionem sensibilium a phantas-
matibus. — Et quia hic modus cognoscendi veritatem convenit
naturae humanae animae secundum quod est forma talis corporis"
(II. Metaph. lect. 1.).

Der hl. Thomas anerkennt nicht blol's theoretisch den

objektiv gegebenen Charakter des menschlichen Erkennens, auch

praktisch wahrt er stets diesen Gesichtspunkt. Er bethätigt im
besten Sinne die Mahnung der hl. Schrift; „Altiora te ne quae-
sieris" (Eccl. 3, 22). Diese Stelle findet ja auch durch den
hl. Thomas die schöne Erklärung: „lila dicuntur altiora homine,

quae capacitatem eius excedunt, non quae sunt digniora secundum

naturam; quia his, quae sunt digniora, quanto magis homo ser-
vato suo modo intendit, tanto magis proficit. Sed etiam in
minimis considerandis, dum aliquis modum suae capacitatis excedit,
de facili incidit in errorem" (In Boeth. de Trinit. q. 2. a. 1. ad 1.;
efr. S. Th. I. q. 1. a. 1. ad 1.).



und die Gottesidee. 441

Aus diesen Anschauungen des hl. Thomas ergibt sich die
Natürlichkeit und Einfachheit und Klarheit seiner Methode, hieraus

ergibt sich das Bestreben, die höchsten Wahrheiten der
spekulativen Theologie durch sinnliche Bilder und Analogieen
dem menschlichen Verständnisse näher zu bringen (ct'r. S. Th.
1. q. 1. a. 9. und prol. in I. Sent. a. 5.), hieraus resultiert die
Konkordanz der thomistischen Lehre mit den Anschauungen des

gesunden Menschenverstandes. Wenn der geniale spanische
Philosoph Baline8 sagt: „Wenn ich, um Philosoph zu sein, den
Menschen ausziehen müfste, so möchte ich immerdar Mensch
bleiben", so spricht hier ganz der Schüler des hl. Thomas, der
den Genius der Schriften seines hl. Lehrers erfafst hat. Vallet
schreibt also:1 „Aquinas noster ita sensum communem sequitur,
ut nonnisi illius responsa videatur interpretari; atque ita ratio-
nibus rerum et causis delectatur, ut acutissimum metaphysicum
se esse praebeat. Quocirea philosophia eius non est nisi sensus
communis in seipsum reffectens et ad scientiae altitudinem fir-
mitatemque erectus." In welchem Gegensatze erscheint hier
St. Thomas nicht zu den Aufstellungen und Phantasmagorieen
der modernen Philosophen über das menschliche Denken! Die
moderne Philosophie weist vielfach dem menschlichen Denken
unnatürliche Wege und dichtet demselben Möglichkeiten an,
die dasselbe keinesfalls hat. Selbstredend läl'st sich das menschliche

Denken diese Vergewaltigung nicht gefallen und geht nicht
die von einer falschen Erkenntnistheorie gezeigten Wege. Die
Folge davon ist, dafs dem Denken das Wahrheitsziel
weggeleugnet wird — vollständiger Skepticismus. Ganz anders verfährt
St. Thomas. Er spricht dem menschlichen Denken die Stelle
zu, die demselben von Gott angewiesen ist, er tafst theoretisch
und praktisch unsere Vernunft als menschliche, der Menschennatur

entsprechende auf, und auf diesem Fundamente denkt sein
Geist erhabene Gedanken und kommt zu Gott.

Die moderne Philosophie dichtet der menschlichen Vernunlt
göttliche Attribute an und kommt schliefslich zum Darwinismus
und Nihilismus.

Diese Erwägungen knüpfen sich von selbst an die Besprechung
der Auffassung des hl. Thomas von der Immaterialität Gottes in
ihrem Einflufs auf den Genius seiner Schriften. Es ergeben sich
hieraus für den englischen Lehrer auch noch andere Konsequenzen.
Grundlegend für dieselben ist die folgende Stelle: „Naturalis
mentis humanae intuitus pondéré corruptibilis corporis aggravatus

1 Vallet, Praelect. philos. I, prooemium.



442

in primae veritatis luce, ex qua omnia sunt facile cognoscibilia,
defigi non potest" (in Boeth. de Trinit. prol.). Es gilt auch für
das Erkennen das folgende auf alles endliche Geschehen
anwendbare Axiom des hl. Thomas: „Nulla actio potest diu durare
in summo" (S. Th. 2. II. q. 180. a. 8. ad 2.). Diese
Erwägungen hatten für den hl. Thomas eine doppelte Konsequenz.

In negativer Beziehung suchte er in seiner edlen Wahrheitsliebe

die den Intellekt beengenden Wirkungen der Materie zu

paralysieren. Daher rührt seine Liebe zur Reinheit, seine Liebe
zur Abtötung, daher rührt sein Bestreben, stets die Leidenschaften
und Stimmungen des Gemütslebens niederzuhalten. Denn gerade
in den Leidenschaften sieht er eine Hauptquelle des menschlichen
Irrens. Diese Leidenschaftslosigkeit verlieh dem englischen Lehrer
jene strengste Objektivität, die vereinigt mit gröfster Bescheidenheit,

Mäfsignng in Kritik und Polemik und im Bunde mit reinster
Wahrheitsliebe als Genius all seiner Schriften sich darstellt.

In positiver Beziehung waren die eben berührten
Eigenschaften des menschlichen Denkens für St. Thomas Anlafs und

Ansporn, in theologischen Fragen mit heiliger Begeisterung der
Stimme der göttlichen Offenbarung, des kirchlichen Lehramtes,
der hl. Schrift und der Väter zu lauschen, in philosophischen
Fragen aber die Wahrheitsstrahlen der philosophia perennis in
edler Dankbarkeit zu sammeln und zu einigen.

Die berührten Eigenschaften des menschlichen Denkens sind
für den englischen Lehrer Grund zur Milde und Nachsicht in
Kritik und Polemik. Er spricht dies selbst an einer Stelle also

aus: „Unde in hoc opere, ubi est materia dit'ficilis, sensum hu-
manae naturae excedens, magis debet auetori venia dari, si non
ad perfectam certitudinem quaestionem deducat" (in Boeth. de
Trinit. prooemii textus et explanatio).

Hiermit sind wir am Schlüsse unserer Darlegungen
angelangt. Wir haben gesehen, wie der Genius der Schriften des
hl. Thomas von seiner grofsartigen Gottesidee verursacht ist.
Seine Auffassung von Gottes A sei tat erfüllt ihn mit gröfster
Demut und mit dem lebendigen Bewufstsein absoluter Abhängigkeit
von Gott, welche Empfindungen sich in seinen Werken
widerspiegeln.

Des hl. Thomas tiefe Auffassung von Gottes absolutester
Intellektualität, von Gottes Wahrheit und Schönheit flöfst
ihm jene edle Wahrheitsliebe, jenes heil'se Wahrheitssehnen, jene
hochherzige Objektivität ein, die das Gepräge seiner unverwelk-
lichen Schriften sind. Des hl. Thomas hohe Auffassung von
Gottes reinster Immaterialität ist für den engelgleichen



und die Gottesidee. 443

Lehrer Beweggrund, alle die natürlichen und übernatürlichen Mittel
und Quellen der Wahrheit in schöner Dankbarkeit auszunützen.

„Was ist Gott?" so hat der fünfjährige Thomas, „durch
göttlichen Instinkt getrieben" (Wilh. v. Thoceo), gefragt. Und
er ist dieser Frage so erfolgreich nachgegangen, dafs der noch
nicht fünfzigjährige Thomas aus des Heilandes Munde das einzigartige

Lob hören durfte: „Du hast gut von mir geschrieben.
Thomas! Welchen Lohn verlangst du?" Derjenige, dem der
Gottesgedauke immerdar die Sonne der Wahrheit und Weisheit
gewesen, konnte hierauf nichts anderes antworten als : „Keinen
anderen Lohn als dich, o Gott!" Dieser Gottesgedanke lebte
itn Herzen des Aquinaten so mächtig, dafs derselbe nach poetischem
Ausdrucke rang und denselben in unvergleichlicher Weise fand
in den eucharistisehen Gesängen des hl. Thomas. Der eucha-
ristische Gott ist das Thema dieser Hochgesänge unseres heil.
Dichters: „Der Sänger dieses Hymnus," sagt Dr. Willmann,1 „ist
derselbe hl. Thomas, dessen Sinnen, Forschen und Schauen von
dem Gedanken bewegt wird, die Sinnenwelt durchsichtig zu
machen auf ihr gedankliches Innere hin und dieses wieder nach
der darin waltenden Gotteskraft zu erkennen." Und auch
hier in dieser heiligen Poesie erzeugt der Gottesgedanke
denselben Genius, den seine wissenschaftlichen Werke an sich
haben. „Hier ein Inhalt," so schreibt P. Albert Weil's,2 „der
an Schwierigkeit und Tiefe seinesgleichen nicht hat, und dabei
eine Darstellung, die nicht durchsichtiger sein könnte, nüchtern
und doch warm, ja glühend, eine Ruhe atmend, welche an die
Heiligen von Fra Angelico mahnt, und dazu eine Sprache, so
natürlich, dafs jeder glaubt, es müsse so sein, und so einfach,
dafs alle meinen, sie könnten es auch so machen."

Der Gottesgedanke ist es, der gar manche Arbeit des Aquinaten

mit einem Gebete abschliefst, (cfr. Schlufs der expositio in
Boeth.de hebdomadibus); der Gottesgedanke ist es, was so manche
heilige Seele, einen hl. Aloysius und Philippus Neri, so sehr zu
Thomas hinzog ; der Gottesgedanke ist es endlich auch, von dem
jeder lebhaft durchdrungen sein soll, der den Inhalt und den
Genius der Werke des hl. Thomas in heiliger Freude erfassen
will. Der edle P. Lancicius S. J. behauptete deshalb, die Weisheit

des Aquinaten werde eher von solchen verstanden, die mit
Herz und Gemüt an die Lektüre seiner Werke gingen, als von
denjenigen, die ihn mit kaltem Verstände studierten.

1 Will man il, Geschichte des Idealismus. III, 856.
- Alb. Weil's, Apologie des Christentums. III [3], 970.



444 Die psychologisch-ethische Seite der Lehre

Wir schliefsen mit einem jener grofsen Principien des heil.
Thomas, die wahre Lichtquellen und Lichtströme zu nennen sind.
Der englische Lehrer sagt also: „Quaelibet res perficitur per
hoc, quod subditur suo superiori" (S. Th. 2. II. q. 81. a. 7.).
St. Thomas ist so grofs geworden, weil er ganz vom
Grottesgedanken getragen war, seine Werke haben eine die Zeiten
überragende Bedeutung bekommen dadurch, dafs sie von der
Idee Gottes durchdrungen und durchleuchtet sind.

„Der Genius der Werke des hl. Thomas ist eine Wirkung
seiner grofsen Gottesidee."

o —

DIE PSYCHOLOGISCH-ETHISCHE SEITE DER LEHRE
THOMAS' Y. AQUIN

ÜBER DIE WILLENSFREIHEIT.1

Von Dr. JOH. ZMAVC.

Thomas leitet den IL, die Ethik behandelnden Teil der
theol. Summa mit den Worten ein: „Es erübrigt, dafs wir über
das Ebenbild Gottes, das heifst, über den Menschen, Betrachtungen

anstellen, insofern er, im Besitze des freien Willens
und der Macht über seine Werke, selbst Princip seiner
Handlungen ist."

Allein weil göttlich, darum ist die Willensfreiheit auch schwer
richtig fafslich; es genüge, auf die verschiedenen Ansichten
hierüber in der ganzen Entwicklung der Philosophie hinzuweisen;
auch heutzutage noch finden die widersprechendsten Meinungen
ihre Vertreter; und für so aulserordentlich gilt die Schwierigkeit,
dafs selbst die sonst in philosophicis so vorschnell und ,sicher'
urteilenden Naturforscher hier stehen bleiben; nennt doch ein
Du Bois-Reymond die Willensfreiheit das „Rätsel der Rätsel".
In der strafrechtlichen Litteratur aber gilt das Problem bei
vielen überhaupt als unlösbar.

1 Wir wollen zu dem vielen schon darüber Geschriebenen nicht
noch eine langwierige Abhandlung hinzufügen, sondern möchten nur die
Hauptpunkte der thomistischen Lehre kurz und bündig, fast skizzenhaft,
hervorheben, zugleich aber betonen, was vielfach übersehen wird, und
worauf neuerdings Willmann (Geschichte des Idealismus) aufmerksam
gemacht hat, nämlich, dafs ohne Verständnis des intellectus
agens auch die Willensfreiheit unverständlich bleibt.


	Der Genius der Schriften des Hl. Thomas und die Gottesidee

