Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 13 (1899)

Artikel: Der Genius der Schriften des HI. Thomas und die Gottesidee
Autor: Grabmann, Martin
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761768

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

408 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

DER GENIUS DER SCHRIFTEN DES HL. THOMAS
UND DIE GOTTESIDEE.

Von MARTIN GRABMANN.

I.

Die Geschichte der Theologie weist uns gar manche Gelehrte
auf, welche ihre Wissenschaftlichkeit zwar sehr hervorkehren,
dabei aber vielfach wenig Sinn und liebendes Verstandnis fiir
die hl. Kirche, diese. Lichtquelle wahrer katholischer Wissen-
schaft, an den Tag legen. Infvlgedessen ist ihre wissenschaft-
liche Grofse ein Ikarusflug gewesen, ohne Kompafls sind sie
umhergesteuert und schliefslich am Ufer des Rationalismus oder
falschen Idealismus armselig gestrandet.

Stellen wir diesen Leuchten der Wissenschaft, die eher
Irrlichter zu nennen sind, die wahrhaft grofsen Lehrer und Theo-
logen der Kirche entgegen, welche nicht mit Originalitit und
Gredankenkithnheit grofsthun, sondern voll Liebe zur Wahrheit
und Kirche die Mysterien unserer hl. Religion zum Gegenstand
einer bescheidenen und freudigen Forschung und wertvollster
litterarischer Arbeit gemacht haben. Grofse Bescheidenheit,
frendige Hingabe an die Auktoritdt der hl. Kirche und dank-
bares Beniitzen der bisherigen Leistungen, ein wohlverstandenes
sapere ad sobrietatem sind Eigenschaften, welche diese Minner
auszeichnen und ihnen die rechte Fihrde zur Wahrheit weisen.

Diese Gesichtspunkte an der schriftstellerischen Thatigkeit
des hl. Thomas, den Sylvius als ,omnium Academiarum com-
munis magister” feiert, nach Wirklichkeit und tieferem Grunde
nachzuweisen, diirfte einerseits zum Verstindnis des Genius der
thomistischen Werke beitragen und anderseits auch nicht ganz
unzeitgemd(s sein.

Es soll deswegen in der folgenden Abhandlung zuerst diese
Eigenart, dieser Grundcharakter der Werke des Aquinaten auf-
gezeigt und erklirt werden. Im zweiten Teile soll die grols-
artige Gottesidee, von der der englische Lehrer getragen
wurde, als tiefster Grund dieses Genius, dieses Grundiypus
seiner Schriften bestimmt und nachgewiesen werden.

Den Grundcharakter der Schriften des Doctor Angelicus
bilden grofse Bescheidenheit, weises Malshalten, selbstloseste



und die Gottesidee. 409

Objektivitit und Wahrheitsliebe. Diese Eigenschaften verleihen
allen Schriften des Aquinaten einen ganz eigenen Reiz.

Dieser hochste litterarische Takt tritt uns bei dem eng-
lischen Lehrer sowohl in materieller (sachlich-inhaltlicher) wie
auch in mehr formeller und aufserer Bezichung entgegen.

Die gerade schlichte Wahrheit ist Ziel seines Forschens,
Gegenstand seines Wissensdurstes. Und zwar strebt er diese
Wahrheit in allen Richtungen mit den rechten Mitteln und
im rechten Malse an. Die Wahrheit ist begrifflich Gleichung
awischen dem Sein, das als solches intelligibel ist, und dem er-
kennenden Intellekt. Diese Gleichung vollzieht sich beim end-
lichen Intellekt dadurch, dals letzterer von dem Sein gemessen
wird. Das Sein ist die ratio veritatis. ,Scibilia®, sagt der
hl. Thomas, ,sunt mensura scientiae“ (8. ¢. G. I. ¢. 61). Der ge-
schaffene Intellekt kann als solcher nur ein bestimmtes ab-
gegrenztes Mals von Wahrheit empfangen. Die begrenzenden
Faktoren sind das intelligible Sein selbst und die eigene, von
einem weisen Schopfer begrenzte Denkkraft. Diese Erwigungen
bestimmen dem engelgleichen Lehrer das rechte Mals der Wahr-
heit, welche Objekt des menschlichen wissenschaftlichen Forschens
im weitesten Sinne sein kann.

In negativer Beziehung vermindert deswegen der heil.
Thomas jedwede ungesunde Ubertreibung in Feststellung der
Aufgabe und Bedeutung der Wissenschaft und jegliche excen-
trische Anforderung an die Spannkraft des menschlichen Geistes.
Einseitige Uberschatzung der Wissenschaft ist ihm fremd. ,,Velle
omnes esse philosophos dementia est (8. c¢. G. I. ¢. 4). Indem
der englische Lehrer dem menschlichen Wissen nach Extensivitit
und Intensivitit den von Gott gewollten und daher einzig
passenden Platz anweist, bethitigt er jene Tugend, ,qua homo
considerans suum defectum se tenet in infimis secundum modum
suum‘ (8. Th. 2. IL. q. 161 a. 4); d. h. der hl. Lehrer bethitigt
auch hier die Tugend der Demut,! bestatigt das tiefe Wort der
hl. Theresia: ,,Demut ist Wahrheit* und verleiht sich selbst und
der Wissenschaft die herrlichste Disposition zur Erkenntois der
dem Menschen erreichbaren Wahrheit. Denn: ,humilitas est
quasi quaedam dispositio ad liberum accessum hominis in spiritu-
alia et divina dona®“ (S. Th. 2. 1I. q. 161 a. d). Die studiositas,
das ernste Streben nach Wahrheit, ist dem englischen Lehrer
eine Tugend, gegen welche per excessum durch den Fehler der
curiositas gefehlt werden kann.

1 Vgl. Plafsmann, Die Lehre des hl. Thomas iber die Beschei-
denheit und Demut. Paderborn 1858. S. 52 fi.



410 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

Indem solchergestalt der hl. Thomas ein unnatiirliches nimis
in der Zweckbestimmung der Wissenschaft vermeidet, geht er
sicher. den Mittelweg zwischen der Allwisserei des Pantheismus
und der stolzen Nichtwisserei eines vielgestaltigen Skepticismus.
Hierdurch ist auch eine feste Basis fiir allseitiges Erstreben und
Erfassen des rechten Malses der Wahrheit auf natiirlichem wie
iibernatiirlichem Gebiete in positiver Weise gegeben.

Die Pole des natiirlichen menschlichen Erkenntnisgebietes
liegen fiir St. Thomas sehr weit auseinander, das aristotelische:
»anima est quodammodo omnia fieri wird auch von ihm sinn-
gemals adaptiert. Aber die Intensivitit dieses Erkennens ist
riicksichtlich der Erkenntnisobjekte keineswegs die gleiche. Das
obiectum directum et proprinm fiir unser Erkennen bilden die
Wesenheiten der materiellen Dinge, das ens a materia sumptum.
Die Fiille des rein geistigen Seins denkt unser Intellekt nur
durch analoge Begriffe, und hinsichtlich des reinsten gottlichen
Seins begegnen wir oftmals bei St. Thomas in den verschiedensten
Variationen dem Satze: de Deo, quid sit, nescimus.

In einer eigenen Schrift hat er die Grenzen des mensch-
lichen Erkenntnisgebietes strenge umschrieben, namlich in der
gedankentiefen Monographie: Opusculum in librum Boethii de
Trinitate. :

Dank dieser lichten Klarheit, mit der der hl. Lehrer den
Horizont des inenschlichen natiirlichen Erkennens in scharfen
Linien vor sich liegen sieht, hat er auch die Grenze zwischen
(Glauben und Wissen mit einzigartiger Sicherheit gezogen, und
er hdlt mit dem Vernunfterweise inne, wo das (Glaubenslicht
allein Aufschlufs hietet. [nd also verfahrt er wiederum aus
Liebe zur Wahrheit und in dem apologetischen Interesse, ,um
den Unglaubigen den Anlals zum Gespotte iiber uns zu benehmen,
als ob wir nar blofs wegen dieser Vernunftgriinde an unserem
(+lauben festhielten® (8. Th. I. q. 46. a. 2. c.).

Ein treffendes Beispiel hierfir geben des Aquinaten Aus-
fiihrungen iiber die Stellung des verniinftigen Denkens zur Mog-
lichkeit einer ewigen Weltschopfung (S. Th. 1. q. 46. a. 2. ¢
Opusc. de aeternitate mundi).

Ahnliches gilt von seiner Auffassung des Verhiltnisses
zwischen Trinitdit und Vernunft. (S. Th. L q. 32. a. 1.)

Wie der hl. Lehrer seinen Sinn fiir das rechte Mals der
Wahrheit durch Vermeidung jeglichen Rationalismus gegeniiber
den Dogmen bethiitigt, so ist er auf der anderen Seite weit
entfernt von iibertriebener Dogmatisierungslust. Den apologetischen
Grond hierfiir gibt er an Quaest. disp. IV. Pot. a. 1. ¢. ,,Duo



und die Gottesidee. 411

sunt vitanda: quorum unum est, ne ... aliquid falsum asseratur,
praecipue quod veritati fidei contradicat: aliud est, ne quidquid
rerum aliquis esse crediderit, statim velit asserere hoc ad veri-
tatem fidei pertinere . . ... quia ab infidelibus veritas fidei
irridetur, cum ab aliquo simplici et fideli tamquam ad fidem per-
tinens proponitur aliquod, quod certissimis documentis falsum esse
ostenditur.‘

Auch in Bezug auf die Wahrheiten, welche in verschiedenen
Beziehungen zumal Gegenstand des Glaubens und des philoso-
phischen Denkens sind, weils der Aquinate unentwegt die Rechte
und die Kraft der Vernunft klarzulegen. Seine Beweise fiir
das Dasein Gottes sind hierfiir ein grofsartiger Beleg.!

Also in Riicksicht auf das rechte Mals der uns zuging-
lichen Vernunftwahrheit verfigt der Engel der Schule iiber
eloen unvergleichlichen Feinsinn, er zeigt hierin ein grofses in-
genium veritatis.

Dieselbe Thatsache spricht aus der Art und Weise seiner
theologischen Spekulation. Auch in Ubung des ,fides quaerens
intellectum* weils er seinem Geistesfluge Ziigelung zu verleihen,
er verlafst nicht leicht den sicheren Boden, den ihm die Doktrin
und Tradition der Kirche unterbreitet haben, er ist kein Freund
kithner Hypothesen und unsicherer Aufstellungen. Einen unab-
weisbaren Beleg hierfir liefert uns 1IL Sent. dist. 1. q. 1. a. 3:
Auf die Frage: ,utrum si homo non peccasset, Deus fuisset in-
carnatus?“ gibt er folgenden charakteristischen Bescheid: , Re-
spondeo dicendum, quod huius quaestionis veritatem solus ille
scirc potest, qui natus et oblatus est, quia voluit. Ea enim,
quae ex sola Dei voluntate dependent, nobis ignota sunt nisi
inquantum nobis innotescunt per auctoritatem sanctorum, quibus
Deus suam voluntatem revelavit.”

Spekulative Nebelgebilde, fir Originalitit und Geistestiefe
gelten wollende Unklarheit, wohlfeile, ernste Studien ersetzen
sollende Geistesblitze sind unvertridglich mit der Begriffsklarheit,
Bescheidenheit und Wahrheitsliebe des engelgleichen Lehrers.
In dieser Beziehung hat Ausonio Franchi, dem am Abende seines
Lebens St. Thomas ein Rettungsstern geworden, von demselben
geschrieben: ,In S. Thoma nihil singulare: seu nihil, ex quo
liceat coniicere unquam ipsum sibi nimis confidere, animo

! Wenn neuestens Dr. Miller in seiner Broschiire: ,Reform-
katholicismus® die Gottesbeweise des hl. Thomas beméngelt, so heilst
dies die Sonne am hellen Tage hinwegleugnen, St. Hieronymus wiirde
hierin seinen Ausspruch einmal wieder bestitigt finden: ,Judicare tantum
de aliis et ipsi facere nihil noverunt.”



412 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

intendere, ut nova ac peregrina dicat, ut videatur inventor,
revelator, reformator.“1

Trotz dieses edlen Malshaltens befiirwortet indessen unser
hl. Lehrer einen gesunden Idealismus des wissenschaftlichen
Forschens, und wie sehr er im Gegensatz zu den Modernen die
Geisteswissenschaften schitzt, bezeugt die folgende Bemerkung:
,,Magis concupiscimus scire modicum de rebus honorabilibus et
altissimis, etiamsi topice et probabiliter illud sciamus, quam scire
multum et per certitudinem de rebus minus nobilibus“ (in I.
anim. lect. 1). Dies diirfte geniigen, um darzuthun, dals die
Tendenz des thomistischen Forschens stets auf das rechte Mafls
der Wahrheit gerichtet ist.

Wenn Schiffini? sagt: ,Praesumptio est mater erroris ac
propterea, ne mens a recto veritatis tramite deerret, ctiam in
iis, quae eius captum minime excedunt, multum admodum refert,
ut suam propriam agnoscat infirmitatem®, so geht er nur tho-
mistische Gedankenwege und zeichnet die Entwicklung der
neueren Philosophie, welche, mit dem rechten Malse der
Wabhrheit nicht zufrieden, schlielslich ganz um das Erbgut der
Wahrheit gekommen ist.

Wie nehmen sich gegeniiber diesem Takt, diesem weisen
Mafshalten der thomistischen Spekulation aus das ,,intuitive Ich“
eines falschen Idealismus oder gar die Phantasmagorieen und
hochténenden Phrasen eines Pantheismus und anderer moderner
Philosopheme und deren Schlepptriiger unter den katholischen
Theologen?

Im diametralen Gegensatz zu diesem Staudpunkt des heil.
Lehrers steht die Kantische Philosophie mit ihrem Subjektivismus
und Apriorismus. ,,Wire Kant,” so bemerkt Barthelémy-St. Hilaire,
»mit Aristoteles und Thomas bekannt gewesen, so hitte er von
ihnen den Faden empfangen, an dem er aus dem Labyrinthe
rein subjektiver Vorstellungen sich hitte retten konnen.“®* Dem
englischen Lehrer steht ja die gerade von Gott dem Menschen
zugemessene Wahrheit als heilsgeliebtes Forschensideal vor
dem reinen, durch Leidenschaft und Selbstsucht ungetriibten
Geistesblick.

Wie in Bestimmung des Zieles, so bethdtigt er auch auf
dem Wege zum Ziele ein weises sapere ad sobrietatem, er strebt

1 Charakter generalis Sancti Thomae eiusque philosophiae in Ztschr.
»Divus Thomas“ III, 405 sqq.

2 Principia philosophica [2] p. 898.

8 Citiert bei Hettinger, Thomas von Aquin u. die christl. Civili-
sation, 1880. S. 12.



und die Gottesidee. 413

das rechte Mals der Wahrheit auch mit den rechten Mitteln
an. ,Die richtige Ordnung bei der Erwerbung des Wissens
heifst Methode.“! Grolste Einfachheit und Bescheidenheit, edelste
Selbstbeschrinkung sind auszeichnende Merkmale der thomistischen
Methode. Das klassische Beispiel hierfiir ist der einzigartige
Prolog zur theologischen Summa.?

Der hl. Theologe spricht an der Spitze dieses Werkes, von
dem Kardinal Manning sagt: ,,Das Wort: néchst der Summa des
bl. Thomas bleibe dem Geiste nur noch das Licht der Glorie,
ist nicht eine Ubertreibung der Schule; es ist Wahrheit®, den beschei-
denen finis operantis der Summa aus, den Anfingern und Novizen
der Glaubenswissenschaft ein zweckdienliches Werk an die Hand
geben zu wollen. Er will alles unniitze Beiwerk beiseite lassen
uod im Vertrauen auf die gottliche Hilfe den Inhalt der christ-
lichen Lehre breviter ac dilucide behandeln, soweit dies der
Gegenstand erlaubt. Edelster Wahrheitssinn und weises Mals-
halten hat die Methode des hl. Thomas inunerlichst durchdrungen.
Schon der &ufsere Aufbau, die Fassung der Artikel in seiner
Summa theologica,® in seinem Kommentar zum Lombarden und
seinem reifsten spekulativen Werke, den unvergleichlich tiefen
Quaestiones Disputatae, bekundet dieses ernste Streben nach dem
rechten Mals der Wahrheit. Die tiefere Bedeutung dieses utrum
im Titel der Artikel, welches der hl. Thomas , maximis rationibus
adductus® stets wiederkehren lilst, ist von einem der edelsten
Kommentatoren des hl. Lehrers klargelegt worden, von Sera-
phinus Capponi a Porrecta O. Prt In seinen ,elucidationes
formales zu 8. Th. I. q. 1. a. 1. erklart dieser ehrwiirdige
Thomist den folgenden dreifachen Sinn dieses ,utrum®. | Fiirs
erste soll hierdurch den Zweifeln der Gegner Geniige geleistet
werden. Der hl. Lehrer iibernimmt selbst die Rolle des Zwei-
felnden wie ein zweiter Johannes, der nicht in seinem eigenen

" Commer, System der Philosophie. III. Abteilung. 8. 205.

? Cfr. die Kommentare hierzu von Cajetan, Porrecta, Wiggers u. a.

3 Uber die Methode der theologisch-n Summe findet sich Néheres
bei Joannes a Sto Thoma, Isagoge al D. Thomae Theologiam (tom. I
ed. Vives p. 188 sqq.), Brin-Jarges, Philosophia scholastica [4] I, 296
und 297. — Das System der theologischen Summa von Portmann, —
P. Berthier O. Pr.,, La Somme théologique. — Jourdain, Philosophie
de St. Thomas d’Aquin, Paris 1858. I, 180.

4 Uber diesen vorziiglichen Kommentator vgl. die neue Ausgabe des
grofsen Werkes ,L’'année Dominicaine¥, wo seine Biographie beim 2. Jan.
sich findet. Wir citieren seine Klucidationes nach der Ausgabe von
Padua 1698.



414 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

Namen, sondern in dem seiner Jiinger den Herrn fragen liefs:
,Bist du es, der da kommen soll?“

Hierdurch kounen die Argumente der Gegner bestlmmt
karz, klar und fest ins Auge genommen werden zum Nutzen
der Wahrheit.

Der zweite Sinn dieses ,,utrum* ist der Nachweis, dafs die
Glaubenswahrheiten nicht gegen die Vernunft, sondern nur iiber
derselben sind und dieselbe vervollkommnuen.

Der dritte Sinn dieses ,utrum‘ ist, die Gegner der Wahr-
heit fester zu bekdmpfen, gleichsam in jhrem eigenen Luger
aufzusuchen und ihnen ihre Waffen zu entwinden. Capponi a
Porrecta schlielst seine Ausfithrung mit den Worten: , Quis vero
sapiens Thomistica lectione instructus nesciat universa bona haec
singillatim et virtualiter contineri sub ly ,utrum‘?

Im corpus des Artikels gewinnt der hl. Lehrer die gesuchte
Wahrbeit, deren Genesis er biindig und klar aufzeigt, deren
tiefste radix sein scharfer Blick entdeckt. Wie derselbe Porrecta
bemerkt (elucid. form. m I.q. 117. a. 1.), bietet der hl. Thomas
im corpus oftmal noch viel mehr, als was der Titel des Artikels
erraten lifst, er erkldart oft erst den eigentlichen Sinn des Titels,
naperit semsum tituli aliquo; er begniigt sich nicht mit dem
sensus superficialis desselben, sondern er enthiillt einen tiefer
liegenden sensus intraneus. Im corpus seiner Artikel beniitzt
er auch gerne die Definitionen seiner von ihm hochgeschitzten
Vorarbeiter ans der Patristik und Vorscholastik, er adoptiert
gerne, die definitiones magistrales und ist stets bedacht, die
Kontinuitdt der Lehrentwicklung hervorzuheben und zu beachten.
Und wenn eine frithere Definition nicht vollauf den Anforderungen
der wissenschaftlichen Logik geuniigt, so ist der englische Lehrer
stets bestrebt, die sachliche Identitat dieser Definition mit der
von ihm aufgestellten logisch richtigen Begriffsbestimmung nach-
zuweisen. Ein schoner Beleg hierfiir ist: in IV. Sent. dist. 4.
q- 1. a. 2, wo er in dieser Weise die Definition des Areopagiten
vom sakramentalen Charakter richtig stellt. Jedes corpus der
Artikel des hl. Thomas bekundet seinen edlen Sinn fiir Wahrheit,
und das mag wohl auch ein Grund gewesen sein fiir die an-
erkennenden Worte des Papstes Johann XXII: | So viele Artikel,
so viele Wunder” ,In der conclusio des corpus,“ bemerkt
Porrecta, der fiir den architektonischen Autbau der theolo-
gischen Summe ein feines Verstindnis bekundet, ,,ist implicite
et virtualiter schon die responsio aul’ die ditficultates enthalten®.
Daher kann der hl. Lebrer mit Recht sagen: ,Ad primum ergo
dicendum etc.“ Porrecta bemerkt hier noch: ,Signum namque



und die Gottesidee. 415

quod aliquid verum sit, est, quando ex illo sic descripto, de-
finito vel alias declarato obiectiones sibi adversae in contrarium
adductae solvuntur (Eluc. form. in I. qu. 1. a. 2). Wir ersehen
klar, wie die ganze Struktur der Artikel des hl. Thomas seine
innige Liebe zum rechten Malse der Wahrheit deutlich be-
kundet. Dazu stimmt auch der ganze Stil und die dufsere Form
der thomistischen Schriften. P. Gratry redet von einer densité
métallique der Diktion des englischen Lehrers. Vallet hat die
Bemerkung: ,,Personne n’est aussi précis, aussi net, aussi achevé,
aussi limpide; et s'il (sc. St. Thomas) explique les choses du
ciel, c'est avec un langnage d’homme ,scribe stylo hominis‘.“?

Die niichterne syllogistische Form "ist fiir St. Thomas ein
sicherer Wegweiser zur Wahrheit, ,Sein eminent spekulativer
Geist”, bemerkt Dr. Morgott,? ,hilt der Phantasie und dem Ge-
fiilhle die Ziigel . ... er ist iiberall der scharfe niichterne Denker,
der ernste und tiefe Theologe . . .. er liebt nicht glanzende
Bilder, sondern klare, durchsichtige Begriffe.“

St. Thomas kennt nicht die wortreichen Tiraden mancher
moderner Philosophen, die sich, wie Trendelenburg einmal bemerkt,
mancher ihrer Schliisse schiamen miissen, wenn diese, in die nackte
Form des Syllogismus gefalst, ihre verkleidete Schwiche ein-
gestehen miifsten. Alle die soeben beriihrten Vorziige der Werke
des hl. Thomas finden wir zusammengefalst in dem schonen
Ausspruch des Papstes Innocenz VI: 8. Thomae doctrina prae
ceteris excepta canonica habet proprietatem verborum, modum
dicendorum, veritatem sententiarum.‘

Ein Moment in der thomistischen Methode driickt in be-
sonderem Grade des hl. Lehrers Bescheidenheit und Wahrheits-
streben aus, es ist dies die dankbare Beniitzung und pietitvolle
Anerkennung der Leistungen friherer Zeiten auf allen Gebieten
des menschlichen Wissens. Er geht hier von dem schénen
Grundsatze aus: ,llli qui cognoscunt veritatem, conveniunt in
sua sententia, sed illi qui ignorant, dividuntur per varios er-
rores“ (8. Thowas lect. 4. in cap. IV. de div. nominibus Dio-
nysil Areopagitae).

Was an Wahrheitskapital vor St. Thomas in der Menschheit
sich ansammelte, das alles fand die Beachtung des hl. Lehrers.
»Die Denkresultate der ihm vorangegangenen Jahrhunderte sind
vor ihm versammelt und die der kiinftigen liegen keimhaft vor
ibm. Was das vorchristliche Altertum im eifrigen Streben nach

1 Vallet, Histoire de la philosophie. S. 225.
* Morgott, Mariologie. S. 4.



416 " Der Genius der Schriften des hl. Thomas

Wahrheit errungen, das nimmt er als Eigentum der Kirche
zuriick . . . und was die grolsen Denker der Patristik, Augustin
voran, geleistet, das ist als unzertrennbares Fideikommils der
kirchlichen Wissenschaft in seine Summa eingegangen.“! In
seiner Liebe zur Wahrheit und seiner Bescheidenheit ist der
englische Lehrer weit entfernt von der Sucht moderner Philo-
sophen, die Arbeit der Vergangenheit zu verachten und das
eigene Ich, bezw. eine Lieblingsidee, zum einzig richtigen Aus-
gangspunkte aller wahren Philosophie zu machen. So hat Baco
einseitig seine Induktion betont, Cartesins erwartete alles Heil
von seinem cogito ergo sum, Spinoza fand den Hohepunkt der
Philosophie in seinem Substanzbegriff, und Kant meinte von
seinen ,synthetischen Urteilen a priori“ aus den gordischen
Knoten der Philosophie zerhauen zu konnen. Wie unendlich
hoch iiberragt diese Philosophen doch der englische Lehrer.
,Sein Geist gleicht einem Seebecken, das die von allen Seiten
gzustromenden Wasser aufnimmt und versinken lilst, was sie an
Schutt mit sich fihrten, und so den klaren ruhigen Spiegel her-
stellt, in den sich das Blau des Himmels friedlich hineinlegt.*2
Frei von allem Egoismus sammelte St. Thomas in seinem reinen
Geiste gleichwie in einem Brennspiegel all die Strahlen der
Wabhrheit, die vor ihm die Welt durchleuchtet haben.

Der Stern aber, den der Aquinate nie aus dem Auge ver-
liert, ist die Lehrauktoritat der hl. Kirche. Dankbarste Hingabe
an den Geist und die Lehre der hl. Kirche, der grilste Zartsinn
fiir die Anschauungen dieser hl. Kirche ist ein Gruundzug der
thomistischen Methode, es 1st dieses zarteste sentire cum Ecclesia
fiir den Aquinaten etwas Selbstverstindliches, gleichsam spontan
aus inverster Seele Hervorgehendes.

Der Engel der Schule hat ex professo wenig geschrieben
iiber die Kirche,® aber was er geschrieben und gelegentlich iiber
diesea Fundamentalgegenstand geduflsert hat, dies bezeugt eine
ungemein organisch-dogmatische Auﬁ'assung‘ vom Wesen und
Leben des mystischen Leibes Christi, eine Auffassung, der gegen-
iiber gar manche moderne Behandlungen dieses Gegenstandes als
ditire Skelette sich ausnehmen. Das Formalobjekt des Glaubens

1 M;;;;ott, Geist und Natur im Menschen, 1860. S. 3 u. 4.
* Willmann, Geschichte des Ial?ulismus. II, 456.
3 Cf. ,De summi Pontificis auctoritate quaestiones omnes D, Thomae

in unum collectae per Joannem de Turrecremata.“ — Cajetani
De auctoritate Papae et Concilii Apologia. — Cajetani De Primatu
Romanae Kcclesiae (Venetiis, Ziletti. 1562). — Ferner Summa de Eec-

clesia desselben Turrecremata. Aus neuerer Zeit: Bianchi, De
constitutione monarchica KEcclesiae etc. Romae 1870. u. a.



und die Gottesidee. 417

und folglich auch der Glaubenswissenschaft ist fiir den hl. Thomas:
»Veritas prima per doctrinam Ecclesiae manifestata . . . . . qui
tenet ea quae sunt fidei et non assentit eis propter auctoritatem
catholicae doctrinae, non habet habitum fidei“ (Quaest. disp. de
caritate q. unic. a. 13. ad 6.). Er ist von der edelsten Liebe
zur hl. Kirche beseelt: ,Ecclesia intendit suis statutis fidelium
utilitati providere (8. Th. 11T. q. 80. a. 10. obiect. 5.) -— ,,im-
pium est dicere, quod Ecclesia aliquid vanum faciat“ (Suppl. q.
25. a. 1. ¢.). Er hat eive hohe Auffassung von der Auktoritit
der hl. Kirche: ,,Maximam auctoritatem habet Ecclesiae con-
suetudo, quae semper est in omnibus  aemulanda; quia et ipsa
doutrina catholicorum doctorum ab Ecclesia auctoritatem habet;
unde magis est standum consuetudini Ecclesiae quam vel auctori-
tati Augustini vel Hieronymi vel cuiusque doctoris® (Quodlib.
II, 7; cf. I. q. 32. a. 4; Quodl. III, 10).

Die hochste Ehrerbietung bringt der hl. Lehrer der Auk-
toritdt des Papstes entgegen. Die Gewalt des Papstes ist ihm
quoddam Ecclesiae fundamentum. In seinem herrlichen Widmungs-
schreiben der Catena aurea an Urban IV. spricht er seine
ganze Begeisterung fiir die Auktoritit des hl. Stuhles aus. Man
vergleiche: de regimine principis I, 14; S. Th. 2. IL. q. 1. a. 10.
mit Kommentar von Bahez; in II. Seuat. dist. 44 expos. textus
u. a. O.

Immer ist der englische Lehrer dngstlich besorgt, ja stets
der Lehre und dem Geiste der hl. Kirche konform zu sein.
Immer kehren die Ausdriicke wieder: ,,secundum fidem catholicam*
(Pot. 1II. a. 4. c.), — ,supposita catholicae fidei veritate” (Pot.
IIL. a. 14. ¢.) — ,secundum sententiam fidei (Verit. V. a. 10. ¢.)
— ,sed contra est multarum Ecclesiarum usus“ (8. Th. IIL q.
80. a. 12. u. a. 0.). Welche innige, dankbare Anhénglichkeit
an die hl. Kirche! Wie eigentiimlich nimmt sich hingegen das
Verhalten mancher moderner Theologen aus, welche so gerne
iiber die Lehrauktoritit und iber den Geist der hl. Kirche sich
hinwegsetzen, oder welche erkliren, sie wollen in ihren For-
schungen sich innerhalb der Schranken der kirchlichen Lehre
halten, als ob dies fiir die hl. Kirche eine besondere Gnade
wire, von einem ihrer Kinder nicht groblich verletat zu werden.
Diese Kilte gegeniiber der Kirche ist meist von einem mnoch
grofseren Mangel an Verstindnis fiir die Schriften des hl. Thomas
begleitet.

Auch fir die hl. Schrift empfindet der hl. Thomas die grifste
Hochschatzung (vgl. In IIL. dist. 31. q. 1. a. 2. quaestiune. 1.
ad 1.).

Jahrbueh fiir Philosophie ete. XIII. 27



418 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

Mit der grolsten Pietdt betrachtet und beniitzt unser heil.
Lehrer die hl. Viter und Lehrer der hl. Kirche. Cajetan bemerkt
deshalb mit vollem Rechte: ,,Doctores sacros quia summe vene-
ratus est, ideo intellectum omnium quodammodo sortitus est
(in 2. 1I. q. 148. a. 4. in fine). Selbst dort, wo St. Thomas
glaubt, anderer Ansicht sein zu miissen als der eine oder andere
Vater, verfdhrt er ungemein edel, wie ein schones Beispiel aus
IIT. pot. a. 18. c. uns darthut: ,Haec autem opinio cum fuerit
magnorum doctorum scilicet Basilii, Gregorii Nazianzeni et quorum-
dam aliorum, non est tamquam erronea reprobanda.

Auch in philosophischen Fragen beniitzt der hl. Thomas
in seiner Liebe einzig zur Wahrheit mit Freude und Dankbarkeit
all das, was friihere Denker an Wahrheit gefunden. Er erfiillt
hier selbst den Rat, den er in dem bekannten Brieflein einem
Novizen ans Herz legt: ,Non respicias a quo audias, sed quid-
quid boni dicatur, memoriae recommenda.” Seine Pietit fiir
Aristoteles,! den Philosophen, ist nicht kritikloses Recipieren,
es ist praktisches Gestalten und Christianisieren desselben, das
er freilich oft stillschweigend und fast unmerklich bethétigt.
Wenn der englische Lehrer die Arbeiten fritherer Philosophen
beriicksichtigt, so thut er dies keineswegs blofs der Geschichte
wegen, sondern im Interesse der Wahrheit. Er erweist sich
sonder Zweifel als Gegner einer einseitig geschichtlichen Auf-
fassung, wie sie die anderen Philosophen vielfach pflegen. Ewig
wahr ist der Satz des Aquinaten: ,Studium philosophiae non est
ad hoc, quod sciatur quid homines senserint, sed qualiter se

t Uber das Verhiltnis des hl. Thomas zu Aristoteles in seinen Kom-
mentaren zu des letzteren Schriften diirften die nachfolgenden Quellen
Aufschlufs geben: Talamo, L'Aristotélisme dans la scolastique. p. 206.
Jourdain, La philosophie de St. Thomas d’Aquin. I, 84 sqq. Antonii
Cittadini Faventini Auscult. in Post. Analyt. L. fol. 24. c. 45. Brucker,
Hist. christ. philos. period. Il pars 1I.; tom. 2. ¢. 2. Barthelémy-
St. Hilaire, Phys. d’Arist. préf. p. 118. Rolfes, Dieses Jahrbuch.
IX.1—33. Ludovicus de Valle-Oleti Ord. Praed. sagt diesheziiglich:
,In exponendo autem literaliter Aristotelem non habuit aequalem; unde
a philosophis expositor per excellentiam nominatur.* (Die Stelle ist ab-
gedruckt bei Victorinus Marténe, Tom. VL. veterum scriptorum et monu-
mentorum § VIIL col. 549 und citiert in der neuen romischen Thomas-
ausgabe vol. I, praef. zu Perihermeneias). Aegidius Colonna ({ 1316)
citiert in seinem Kommentar zu Perihermeneias den hl. Thomas immer
als den Expositor schlechthin. Sylvester Maurus sagt im prooemium
zu seinem geriihmten Aristoteleswerke vom hl. Thomas: ,,Qui quia ingenio
fuit Aristoteli simillimus, ita Aristotelem explicat, ut non alius Aristotelem,
sed Aristoteles seipsum explicare videatur.“ Vgl. auch Schneid, Ari-
stoteles in der Scholastik, und die Artikel von Morgott (1864) und
Schiitz (1877) im ,Katholik¥.



und die Gottesidee. 419

habeat veritas rerum® (In Arist. de coelo lib. I. lect. 22.). Den-
selben Gedanken hat spiter Baco von Verulam ausgesprochen:
,Hoc vero magno scientiarum et Philosophiae detrimento fit, cum
studia potius sint Antiquitatis et Novitatis quam iudicia“ (Nov.
org. 1. 1. p. 1. aphor. 56.). Den Grund, warum im Interesse
der Wahrheit die Geschichte der Wissenschaften zu studieren
ist, deutet der hl. Lehrer in folgender Weise an: ,Per hunc
modum facta sunt additamenta in artibus, quarum a principio
aliquid modicum fuit adinventum et postmodum per diversos
paulatim profecit in magna quantitate, quia ad quemlibet per-
tinet superaddere id, quod deficit in consideratione praedecessorum®
(In Ethic. 1. I. lect. 11.).

Also keineswegs Uberschitzung der Auktoritdt ist dem
englischen Lehrer bei Beniitzung friiherer Arbeiten malsgebend.
Er ist nur stets bestrebt, das rechte Mals der Wahrheit mit
den rechten Mitteln anzustreben. Damit hdngt auch der Umstand
zusammen, dals der hl. Lehrer in seinen Werken sein eigenes
Ich, seine eigene Personlichkeit génzlich zuriickdridngt. Ausonio
Franchi sagt deshalb: ,,Diceres ipsum pronomina et verborum
primae personae usum fere ignorasse.“l

Das bisher Gesagte lalst uns wohl auch schon einen Schlufs
auf den Charakter der Kritik und Polemik des hl. Thomas
machen. In dieser Beziehung fiigen wir die folgende schine
Stelle Benedikts XIV.2 an: , Angelicus scholarum princeps Ec-
clesiaeque doctor S. Thomas Aquinas, dum tot conscripsit num-
quam satis laudata volumina, varias necessario offendit philoso-
phorum theologorumque opiniones, quas veritate impellente
refellere debuit. Ceteras vero tanti doctoris laudes id mirabiliter
cumulat, quod adversariorum neminem parvi pendere, vellicare
aut traducere visus sit, sed omnes officiose ac perhumaniter de-
mereri; nam si quid durius, ambiguum, obscurumve eorum dictis
subesset, id leniter benigneque interpretando emolliebat atque
explicabat. Si autem religionis ac fidei causa postulabat, ut eorum
sententiam exploderet ac refutaret, tanta id praestabat modestia,
ut non minorem ab iis dissentiendo quam catholicam veritatem
asserendo laudem mereretur.“ Fiir diese schone Charakteristik
soll nur das Folgende als Beleg dienen. Der englische Lehrer
legt in den folgenden Worten einen glinzenden Beweis ab von
seiner Wahrheitsliebe und Bescheidenheit, und er bestéitigt hier-
durch unsere bisherigen Erorterungen. ,,Quia in eligendis opini-
onibus vel repudiandis non debet duci homo amore vel odio
introducentis opinionem, sed magis ex certitudine veritatis, ideo

o ? Const.: ,Sollicita et provida“. § 24. .

27



420 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

dieit, quod oportet amare utrosque, scilicet eos quorum opinionem
sequimur et eos quorum opinionem repudiamus. Utrique enim
studuerunt ad inquirendam veritatem et nos in hoc adiuverunt
(in XII. Metaph. lect. 9). Und selbst wenn der englische Lehrer
iiber manche Irrtiimer in gerechte Kntriistung gerdt, bleibt er
doch stets objektiv, bescheiden und milde. Wir setzen zum
Beleg hierfiir den Schlulssatz seiner Schrift: ,,De wunitate in-
tellectus contra Averroistas® hierher: ,Si quis autem,” also lautet
derselbe, ,,gloria.bundus de falsi nominis scientia velit contra haec
quae scripsimus aliquid dicere; non loquatur in angulis nec coram
pueris, qui nesciunt de causis arduis iudicare; sed contra hoc
seriptum scribat, si audet; et inveniet non solum me, qui aliorum
sum minimus, sed multoe alios, qui veritatis sunt cultores per
quos eius errori resistetur vel ignorantiae consuletur.”“ Also
auch die Polemik und Kritik des engelgleichen Lehrers bezeugt
seine Wahrheitsliebe und grolse Bescheidenheit und zeichpet
sich hierdurch vorteilhaft ans vor so manchen Kritiken, Dupliken
und Repliken in der modernen wissenschaftlichen Litteratur.

Hiermit glauben wir die Ausfihrungen iber den Genius
der Werke des hl. Thomas abschliefsen zu konnen.

Mit strengster Objektivitit hat er stets das rechte Mals
der Wahrheit auf natiirlichem wie iibernatiirlichem Gebiete
erstrebt. Kr hat das rechte Mals auch mit den rechten Mitteln
erstrebt. Hierfiir biirgen der Charakter seiner Methode, ferner
seine Hochschétzung der kirchlichen Auktoritit, seine wahrheits-
licbende Pietiit gegen frilhere wissenschaftliche Leistungen und
endlich die ruhig-objektive Art seiner Kritik und Polemik. Durch
sein weises Malshalten und seinen litterarischen Takt hat der
engelgleiche Lehrer seine grofsartigen Leistungen erzielt. Er
war sich stets seines Zieles bewuf<t, daher seine Sicherheit und
Klarkeit, mit der er die schwierigsten Probleme 10st, Dieses
weise Mafshalten hat dem engelgleichen Lehrer es auch erspart,
in spiteren Werken vieles seiner friiheren Arbeiten widerruten
zu miissen. Freilich in Kleinigkeiten hat er sich in der Summa
priciser gefalst als wie z B. in seinem Sentenzenkommentar,
aber das ist keine eigentliche Retraktion. Porrecta bemerkt zu
S. Th. 2. II. q. 1. a. 8.: ,Ergo D. Thomas in summa hic fuit
doctior semetipso in IIL dist. 25. q. 1. a. 2. ad 10. absque
tamen sui ipsius retractione.“ Und in seinen Elucidationes form.
zu S. Th. 2. II. q. 1. a. 4.: ,Ecce quod dicta in summa de-
clarant dicta alibi.“ Man vergleiche mit dieser Identitdt der
thomistischen Lehre in allen seinen Werken z. B. die Geschichte
der philosophischen Thétigkeit Schellings.



und die Gottesidee. 421

Im weiteren Verfolge werden wir sehen, wie der geschil-
derte Genius der thomistischen Schriften von der Gottesidee
bedingt und getragen ist.

IL.

LEdle Begeisterung fiir ihren heiligen Lehrer ist der charakte-
ristische Zug, den wir an all den grofsen wahren Schiilern des
hl. Thomas von Aquin bemerken, von Capreolus, Banez, Xantes
Mariales bis herab zu Zigliara und Gonzalez. Diese edle Hin-
gabe an den englischen Lebhrer wird fiirs erste in der Kongeni-
alitit und Seelenverwandtschaft der Schiiler mit ihrem unver-
gleichlichen Lehrer begriindet sein. Wird ja z. B. Cajetan von
Altamural ein ,alter Thomas* genannt und der grolse Thomist
Joannes a Sto. Thoma von Arnu als , Aquinatis intelligibilis
imago“ gefeiert. Ahnlichkeit erzeugt Liebe. Wohl keine Schule
hatte eine so erhabene Geschichte wie die des hl. Thomas.

Besonders aber mag fiirs zweite auf diese Thomisten an-
zichend gewirkt haben das, was wir im ersten Teile ,,Genius
der Schriften des hl. Thomas“ genannt haben. Dieses edle
Wahrheitsstreben, diese Bescheidenheit in Methode, Kritik und
Polemik, dieses Ebenmals und diese milde Schonheit, die aus
allen Werken des Aquinaten wiederstrahlt, all dies iibt auf einen
ideal angelegten Geist einen iiberwiltigenden Reiz aus. Es
weckt diese Anziehungskraft eine hehre Geistesfreude, welche
um so nachhaltiger die Seele hdher stimmt, als diese Freude sich
auf etwas bezieht, was von Gott kommt und Gottes Geschenk ist
(efr, 8, Th, 2. 11, q. 28, a. L ad 3.).

Denn dieser (enius der Schriften des hl. Thomas ist eine
Wirkung der erhabenen Gottesidee, welche dem grolsen Geiste
des Aquinaten Licht und Leben spendete. Der Gottesgedanke
ist es, welcher den Schriften des ,Heiligsten der Gelehrten und
GGelehrtesten der Heiligen diese unvergleichliche Weihe und
Rube, diesen Frieden verleiht. Wo Gott ist, da ist Ruhe,
Ordnung und edle Harmonie. Mit einem Worte: die tieferfalste
ldee von Gott ist der Erklirungsgrund fiir all die Eigenschaften,
welche den Genius der Schriften des hl. Thomas bilden, die
Gottesidee ist der Mittelpunkt der thomistischen Spekulation.
Hierin griindet die Fruchtbarkeit und die Ewigkeit der thomi-
stischen Gedanken.

1 Elogium Cardinalis Caietani ab Ambrosio de Altamura compositum:
Jahrbuch fir Phil. u. spek. Theol. VIII, 120.



422 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

»Was ist Gott?“ so fragt St. Thomas im zarten Alter von
fiinf Jahren seine staunenden Lehrer auf Montecassico; ,,was ist
Gott?“ das ist der Lebensgedanke, das Lebens- und Lieblings-
problem des hochbegnadeten hl. Thomas. ,,Was ist Gott?* diese
Frage begegnet uns am Anfang der thomistischen Forschung
und bildet deren irdischen Abschlufs. Die Idee Gottes! ist der
Centralgegenstand der Werke des hl. Thomas, die Idee Gottes
ist der letzte Grund, um den Genius der thomistischen Schriften
zu verstehen.

Sollte diese unsere Thesis im vollsten Wahrheitslichte er-
scheinen, dann miilsten wir einen Blick thun konnen in die edle
Seele des hl. Lehrers und Zug fiir Zug betrachten konnen die
Wirkung des erhabenen Gottesgedankens auf des Engels der
Schule empfanglichen Geist in den Stunden ernstester theologischer
Spekulation geradeso wie in den seligen Zeiten mystischer Kon-
templation und erdenmoglicher Gottvereinigung. Zuerst wollen
wir den Inhalt der Thomistischen Schriften im Verhéltnis zu des
Aquinaten Gottesbegriff kurz darlegen, um sodann den be-
stimmenden Einfluls dieser Gottesidee auf den Genius der Werke
des hl. Lehrers klar zu legen. Der Gottesbegriff ist fiir das
Denken der grofsten Geister aller Zeiten von eminentester Be-
deutung gewesen. ,,Der Kern von Platos Philosophie ist die
Gotteslehre.“? Bei Aristoteles gipfelt die metaphysische Forschung
in der Gotteserkenntnis, bei Leibuitz® ist der Gottesbegriff Mittel-
punkt der ganzen Philosophie, er bezeichnet selbst den Gottes-
begriff als Quelle und Princip jeglicher Wissenschalft.

Wird es bei St. Thomas, der Platos und des Stagiriten
Wahrheit in sich birgt und dem Leibnitz sein Bestes dankt,
anders sein? Dr. Haffner sagt so schon:* ,Die Energie, mit
welcher Thomas die Erforschung der Wahrheit . . . auf ihr

1 Die Gotteslehre des hl. Thomas ist auf das griindlichste behandelt
worden durch seine Kommentatoren Joannes a Sto. Thoma, Godoy, Ferre
u. 8. w. In neuerer Zeit handeln hieriber: D’Ercole, Il Teismo filo-
sofica cristiano con ispeciale viguardo a S. Tommaso. Torino 1884, —
De Jorio, Dissertatio philosophica de Deo secundum S. Thomae Aqu.
doctrinam contra Pantheismum transcendentalem Hegelii. Tiferni Tib.
1887. — Delitzsch, Kritische Darstellung der Gotteslehre des Thomas
von Aquino. Leipzig 1870.

2 Commer, Die immerwihrende Philosophie. Wien 1899. 8. 57,
Uber die Gottesidee als die leitende Idee der griechischen Philosophie
handelt: Otten, Kinleitung in die Geschichte der Philosophie.

8 Glockner, Der Gottesbegriff bei Leibnitz in der ,Zeitschrift
fiir exakte Philosophie* von Otto Fligel. Bd. XVI, 1—65.

+ Haffner, Grundlinien der Geschichte der Philosophie. Mainz
1881. S. b67.




und die Gottesidee. 423

letztes Ziel — auf Gott — hinleitet, nund die lichtvolle Schirfe,
mit der er alles aus diesem hochsten Princip erklért, gibt seinem
Lehrsystem eine sichere einheitliche Grundlage, wie kein anderes
vor ihm und nach ihm sie besitat.

An der Schwelle seines reifsten Werkes, der theologischen
Summa (S. Th. I. q. 1. a. 7. ¢.) spricht er den Satz aus, der
in gewissem Sinne den Grundplan seiner sidmtlichen Schriften
darstellt: ,,Deus est subiectum huius scientiae. Omnia pertractantur
in sacra doctrina sub ratione Dei, vel quia sunt ipse Deus vel
quia habent ordinem ad Deum ut ad principium et finem.“ Der
Thomist Joannes a Sto. Thoma bemerkt iiber das Verhdltnis der
Gottesidee zur theologischen Summa die folgenden Worte:! ,,Igitur
Divus Thomas iuxta hane triplicem considerationem Dei causantis,
scilicet ut principium effectivam, ut beatitudo finalizans, ut Sal-
vator reparans, divisit totam doctrinam Summae Theologiae, ut
patet in initio 2. quaest. I. partis. Die némliche hehre Gottes-
idee, um die alles sich gruppiert und eint, ist meisterhaft der
Summa contra gentes zu Grunde gelegt, derselbe hehre trini-
tarische Gesichtspunkt léfst sich unschwer aus dem einzig schonen
Compendium theologiae und den den Hgohepunkt thomistischer
(reistesschirfe bildenden Quaestiones disputatae ersehen.

Und wenn der hl. Lehrer die Schriften des hl. Paulus, der
noch als Erdenpilger in den dritten Himmel entriickt ward,
erklirt, so ist es wieder der Gedanke Gottes, den er mit Warme
hervorkehrt; und wenn der Geist des Engels der Schule sich
sympathisch hingezogen fiihlt zu dem Engel der hl. Apostel,
zu St. Johannes, dann ist es wiederum die Gottesidee, deren
grofsartige KEntwicklung durch den Lieblingsjiinger des Herrn
unser hl. Lehrer in seinem schonen Kommentar herrlich ge-
zeichnet hat.

Der Gottesgedanke verleiht gar manchem opusculum des
Aquinaten eine iiberirdische Schonheit, die Gottesidee ist es, die
er bel Dionysius dem Areopagiten aufgreift und in seinem
gedankentiefen Kommentar zu ,,de divinis nominibus“ mit dem
Scharfsinn des Metaphysikers und der Wirme des Mystikers zumal
zum Ausdrucke bringt. Die ratio Dei verldfst den hl. Thomas
auch nicht im Fluge metaphysischer Spekulation und vielfach
erdwirts deutender aristotelischer Studien. Das Sein der Dinge
ist ihm nur verstindlich in Hinordnnng zum gottlichen Sein, und

t Joannes a Sto. Thoma, Isagoge ad D. Thomae Theologiam,
Cursus theolog. (ed. Vives) p. 191. Uber die Gottesidee in der theo-
logischen Summa vgl. Willmann, Geschichte des Idealismus. Braun-
schweig 1896. II, 473—74.



424 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

die transcendentalen Eigenschaften des Seins, die Einheit, Wahr-
heit, Gite und Schonheit sind fiir St. Thomas nur Abglanz der
Attribute (rottes. Die Ursédchlichkeit und Thétigkeit des Ge-
schopflichen fithrt ihn alleweg zur Erstursache. Wenn Antoninus
Reginaldus! die Strahlen thomistischer Weisheit gleichsam in
drei Brennpunkte sammeln will, dann sieht er sich immer wieder
von St. Thomas auf die erhabene Gottesidee zuriickgefiihrt.
Fiirwahr, der Inhalt der thomistischen Werke ist wesentlich von
der Idee Gottes bedingt, gegeben und geleitet, der Charakter
der thomistischen Schriften in Bezug auf deren Inhalt ist als
ein eminent theocentrischer zu bezeichnen. Es ist deswegen
schon im voraus die Annahme naheliegend, dals auch der Genius
der thomistischen Schriften sich aus der von St. Thomas so tief
erfalsten Gottesidee herleitet.

Cajetan spricht folgenden Gedanken aus:? , Wie der Mensch
in verschiedener Weise betrachtet werden kann, so auch Gott.

Deus potest considerari ut altissima causa . .. . potest etiam
considerari ut sapiens, bonus, iustus . ... potest etiam con-
siderari ut ens, ut actus . ... Ante omnes autem hos modos

potest considerari Deus secundum suam propriam quidditatem.
Haec enim est prima secundum naturam cognitio omnium et
fundamentum ceterarum et hanc quidditatem circumloquimur
deitatis nomine.“ Und gerade die Frage nach dem Wesen Gottes
in dem von Cajetan umschriebenen Sinne und die dem hl. Thomas
in dieser Frage eigentiimliche Auffassung bieten uns den Schliissel
zum tieferen Verstindnis des Genius seiner Werke.

Man kann in doppeltem Sinne vom Wesen Gottes reden, im
physischen und im metaphysischen Sinne. Die physische
Wesenheit Gottes ist nach den Worten Mancinis:® ,,Cumulus
omnium perfectionum, quae inter se identificantur et in Deo con-
stituunt esse divinum.“ Von der metaphysischen Wesenheit in
Gott reden wir insofern, als ,in essentia divina consideratur
peculiaris gradus perfectionis, qui est illa realitas, quae primum
in ea concipitur et est origo et radix omnium aliorum attribu-
torum, quae in Deo inveniuntur.“*

Die essentia physica Gottes ist Gegenstand von S. Th. L q.
3—12 und S. ¢. G. I. I. In der Behandlung der Eigenschaften

t Antoninus Reginaldus, O. P., Doctrinae D). Thomae Aqu. Tria
Principia. (Neuausgabe,) Paris 1878.

? Cajetanus, Comment. in S. Th. I. q. 1. a. 7.

% Mancini, Elementa Philosophiaec ad ment. D. Thomae Aqu.
Romae 1898. 1I, 367.

¢ Tbidem.



und die Gottesidee. 425

Gottes redet der englische Lehrer eine grolsartige Sprache, er
weils die erhabenen Gedanken des Areopagiten mit logischer
Klarheit zu durchdringen. Kr versteht es, iiber die unendliche
Fiille der Vollkommenheiten eines unendlich einfachen Gottes
in unvergleichlich einfacher, iedoch eine Fiille tiefster Gedanken
bergender Weise zu reden. Welche Gedankentiefe liegt z. B.
nicht in den folgenden Satzen des hl. Thomas: ,Deus est maxime
unus®“ (8. Th. I. q. 11. a. 4. ¢.). Deus est ,super omnia existens,
quod est principium omnium et remotum ab omnibus® (S. Th.
1. q. 13. a. 8.). — ,,Oportet quod omnes nobilitates omnium crea-
turarum inveniantur in Deo nobilissimo, modo et sine aliqua im-
perfectione* (in I. Sent. dist. 2. q. 1. a. 2. sol.). — Deus est
»fons et principium totius esse et veritatis (S. Th. 1. q. 12. a.
8 ad 4.). ,Deus est summum bonum simpliciter et non solum
in aliquo genere vel ordine rerum* (8. Th. I. q. 6. a. 2.). Die
erhabene Auffassung von den unendlichen Eigenschaften der
gottlichen Majestit durchdringt wund erhebt die Werke des
hl. Thomas.

Was ist nun die Auffassung des hl. Lehrers von der
metaphysischen Wesenheit Gottes, und inwiefern ist
diese Gottesidee des Aquinaten Quelle und Grund fir
den Genius seiner Schriften?

Der engelgleiche Lehrer sagt so tief: ,/Tuus intellectus
dicitur scire de aliquo quid est, quando definit ipsum, id est
quando concipit aliquam formam de ipsa re, quae per omnia ipsi
rei respondet” (Quaest. disp. de Verit. q. 2. a. 2. ad Y.).
Hieraus ergibt sich von selbst, dafs im eigentlichen Sinne von
einer Erfassung der metaphysischen Wesenheit Gottes nicht die
Rede sein kann, sondern nur im analogen Sinne, insofern gerade
ein Attribut Gottes zu seinen anderen Eigenschaften in dhnlichem
Verhiltnisse stehend aufgefalst wird wie die metaphysische
Wesenheit zu den anderen Realititen an den unserem Denken
zuganglichen Naturdingen. In Bestimmuong dieser hochsten Voll-
kommenheit, dieses constitutivum metaphysicum gehen die Theo-
logen verschiedene Wege.

Die Nominalisten bestimmen die essentia metaphysica Gottes
in der als Einheit gedachten Fiille aller gottlichen Vollkommen-
heiten, die Scotisten und auch Lessius! finden dieselbe in der
sogenannten radikalen Unendlichkeit.

Bedeutende Theologen wie Capreolus, Baliez, Molina, Gotti,

I L. Lessius, De perfectionibus moribusque divinis, cap. 1. liber 1.
Paris 1881.



426 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

Toletus, Franzelin und die meisten neueren Autoren entscheiden
sich fir die Aseitét.

Andere Theologen und Philosophen, darunter hervorragende
Thomisten, finden das metaphysische Wesen Gottes konstituiert
durch den gradus intellectivus, die Intellektualitit und Geistig-
keit Gottes. Diese Theologen scheiden sich in zwei Richtungen.
Die einen, darunter Joannes a Sto. Thoma, die Salmanticenser,
(Gonet, Billuart und in allerneuester Zeit Mancini verstehen hier-
unter die intellectio actualis. Die anderen fassen als Wesens-
konstitutiv Gottes das intelligere radicale oder die immaterialitas
in summo. So die hervorragenden Thomisten Vincentius Ferre
O. Pr. und Peter Godoy O. Pr., welche vorziigliche Kommentare
zur Gotteslehre des hl. Thomas geschrieben haben.!

Zur Kritik dieser Ansichten sei bemerkt, dafs die nomina-
listische und scotistische Auffassung offensichtlich die metaphysische
und physische Wesenheit nicht auseinanderhélt. Was die Stellung
der anderen Ansichten zu St. Thomas anlangt, so stehen zu
Gunsten der Aseitdt viele Thomastexte.

,Bssentia Dei non est aliud quam esse eius (8. Thomas,
De ente et essentia. c. 6.). Diese Thesis hat Cajetan in seinem
wertvollen Kommentare zu diesem Erstlingswerk des Aquinaten
lichtvoll erkldrt. Fir Cajetan liegt in der Aseitit die Wurzel
aller anderen goitlichen Vollkommenheiten und folglich auch
des constitutivam metaphysicum Gottes: ,,Id, cui convenit esse
secundum totam virtutem seu potestatem ipsius esse, nulla per-
fectione seu nobilitate essendi caret . . . . sic repugnat, quod
id habeat esse secundum totam amplitudinem suam et aliqua
perfectione essendi careat. Deus habet eas (sc. omnes perfectiones)
indistincte unitas in suo esse simplicissimo.”“ Mit der ihm eigenen
wetaphysischen Schéirfe bringt der klassische Kommentator die
Aseitdt mit der absoluten Identitdat von Wesenheit und Dasein
in Beziehung: ,Ideo existentia est de conceptu quidditatis rei,
quia res illa est purum esse: ideo autem res illa est purum esse,
quia non est ad genus aliquod limitata: ideo autem res illa non
est ad genus limitata, quia est idem cum sua existentia. Hier
begegnen sich Cajetan und einige neuere Thomisten, z. B.
P. Feldner? und P. Norbert del Prado.® Fiir die Aseitit als

1 Vincentius Ferre, Hisp.,, O. Praed., Commentaria scholastica
in 1. partem Summae D. Thomae. 2 tomi. Osnabr. 1680 sq. — Pet. de
Godoy, O. Pr., Opera theol. in D. Thomae Summam. 7 vol., darunter
3 vol. in I. partem. Venet. 1686.

2 (35, Feldner, Die sogenannte Aseitiit Gottes als konstitutives
Princip seiner Wesenheit: dieses Jahrbuch VII, 421,

8 P, del Prado hat im Divus Thomas, Jahrg. 1898, hieriiber in



und die Gottesidee. 427

W esenskonstitutiv Gottes sprechen bei St. Thomas noch andere
Texte, z. B. S. Th. 1. q. 13. a. 11.; 8. c¢. G. I, 25. Als eine
Hauptstelle wird fiir die Aseitdt noch die folgende citiert: ,,Ex
hoe quod est ipsum esse per se subsistens, oportet quod totam
perfectionem essendi in re contineat (S. Th. L. q. 4. a. 2.).

Wenn gegen die Aseitit, z. B. von Mancini,! eingewendet
wird, dafs dieselbe etwas Transcendentales und in allen Eigen-
schaften Hervortretendes sei, so konnte man hingegen bemerken,
dafs die metaphysische Wesenheit ein Ding zunidchst von anderen
Dingen unterscheidet. Das Wesen selber dufsert sich indes mehr
oder minder in allen nichtwesentlichen Seinsbestimmungen uand
Théatigkeiten, deren radix sie ist.

Auch die zweite Ansicht, welche das metaphysische Wesens-
konstitutiv Gottes in der hochsten Intellektualitit bestimmt,
hat in ihrer zweifachen Auffassung gute Griinde und gute Thomas-
texte fiir sich.

Fir die intellectio actualis wird der Umstand autge-
fithrt, dals das hochste und erhabenste Attribut in Gott als die
Quelle der anderen Vollkommenheiten zu denken sei, und dals
dieser Charakter der Hoheit und Erhabenheit dem intelligere
eigen sei. Fernerhin ist sonder Zweifel diejenige Gottesidee
die wahrste und im eminentesten Sinne metapliysische, die Gott
von sich selbst hat. Hier hat der hl. Thomas den schonen Satz:
»Conceptio perfecte repraesentans Deum est Verbum incarnatum*
(in 1. Sent. dist. 2. q. 1. @ 3.). Dieses ,Verbum perfecte ex-
primens Patrem® (de verit. q. 4. a. 4.) hat die Offenbarung uns
zundchst unter dem Gesichtspunkte absoluter Intellektualitat
gezeigt. ,Quia (Deus) non cognoscit se per aliquam speciem
nisi per essentiam, quia immo et ipsum intelligere est eius
essentia, sapientia Dei habitus esse non potest, sed est ipsa
Dei essentia . . . .. Quia ergo divina sapientia lux dicitur, prout
in puro actu coegnitionis consistit (lucis autem manitestatio splendor
ipsius est ab ea procedens) convenienter et Verbum divinae
sapientiae splendor lucis nominatur® (S. c¢. q. 1V, 12).

mehreren Aufsiitzen sehr grindlich gehandelt (vol. VI, 874—379, 4056—410,
507—513). Er betont hier den realen Unterschied zwischen Wesen und
Dasein in den Kreaturen als Hauptunterscheidungsmoment der letzteren
von Gott. Dals der hl. Thomas thatsichlich einen realen Unterschied
zwischen Wesen und Dasein im Geschipflichen gelehrt hat, ist auch zu-
gegeben von Kardinal Pallavicini S. J.: ,Est familiaris (sc. ista sententia)
S. Thomae, quam ille tamquam certam et fundamentalem assumit® (de
Deo cap. 8). Ahnlich #ufsern sich Kard. Toletus S. J. (Enarr, in Summ.
theol. S. Thomae I. q. 3. a, 8.).
1 A. a. 0. S. 368.



428 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

St. Thomas deutet auch auf die absolute Intellektualitit
Grottes als constitutivhm metaphysicam Gottes hin, wenn er zur
Bezeichnung der Wesenheit Gottes sich des Ausdruckes ,lux“
bedient, z. B. ,Divina essentia, quae est actus purus, est ipsa
Jux“ (in Paulum I. Tim. cap. 6.). Hier spricht der englische
Lehrer die Sprache der Haupttriger der philosophia perennis
auch in der Heidenwelt.!

Ferner ist das als das Hochste in Gott und folglich als
sein metaphysisches W esenskonstitutiv zu erachten, was der
letzte Grund wunseres Unvermogens, mit natiirlichen Kriften
Gottes Wesen zu schauen, ist. Dieser letzte Grund ist sicher-
lich die absolute Geistigkeit Gottes, zu der jedwede geschaffene
Denkkraft wie ,das Auge der Nachteule zum Sonnenlichte sich
verhélt“. Die Folge davon ist, dals durch die Gnade insofern
dieses natiirliche Unvermdgen behoben' wird, als gottliches Licht
in die Seele ausgegossen wird und ein héheres ,esse spiritnale
das ,,esse naturale“ durchdringt, erhebt und vergeistigt und so
den geschaffenen Geist zum himmlischen, dem Selbstbegreifen
Gottes in gewissem Sinne konnaturalen Gottesschauen befihigt.
All dies scheint auf die absolute Geistigkeit als auf die letzte
Wurzel gottlichen Lebens und gottlicher Vollkommenheit hin-
zudeuten. Als Thomastexte werden unter anderen hiertir citiert:
%, Th, L. q. 18. 8. 10,; & 11, ad 1.; & Th, I, q. 14, & &;
ferner in 1. Sent. dist. 19. q. 2. a. 1. ad 1., wo St. Thomas
sagt, dals ,essentia divina secundum intellectum sit prius quam
esse suum et esse prius quam aeternitas“. — Die unmittelbar
vorhergehenden Erwiigungen scheinen mutandis mutatis auch den
Theologen zu gute zu kommen, welche im ,jintelligere radi-
cale“ oder ,in summo immaterialitatis® das metaphysische Wesen
Gottes finder. Auch diese Theologen konnen sich auf gute
Griinde und gute Thomasstellen berufen.

Roselli sagt:? , Kssentia cuinsvis rei illa dicitur, quae prima
in unaquagque re concipitur quaequac radix est ceterarum per-
fectionum illius rei eamque ab omni alia re distinguit.* Nun
ist aber die immaterialitas bezw. materialitas das fundamentum
divisionis riicksichtlich der geschaffenen Dinge, und das Ver-
hiltnis zur Materie bestimmt das Sein und Werden der Dinge.
Das Grundgesetz: ,,Quanto forma est nobilior, tanto magis do-
minatur wateriae corporali et minus el immergitur et magis sua
operatione vel virtute excedit eam* (S. Th., 1. q. 16. a. 1.) liegt

1 Co-t-nr'ner, System der Philosophie. 3. Abteilg. S. 41.
2 Salvator M, Roselli, Summa philosophica. Romae 1782. vol.
IIL. p. 612.



und die Gottesidee. 429

der Ordnung des geschaffenen Seins vom unorganischen Korper
bis hinauf zum Engel zu Grunde und bezeugt die herrliche
Harmonie und Hierarchie der Naturordoung. Hoheit und Er-
habenheit der Form, des Wesens, und Grad der Immaterialitat
stehen zu einander im geraden Verhéltnisse.

Ist es nun unserem analogischen Denken verwehrt, dieses
Grrundgesetz per viam eminentiae auf das Sein Gottes anzuwenden
und bei ihm die hochste, alle Vollkommenheit begriindende Re-
alitdt mit der absolutesten, jede Zusammengesetztheit und Be-
stimmung ausschlielsenden Immaterialitdt zu identifizieren? Durch
diese analogische Ubertragung des alle geschaffenen Seinsformen
trennenden und gliedernden Hauptgesxchtspunkte% der Immateri-
alitdt auf Gott, das oberste Princip dieser Ordnung, wiirde im
tiefsten und eminentesten Sinne sich bewahrheiten das aristote-
lische Axiom: ,Propter quod unumquodque tale, et illud magis.*
Die absolute Immaterialitit Gottes als dessen Wesenskonstitutiv
unterscheidet fiirs erste (Gott unendlich von den Greschdpfen und
bietet fiirs zweite den Grund fiir die Thatigkeit, besonders fiir
die absolute Erkenntnis Gottes. ,,Cum Deus est in summo im-
materialitatis, damit begriindet der englische Lehrer hiufig die
unendliche Wissenschaft Gottes.

Es ist ja ein stehendes Princip bei St. Thomas, dals jede
Thatigkeit (hier die actualis intellectio Dei) ein Princip (hier das
intelligere radicale) voraussetze. Wenn eingewendet wird, dals
hiermit Princip und Thatigkeit in das Verhiltnis von Potenz und
Akt gesetzt wiirden und so in Gottes Wesen Potenzialitit ein-
gefiilhrt wiirde, so sei bemerkt, dals die absolute Immaterialitis
als solche jegliche Potenzialitit ausschlielse. Da aulserdem dies-
beziiglich unsere Auffassung eine analogische ist, so kann hier
ebensowenig von einer Potenzialitit in Gott die Rede sein, wie
bei Besprechung des physischen Wesens Gottes von einer wirk-
lichen Zusaminengesetztheit in Gott die Rede ist. Der gemein-
same Boden der quaestio 33. 8. Th. I. des hl. Thomas macht
diese falsitas in der Ausdrucksweise zu einer scheinbaren.

Nachdem wir solchergestalt die Hauptansichten iiber das
metaphysische Wesen gruppiert haben, tritt an uns die Forderuug,
an der Hand des hl. Thomas eine Wahl zu treffen, um den
Einflufs der thomistischen Gottesidee auf den Genius seiner
Schriften nachweisen zu konnen. Dieser Zweck sowie die ver-
gleichende Kritik der verschiedenen Auffassungen legen es uns
nahe,dem von Kardinal Zigliara! eingeschlagenen Vermittlungswege

1 Zigliara, Summa philosophica [8]. 11. p. 406,



430 Der Genius der Schriften des bl. Thomas

zu folgen. Dieser grofse Kenner des hl. Thomas geht von dem
doppelten Wege unserer Gotteserkenntnis aus. Auf dem einen
aposterioristischen Wege kommen wir zu Gott als dem ens
a se, das alle Vollkommenheiten im eminentesten Sinne in sich
befalst. Auf dem anderen aprioristischen Wege vergleichen
wir die gottiichen Wesensattribute unter sich und bestimmen
dasjenige als das constitutivum metaphysicum, das am aktuellsten,
reinsten und vollkommensten die gottliche Wesenheit darstellt,
und aus dem die anderen gottlichen Vollkommenheiten hervor-
fliefsen. ,,Quibus positis mihi videtur dici posse quod, si agitur
de constitutivo Dei metaphysico prouti a posteriori, secundum
principium causalitatis, infertur et concipitur primitus de Deo,
aseitas debeat haberi ut tale constitutivam .. ....... sl
vero sermo sit de constitutivo actnaliori et determinatiori, se-
cundum quod repetitur ex demonstrationibus a priori, supremus
intelligendi gradus potest dici counstitutivum metaphysicum
divinae essentiae.*!

Im Aopschlufs hieran sei bemerkt, dafs der erstere aposteri-
oristische Weg der der philosophischen Gotteserkenntnis ist, und
dals bei St. Thomas die Aseitat als gottliches Wesenskonstitutiv
insofern erscheint, als dieselbe den Zielpunkt seiner Gottes-
beweise bildet. Der zweite aprioristische Weg ist der der
spekulativen Theologie, ist der des durch das Glaubenslicht
erleuchteten Geistes. Es ist dies, wie der englische Lehrer so
schon und tief bemerkt, eine Gotteserkenntnis ,secundum modum
ipsorum divinorum, ut ipsa divina secundum seipsa capiantur
(in Boeth. de Trinit. q. 2. a. 2.). Im Lichte der Offenbarung
scheint uns das Hochste und Innerste in Gott doch das unend-
liche Geistsein zu sein. Darauf weisen uns hin die Dogmen
iiber das innertrinitarische Leben Gottes, die Lehre von der
heiligmachenden Gnade als Teilnahme an Gottes Natur und Leben.?

Wenn der hl. Thomas als Theologe ,res divinas considerat
propter seipsas“ (in Boeth. de Trinit. q. 5. a. 4.), und wenn er
das Wesen Gottes mit Glaubensthatsachen in Beziehung bringt,
so betont er stets das Geistsein Gottes. Die gedankentiefe
Schrift: ,In Boethium de Trinitate ist hierfiir ein schatzens-
wertes Zeugms Hiermit diirften die Aseitit und die intellectio

1 Zigliara, L. c.

® Gonet legt in seinem Clypeus thomisticus bei Besprechung von
S. Th. I IL. q. 110. a. 4. dar, dals die helhgmachende Gnade insofern
am gottlichen Wesen als eminentem Princip der Selbsterkenntnis und
Selbstliebe Gottes formaliter participiere, insofern dieselbe ,radix intelli-
gendi et amandi Deum, ut in eo est,“ ist.



und die Gottesidee. 431

actualis als gottliche Wesenskonstitutive miteinander vereinbart
sein. Implicite ist hierdurch auch das intelligere radicale oder
die immaterialitas in summo mit der Aseitit in Ausgleich gesetzt.
Ja die dritte Ansicht (intelligere radicale) steht in gewissem
Sinne vermittelnd zwischen den beiden anderen Auffassungen.

Dieses alles vorausgesetzt, konnen wir nunmehr die Haupt-
these unserer gesamten . Ausfiihrungen also précisieren und
formulieren:

Die grolsartige Auffassung des hl. Thomas von der

Aseitidt, von der hochsten aktuellsten Erkenntnis Gottes

und der unendlichen Immaterialitit des gottlichen Seins,

mit einem Worte: des Aquinaten erhabene Gottesidee hat
den nachhaltigsten Einfluls auf den Genius seiner Schriften
ausgeiibt.

Hier bewahrheitet sich im eminenten Sinne das aristotelische
Axiom: ,Intellectus speculativus extensione fit practicus.”

A. Aseitit Gottes und der Genius der Werke des
hl. Thomas.

Gott ist ein ens a se, er besitzt alle Fille des Seins, er
allein ist unbedingtes, absolutes Sein, ihm gegeniiber ist das
kreatiirliche Sein mehr ein Schatten des Seins denn wirkliches
Sein: ,potius umbra entis quam ens“

Der englische Lehrer hat in grofsartiger Weise schon in seiner
Monographie: ,De ente et essentia“ gezeigt, dals das gottliche
Sein ,,per ipsam puritatem est esse distinctum ab omni esse,* er
hat dargethan, dafls das gottliche Sein mit nichten sei ,illud esse
universale, quo quaelibet res formaliter est“.! Hiermit ist der
Pantheismus in seinem tiefsten Grunde vernichtet. Gott allein
ist voraussetzungsloses Sein. Des Menschen Sein und Denken
als voraussetzungslos betrachten, ist ein frevles Beginnen gleich
dem Lucifers am Anfang der Zeiten. Gott ist ens a se, diese
Aseitit ist allen seinen Eigenschaften aufgeprigt, diese Aseitiit
ist besonders dem gottlichen Erkennen eigen. Denn das gott-
liche Erkennen hat den KErkenntnisgrund in sich selbst, das
Formalprincip des gottlichen Erkennens ist die gottliche Wesen-
heit selbst.

Kardinal Gotti? sagt so schon: ,,Deswegen, weil die Ge-
schopfe kein esse a se sind, deshalb haben sie auch nicht alle

! Vgl. die Erklirung Sylvesters von Ferrara zu S. c. G. I, 26. Die
einschligige Lehre des hl. Thomas ist durch das Vaticanum dogmatisiert
wordeu (Sess. III, ¢p. 1. can. 4.).

t Card. Gotti, O, Pr., Theologia scholastico-dogmatica. tom. 2.
q. 3. dub. 3. § 2.



432 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

Vollkommenheiten weder extensive noch intensive. Gott aber
hat deswegen alle Vollkommenheiten extensive und intensive,
weil er ist ,ens a se‘.*

Dieser aus der Aseitit sich herleitende Gesichtspunkt ist
tir St. Thomas ein Hauptmotiv seiner tiefen Bescheidenheit und
Miéfsigung gewesen. Wie Gott durch und durch ens a se ist,
so ist der Mensch durch und durch ens ab alio, ein ens a Deo.
Hier der tiefste Grund fir die Aufserung der hl. Teresa:
»Demut 1st Wahrheit. Gott ist Quelle alles Seins, er ist
,causa quaedam profundens totum ens et ommes eius differen-
tias“ (in periherm. 1. L. lect. 14.). Des Menschen Sein ist nach
der Lehre des hl. Thomas ein mitgeteiltes, ein esse participatum
ac rveceptum. Des Menschen Denken ist eine Teilnahme am
gottlichen Denken: , Nihil est aliud ratio naturalis hominis nisi
refulgentia divinae claritatis in nobis“ (8. Thom. in ps. 36.).
Particeps kommt von partem capere; ein Teil, ein Moment wird
mitgeteilt, die anderen Momente nicht.

Wenn man den menschlichen Erkenntnisakt als solchen
ins Auge falst, so ist in demselben sicherlich eine imago des
gottlichen Geistes zu finden: , Virtus intellectualis creaturae
lumen quoddam intelligibile dicitur quasi a prima luce derivatum
(8. Th. I. q. 12. a. 2. ¢c.).

Aber es treten uns sofort zwei grofse Unterscheidungs-
momente entgegen, welche den menpschlichen Intellekt in un-
endlichen Abstand vom gottlichen Intellekt stellen und unseren
Geist zum Geiste Gottes im Verhéltnisse der analogia proportio-
nalitatis erscheinen lassen.

Wihrend némlich dem gottlichen Denken absolute Aseitat
eignet, ist das menschliche Denken bestimmt und begrenzt durch
das Objekt: ,Cognitio intellectiva aliquo modo a sensitiva
exordium sumit“ (8. Th. I 85. a. 3). Als entitativer vitaler
Akt gefalst, hat das menschliche Denken Potenzialitit zu eigen:
»Secundo oportet considerare quod intellectus noster de potentia
ad actum procedit** (ibid). Hiermit ist die Kigenschaft des mensch-
lichen Denkens als eines diskursiven Denkens begriindet und
zugleich ein factum per accidens unseres Denkens ermoglicht.

Der tiefste Grund der Potenzialitdit des menschlichen Er-
kennens liegt im Geschaffensein aus nichts, diesem absoluten
Gegensatz zur Aseitdt. Der hl. Bonaventura bemerkt hieriiber:
,Proprietates quae insunt creaturae ratione eius, quod est ex
nihilo, non sunt positiones, sed defectus . , . . . et tales sunt
vanitas, instabilitas, vertibilitas“ (In I. Sent. d. 8. p. 1. a. 2.
q- 2. ad 7. et 8.).



und die Gottesidee. 453

Was aber an unserem Sein, Denken und Thun an Realitit
und Vollkommenheit sich findet, ist Gottes Werk: ,Colligitur
quod Deus upicuique intimus, sicut esse proprium rei est inti-
mum ipsi rei, quae nec incipere nec durare posset nisi per
operationem Dei, per quam suo operi coniungitur, ut in eo sit*
(S. Thomas in I. Sent. d. 37. q. 1. a, 1.).

Auch der menschliche Erkenntnisakt in seinem Werden und
seinem Ziele hdngt von Gott ab. Von Gott ist unsere Erkenntnis-
potenz, sie ist ,,quaedam participata similitudo luminis increati,
in quo continentur rationes aeternae® (8. Th. I. q. 84. a. 5.). Gott
wirkt ferner concursu physico mit zum Zustandekommen des
menschlichen Erkenutnisaktes. Dieses Mitwirken Gottes wird
dem Akte entsprechend sein, und hiernach diirften die von
Ubaghs u. a. im ontologistischen Sinne gedeuteten Thomasstellen
zu beurteilen sein. Der englische Lehrer ist sich vollauf bewufst
der absoluten Abhangigkeit des meunschlichen Denkens von Gott,
und er anerkennt in Demut und Dankbarkeit die Notwendigkeit
gottlicher Mitwirkung und Beihilfe zum menschlichen Denken,
wobei er sicher die Scylla des Traditionalismus und die Charybdis
des Ontologismus vermeidet. Solchergestalt erklirt sich aus
der tiefen und allseitigen Auffassung der gottlichen Aseitdt durch
den englischen Lehrer der Genius seiner Werke: diese tiefe
Demut, diese Malsigung und Bescheidenheit, dieses dankbare
Hinnehmen der gottlichen Hilfe, die sich besonders durch
die Offenbarung, die hl. Schrift und das kirchliche Lehramt uns
darbietet. Schlielsen wir diesen Punkt mit der schonen Stelle
des Aquinaten: ,Ita universa creatura divinae gubernationi sub-
iicitur, sicut instrumenta subiiciuntur gubernationi artificis . . . .
Sic in omni cognitione veritatis indiget mens humana divina
operatione; sed in naturaliter cognitis non indiget nova luce, sed
solo motu et directione eius; in aliils autem etiam nova illustra-
tione“ (In Beeth. de Trinit. q. 1. a. 1.).

B. Die Auffassung des hl. Thomas von der intel-
lectio actualis Dei und der Genius seiner Schriften.

Gott ist Geist, absoluter Geist. Bei Gott ist Erkennendes,
Erkenntoismedium und Erkenntnisakt absolut identisch. Das
gottliche Erkennen ist actus actualissimus.

,,Opiritus est Deus“ (Joh. 4, 24). Diese Definition von Gott,
die der Sohn Gottes selbst gegeben, lifst sich durch herrliche
Thomastexte erklaren. In seinem geistvollen Kommentare zu
Isajas (cap. 10) schreibt der englische Lehrer: , Deus noster
dicitur igni. Primo, quia subtilis, et quantum ad hoc primo
dicitur subtilis quantum ad substantiam, quia dicitur Spiritus.*

Jahrbueh fiir Philosophie ete. XIII. 28



434 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

Joh. 4, 24: , Spiritus est Deus.“ Secundo quantum ad scientiam,
quia penetrabilis. Hebr. 4, 12: | Vivus est sermo Dei et efficax et
penetrabilior omni gladio ancipite.“ Tertio quantum ad appa-
rentiam, quia invisibilis. Job 28, 20: ,Unde ergo sapientia? . . .
Abscondita est ab oculis omnium viventium . . . Secundo (sc.
Deus dicitur igni) quia lucidus . . . Primo quia manifestat, quantum
ad intellectum. Psalm. 35, 10: ,,In lumine tuo videbimus lumen.
Secundo, quia delectat quantum ad affectum . . . ., tertio quia
dirigit quantum ad actum.”

Gott ist die absolute Wahrheit, Deus est veritas. Wahr-
heit und Geist stehen in innigster Beziehung zu einander. Sehr
schon sagt der hl. Thomas (8. Th. L. q. 16. a. 5.): ,,Die Wahrheit
findet sich im Intellekte, insofern dieser die Dinge erkennt, so
wie sie wirklich sind. Die Wahrheit findet sich in den Dingen,
insofern dieselben ein Sein besitzen, das genau dem Intellekt
entspricht.  Beides findet sich zuhGchst in Gott. Denn sein
Sein ist nicht nur seinem Intellekte konform, sondern es ist
dasselbe identisch mit seinem Erkennen. Und Gottes Erkennen
ist Mals und Grund jedweden anderen Seins und KErkennens.
Hieraus folgt, dals in Gott nicht blofs Wahrheit ist, sondern
dafs Gott selbst die hochste und erste Wahrheit ist. Gott ist
die reinste, hochste und erste Wahrheit.*

Gott 1st aber nicht blofs selbst die unendliche Wahrheit,
er ist auch Grund und Quelle aller Wahrheit in allen Ordnungen.
Mit der ihm eigenen, an den tiefen Blick der Engel mahnenden
pragnanten Weise driickt St. Thomas diese Fundamentalthatsache
s0 schon aus: ,Veritates intellectae fundantur autem in ipsa
prima veritate sicut in causa universali contentiva omnis veritatis‘
(S. e. G. II, 84). Dieser Satz des hl. Thomas fiihrt sich zuriick
auf das aristotelische Axiom: ,Sicut est dispositio rerum in esse,
ita et in veritate“ (II. met. text. com. 4.). Die Dinge haben
von Gott ihr Sein, die Dinge haben von Gott auch ihre Erkenn-
barkeit. ,,Omnes res sunt verae una veritate scilicet Dei sicut
principio effectivo et exemplari, sed multis formaliter® (Inhalt
von S. Th. I. q. 16. a. 6. ¢.). ,Fere totius philosophiae con-
sideratio ad Dei cognitionem ordinatur (8. ¢. G. I, 4.; ecfr.
Verit. q. 1. a. 4. et 5.).

Hier zeigt sich so recht der theocentrische Charakter der
thomistischen Philosophie und Theologie, hier liegt ein tiefer
Grund fiir den Kinflufs der Gottesidee auf den Genius der
Werke des hl. Thomas, der in edelster, reinster Wahrheitsliebe
und Objektivitit sich dufsert. Hier ist die tiefste Wurzel des
Gegensatzes zwischen St. Thomas, der demiitig von Gott die



und die Gottesidee. 435
Wahrheit erwartete und so Grolses leistete, und zwischen dem
modernen Apriorismus und Subjektivismus, der stolz die Menschen-
vernunft zum hochsten autonomen Wahrheitsgrund erheben will
und schmihlich in Materialismus und Skepticismus endigen muls.
Gott ist die hochste Wahrheit. Wer dies leugnet, wird auch
um jede endliche Wahrheit des Geistes kommen.

,Spiritus est Deus®, Gott ist ein Geist und als solcher auch
unendlich schon, unendliche Schonheit. In dem von Uccelli auf-
gefundenen Autograph des hl. Thomas: De bono et pulchro
(Comm. in Dionys. de divinis nominibus cap. 4. lect. d.) sagt
der engelgleiche Lehrer: ,Dicendum est, quod pulchritudo est
in Deo, et est summa et prima pulchritudo, a qua emanat na-
tura pulchritudinis in omnibus pulchris, quae est forma pulchrorum;
sicut dictum est de pnatura cognitionis supra. KEst enim sua
pulchritudo, et haec est conditio primi agentis, quod agat per
suam essentiam, sed exemplariter in aliis. Er neunt mit dem
Areopagiten Gott das ,supersubstantiale pulechrum‘. , Perhibet
in se eminenter pulchritudinem, quae est fontana causa exem-
plaris et effectiva omnis pulchri“ (ibid.).

Gott ist die unendliche Schonheit! und Wahrheit. Diese
zwei Momente verbinden sich zu innigst mit der erhabenen
Auffassung des hl. Thomas von der absoluten Intellektualitit
Gottes.

Gott ist Wahrheit und Schonheit, aller Wahrheit und
Schonheit Urquell. Wenn des englischen Lehrers wahrheit-
suchender Geist mit solcher Liebe die endliche Wahrheit erforscht
und den Gedanken eines Aristoteles nachgeht in Erforschung
des Seins der Geschopfe von der reinen Intelligenz bis hinab
zur Thatigkeit der niedersten Organismen und zu den mechanischen
Gesetzen der anorganischen Naturkdrper, wenn des Aquinaten
engelreiner (yeist schon an den Strahlen endlicher geschaffener

1 Uber die Schonheit Gottes und dberhaupt iiber die Lehre des
hl. Thomas vom Schénen: Vallet, L’idée du beau dans la philosophie
de Saint Thomas d’Aquin [2]. Paris 1887. p. 240 ff. Commer, System
der Philosophie. 3. Abt. S. 63 ff. Ferner J. Molsdorf, Die Idee des
Schonen in der Weltgestaltung des Thomas von Aquino. Jena 1891.
Gaborit, Le beau dans la nature et dans les arts. Paris 1835, Delmas
S. J., Ontologia generalis. Paris 1896 (Schlufskapitel). Alb. Jansen,
De pulchro in der Zeitschrift ,,Divus Thomas*. vol. IV, 151 sqq. Griind-
liches Studium der thomistischen Principien in dieser Materie, besonders
eingehendes Studium des citierten gedankentiefen opusculum dirfte viel
beitragen zur Klirung und Vertiefung der Ansichten iber das Kunst-
schone und so principienlosem Subjektivismus und substanzloser Schén-
rederei auf besagtem Gebiete nutzreich entgegenwirken.

Q8%



436 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

Wahrheit und Schonheit sich innigst freut, wie viel mehr wird
sein (Geist sich gesehnt haben nach der Erkenntnis der ewigen
unerschaffenen Schonheit und Wahrheit. Und in diesem Sehnen
nach Gotteserkenntnis treten zwei Gefiihle beim englischen Lehrer
sich scheinbar feindselig gegeniiber. Das erste ist ausgedriickt
in dem Satze: De Deo, quid sit, scire non possumus. Das
zweite Gefiihl ist gekennzeichnet in den Worten: ,,Ultima per-
fectio intellectus humani est per coniunctionem ad Deum, qui
est principium creationis animae et illuminationis eius“ (S. Th.
I. II. q. 3. a. 7. ad 2.). ,De Deo, quid sit, scire non pos-
sumus®: (Gott ist so grols, so wahr, so schov, dafs auch nur ein
schwaches Fiinklein von Gottes Sein und Leben den geschaffenen
Geist aufs hochste und reinste erfreut, Die ganze Grilse, das
Wesen Gottes entzieht sich, wiewohl an sich absolut erkennbar,
dem natiirlichen Erkennen der geschaffenen Intelligenz. Welches
Glick, welche Seligkeit, durch die Gnade und Glorie zur An-
schauung des Wesens Gottes zu gelangen! Hier liegt ein
Anhaltspunkt, um den Genius der thomistischen Schriften zu
verstehen. Wie die Auffassung von der Aseitit Gottes in
St. Thomas edelste Demut und Bescheidenheit erzeugt, so ver-
ursacht seine Auffassung von der unendlichen Intelligenz, Wahr-
heit und Schonheit Gottes erhabenste Wahrheitsliebe und heifsestes
Wahrheitssehnen.

Grofsartig ist die Lehre des hl. Thomas von der Unbe-
greiflichkeit Gottes: ,,Intellectus dicitur scire de aliquo quid sit,
quando definit ipsum, id est quando concipit aliquam formawm de
ipsa re, quae per omnia ipsi rei respondet. Jam autem ex dictis
patet, quod quidquid intellectus noster de Deo concipit, est de-
ficiens a repraesentatione eius; et ideo quid est ipsius Dei semper
nobis occultum remanet; et haee est summa cognitio, quam de
ipso in statu viae habere possumus, ut cognoscamus Deum esse
supra omne id, quod cogitamus de eo“ (Verit. q. 2. a. 1.
ad 9.). In seiner tiefsinnigen Erkldrung zu Dionys. de div. no-
minibus c. 1. lect. 1. sagt er: ,,Convenit ipsi, scilicet Deo soli attri-
buere supersubstantialem scientiam ignorantiae supersubstantiali-
tatis i. e. supersubstantialitatis ignorantiae: quae quidem super-
substantialitas non est ignorata propter aliquem suum defectum,
sed propter suum excessum.*

In seinem Kommentar zu I1I. Sent. d. 35. q. 2. a. 2. sol. 2.:
»In hoc perficitur cognitio humana secundum statum viae, ut
intelligamus Deum ab omnibus separatum supra omnia esse.“ Ibid.
ad 1.: ,,Umbra, quae in statu viae in intellectu nostro est, nos
impedit, ut in divinam essentiam mentis oculos defigere nequeamus.“



und die Gottesidee, 437

Die herrliche Auffassung des englischen Lehrers von der Un-
begreiflichkeit Gottes mufste auf den Genius seiner Schriften
Einfluls iiben.

Gerade der Umstand, dals Gott so grofs, so iiberwesentlich
und unbegreifbar ist, entflammt die Sehnsucht des hl. Thomas
nach der von Gott durch Natur, Gnade und Glorie dem Menschen
in Zeit und Ewigkeit moglich gemachten Gotteserkenntnis. Der
geringste Strahl von Gotteserkenntnis gilt ihm mehr als alle
Erdenweisheit. Wir verstehen dieses Wahrheitsstreben des
englischen Lehrers, wenn wir bei ihm lesen: ,,De Deo cogno-
scimus, quia est et quod causa aliorum’ est et aliis supereminens
et ab omnibus remotus: et hoc est ultimum et perfectissimum
nostrae cognitionis in hac vita® (8. ¢. G. IlI, 49). Zum Ver-
stindnisse dieser Stelle diene die folgende Stelle des klassischen
Kommentators zur philosophischen Summa: ,Quantitas cognitionis
dupliciter attendi potest. Secundum obiecta scilicet et secundum
efficaciam actus circa obiectum: quod ergo inquit summum gradum
humanae cognitionis esse Deum cognoscere, intelligendum est
quantum ad obiectum; non autem quantum ad efficaciam actus‘
(Ferrariens. in I, 4).

Den Ausgleich zwischen den oben geschilderten, sich wider-
streitenden Grefiihlen, insofern der Aquinate einerseits demiitig
vor der Unbegreiflichkeit der gottlichen Majestdt sich beugt und
anderseits von heiliger Sehnsucht Gott zu erkenmen verzehrt
wird, den Ausgleich zwischen diesen beiden Gegensiitzen bilden
die folgenden herrlichen Worte unserers heiligen Lehrers: , Propter
hoc etiam cognoscitur Deus per cognitionem nostram, quia quid-
quid in nostra cognitione cadit, accipimus ut ab eo adductum;
et iterum cognoscitur per ignorantiam nostram, inquantum scilicet
hoc ipsum est Deum cognoscere, quod nos scimus nos ignorare
de Deo quid sit* (S. Thom. de div. nominibus ¢. 7. 1. 4.).

Den Weg, den St. Thomas in seinem Verlangen nach Gottes-
erkenntnis einschligt, hat er uns so lichtvoll gezeigt in seinem
Kommentar zu I. Timoth. cap. 6. lect. 3. Vollauf iiberzeugt,
dafs fiir die Kreatur es absolute Unmoglichkeit ist, Gott ganz
und gar zu begreifen, ist der englische Lehrer von dem heilsesten
Verlangen beseelt, Gott durch den durch das Goadenlicht er-
hellten Intellekt wenigstens zu ergreifen und im Himmel ewig
zu schauen. Er schlielst deswegen seine Darlegungen an be-
sagter Stelle mit den Worten: ,Ergo accedamus ad eum (scil.
Deum) cognoscendum hic per gratiam, in futuro per gloriam.“

Die Uberzeugung davon, dals das gottliche Wesen unserem
natiirlichen Krkennen nicht erreichbar ist, diese Uberzeugung



438 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

einerseits und sein Durst nach Gotteserkenntnis anderseits ver-
anlassen ihun, all die Mittel, welche ihn Gott ndher bringen, voll
Dankbarkeit hinzunehmen und im weitesten Umfange zu be-
niitzen.

,Christi humanitas via est, qua ad divinitatem pervenitur®
(3. Thom. compend. theol. cap. 2.). Christus ist auch fiir St.
Thomas der Weg zur Gotteserkenntnis gewesen, Christus ist
far St. Thomas Wahrheit, Weg und Leben gewesen, Christus
seiner menschlichen Natur nach ist fiir St. Thomas der schonste
Spiegel gottlicher Wahrheit und gottlicher Schonheit. Gewils
wird St. Thomas von der iibernatiirlichen Schonheit Jesu Christi
geradeso gedacht haben wie der hl. Augustin, der da schreibt:
,,Lulcher in coelo, pulcher in terra; pulcher in utero, pulcher in
manibus parentum; pulcher in miraculis, pulcher in flagellis;
pulcher invitans ad vitam, pulcher non curans mortem; pulcher
deponens animam, pulcher recipiens; pulcher in ligno, pulcher
in sepulcro, pulcher in coelo” (8. Aug. Enarr. in ps. 44.). Durch
Christus ist uns Gnade und Wahrheit geworden in seiner Kirche;
welche da der in Zeit und Raum fortlebende Christus ist. Wl‘e
gliicklich fiihlte sich St. Thomas, den heilsen Durst nach Gottes-
erkenntnis stillen zu konnen mit den Wassern des hl. Glanbens.
In seiner Expositio devotissima in Symbolum Apost. sagt er:
»Nullus philosophorum ante adventum Christi cum toto conatu
tantum scire de Deo potuit, quantum post adventum Christi scit
vetula per fidem.“

Wie hoch stand ihm npicht die Auktoritit des sich offen-
barenden Gottes: , Auctoritas divina praevalet stiam rationi hu-
manae multo magis quam auctoritas alicuius philosophi praevaleret
alicui debili rationi, quam aliquis puer induceret (8. Thom. in
VIII. Physic. lect. 3.). ,Was ist Gott?“ dieses heilse Ver-
langen nach Gott liels St. Thomas stets wachsen in der Liebe
Gottes, da ja der Grad der einstigen visio beatifica im Himmel
von der Intensivitédt der caritas anf Erden ahhingt, und da schon
hienieden die Liebe uuns das rechte Verstindnis fiir den lieben
Gott gibt: ,,connaturalitas ad res divinas fit per caritatem, quae
quidem unit nos Deo“ (8. Th. 2. IL. q. 45. a. 2. ¢.). — ,,Ubi
amor, ibi oculus“ (in IIL. Sent. d. 85. q. 1. a. 2.). ,Was ist
Gott?“ dieses heilse Verlangen nach Gott liels St. Thomas gar
hoeh schitzen die Gaben des hl. Geistes, besonders die Gabe
der Weisheit und des Verstandes: ,Sapientia importat quandam
rectitudinem iudicii secundum rationes divinas“ (8. Th. 2. IL
q- 45. a. 2.).



und die Gottesidee. 439

,,Dona Spiritus sancti,” bemerkt der Thomist Javellus,! , per-
ficiunt omnes animae vires, ut debite Deo primo Motori subdantur
et in ipsum ordinentur.”

»Was ist Gott?“ Dieses heilse Verlangen nach Gottes-
erkenntnis spornte St. Thomas an, heilig und engelrein zu leben;
,,selig sind, die reinen Herzens sind; denn sie werden Gott an-
schauen.“ , Sancti, qui habent cor repletum iustitia, vident ex-
cellentius quam alii, qui vident per effectus corporales; quanto
enim effectus sunt propinquiores, tanto Deus magis cognoscitur
per illos* (S. Thom. in Matth. ¢c. 5. lect. 1.).

Was ist Gott?“ Dieses inbriinstige Verlangen, Gott zu
erkennen, hat St. Thomas jene tiefe Demut eingeflolst, die zu
Gott fiihrt: , Humilitas facit hominem capacem Dei“ (S. Thom.
in Matth. c. 11.), '

»Was ist Gott?“ Dieses inbriinstige Verlangen nach Gott
hat den englischen Lehrer hingezogen zum eucharistischen Hei-
land und den Doctor Angelicus auch zum Doctor Eucharvisticus
gemacht.

Das sind in Kiirze die Wirkungen, welche des Aquinaten
Auffassung von der absoluten Intellektualitit Gottes hervorgebracht
hat. In dieser Weise findet der Genius seiner Schriften, be-
sonders seine Objektivitit und sein Wahrheitsdurst die letzte Er-
klirung. Wie unendlich hoch und erhaben steht doch St. Thomas
da iiber dem modernen Materialismus, dessen Wesen der heil.
Lehrer in seiner herrlichen Schrift: ,De pluralitate formarum*
also gekennzeichnet hat: ,Quod non est sensibile, ipsi iudicant
universaliter non esse; et sic iudicant, ipsi loquuntur et non aliter.*
Hiermit sehen wir uns hiniibergeleitet auf unseren dritten und
letzten Punkt, auf die:

C. Auffassung des hl. Thomas von der Immateri-
alitit Gottes in ihrem Einflusse auf den Genius der
thomistischen Schriften.

Das unendlich erhabene Geistesleben Gottes griindet nach
der Lehre des hl. Thomas in der absoluten Immaterialitit Gottes
— immaterialitas in summo. Der Grad der Immaterialitdt ist
der Grad der Geistigkeit. Je unabhiéngiger ein Wesen ist von
den materiellen Principien, desto intensiver und extensiver ist
sein geistiges Konnen.

1 Chrys. Javelli O. Praed., Philosophiae christ. de septem donis.
P. 4, e. 1. Uber die Gaben des hl. Geistes hat ungemein tief und schon
geschrieben Joannes a Sto. Thoma O. Pr., Cursus theol. in 2. II.
q. 68—170.



440 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

,Latet igitur, quod immaterialitas alicuius rei est ratio quod
sit cognoscitiva et secundum modum immaterialitatis est modus
cognitionis. Unde cum Deus sit in summo immaterialitatis, se-
quitur quod ipse sit in summo cognitionis“ (8. Th. I. q. 14. a. 1.).
Hier spricht upser hl. Lehrer auch wieder Gedanken aus, die
wahre Angelpunkte seines Systems sind, und die demnach auch
auf den Genius seiner Werke den wirksamsten Einfluls ausiiben.
,,Lmmunitas a materia est causa intellectualitatis“ (Compend. theol.
c. 28.). Die Erkeunntniskraft steht mit dem Freisein von der
Materie in geradem Verhéltnisse. Damit ist einerseits wiederum
die unendliche Geistigkeit, weil Immaterialitdt, Gottes anerkannt,
anderseits ist auch die Erkenntniskraft und das Erkenntnisgebiet
des Menschen hierdurch scharf umschrieben. Der Geist ist es,
der ein Wesen aus dem eigenen Ich heraustreten lafst und all
die Dinge des Welltalls in sich zu einem idealen Sein und Leben
aufnehmen ldfst; und je hoher, je reiner der Geist ist, desto
tiefgehender und weitgehender ist sein Erkenntnisgebiet, desto
einfacher und umfassender ist sein Erkenntnisakt. Im Menschen-
wesen aber ist der (zeist in seinem Fluge gehemmt durch die
Materie. Diese vom Schopfer gesetzte Thatsache anerkennt der
hl. Thomas in der schonen Stelle: ,,Cum anima humana sit
ultima in ordine substantiarnm intellectivarum, minime participat
de virtute intellectiva; et sicut ipsa quidem secundum naturam
est actus corporis, eius autem intellectiva potentia non est actus
organi corporalis, ita habet naturalem aptitudinem ad cognoscendum
corporalium et sensibilium veritatem, quae sunt minus cognosci-
bilia secundum suam naturam propter eorum materialitatem, sed
tamen cognosci possunt per abstractionem sensibilium a phantas-
matibus. -— Et quia hic modus cognoscendi veritatem convenit
naturae humanae animae secundum quod est forma talis corporis*
(II. Metaph. lect. 1.).

Der hl. Thomas anerkennt nicht blofs theoretisch den ob-
jektiv gegebenen Charakter des menschlichen Erkennens, auch
praktisch wahrt er stets diesen Gesichtspunkt. Er bethétigt im
besten Sinne die Mahnung der hl. Schrift: ,,Altiora te ne quae-
sieris* (Eccl. 3, 22). Diese Stelle findet ja auch durch den
hl. Thomas die schone Erklarung: ,Illa dicuntur altiora homine,
quae capacitatem eius excedunt, non quae sunt digniora secundum
naturam; quia his, quae sunt digniora, quanto magis homo ser-
vato suo modo intendit, tanto magis proficit. Sed etiam in mi-
nimis considerandis, dum aliquis modum suae capacitatis excedit,
de facili incidit in errorem® (In Boeth. de Trinit. q. 2. a. 1. ad 1.;
cfr. 8, Th. L. q. 1. a 1. ad 1.)



und die Gottesidee. 441

Aus diesen Anschauungen des hl. Thomas ergibt sich die
Natiirlichkeit und Einfachheit und Klarheit seiner Methode, hier-
aus ergibt sich das Bestreben, die hochsten Wahrheiten der
spekulativen Theologie durch sinnliche Bilder und Analogieen
dem menschlichen Verstindnisse néher zu bringen (cfr. S. Th.
1. . 1. a. 9. und prol. in I. Sent. a. §.), hieraus resultiert die
Konkordanz der thomistischen Lehre mit den Anschauungen des
gesunden Menschenverstandes. Wenn der geniale spanische
Philosoph Balmes sagt: ,,Wenn ich, um Philosoph zu sein, den
Menschen ausziehen miilste, so mochte ich immerdar Mensch
bleiben“, so spricht hier ganz der Schiiler des hl. Thomas, der
den Genius der Schriften seines hl. Lebrers erfalst hat. Vallet
schreibt also:! ,,Aquinas noster ita sensum communem sequitur,
ut nonnisi illius responsa videatur interpretari; atque ita ratio-
nibus rerum et causis delectatur, ut acutissimum metaphysicum
se esse praebeat. Quocirca philosophia eius non est nisi sensus
communis in seipsum reflectens et ad scientiae altitudinem fir-
mitatemque erectus.“ In welchem Gegensatze erscheint hier
St. Thomas nicht zu den Aufstellungen und Phantasmagorieen
der modernen Philosophen iiber das menschliche Denken! Die
moderne Philosophie weist vielfach dem menschlichen Denken
unnatiirliche Wege und dichtet demselben Moglichkeiten an,
die dasselbe keinesfalls hat. Selbstredend lélst sich das mensch-
liche Denken diese Vergewaltigung nicht gefallen und geht nicht
die von einer falschen Krkenntnistheorie gezeigten Wege. Die
Folge davon ist, dals dem Denken das Wahrheitsziel wegge-
leugnet wird — vollstindiger Skepticismus. Ganz anders verfihrt
St. Thomas. Er spricht dem menschlichen Denken die Stelle
zu, die demselben von Gott angewiesen ist, er falst theoretisch
und praktisch unsere Vernunft als menschliche, der Menschen-
natur entsprechende auf, und auf diesem Fundamente denkt sein
Geist erhabene Gedanken und kommt zu Gott.

Die moderne Philosophie dichtet der menschlichen Vernunit
gottliche Attribute an und kommt schlielslich zum Darwinismus
und Nihilismus.

Diese Erwagungen kniipten sich von selbst an die Besprechung
der Auffassung des hl. Thomas von der Immaterialitit Gottes in
ihrem Einflufs auf den Genius seiner Schriften. Es ergeben sich
hieraus fiir den englischen Lehrer auch noch andere Konsequenzen.
Grundlegend fiir dieselben ist die folgende Stelle: ,Naturalis
mentis humanae intuitus pondere corruptibilis corporis aggravatus

1 Vallet, Praelect. philos. I, prooemium.



442 Der Genius der Schriften des hl. Thomas

ip primae veritatis luce, ex qua omnia sunt facile cognoscibilia,
defigi non potest* (in Boeth. de Trinit. prol). Es gilt auch fiir
das Erkennen das folgende auf alles endliche Geschehen an-
wendbare Axiom des hl. Thomas: ,Nulla actio potest din durare
in summo“ (8. Th. 2. II. q. 180. a. 8. ad 2.). Diese Er-
wagungen hatten fiir den hl. Thomas eine doppelte Konsequenz.

In negativer Beziehung suchte er in seiner edlen Wahrheits-
liebe die den Intellekt beengenden Wirkungen der Materie zu
paralysieren. Daher rithrt seine Liebe zur Reinheit, seine Liebe
zur Abtotung, daher riihrt sein Bestreben, stets die Leidenschaften
und Stimmungen des Gemiitslebens niederzuhalten. Denn gerade
in den Leidenschaften sieht er eine Hauptquelle des menschlichen
Irrens. Diese Leidenschaftslosigkeit verlieh dem englischen Lehrer
jene strengste Objektivitdt, die vereinigt mit grolster Bescheiden-
heit, Malsigung in Kritik und Polemik und im Bunde mit reinster
Wahrheitsliebe als Genius all seiner Schriften sich darstellt.

In positiver Beziehung waren die eben beriihrten Eigen-
schaften des menschlichen Denkens fiir St. Thomas Anlals und
Ansporn, in theologischen Fragen mit heiliger Begeisterung der
Stimme der gottlichen Offenbarung, des kirchlichen Lehramtes,
der hl. Schrift und der Viter zu lauschen, in philosophischen
Fragen aber die Wahrheitsstrahlen der philosophia perennis in
edler Dankbarkeit zn sammeln und zu einigen.

Die beriihrten Eigenschaften des menschlichen Denkens sind
fiir den englischen Lehrer Grund zur Milde uund Nachsicht in
Kritik und Polemik. Kr spricht dies selbst an einer Stelle also
aus: ,,Unde in hoc opere, ubi est materia difficilis, sensum hu-
manae naturae excedens, magis debet auctori venia dari, si non
ad perfectam certitudinem quaestionem deducat® (in Boeth. de
Trinit. prooemii textus et explanatio).

Hiermit sind wir am Schlusse unserer Darlegungen ange-
langt. Wir haben gesehen, wie der Genius der Schriften des
hl. Thomas von seiner grolsartigen Gottesidee verursacht ist.
Seine Auffassung von Gottes Aseitdt erfillt ihn mit grolster
Demut und mit dem lebendigen Bewulstsein absoluter Abhéngigkeit
von Gott, welche Empfindungen sich in seinen Werken wider-
spiegeln.

Des hl. Thomas tiefe Auffassung von Gottes absolutester
Intellektualitat, von Gottes Wahrheit und Schonheit flo[st
ihm jene edle Wahrheitsliebe, jenes heilse Wahrheitssehnen, jene
hochherzige Objektivitit ein, die das Geprige seiner unverwelk-
lichen Schriften sind. Des hl. Thomas hohe Auffassung von
Gottes reinster Immaterialitdt ist fiir den engelgleichen



und die Gottesidee. 443

Lehrer Beweggrund, alle die natiirlichen und iibernatiirlichen Mittel
und Quellen der Wahrheit in schoner Dankbarkeit auszuniitzen.

,Was ist Gott?* so hat der fiinfjahrige Thomas, ,,durch
gottlichen Instinkt getrieben” (Wilh. v. Thocco), gefragt. Und
er ist dieser Frage so erfolgreich nachgegangen, dafs der noch
nicht fiinfzigjahrige Thomas aus des Heilandes Munde das einzig-
artige Lob horen durfte: ,,Du hast gut von mir geschrieben.
Thomas! Welchen Lohn verlangst du?“ Derjenige, dem der
Gottesgedanke immerdar die Sonne der Wahrheit und Weisheit
gewesen, konnte hierauf nichts anderes antworten als: ,,Keinen
anderen Lohn als dich, o Gott!“ Dieser Gottesgedanke lebte
im Herzen des Aquinaten so michtig, dals derselbe nach poetischem
Ausdrucke rang und denselben in unvergleichlicher Weise fand
in den eucharistischen Gesiingen des hl. Thomas. Der eucha-
ristische Gott ist das Thema dieser Hochgesiinge unseres heil.
Dichters: , Der Séinger dieses Hymnus,“ sagt Dr. Willmann,! ,ist
derselbe hl. Thomas, dessen Sinnen, Forschen und Schauen von
dem Gedanken bewegt wird, die Sinnenwelt durchsichtig zu
machen auf ihr gedankliches Innere hin und dieses wieder nach
der darin waltenden Gotteskraft zu erkennen.“ Und auch
hier in dieser heiligen Poesie erzeugt der Gottesgedanke den-
selben Genius, den seine wissenschaftlichen Werke an sich
haben. , Hier ein Inhalt,“ so schreibt P. Albert Weils,2 , der
an Schwierigkeit und Tiefe seinesgleichen nicht hat, und dabei
eine Darstellung, die nicht durchsichtiger sein kinnte, niichtern
und doch warm, ja glilhend, eine Ruhe atmend, welche an die
Heiligen von Fra Angelico mahnt, und dazu eine Sprache, so
natiirlich, dals jeder glaubt, es miisse so sein, und so einfach,
dafs alle meinen, sie konnten es auch so machen.

Der Gottesgedanke ist es, der gar manche Arbeit des Aqui-
naten wit einem Gebete abschlielst, (cfr. Schluls der expositio in
Boeth. de hebdomadibus); der Gottesgedanke ist es, was so manche
heilige Seele, einen hl. Aloysius und Philippus Neri, so sehr zu
Thomas hinzog ; der Gottesgedanke ist es endlich auch, von dem
Jeder lebhaft durchdrungen sein soll, der den Inhalt und den
Genius der Werke des hl. Thomas in heiliger Freude erfassen
will. Der edle P. Lancicius S. J. behauptete deshalb, die Weis-
heit des Aquinaten werde eher von solchen verstanden, die mit
Herz und Gemiit an die Lektiire seiner Werke gingen, als von
denjenigen, die ihn mit kaltem Verstande studierten,

I Willmann, Geschichte des Idealismus. 1II, 856.
2 Alb, Weils, Apologie des Christentums. II[ [3], 970.



444 Die psychologisch-ethische Seite der Lehre

Wir schliefsen mit einem jener grofsen Principien des heil.
Thomas, die wahre Lichtquellen und Lichtstrome zu nennen sind.
Der englische Lehrer sagt also: ,Quaelibet res perficitur per
hoe, quod subditur suo superiori“ (S. Th. 2. IL. q. 81. a. 7.).
St. Thomas ist so grofs geworden, weil er ganz vom Gottes-
gedanken getragen war, seine Werke haben eine die Zeiten
iiberragende Bedeutung bekommen dadurch, dals sie von der
ldee Gottes durchdrungen und durchleuchtet sind.

,Der Genius der Werke des hl. Thomas ist eine Wirkung
seiner grofsen Gottesidee.

S Y—

DIE PSYCHOLOGISCH-ETHISCHE SEITE DER LEHRE
THOMAS’ V. AQUIN
UBER DIE WILLENSFREIHEIT.!

Von Dr. JOH. ZMAVC.

—e AT

Thomas leitet den II., die Ethik behandelnden Teil der
theol. Summa mit den Worten ein: ,,Es eriibrigt, dafs wir iber
das Ebenbild Gottes, das heilst, iiber den Menschen, Betrach-
tungen anstellen, insofern er, im Besitze des freien Willens
und der Macht iiber seine Werke, selbst Princip seiner Hand-
lungen ist.*

Allein weil gottlich, darum ist die Willensfreiheit auch schwer
richtig faflslich; es geniige, auf die verschiedenen Ansichten bier-
iiber in der ganzen Entwicklung der Philosophie hinzuweisen;
auch heutzutage noch finden die widersprechendsten Meinungen
ihre Vertreter; und fiir so aulserordentlich gilt die Schwierigkeit,
dals selbst die sonst in philosophicis so vorschnell und ,sicher®
urteilenden Naturforscher hier stehen bleiben; nennt doch ein
Du Bois-Reymond die Willensfreiheit das , Ratsel der Ratsel.
In der strafrechtlichen Litteratur aber gilt das Problem bei
vielen iiberhaupt als unldsbar.

T Wir wollen zan dem vielen schon daritber Geschriebenen nicht
noch eine langwierige Abhandlung hinzufiigen, sondern mdchten nur die
Hauptpunkte der thomistischen Lehre kurz und biindig, fast skizzenhaft,
hervorheben, zugleich aber betonen, was vielfach iibersehen wird, und
worauf neuerdings Willmann (Geschichte des Idealismus) aufmerksam
gemacht hat, nédmlich, dals ohne Verstindnis des intellectus
agens auch die Willensfreiheit unverstindlich bleibt.



	Der Genius der Schriften des Hl. Thomas und die Gottesidee

