Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 13 (1899)

Artikel: Scholastik, Reformkatholicismus und reformskatholische Philosophie
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761767

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- SCHOLASTIK, REFORMKATHOLICISMUS UND

REFORMKATHOLISCHE PHILOSOPHIE.!
Von Dr. M. GLOSSNER.

Die Reformbroschiire.

Zu den vielen modernen Schlagworten gesellte sich, seitdem
das ungliickliche und mifsverstindliche Wort vom ,Bildungs-
deficit“ der Katholiken fiel (ein Wort, das, um uns eines orien-
talischen Lieblingsbildes zu bedienen, im Ballspiel der Rede zu
dem der ,Inferioritit der Katholiken sich umgestaltete): zu den
iibrigen modernen Schlagworten also gesellte sich in den jiingsten
Tagen das noch ungliicklichere und den schwersten Milsverstind-
nissen ausgesetszte Schlagwort vom ,Reformkatholicismus®.

Wenn in einer unlingst erschienenen Broschiire der sog.
Reformkatholicismus als Religion der Zukunft ausgerufen und
den ,,Gebildeten aller Bekenntnisse ans Herz gelegt wird, so
liegt hierin eine Wendung, welche die Augen aller Freunde der
Religion und der katholischen Kirche im besondern auf sich zu
ziehen geeignet sein diirfte.

Gleichwohl wiirden wir diesen sog. Reformkatholicismus den
Kirchenpolitikern zur Wiirdigung iiberlassen, wenn die einschla-
genden Bestrebungen nicht zugleich mit ,,wissenschaftlichen®,
»philosophischen® Pritensionen auftreten und in der denkbar
schirfsten Weise sich gegen die Ziele des Jahrbuchs, Philosophie
und Theologie im Geiste des kirchlich-theologischen Traditions-
princips zu erneuern, richten wiirden.

Wir werden uns deshalb nicht damit begniigen diirfen, die
angebliche Reform selbst nach ihrer polemischen und positiven
Seite ins Auge zu fassen, sondern vor allem die ,philosophischen®
Grundlagen prifen miissen, In ersterer Beziehung kommt die
Reformbroschiire in Betracht, die durch ihren Titel zweifellos
die Aufmerksamkeit und Spannung in weitesten Kreisen erregen
mag: eine Spannung, auf welche jedoch ebenso zweifellos die
Enttduschung folgen wird. In zweiter Linie aber werden wir
auf die fiir diese Reform malsgebenden philosophischen Grund-
sdtze einzugehen haben, wie sie in dem mit der gleichen selbst-

. Y Der Reformkatholicismus, die Religion der Zukunft. Fiir
dlel Gebildeten aller Bekenntnisse dargestellt von Jos. Miller, Dr. der
Phil. Wiirzburg 1899. Ders. System der Philosophie. Mainz. 1898.
Oben 8. 270 Z.2 1. st. physich: psychisch; S.282 Z. 16 st. eine: reine.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIII, 25



386 Der Reformkatholicismus.

bewulsten Zuversicht eingefiihrten ,,System der Philosophie* zur
Darstellung gelangt sind. Wir werden durch diese Untersuchung
zur Uberzeugung gelangen, dals zwischen , Reform“ und ,,System
der Philosophie” eine volle Ubereinstimmung herrscht, und somit
jene sog. oOffentliche Meinung, welche die Reform ungiinstig, dic
wissenschaftlichen Arbeiten des , Reformators aber mit Beifall
aufnahm, wieder einmal im Irrtum sich befindet.

Der Versicherung des Verfassers im Vorworte zufolge hat
er bereits fiir frithere reformatorische Anregungen Zustimmung
von allen Seiten gefunden, ist aber auch andererseits ,auf Be-
feindung von geradezu infernaler Bosheit gestolsen®. An anderer
Stelle zwar hat derselbe Verfasser iiber schreckliche Vereinsamung
geklagt. Der wissenschaftliche Charakter des Jahrbuchs verbietet
uns, auf die persinliche Seite dieser Reform neuesten Datums
einzugehen. Wir verweisen deshalb aut die Zeitschrift: Die
Wahrheit (Miinchen, Abt, Novemberheft 1898), wo unter dem
etwas seltsamen Titel: Halt, Wer da? der neue Reformator auf
seine Legitimation hin gepriift wird.

Die Reform, so vernehmen wir weiterhin, setzt die Losung
wichtiger apologetischer Grundfragen voraus. Der Verfasser ist
so giitig, sie aut’ 44 Seiten der Reformbroschiire zu bieten. Das
Gebotene beruhe ,auf eigenen intensiven Studien und sei nach
den allerneuesten Forschungen gearbeitet und enthalte vielfach
Neues und Gediegenes (8. VI f.). Nicht geringer deukt der
Verfasser vom , Reformkatholicismus®; er sei eine Macht, die
nicht mehr ignoriert werden konne. Es sei daher gewissen
Agitatoren zu raten, mit den gebriauchlichen Schlagworten, wie
Ultramontanismus, Jesuitismus, sparsamer zu sein, ,,nachdem wir
uns von solchen Tendenzen energisch losgesagt haben®. Sollte
,unsere® Zahl noch gering erscheinen, so sei zu bedenken, wie
wenig Ermutigung neue Ideen eben finden, wie wenige den Mut
haben, mit ihren Herzensgedanken hervorzutreten, auch habe man
statt auf die Zahl, auf die Qualitit zu sehen. Zu den Seinigen
rechnet der Verfasser Ireland und Schell; mit welchem Rechte,
mogen diese selbst wissen. Ein Wort iiber solche Ausfliisse zu
sagen, ist iiberfliissig. Unwillkiirlich werden wir an einen ge-
wissen Ausspruch Déllingers und auflserdem an eine #sopische
Fabel erinnert.

Die Schrift soll irenisch wirken, weshalb der Verfasser iiber-
all schonend in der Beurteilung zu Werke gegangen sei. Die
Beurteilung der Scholastik, die Behandlung des hl. Thomas wer-
den uns glinzende Beispiele dieser Art von Schonung liefern.
Der angekiindigten zweiten Schrift (S. VIII) wird man in ,seel-



Der Reformkatholicismus. 387

sorgerlich-praktischen Kreisen zuversichtlich mit der &ulsersten
Spannung entgegensehen.

An der Schwelle der ,apologetischen Grundlagen® begegnet
uns wohl als ein Beispiel des ,Neuen und Gediegenen® folgende
Erklirung der Religion: ,Religion ist das Ringen nach Welt-
verstindnis und Geisteserlosung®. Damit soll doch wohl nur
eine Wirkung, nicht aber das Wesen der Religion bezeichnet
werden. Die Religion bewirkt zwar das wahre Verstindnis der
Welt und fiihrt zur wahren Geistesfreiheit, besteht aber nichg
darin, auch nicht im Ringen darnach. Die Gegner der Religion
werden sagen, dafs auch sie nach Weltverstindnis und Geistes-
erlosung ringen, ja dals sie diese Giiter ohne und gegen die
Religion zu besitzen glanben. Mit der obigen Erkldrung ist also
nichts gesagt.

Hieran schliefst der Verfasser eine allerdings sehr berechtigte
Klage iiber die Verdringung der Religion aus Wissenschaft und
Leben gegeniiber der Achtung vor ihr, selbst bei Heiden und
Mohammedanern. Die beredte Schilderung des belesenen Verfassers
kann jedoch fiir die verschwommene Erkldrung der Religion
nicht entschadigen.

Fiir die ,,philosophischen Voruntersuchungen“ werden wir
auf das ,,System der Philosophie verwiesen, wo sie nach der
Versicherung des Verfassers ,,nach dem Stand der jetzigen Wissen-
schaft und in eigenartiger Weise* behandelt werden. Jene Er-
klirung der Religion entspricht wohl auch dem jetzigen Stand
der Wissenschaft und der Eigenart des Verfassers?

Der genannten Erkldrung ebenbiirtig sind die Aufserungen
iiber falsche und wahre Religion, die uns wenigstens nicht in
voller Ubereinstimmung mit der Lehre des Apostels im Romer-
briefe zu stehen scheinen, wornach die Menschheit weder unter
dem positiven noch unter dem Natur-Gesetze seine wahre Be-
stimmung erreichen konnte. Selbst das ,Gesetz”, trotz seiner
innern Giite, brachte doch nur das corpus peccati zur Offen-
barung. Die heidnischen Religionen aber bewirkten durch die
Vermischung des Gottlichen und Kreatiirlichen — selbst eine
Frucht des Sittenverfalls — einen immer tieferen Fall von Siinde
zu Siinde, .

Der Abschnitt: Christus der Gottmensch, enthélt nur Be-
kanntes, nichts Neues, es sei denn ein Calembour: ,Ein Glaube
ohne Wunder ist ein wunder Glaube“. Dafiir entschiittet der
Verfasser seinem Citatenschatz eine Reihe von Zeugen: Tolstoi,
Riehl, Rich. Wagner, ,einer unserer idealsten Geister”, Bismarck,
,,der Denker von Friedrichsruhe®.

26*



388 Der Reformkatholicismus.

Nicht geniigend gewahrt ist der iibernatiirliche Ursprung
des Christentums durch die negative Bestimmung, dals es nicht
Verstandesprodukt sei (S. 15): um so weniger, wenn der Ver-
stand, wie wir sehen werden, nur als ,formales“ Vermogen
gelten soll.

Der kurze Abschnitt iiber Bibelkritik bietet begreiflicher-
weise nichts Erschopfendes. Doch kann es der Verfasser nicht
unterlassen, uns zu versichern, das Resultat sei auf Grund des ge-
samten vorliegenden Materials gewonnen (S. 16). Aus der Darstel-
lung selbst ist das nicht ersichtlich; die Versuche, Mythisches im
Altep Testamente nachzuweisen (Steinthal, Goldziher), werden mit
keinem Worte erwihnt. Ohne jeden Beweis ist der Satz hinge-
stellt: ,,Die Sintflut war keine allgemeine Uberschwemmung der
ganzen KErde*“ (3. 26). Ist das schon so ausgemacht?

Mehr iiberschwenglich als theologisch exakt ist die Bezeich-
nung der Kirche als ,integrierendes Moment in der Idee der
Menschheit (8. 31). Die Kirche ist ein notwendiges Glied in
der thatsdchlich von Gott gewollten iibernatiirlichen Ordnung.
Das Widerstreben des Protestantismus aber gegen objektiv-kirch-
liche Gestaltung bildet nicht sein Wesen, sondern ein Attribut;
er ist in erster Linie Relativsupernaturalismus, in Wahrheit also
Naturalismus und weiterhin Subjektivismus und Idealismus, wo-
raus sich jenes Widerstreben als Folge ergibt. Wenn aber
Religion nach des Verfassers Ausfiihrung nur in kirchlicher Ge-
staltung auftritt, so widerspricht dies der ,,psychologischen* Auf-
fassung der Religion (8. 33) von seiten des Verfassers selbst als
eines ,Ringens nach Welterkenntnis und Geisteserlosung®. Das
nach der Analogie des Staates betonte ,real-historische Moment
der Kirche geniigt nicht zu deren tieferen Erfassung, da es auch
sowohl einen nach objektiven Principien konstruierten Vernunft-
staat als auch eine solche religiose Gemeinschaft geben konnte.
Nicht die ,,Doktrin®, meint der Verfasser, sondern ,,die praktischen
Zwecke‘ seien das Néchste, ,,das kirchlich-gemeinschaftliche Leben
sei das Wichtigste an der Kirche“ (8. 34). Wir vermissen hier
die dogmatische Bestimmtheit. Grundlage der kirchlichen Ge-
meinschaft ist der Glaube. Auch das Kind zéhlt zu den Glau-
bigen und ist dies in Wahrheit durch die Taufe, die illuminatio,
das Sakrament des Glaubens, geworden.

Die fiir die Notwendigkeit der kirchlichen Gemeinschaft
aufgefiihrten Zeugnisse sind nicht durchweg zutreffend. Die Kirche
ist nicht eine beliebige, sondern ihrem Ursprung und Wesen
nach iibernatiirliche Gemeinschaft, mit gottlicher Autoritit aus-
gestattet.



Der Reformkatholicismus. 389

Der Verfasser tritt entschieden fiir die Unfehlbarkeit der
Kirche und des Papstes ein. Um so befremdender erscheint seine
spitere mafslose Bekampfung der Scholastik, jener Wissenschaft,
die von der hochsten kirchlichen Autoritdt wiederholt nicht blofs
gegen ihre Angreifer in Schutz genommen, sondern positiv em-
pfohlen wurde. Schon der Anteil der Scholastik an der ,dog-
mengeschichtlichen Entwicklung®, d. h. an der begrifflichen For-
mulierung des Dogmas, ein Anteil, der durch den Begriff einer
Assistenz des hl. Geistes, verschieden von der Inspiration, nicht
ausgeschlossen, sondern gefordert wird, sollte eine derartige Po-
lemik verbieten.

Aufserdem sei bemerkt, dafs sich der Vorwurf des Jesuitismus
und Ultramontanismus vor allem gegen das Dogma der Unfehl-
barkeit des Papstes richtet. Weshalb da die Empfindlichkeit
des Verfassers gegen diesen Vorwurf?

Zuweitgehend ist die Behauptung, das allgemeine Konzil sei
nicht Trager der Unfehlbarkeit (S. 39). Im Begriff des allge-
meinen Konzils liegt es, in Einheit mit dem Papste zu stehen.
Ein Rumpfkonzil ist eben kein allgemeines Konzil

Die Annahme eines auch nur teilweisen Antagonismus zwischen
Paulus und Jakobus (8. 43) ist mit der Wiirde des Gotteswortes
unvereinbar und ebenso unbegriindet als die vermutete ,kleine
Eifersucht“ des Paulus, die zum Teil die Nichterwdhnung Petri
in den Briefen jenes Apostels aus Rom erklédren soll (S.42). Eine
ungebiihrliche Einschrinkung des Wirkungskreises der kirchlichen
Lehrautoritit aber ist es, wenn derselbe nur auf die ,Haupt-
ziel- und Richtpunkte beschrinkt bleiben soll. Pflicht und Recht,
alles mit dem Dogma im vitalen Zusammenhang Stehende in
jenen Kreis zu ziehen, bedeutet keineswegs den Tod der Wissen-
schaft, sondern sichert ihr den Fortgang durch Irrtum unge-
hinderter Entwicklung. Die Notwendigkeit und Thatsichlichkeit
einer obersten, inappellablen und unfehlbaren Autoritit in Sachen
des Glaubens und den mit dem Glauben zusammenhingenden
iibersinnlichen Wahrheiten mogen aber gerade jene sich zu Ge-
miite fihren, die sofort iiber Beeintrachtigung der Wissenschaft
klagen, wenn diese Autoritit zur Beilegung #rgerlicher Streitig-
keiten und zur Vermeidung der Einwurzelung und Verbreitung
glaubensgefiihrlicher Ansichten eingreift.

Die folgenden Reflexionen des Verfassers iiber ,Bildungs-
deficit®, ,,Inferioritat®, , Riickstindigkeit” der Katholiken iibergchen
wir, Dieses Thema hat in Broschiiren, Zeitschriften und Tages-
blittern eine so eingehende Erorterung gefunden, dafs uns jedes
weitere Wort dariiber iiberfliissig scheint. Beschrinken wir unsern



390 Der Reformkatholicismus,

Blick auf Deutschland, so ist das angebliche Deficit, soweit ein
solches besteht, viel mehr auf Rechnung der schméhlichen Ab-
hingigkeit von protestantischer ,,Wissenschaft, des Mangels an
katholischem Selbstbewulstsein zu setzen, dem wir vielfach auch
jetzt noch verfallen sind, als auf Rechnung einer wirklichen Super-
ioritat jener Wissenschaft. Wie man uns dafiir lohnt, zeigt das
grelle Beispiel der Behandlung Giinthers durch Schelling. Wie
viele sind von dieser Wissenschaft noch heutzutage geblendet
und betrachten mit offener Milsgunst das, was sie verdchtlich
,Repristination der Scholastik® nennen. Und doch handelt es
sich bei diesen Bestrebungen um Emancipation von einem den
wahren Fortschritt der Wissenschaft hemmenden Drucke. Wir
haben dabei zundchst allerdings aufser der Theologie die philo-
sophische Wissenschaft im Auge. Aber gerade diese ist Fun-
dament aller Wissenschaften, und liegt nicht sie durch die Schuld
des Protestantismus und des durch ihn eingefithrten Subjektivis-
mus im argen? Infolge davon haben die herrlichsten Talente
ihre Kraft vergeudet, wadhrend die iibrigen ihren Ameisenfleils
auf die Kéarrnerarbeit der Sammlung von Thatsachen verwendeten,
die nur durch das Wiedererstehen des systematischen Greistes,
der einen Aristoteles und Thomas leitete, zu einheitlicher, wissen-
schaftlicher (restaltung gelangen konnen. Wenn Dollinger den
Aufwand von Geisteskraft rithmt, der sich in der Entwicklung
der protestantischen Theologie kundgebe, und wenn Frohschammer
meint, die Bedeutung des hl. Thomas als Exegeten geringschétzen
zu diirfen: so schwebt ihnen die historisch-philologische Gelehr-
samkeit vor Augen, in der die Neueren allerdings die Alten iiber-
treffen. Aber ich frage, ob jene Gelehrsamkeit fur die Fiille
religios-sittlicher Geistesschitze, die ein Augustin und Thomas,
die Viter und Scholastiker aus den Tiefen des gottlichen Wortes
schopften, auch nur entfernt als Ersatz dienen koone? Indes
selbst in Beziehung auf Gelehrsamkeit konnen die protestantischen
Leistungen mit katholischen, — ich nenne nur die Mauriner —
mit Miihe in den Waettstreit treten, abgesehen davon, dafs die
ersteren durch zersetzende Kritik an positivem Werte in dem
Malse verlieren, als die letzteren durch die regulierende Macht
einer unfehlbaren Autoritdt und ruhig fortschreitenden Tradition
an dauerndem, positivem Gehalte gewinnen. Auflserdem diirfen
wir nicht iibersehen, dals es bei einer Vergleichung auf den
Mafsstab ankommt, von dem es abhéngt, ob die durch den Pro-
testantismus herbeigefiihrte Verweltlichung der Wissenschaft und
des Lebens als ein Fortschritt oder vielmehr als Riickschritt zu
betrachten sei. Endlich haben die Verfechter der Inferioritét



Der Reformkatholicismus. 391

vorzugsweise die weitaus iiberwiegende Teilnahme der Prote-
stanten an der Bliite der neueren deutschen , Nationallitteratur*
im Auge und meinen, die ,Riickstindigkeit“ der Katholiken aus
ihrem romischen Katholicismus, der Geistesschwung und nationale
Entwicklung gleichmélsig verhindere, ableiten zu diirfen, treten
aber damit in entschiedenen Widerspruch mit den Thatsachen
der Geschichte. Diese ndmlich zeigen einerseits, dals die katho-
lischen Vélker und das katholische Deutschland selbst zu hoher
Bliite einer nationalen Litteratur gelangten, wihrend die neuere
deutsche Litteratur, die man auf Rechnung des Protestantismus
schreiben mochte, erst aus tiefstem, gerade durch die Reformation
verursachtem Verfall keineswegs infolge freier nationaler Ent-
wicklung nach zahlreichen verfehlten Versuchen, hingegeben an
die verschiedensten fremden Einfliisse, unter ,,Sturm und Drang*
zu einer Entwicklungshohe gelangte, welche die Spuren der (e-
burtswehen nur zu deutlich an sich tragt und die innere Kinheit
und geschlossene Harmonie der iibrigen Litteraturen ersten Ran-
ges vermissen lalst,

Wenden wir uns zur , Reformbroschiire® zuriick, so beruft
sich der Verfasser zur Entkrdftung des Vorwurfs katholischer
Inferioritit nicht ganz mit Unrecht auf die Kultur der Renaissance,
die allerdings den Beweis liefert, dafs die katholische Kirche
der Aufnahme wahrer Bildungselemente nicht nur kein Hinder-
nis in den Weg legt, sondern dieselbe direkt fordert. Gleich-
wohl vermissen wir die notwendige Unterscheidung der in jener
Bewegung berechtigten und gesunden Elemente von solchen,
die auf Abwege fiihren koonten und thatsdchlich. fiihrten. Ja
die Reformation selbst erscheint der tiefer eindringenden Be-
trachtung als eine KFrucht dieser letztern. Humanisten haben
ihr vorgearbeitet, sie begrindet und gefordert.

Treffend, wenn auch keineswegs neu, ist, was iiber den
Fiducialglauben Luthers gesagt wird. Es darf jedoch, wenn
man auch in populirer Polemik und ad hominem gegen dieses
Grunddogma des religiosen Protestantismus sich ausspricht, nicht
ibersehen werden, dafs die so manchem imponierende Kantsche
Ethik nur das ins Philosophische iibersetzte Dogma des Prote-
stantismus ist. Denn was besagt der Luthersche Gedanke anderes
als eine Selbstlossprechung im Hinblick auf die in Christus kon-
kret und offenbar gewordene ideale Hohe der eigenen mensch-
lichen Natur eines Jeden? Nun ist es aber der Grundgedanke
der Kantschen Ethik, dafs der menschliche Geist, sofern er sich
gum Bewulstsein seiner Wiirde als einer intelligiblen Ordnung
angehorig erhebt, einer ins Unendliche gehenden sittlichen Ver-



392 Der Reformkatholicismus.

vollkommnung fihig sei. Kin Ausldufer dieser Auffassung ist.
zweifellos jener von Miiller gerithmte Geistbegriff, der das Wesen
des Geistes in die Selbstverursachung setzt und eine sittliche
Selbstvervollkommnung iiber das Grab hinaus anzunehmen ge-
stattet. Man wende nicht ein, dies sei Konsequenzmacherei.
Mehr als je bediirfen wir heutzutage der Konsequenz, die in die
Tiefe geht und die ideellen Zusammenhinge aufdeckt. Wenn
man im allgemeinen zugibt, dals die neuere Philosophie das
subjektivistische Princip des Protestantismus adoptierte, so kann
es keinen Tadel verdienen, wenn man diesen Znsammenhang
auch in den einzelnen Problemen aufzuzeigen sucht.

Der Mangel einer infalliblen Autoritit, einer feststehenden
Wabrheit war der Forschung auf den hoheren Wissensgebieten
nicht giinstig. Daher das von M. selbst hervorgehobene aus
y»der Unsicherheit und Nichtbefriedigung* entspringende ,,treibende
unruhige Element“ im Protestantismus (8. 61). Die endlosen
theologischen Streitigkeiten, denen keine anerkannte Autoritét
Stillschweigen gebieten konnte, mulsten zur Abwendung von der
Theologie und zur fortschreitenden Verweltlichung der Wissen-
schaften, auf dem Gebiete der Philosophie zu Naturalismus und
Materialismus fithren. Die so geriihmte protestantische Theologie
aber geriet in sklavische Abhingigkeit von ephemeren Systemen.
philosophischer Spekulation. -

Diesem den Thatsachen entsprechenden Bilde nun stellt M.
nicht die im gesicherten Besitze der Wahrheit rubende, vom
Triebstachel geistiger Unruhe freie religiose Bildung gegeniiber,
sondern das Zerrbild ,,diirren scholastischen Formelkrams, mora-
lischer Kasuistik und ewig wiedergekaiiter (sic!) mittelalterlicher
Philosophie und Dogmatik*(S. 62). Wir werden sehen, mit welchem
Rechte M. in einer an die Gebildeten aller Konfessionen gerichteten
Broschiire eine solche unerhort malfslose Sprache fiihrt, sobald
wir das soi-disant ,,System der Philosophie® priifen, das er der
,wiedergekaiiten mittelalterlichen Philosophie” entgegensetzt.

M. gibt die religiose Einbufse zu, die der Protestantismus.
erlitt; dafiir aber soll dieser sich durch eine ,Fiille neuer Ideen®,
durch ,Erschliefsung neuer Ideenginge® entschidigt haben (Ebd.).
Aus dem Gegner des Protestantismus wird nun auf einwal ein
Bewunderer der aus protestantischer Wurzel entsprolsten
Wissenschaft, und der Apologet des Katholicismus wendet sich
gegen die eigenen (Glaubensgenossen, denen er es zum Vorwurf
macht, dafs sie das ,Neue“ als ,Beweis der Zerfahrenheit* im
protestantischen Lager hinstellen. ,In diesem Stadium stehen
wir noch heute“ (Ebd.).



Der Reformkatholicismus. 393

M, konstatiert den Gegensatz zwischen dem strengen Katho-
licismus und der christentum- und kirchenfeindlichen modernen
Bildung und fragt: ,Sollen wir stets wie Nachtwandler fremd
und voneinander unverstanden nebeneinander herwandeln, die
gleiche Luft avmen, dieselbe Sprache reden und doch geistig um
Siriusweiten auseinanderliegen? (5. 63). Ich frage dagegen:
Wo liegt die Schuld? Zwischen Christus und Belial gibt es keine
Versohnung, kein Verstindnis. Die Spaltung erstreckt sich bis
auf die Logik, auf die einfachsten Gesetze des Denkens. Wie
oft ist in wissenschaftlichen Kontroversen hieriiber schon geklagt
worden! Wenn aber M. den Vorwurf erhebt, man wisse auf
christlichem Felde vielfach nichts Besseres gegeniiberzustellen
als die leidige Vogelstraufspolitik des Ignorierens und Verbietens,
und, wo Widerlegung versucht werde, geschehe es vielfach in
elender ganz ungeniigender Weise, ja gar noch unter Verdrehung,
unredlicher Entstellung der feindlichen Lehren und Gesinnungen*
(8. 64): so liegt insbesondere in den letzten Worten eine An-
klage, die um so befremdlicher ist, als sie auch nicht von dem
leisesten Versuche einer Beweisfiihrung begleitet wird.

Sollen die Katholiken, um den Abgruud, der sich infolge
des Auslebens eines falschen Princips immer mehr erweiterte,
dieses Princip nunmehr selbst unter dem gleisnerischen Scheine
eines,,vollkommeneren Gottes- und Geistesbegriffs adoptieren? Denn
hierin hauptsichlich soll der gepriesene-, Fortschritt, der, wie
M. versichert, den Kern des Katholicismus selbst bilde, gelegen
sein. Fortschritt der Kern des Katholicismus! Ja, fortschreiten-
des Hineinwachsen in Christus, Fortschritt in Glaube, Hoffnung
und Liebe.

M. meint das wohl anders, denn, man hore und staune!
Haupthindernis des Fortschritts, ,,Hauptbollwerk der Riickstéin-
digkeit‘, wie M. sich ausdriickt, ist die Scholastik (8. 64). Al-
8o die Scholastik ist der Friedeunsstorer, das die Verstindigung
mit der modernen Bildung verhindernde Karnikel! Wer zweifelt
daran? Wenn wir dieses Bollwerk, die kirchliche Wissen-
schaft, d. h. die von der Kirche approbierte Theologie und
Philosophie preisgeben, dann wird die Verstindigung erfolgen,
denn dann —- finden wir uns ja schon mitten im Lager der
Gegner.

Den Dank der Gebildeten aller Bekenntnisse verdient sich
M. zweifellos durch die iiber Scholastik und Scholastiker gege-
benen Aufschliisse (S. 65). Sie erfahren da, dafs die Scholastiker
Schullehrer waren, welche im Mittelalter die Bildung des
Klerus leiteten (Ebd.). Ihre Methode ist ,die Form der



394 Der Reformkatholicismus.

Disputationsthesen und Kontroversen ohne systematische Ver-
kniipfung*. ,Ihr Geistesmaterial war ein &ulserst diirttiges.
Darauf folgt eine weitere aus Prantl, dem grimmigen Hasser
der Scholastik, geschopfte Charakteristik. Und derartiges wagt
man nach den neueren Arbeiten iiber Scholastik, nach den auto-
ritativen Ausspriichen der Kirche uns zu bieten! Weils denn M.
nichts von einer gewissen Summa Theologica, die auch von
Gegnern als ein Meisterstiick systematischen Aufbaus bewundert
wird? DMeint er vielleicht, sein ,,System der Philosophie® konne
damit konkurieren? Wir werden ja sehen, mit welchem Rechte
sich diese neueste ,Philosophie“ ein System nennt. M. meint,
das scholastische System als Ganzes — also doch ein System!—
sei veraltet, es lasse sich auch nicht ausflicken und etwa nur
nach der naturwissenschaftlichen Seite durch die neueren For-
schungen ergéinzen. Und warum? Weil die metaphysischen und
psychologischen Teile durch den neueren Geistes- und Gottes-
begriff iiberholt sind (8. 66). Durch den neueren Gottesbegriff!
Man sage uns doch, durch welchen? Den des Descartes? Den
des Spinoza? Oder den Hegels? Oder den Schells, dessen Be-
griff der Selbstverursachung doch, wie wir sehen werden, M.
selbst problematisch findet.! Dann den Geistesbegriff! den die
neuere Philosophie teils idealistisch verfliichtigt, teils materalistisch
zu einer Funktion des Stoffes herabsetzt. M. scheint auf Leser
zu rechuen, denen die Geschichte der neueren Philosophie eine
terra incognita ist. Nun bleibt noch der erkenntnistheoretische
Fortschritt durch Descartes und Kant als letzter Anker, an den
sich der Gegner der Scholastik klammert, als wiilste er nicht,
dals gerade die moderne KErkenntnistheorie die fruchtbarste Quelle
der modernen Irrtiimer ist. Der einzige Fortschritt, den die
Neueren in Bezug auf die Sinnenerkenntnis gemacht haben, liegt
auf dem Gebiete der Physiologie. Vonspeciell psychologischen
Errungenschaften ist selbst in dem ausfiihrlichen Abschnitte, den
M. in seinem ,System“ der Psychologie widmet, mit der Lupe
nichts zu entdecken. Fiir die zweifelhaften Erfolge der ,experi-
mentellen* Psychologie aber biirgt uns das eigene Zeugnis des
Dr. Miiller (System S. 137).

M. ist mit seinem Urteil iiber die Scholastik rasch im reinen;
wie wir sahen, beruft er sich auf Prantl und figt das kostliche
Gestindnis hinzu:,uns interessiert diese Frage hier nicht“ (. 66).
Uns dagegen interessiert sie sehr, Fiir uns ist die Sache mit

1 Den Beweis dafiir, dals die neuere Philosophie mit dem Schépfungs-
begriff auch die Reinheit des christlichen Gottesbegriffs preisgab, findet
man in anserer Schrift: ,Der Gottesbegriff u. s, w.** Paderborn 1893.



Der Reformkatholicismus. 395

dem Hinweis auf die mangelhafte philologische und historische
Bildung der Scholastik nicht abgethan. Fiir uns kommt noch
aufser (Geschichte und Philologie fiir die Theologie auch die
Metaphysik sowie der Umstand, dafs die Theologie auf iiber-
natiirlich gegebenen Principien beruht, in Betracht. Wir
sind deshalb keineswegs gewillt, die Behauptung des Dr. M. zu
unterschreiben, der ,vollkommenere Welt-, Geistes- und Gottes-
begriff wirke in der Art einer durchgreifenden Durchséuerung
des gesamten Lehrbaues” (S. 67). Wozu diese Versuche, vom
modernen Standpunkt die Theologie zu ,,durchsduern*, fiihren,
haben wir bereits an den Beispielen Hermes', Giinthers, Baaders
und Kuhns zur Geniige erfahren. Weit entfernt aber, dals der
Geistesbau der mittelalterlichen Welt als ein ,,Kolols mit
thonernen Fiifsen® sich erweist, wic M. in seiner gewohnten
malslosen Weise sich ausdriickt, wird er mehr und mehr den
luftigen Systemen der modernen Welt gegeniiber als ein in
seinen Fundamenten, wie in seinen wesentlichen Teilen durchaus
solider Bau erkannt werden, unter dessen schiitzendes Dach die
Menschheit aufs neue sich flichten wird, nachdem sie die bitteren
Friichte einer gottentfremdeten Wissenschaft und Bildung voll-
stindig durchgekostet haben wird.

M. legt an die Theologie der Scholastik einen ginzlich
verfehlten Malsstab an. Diese Theologie ist durch die Offen-
barung, wie sie in Schrift und Viterlehre vorliegt, bestimmt.
Die Philosophie ist das Werkzeug ihrer wissenschaftlichen Ent-
faltung; Philologie und Geschichte aber kommen erst in dritter
Linie als accidentelle Momente in Betracht. Wir unterschitzen
nicht den Wert der philologischen Behandlung der Offenbarungs-
urkunden, behaupten aber, dals sie fiir den wesentlichen, reli-
giosen oder, wenn man will, ideellen Inhalt derselben nicht von
entscheidender Bedeutung ist. Was aber die Geschichte betrifft,
so hat man der Dollingerschen Uberschitzung gegeniiber mit
Recht betont, dals das Dogma zwar eine Geschichte hat, nicht
aber Geschichte ist. Nur unter der Voraussetzung wire die
Millersche ,,Durchsiauerung® berechtigt, wenn man entweder
mit Giinther die ,ideelle’ Offenbarung iiberhaupt leugnen und
nur eine faktische, durch die Thatigkeit der Vernunft in ideelle
erst umgzusetzende Offenbarung behaupten oder mit Kuhn zwar
eine ideelle Offenbarung annehmen wollte, diese aber auf eine
,»Befruchtung® der vatiirlichen Ideenkeime beschrinken wiirde.
In dieser letzteren Auffassung wire die Offenbarung nicht in
Hfortigen Erkenntnissen gegeben, sondern es fiele der Vernunft



396 Der Reformkatholicismus.

die Aufgabe zu, die Lichtblicke einer genialen Intuition in Vor-
stellungen und Begriffe zu fassen.!

Nun -ist keine dieser Theorieen halthar. Vielmehr liegt die
Offenbarung in der That in ,fertigen“ Erkenntnissen, d. h. als
eine Summe von Wahrheiten vor, die dem geschichtlichen Flusse
in keiner Weise unterliegen. Und diese Wahrheiten bilden die
Principien, von welchen die theologische Wissenschaft ausgehen
mufs, Principien, die zugleich als Malsstab fiir die in der Theo-
logie anzuwendende Philosophie dienen. Dies ist der Standpunkt
der Scholastik, den man nicht verlassen kann, ohne zugleich den
Standpunkt der katholischen Kirche selbst preiszugeben.

Wenn M. es fiir angezeigt hilt, den Gebildeten aller Be-
kenntnisse mitzuteilen, dafs die Scholastiker systemlose und
beschrankte ,Schullehrer waren, so wire es gewils auch fiir
diese Gebildeten aller Bekenntnisse von Interesse gewesen, zu
erfahren, dals unter diese Schullehrer auch ein gewisser Thomas
von Aquin zadhlt, der von nicht wenigen und nicht ganz unbe-
deutenden Leuten fiir den grofsten Theologen der katholischen
Kirche gehalten wird, dessen Theologie von einer stattlichen
Reihe von Pépsten mit dem grofsten Nachdruck empfohlen wurde,
dessen Lehre die Viter des Konzils von Trient mit dem leb-
haftesten Beifall begriifsten, dessen Philosophie von dem gegen-
wirtigen Papste auf jede Art und Weise gefordert wird, ja von
dem — zum KEntsetzen des Dr. M. sei es gesagt — hohe Au-
toritaten erklarten, dafs, wer von seiner Lehre abweiche, der
Hiresie verdichtig erscheine. Barthélemy-St.-Hilaire glaubt einem
Aristoteles nur mit , Ehrfurcht widersprechen zu diirfen (Uber
Metaphysik. S. 43. Berlin 1880). Sollte Dr. M. in den an-
gelithrten Umstinden nicht einen Beweggrund erkennen, von der
Scholastik und ihrem Fiirsten, wenn nicht mit Ehrfurcht, doch
mit einiger Riicksicht zu reden?

Vielleicht wire es auch im Interesse der Gebildeten aller
Bekenntnisse gelegen gewesen, ihnen zu sagen, dafs Thomas
noch bis ins siebenzehnte Jahrhundert hinein als der grifste
Metaphysiker galt, und dals seine Metaphysik in katholischen
und protestantischen Schulen die Grundlage des philosophischen
Unterrichts bildete, ferner, dafs Bacon, Descartes, Spinoza, Leibnitz
von dem scholastischen Erbe zehrten, dafs noch Wolff mit Mosheim
dariiber stritt, wer der grofsere Philosoph sei, Thomas oder
Leibnitz, und dafs Wolff selbst, obgleich er sich fiir Leibnitz

1 Hieraus ergibt sich, wie falsch das von M. gebrauchte Bild von
den zwei Augen der Theologie, dem spekulativen und geschichtlichen, ist,



Der Reformkatholicismus. 397

entschied, dennoch erklirte, binnen tausend Jahren sei kein
grofserer Philosoph als Thomas aufgestanden (Riegler, Moral. I.
8. 100), endlich, dafs die Moral des englischen Lehrers trotz
des immer tieferen Abgleitens der Philosophie auf der Bahn des
Irrtums noch ins achtzehnte Jahrhundert hinein einen ,,Strahl
seines Ruhmes“ warf (Jourdain, Die Philos. des hl. Thomas.
7. Kap. Die Quellen), bis mit Kant der Faden der Tradition
vollig rifs, und Unwissenheit mit Vorurteil wetteifernd an die
Stelle der Bewunderung blinde Verachtung setzte.

Wie in der Beurteilung der Scholastik, so ist M. in der
Schitzung sowohl der Theologie Luthers als auch der neueren
Richtungen auf katholischem (Gebiet nicht gliicklich. Das
yibernatiirliche Princip Luthers soll alles bei ihm absorbiert
haben; Melanchthon heilst ein steifer Aristoteliker. Thatsichlich
ist das Princip Luthers ein naturalistisches, das allerdings erst
durch die Stadien einer ,steifen* Orthodoxie und eines einseitigen
Pietismus hindurchging, bis sich seine vollen Konsequenzen ent-
falteten. Melanchthons Aristotelismus aber bewahrte die schwér-
merische Gefiihlsrichtung Luthers vor vélliger Auflosung in
schrankenloses Sektentum. Nicht undeutlich scheint M. die
herrschende Zerkliiftung der Fernhaltung der katholischen Theo-
logen von der neueren Ideenbewegung schuld geben zu wollen
(8. 70 f.), obgleich er selbst konstatiert — allerdings in den
mildesten Ausdriicken —, dafs diejenigen, die in die ,, Bewegung*
sich hineinwagten, die einen, zu kiihn, der Censur verfielen,
andere nahe daran streiften, wieder andere den Schellingschen
Einfluls zu deutlich verspiiren lassen. Dabei geht es nicht ab
ohne einen leisen Wink fiir die kirchliche Autoritdt, ein schonen-
deres Vorgehen (gegen Rosmini, Gioberti) wire vielleicht doch
in der Form am Platz gewesen (S. 71). Wohin ein schonendes
Verfahren fiihrt, das haben bekanntlich die Rosminianer durch
ihr argerliches Auftreten bewiesen, durch das sie eine entschiedene
Verwerfung der Irrtimer Rosminis, die in der posthumen ,, Theo-
sophie” in ihrer wahren Grestalt zu Tage traten, geradezu pro-
vozierten.

Als tadellos zihlt M. auf: Méhler, Alzog u. s. w. Wir
wollen mit ihm hieriiber nicht rechten. Jene Ménner aber, die
den strengen Anschlufs an die theologische Tradition mit den
Hilfsmitteln der neueren Wissenschaften verbinden, wie Kleutgen,
Scheeben, Schazler u. 8. w. werden mit keiner Silbe erwihnt.
Die Aufgabe des kirchlichen Lehramts weils M. keineswegs zu
wiirdigen; wie es scheint, soll es den Irrtum sich selbst korri-
gieren, in der That also ihn fortwuchern lassen. Denn die



398 Der Reformkatholicismus.

Erfahrung zeigt, dals Irrtimer zwar nicht von Bestand sind,
dals sie aber wie die Siinde fortzeugend neue Irrtiimer gebiren.
Nun folgen Anklagen, die ebenso schroff als unbegriindet sind,
und die zum Teile weder Erwéhnung noch Antwort verdienen.
mdetztd gelte es als ,hochstes“, ein iiberzeugungstreuer Thomist
und moglichst unselbstindiger Denker zu sein (8. 12). Sage
uns doch Dr. M., wo das der Fall ist? In Deutschland, wo
noch die grofsten Vorurteile und Unkunde in Bezug auf den
Thomismus herrschen, gewils nicht! Und wie beweist M., dals
iiberzeugungstreue Thomisten moglichst unselbstindige Deunker
sind? Was mich betrifft, so kann ich dem Dr. M. versichern,
dafs man nur auf dem Wege selbstindigen Denkens zum iiber-
zeugungsireuen Thomisten wird. Wer im Banne moderner,
schongeistiger und pseudophilosophischer Litteratur steht, der
wird das sicher nicht. KEs verlangt schon ernste Denkarbeit, in
den strengen (redankenbau —— das Werk eines Jahrtausends
menschlichen Denkens — des thomistischen Systems sich hinein-
zuleben. Viel leichter ist es, mit den Modernen zu irrlichtelieren
und zu phantasieren. {lberdies frage ich, wo denn der Denker
18t, der sich absoluter belbqtandlgkelt ruhmen darf, der sich
nicht an irgend ein System, eine Gedankenrichtung, einen Autor,
entweder — wie ja M. selbst — an Descartes, oder an Schelling,
oder an Hegel, ja sei es sogar an Jean Paul anschlésse? Oder
glaubt etwa M. deshalb schon ein selbstdndiger Denker zu sein,
weil er — nach eigenem Gestdndnis in diesem Punkte ganz
allein stehend —, um den ihm unverstandlichen scholastischen
Begriff der realen Moglichkeit mit Stumpf und Stiel auszu-
rotten, der Ansicht huldigt, der gesamte Gedéchtnisinhalt sei
jederzeit aktuell bewulst, werde aber nicht jederzeit aktuell
bemerkt? Ihm mag diese ,Idee” hochst originell erscheinen, an-
dere werden darin nichts weiter als einen absurden Einfall finden.
Kein ,,iiberzeugungstreuer Thomist wird eine des Beweises be-
diirftige Behauptung aufstellen, ohne ihre Begriindung zu ver-
suchen, wihrend sein Gegner sich berechtigt glanbt, seine -—
iibrigens durchaus nicht originelle — Bewulstseinstheorie, der-
zufolge Bewulstsein die wesentliche Form der psychischen Er-
scheinungen ist, so einfach, ohne jeden Beweis, ohne tieferes
Bingehen hinzustellen und zur Grundlage seines ,Systems zu
machen.

Ob es den Intentionen des Dr. Al. Schmid entspricht, wenn
M. Aufserungen aus einer Jugendschrift (Wissensch. Richtungen
u. 8. w.) ausgribt, die einen leisen Tadel der romischen Censoren
enthalten, bezweifeln wir. , Die Hntscheidung werde beeinflufst



Der Reformkatholicismus, 399

durch die scholastische Bildung der Censoren.“ Uber den Vor-
wurf, dafs fiir ihre Entscheidungen ein anderer Malsstab als das
Dogma malsgebend sei, diirften die romischen Censoren erhaben
sein. Gleichwohl diirfte der Umstand, dafls die kirchliche Au-
toritit sich scholastisch gebildeter Organe bedient, diejenigen,
die solche Vorwiirfe erheben, zu reiflichem Nachdenken und
ernster Selbsteinkehr aunffordern, so dals sie sich die Frage vor-
legen, ob denn das Dogma zu den verschiedenen philosophischen
Standpunkten sich so indifferent verhalte, wie sie glauben
mochten ? Sollte nicht die Begiinstigung der scholastischen Theo-
logie durch die kirchliche Autoritit einen tieferen Grund im
Dogma selbst haben?

Die von M. angerufenen Gewihrsminner — A. Schmid,
Déllinger, Deutinger — konnen wir als unbefangene Zeugen
nicht anerkennen. Der erstere scheint sich bei all seinem guten
Willen den Einflissen der Baaderschen Theosophie nicht véllig
entwinden zu konnen. Dem beriihmten Historiker aber fehlte
es auch in seiner ,guten Zeit“ (8. 73) zu sehr an der spekula-
tiven Tiefe, um sein Urteil in dogmatischen Dingen als gewichtig
erscheinen zu lassen. Deutinger endlich, ein Mann von Geschmack
und édsthetischem Urteil, steckte zu tief in dem Wahne, mit seiner
Willensphilosophie einen hoheren Standpunkt iiber die Scholastik
hinaus zu vertreten, um als ein vorurteilsfreier Zeuge gelten zu kénneun.

Die Gegner der Scholastik nehmen den Mund voll von der
Pflicht, die bewihrten Elemente der modernen Wissenschaft und
Bildung anzuerkennen und zu verwerten, als ob es sich um diese
selbstverstdndliche Forderung, nicht aber um die Frage handelte,
welches denn diese haltbaren und zu verwertenden modernen
Errungenschaften seien. Diese bestdndige Verkennung des Frage-
punktes mufs entschieden geriigt werden. Die einen wollen in
der Gottesidee des Descartes, andere in der Bohme-Baaderschen
Theosophie, wieder andere in der Kantschen Krkenntnistheorie,
im Jakobischen Vernunftglauben solche Elemente finden, die zur
Befruchtung der katholischen Theologie dienen sollen. Wenn
man nun den Beweis der Unvereinbarkeit dieser ,,Elemente*
mit dem Dogma der Kirche antritt, so wissen sie dagegen nichts
anderes vorzubringen als die Klage iber Riickschritt, tuber
Zuriickschraubung der Wissenschaft auf den Standpunkt des
Mittelalters, falls sie es nicht vorziehen, den scholastischen Gegner
der offentlichen Meinung als einen Verketzerer und Denunzianten
— zu denunzieren, womit dieser endgiiltig widerlegt, der Ver-
treter der modernen Wissenschaft aber iiberdies in der Glorie
des Martertums strahlend erscheint.



400 Der Reformkatholicismus,

Noch gestatte uns Dr. M. die Frage, ob er sich selbst zu
den von ihm citierten Worten Deutingers bekenne, ,,all unser
Wissen und Glauben miisse zuerst wankend geworden sein, damit
wir die volle Untriiglichkeit und Wahrheit der gottlichen Offen-
barung erkennen® (8. 76)? Sollte damit nur ein methodischer
Zweifel gemeint sein? Der Tenor des Satzes spricht fiir eine
solche mildere Deutung nicht. Indes auch ein iiber alles Glauben
und Wissen ausgedehnter methodischer Zweifel ist, wie wir bei
Besprechung der M.schen Philosophie sehen werden, fiir Wissen-
schaft und Glauben verderblich.

M. hat mit seinen Gewéhrsménnern entschieden Ungliick.
Wenn er sich auf Malebranche beruft, so ist die ,Christlichkeit*
dieses gegen den Heiden Aristoteles eifernden Metaphysikers
lingst durchschaut. Der Platonismus Augustins, der, wie der
hl. Thomas richtig bemerkt, mehr im Ausdruck als im Gedanken
liegt (2. 2. qu. 23. a. 2. ad 1), dient dem System des Male-
branche als Schleier, der seine Gott und Welt, Ubernatiirliches
und Natiirliches vermischenden Irrtiimer schlecht verhiillt. Wenn
seine Gnadenlehre der kirchlichen Censur verfiel, so wird man
doch nicht behaupten wollen, die Kirche habe in Malebranche
Augustin, d. h. in diesem Punkte — der (rnadenlehre — sich
selbst verurteilt. Das auf S. 78 angefiihrte Wort Augustins
kann die Anhidnger der Scholastik um so weniger treffen, als
gerade sie die Grenzen des dem Glauben und der Theologie
Apgehorigen am genauesten zu ziehen bestrebt sind. Auf die
Wahrheit dieser unserer Behauptung wirft folgende Aufserung
M.s ein grelles Schlaglicht. , Eine tiefere Gotteserkenntnis —
so lesen wir S. 78 — als sie der Scholastik an der Hand der
Aristotelischen Metaphysik moglich war, ist unstreitig bei Des-
cartes, Malebranche, Leibnitz zu finden. Was bei diesen
Denkern ,,unstreitig* zu finden ist, das ist die Annahme einer
angebllch der Vernunft angehdrigen intuitiven Gotteserkenntnis,
einer Wesenserkenntnis Gottes durch die Vernunft, d. h. eine
Lehre, die dem Dogma widerspricht, demzufolge Gottes geheimnis-
volles Wesen nur durch iibernatiirliche Offenbarung erkannt
werden kann, und die konsequent — im Grunde schon bei diesen
Denkern selbst, noch offenkundiger aber in den spiteren Ent-
wicklungsphasen der modernen Pbilosophie — zur Verwechslung
des Gottesbegriffs mit dem allgemeinen Vernunftbegriff (der ,,Idee
des Seins), d. h. zum Pantheismus fithrte. Die Scholastik da-
gegen unterschied genaun, was der Vernunft angehort und was
der Offenbarung zu verdanken ist, und blieb dadurch vor jener
verderblichen Vermischung des (Jrottllchen und Kreatiirlichen,



Der Reformkatholicismus. 401

des Ubernatiirlichen und Natiirlichen bewahrt. Im Gebiete des
Natiirlichen aber — Herrn M. sei das gesagt — ist der grie-
chische Philosoph kein schlechter Fiihrer!

M. scheint geneigt, was Descartes in dem ,herrlichen® Briefe
an die Konigin Christine von Schweden iiber die Liebe Gottes
schreibt, den scholastischen Definitionen und Deduktionen vor-
zuziehen. Kr iibersieht, dals diese die begriffliche Fassung der
Offenbarungslehre sind, das Werk von Minnern, die analytischen
Scharfsinn mit der mystischen Tiefe der Kontemplation verbanden.
Und mit diesen soll ein vorwiegend schingeistig gebildeter Welt-
mann vom Schlage des Descartes im Verstindnis der Gottes-
liebe konkurrieren kénnen?

Nach dem Gesagten bedarf es keiner -weiteren Erorterung
dariiber, wie es mit dem ,weit solideren Fundament, als es die
ganze Scholastik geben konnte*, bestellt ist, das ,,Descartes den
Gottesbeweisen gegeben, indem er an die Natur des Geistes
ankniipfte, nimlich an die angebornen noetischen, ethischen und
religiosen Ideenkeime (S. 78). Wir schweigen davon, dals
»ldeenkeime® im M.schen ,,Systeme®, das nur aktuelle, bewulste
Vorstellungen kennt, keinen Siun haben. Es geniigt, dafls diese
Ideenkeime einerseits ohne jede Notigung angenommen werden,
andererseits aber, wie gezeigt wurde, die Keime des Pantheismus
in sich tragen, Keime, die in der neueren Philosophie zur vollen
Entwicklung gelangt sind.

Speciell soll der angeblich ,diirftige Gottesbeweis des
hl. Thowmas deshalb einen Riickschritt bedeuten, weil er die
Zeitlichkeit der Welt fiir nicht beweisbar halt (S. 79). Mag
man iiber diese Frage selbst denken, wie man will, so liegt,
wie uns wenigstens diinkt, in ihrer Behandlung durch den heil.
Thomas geradezu ein methodischer Fortschritt, sofern er den
(Gottesbeweis unabhéngig von einer Frage machte, deren Be-
antwortung mindestens schwierig und dunkel und in jedem Falle
kontrovers ist.

Dals die Distinktionen von Potenz und Akt, Zeit und Ur-
sache, Bewegung und Ruhe unhaltbar seien, behauptet M. ohne
jeden Beweis und zeigt damit nur, dafs aufser der Ontologie
auch Distinktionen zu seiner schwachen Seite gehoren.

,Vom sittlichen Gotiesbeweis — lesen wir weiterhin — 1ist
in der Scholastik keine Spur (8. 79). Diese kiihne Behauptung
beweist wieder nur die Unkenntnis der Scholastik und die mo-
derne Befangenheit des Dr. M. KEines besonderen sittlichen
Argumentes mochte ein Kant bedirfen. Fiir die Scholastik
bestand ein solches Bediirfois nicht. Denn mit dem Beweise

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIII. 26



402 Der Reformkatholicismus.

einer hochsten Ursache der physischen und metaphysischen
Ordoung war fiir sie auch die hochste Ursache der sittlichen
erwiesen. Gott, der erste, unbewegte Beweger, ist dies eben
auch in der moralischen Ordoung. 1ln Kiirze sei auch an den
scholastischen Satz erinnert, dafls theoretische Wahrheit zur
praktischen werde per extensionem.

Die Behauptung, das Bose sei nach der Lehre des hl. Thomas
reine Negation, wird durch Huoderte von Texten widerlegt.
Wir halten es daher fiir uberfliissig, nachzuweisen, dals nach
dem englischen Lehrer das Bose zum Guten im privativen,
die Siinde aber und das Laster zum Guten und der Tugend im
kontridren Gegensatze stehe.

Fiir den scholastischen Begriff der pot. obedientialis fehlt
M. jegliches Verstindnis. Derselbe fihrt sich auf Augustin zuriick
und bildet die notwendige Voraussetzung fiir die Anerkennung
einer wahrhaft iibernatiirlichen Orduoung.

Nach Thomas falle der Mensch, wenn er nicht gehalten
werde, als ob der Korper (meint M.) falle ohne positive Kraft!
Das letztere wulste auch der hl. Thomas sehr wohl; denn nach
seiner Auffassung beruht der Fall des Korpers auf einer patiir-
lichen Neigung zum Mittelpunkt. Das moralische Fallen aber,
die Siinde, ist nicht nur Abwendung von Gott, sondern zugleich
Zuwendung zum Geschopfe. Nur bedarf es dazu nicht positiver
gottlicher Mitwirkung; denn zur Siinde als solcher geniigt sich
das Geschopf, wie die Zuriickziehung der gottlichen Erhaltungs-
thatigkeit geniigt, das Geschopf in sein urspriingliches Nichts
zuriickfallen zu lassen.

Die praedeterminatio physica sei eben doch praedestinatio
(8. 79). Wer zweifelt daran? Gewifs lehren die Thomisten
eine praedestinatio, freilich nicht zur Verdammung, wohl aber
ad gratiam et gloriam der Auserwihlten. Aber diese praedesti-
natio schliefst die Forderung selbstthiitiger, freier Mitwirkung

in sich ein. In diesem Sinne — abgesehen von der wissen-
schaftlichen Formel, die iiberhaupt nicht auf die Kanzel gehort,
darf man — trotz Schell 8. 83 — zweitellos den Thomismus

predigen, d. h. als Lehre der Kirche verkiinden, dals niemand
zu den Auserwihlten gehore, der nicht selbstthitig dem Rufe
der Gnade Folge leistet. Die gottliche Vorausbewegung ist eben

Bewegung zu freier Selbstbestimmung.
Dafs die Sicherheit, womit das von Gott Erkannte eintreffen

muls, keine reale Notwendigkeit sei, braucht man den Thomisten
nicht in Erinnerung zu ruten, ebensowenig als jene Erklirung
des Vorherwissens, der zufolge es ewiges, iiber zeitliche



Der Reformkatholicismus. 403

Bestimmungen des Vor und Nach erhabenes Wissen ist. Wenn
nun aber M. mit Kuhn und Schell das gottliche Vorherwissen
auf einen Begriff der Freiheit begriinden will, der die libertas
indifferentiae ausschliefst (8. 80), so trifft ihn selbst der gegen
die Thomisten mit Ungrund erhobene Vorwurf der Gefihrdung
der Freiheit. Denn diese verlangt zweifellos die Indifferenz des
Objektes ihrer Wahl im Vergleich zu dem notwendig gewollten
hochsten Zwecke, wenn auch diese Indifferenz nicht eine solche
des Gleichgewichtes (indiff. aequilibrii) zu sein braucht. Keine
Wabhlfreiheit ohne Indifferenz und Kontingenz, wie denn die
Freiheit Gottes selbst in Anbetracht der Schopfung ohne die
Kontingenz des Geschaffenen nicht bestehen konnte. Eine un-
erhort maflslose Kritik aber ist es, wenn M. in diesem Zusammen-
hang — also wohl den Thomisten gégeniiber — von einer
»brutalen Notwendigkeit spricht. Mit mehr Recht wiirde, wie
gesagt, dieser Vorwurf gegen eine Theorie sich kehren, welche
das gottliche Vorherwissen aus ,,Gesetzen der Willensentscheidung*
zu erkliren sucht. Denn macht diese Theorie Ernst, so zerstort
sie die Freiheit; bleibt sie auf halbem Wege stehen, so bringt
sie es nur zu einer konjekturalen Erkenntnis.

Ein Mangel der bisherigen Dogmatiken soll darin liegen,
dafs der Tod gewissermalsen als ein Zauberer erschien, der in
der Seele eine vollsténdige und dazn ganz mechanische Um-
wandlung hervorbrachte (5. 81). Diesem Mangel helfe Schells
»prachtvolle Durchfithrung des soteriologischen Gedankens fiir
die Todesstunde ab. ,Der Tod mache dem Zustand der Selbst-
tiuschung . . ein Ende . . eine Ausreife des Willens vollziehe
sich u. 8. w.“ Ich frage: im Tode selbst oder im Jenseits?
Wenn erst im Jenseits, dann ist die hohe, furchtbare sittliche
Bedeutung des Lebens preisgegeben, und man begibt sich auf
die der ausdriicklichen Mahnung Christi widersprechende ab-
schiissige Bahn der Kantschen Moral einer ins Ubbestimmte
gehenden Moglichkeit sittlicher Vervollkommnung.

Als zwei ,,Perlen“ der Schellschen Dogmatik gelten dem
Dr. M. die Angelologie und die Ausfiihrungen iiber die beiden
Naturen in Christus. Diese Perlen diirften sich bei niherer
Prifung als unecht erweisen. In der ersteren Bezichung hat
Schell den Begriff des reinen Geistes, sozusagen ein Reingewinn
in der fortschreitenden Entwickling der Theologie, aufgegeben,
in der letzteren aber dem Rationalismus durch die Annahme
einer inneren wesenhaften , Entwicklung® im geheimbisvollen
gottmenschlichen Leben ein bedenkliches Zugestdndnis gemacht.

Obgleich nun diese und die iibrigen Errungenschaften Schells

26*



404 Der Reformkatholicismus.

innig mit seinem Gottesbegriffe zusammenhingen und die Kon-
sequenzen desselben sind, so hilt M. gleichwohl die Idee von
der ,Selbstverursachung‘ Gottes fiir zu gewagt: ein Bedenken,
das sehr gerechtfertigt, aber nicht geeignet ist, die Fahigkeit
des Autors, ein System im Zusammenhang zu erfassen, in giin-
stiges Licht zu stellen. Jene gewagte Idee widerspricht nicht
aliein dem Sprachgebrauch, sondern ist an sich absurd und ver-
derblich in ihren Konsequenzen. Aus ihr fliefst die Uberschitzung
des Werdeuns, der Entwicklung, des Strebens u. s. w., die in
Schells Theorieen sowie in seinen praktischen Vorschligen eine
so grofse Rolle spielen. Von ,Fortschritt“ kann da — mag das
Wort noch so laut und oft verkiindet werden — keine Rede
sein; es ist nichts weiter als ein der modernen Philosophie ab-
geborgter spekulativer Aothropomorphismus. M. nennt das eine
Wiederankniipfung an alte Ideen (Gregor von Nyssa), die ,von
der Scholastik schmiéhlich iiberwuchert wurden, und gibt damit
zugleich einen Beweis von der Art und Weise, wie diese Reform-
theologen das ,,historische® Princip, das sie stets im Munde fihren,
verstehen. Die Scholastik soll einfach gestrichen werden, wie
von gewissen Kulturhistorikern das katholische Mittelalter ge-
strichen wird. )

Kiihn lautet der Spruch 8. 84: ,Ubrigens waren die fromm-
sten Geister auch die kiihnsten Denker. Armer Augustin,
armer Thomas, die ihr es an Kiihnheit des Denkens mit einem
Spinoza, Kant und Hegel nicht aufnehmen konnet! Selbst der
Heiligenschein ist in (3efahr, von eurem Haupte gerissen zu
werden. Und wie denkt die Kirche selbst iiber das Verhiltnis
von Frommigkeit und Kiihnheit des Denkens? Sie spricht grund-
siitzlich niemanden heilig, dessen Denken nicht von jedem Ver-
dachte der Heterodoxie frei ist. Zu den ebendaselbst citierten
Worten Senglers (eines Theosophen und Anhidngers Baaders)
mochte man ausrufen: Grolser Spinoza, grofser Hegel! die ihr
es wagtet, die gesunde Vernunft zu verleugnen, was kleinere
Geister nicht fertig brachten, da sie in endlichen Bestimmungen
,nisten und sich nicht zu dem Gedanken erschwingen, dafs
2 X 2=25 und Sein = Nichts ist.

Uber den Abschoitt von den Universititen, wo sogar —
man staune! — die Scholastik ein Ubergewicht besitzen soll,
trotzdem aber noch Gelehrie ersten Ranges vorhanden seien, wo
die Elite der Geistesbildung sich konzentriert. (5. 84), ist es
besser, stillschweigend hinwegzugehen. Uber Vor- und Nachteile
des Universitidtsstudiums mogen andere sich aussprechen. Die
Wissenschaft wird durch solche Erdrterungen wenigstens nicht



Der Reformkatholicismus. 405

direkt gefordert. Indes mochten wir fragen, ob denn Dr. M.
nicht weifls, dals wir im neunzehnten Jahrhundert stehen, das
sich noch des Besitzes der Buchdruckerkunst und eines blithenden
Buchhandels erfreut, dafls es also Bildungsmittel gibt, die einigen
Ersatz fiir das mangelnde Universitdtsstudium zu bieten ver-
mogen. Der Ton, in welchen der Vf. weiterhin verfdllt, macht
uns eine eingehendere Diskussion unmoglich.

Die Seminare gegen die Ergiefsungen des Vfs. in Schutz
zu nehmen, halten wir fiir berfliissig und richten nur die Frage
an den Vf, ob er von gewissen Bestimmungen des Konzils von
Trient nichts wisse? Fiir die Vorteile der Seminarbildung —
abgeschen davon, dafs sie die durch nichts anderes zu ersetzende
Statte der Erziehung des Seelsorgsklerus und der Vorbereitung
fir das Priestertum sind — sowie fiir' die Gefahren des Uni-
versititslebens scheint M. vollkommen blind zu sein.

Fiir die an die romischen Censurbehorden (S. 87) gerichtete
Mabnung ist es schwer, den richtigen Ausdruck zu finden. M.
will das ,Irrtimliche” der Lehren der von ihm genaunnten cen-
surierten Autoren nicht vertreten. Gleichwohl glaubt er sich
berechtigt, sich derselben warm anzunehmen. Wer seine eigene
philosophische Richtung kennt, wird sich dariiber nicht wundern.
Um jedoch einen dieser Autoren herauszugreifen, so wird heut-
zutage kein Kundiger dariiber im Zweifel sein, wie nahe Ros-
mini den Irrtiimern Hegels gekommen ist.

Zur Charakteristik der Sprache unseres Reformphilosophen
moge der Satz dienen: ,,Wer die Spitzen der Gesellschaft, die
geistig Miindigen fiir sich hat, der hat den unteren Trofs (!)
ohnehin® (8. 89).

Die Frage der Didcesansynode (8. 89 f.) ist eine solche
der kirchlichen Disciplin und der Opportunitdt, und steht die
Entscheidung den kirchlichen Behorden zu. Was Mannings ,,neun
Hindernisse* und die Beteiligung an Laienvereinen betrifft, ver-
weisen wir auf die durch Schells Reformbroschiire hervorgerufenen
Schriften. Die Aufgaben des Jahrbuchs liegen nicht in dieser
Richtung. Dafs iibrigens der deutsche Klerus nicht geniigende
Fiihlung mit der Laienwelt habe, erscheint uns als ein ganz
neuer Vorwurf. Die 8. 91 erzéhlte Geschichte sind wir nicht
in der Lage, auf ihre Wahrheit zu priifen. Ein Gegenstiick dazn
wiren die von den Chinesen zu Pantoffeln verwendeten prote-
stantischen Bibeln. Gegen die unterschiedslose Freigebung der
Bibellektiire haben sich in neuerer Zeit selbst protestantische
Stimmen ausgesprochen.

Die Mahnungen zu christlicher Liebe (5. 91) in Kontroverse



406 Der Reformkatholicismus.

und Polemik sind sehr der Beherzigung — des Verfassers zu
empfehlen, wie aus dem eingangs angefiihrten Artikel der
,, Wahrheit“ hervorgeht. Eine Probe ,liebevoller” Polemik soll
es wohl sein, wenn M. von den Verfassern der Kritiken iiber
Schells Broschiire schreibt: ,,Die Kritiken sind sdmtlich im
jammervollsten Jesuitenstil geschrieben, und am komischesten
nimmt es sich aus, wenn die Censoren ihre dialektische Uber-
legenheit zeigen wollen und mit ihrem distinguo — subdistinguo
— nego — transeat daherkommen, als ob mit solchen hohlen
Niissen bei verniinftigen Menschen etwas auszurichten sei; per-
fide (!) Supposition und Verdrehung spielen eine wichtige Rolle®
(S. 92 f). Nicht minder ,liebevoll“ klingt die Aulserung (Ebd.),
Schell sei ,,dem Hochmut“ einer aufgebldéhten und doch inferioren
Clique zu nahe getreten” u. s. w. Wer so schreibt, dem gilt
das Wort: Quis tulerit (3racchos de seditione querentes?

In der Anmerkung 8. 93 wird gegen den Domkapitular
Hohler der germanische Geist gegen den ,,Roémer®“ ausgespielt.
Wir haben uns gegen diese Hioeinziehung der Deutschtiimelei
bei einer anderen (relegenheit ausgesprochen (in der Kontroverse
mit Bullinger). Sie bildet ein charakteristisches Merkmal der
verschiedenen ,Reformen®. Das Citat aus ILreland (8. 95) leidet
an der Unbestimmtheit der meisten Vorwiirfe, die von - den
Gegnern des Mittelalters erhoben werden. Wenn man verlangt,
man solle das Gute auch am Neuen anerkennen, so ist das eine
leere Phrase; denn es handelt sich eben darum, ob das Neue
und wieweit es gut ist, z. B. in der Philosophie, ob die Grund-
principien der von Bacon und Descartes ausgegangenen Systeme
haltbar seien oder nicht. Nehmen wir als solche das Erfahrungs-
princip und den allgemeinen methodischen Zweifel, so betrachtet
M. dieses Neue als gut (wie wir im 2. Teile bei Priifung
seines ,,Systems sehen werden) und geht deshalb vom isolierten
Selbstbewulstsein einerseits und von Ideenkeimen anderseits
aus, welch letztere in Bezug auf die hohere Krkenntnis als
Ersatz der sinnlichen Erfahrung gelten, wihrend wir und alle
Anhiinger der Scholastik die genannten ,Neuheiten“ (aligemeiner
methodischer Zweifel und Erfahrang als Bedingung jeglicher
realen Erkenntnis) fiir nicht gut und fir die Quelle aller spéteren
Verwirrungen halten.. Den Vorwurf, dals wir verarteilen, was
wir nicht kennen, weisen wir nicht allein zuriick, da wir die
neuere Philosophie griindlich zu kennen glauben, sondern er-
heben ihn gegen die Gegner, die nicht selten eine geradezu
phanomenale Unwissenheit in Bezug auf die Scholastik an den
Tag legen.



Der Reformkatholicismus. 407

Auf die Angriffs, die M. gegen die thomistische Goaden-
lehre richtet, wirft die Bemerkung desselben, das Tridentinum
habe die Frage der Rechtfertigung meisterhaft gelost, ein merk-
wiirdiges Licht, denn bekanntlich war es die Lehre des heil.
Thomas, die — wie frither bemerkt — den lauten und allge-
meinen Beifall der Viter des Konzils gefunden. Da die Assistenz
des hl. Geistes von Inspiration wesentlich verschieden ist und
die freiforschende Thitigkeit der kirchlichen Organe, also vor
allem die der Theologen erheischt, so wiirde sich die im Konzil
von Trient zum Abschluls gekommene ,,dogmatische Entwicklung®
zu einem unlosbaren Ritsel gestalten, wenn das Bild, das sich
M. und andere Gegner der Scholastik von dieser zurechtgelegt,
den Thatsachen entsprechen wiirde.

Die Bemerkungen iiber protestantische Polemik, Félschung
der Geschichte, Intoleranz u.dgl.(S.98 ff) widerlegen aufs kréftigste
die eigenen Deklamationen des Vfs. in Sachen der ,Inferioritat”.
Aus dem Umstand aber, dals die Protestanten jede ihnen scheinbar
giinstige Reaktion auf katholischem Gebiete zu ihren Gunsten deuten
und ausbeuten, héitte der Vf. den Schluls ziehen sollen, dafs mit
Konzessionen, die der thatsichlichen Entwicklung der kirchlichen
Verhéltnisse widersprechen, fiir die Sache der , Versohnung®
nichts gewonnen wird. Positiv geschidigt aber wiirde die Kirche
durch Verleugnung ihrer Wissenschaft — und das ist that-
sichlich die Scholastik, Soll eine Versohnung stattfinden, so ist
diese nur mit denjenigen mdglich, die trotz aller Hindernisse
und Vorurteile guten Willens sind. Im Interesse dieser selbst
aber liegt es, dals die Kirche sich gibt, wie sie ist; dals sich
von dem Fels, der im allgemeinen Ruin noch fest steht, nicht
Stiick fiir Stiick abbrickelt und in den Strudel versinkt. Dies
gilt vor allem auch von der kirchlichen Wissenschaft, der
Wissenschaft, welche die Kirche begiinstigt und empfiehlt, und
in welche die Principien der modernen Philosophie aufzunehmen
~— mit Auflésung von innen heraus gleichbedeutend wire.!

1 Den Inhalt einer Anmerkung S. 100 geben wir ohne Kommentar:
,Einzelne Ausnahmen und zwar zu Gunsten der Extremklerikalen (in
Bezug auf Avancement nimlich) auf Grund politischer Agitationen machen
die Sache nicht besser, offenbaren vielmehr die Principlogigkﬁeit der Staats-
autoritit, die gerade die verséhnlichen und geistig weit be-
deutenderen Vertreter des Reformkatholicismus,* die freilich
keine politische Partei hinter sich haben, im Stiche lifst.

* Von mir unterstrichen.®

— ___%% -



	Scholastik, Reformkatholicismus und reformskatholische Philosophie

