
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 13 (1899)

Artikel: Scholastik, Reformkatholicismus und reformskatholische Philosophie

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761767

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHOLASTIK, REFORMKATHOLICISMUS UND
REFORMKATHOLISCHE PHILOSOPHIE.1

Von Dr. M. GLOSSNER.

Die Reformbroschüre.
Zu den vielen modernen Schlagworten gesellte sich, seitdem

das unglückliche und mifsverständliche Wort vom „Bildungs-
deficit" der Katholiken fiel (ein Wort, das, um uns eines
orientalischen Lieblingsbildes zu bedienen, im Ballspiel der Rede zu
dem der „Inferiorität" der Katholiken sich umgestaltete): zu den
übrigen modernen Schlagworten also gesellte sich in den jüngsten
Tagen das noch unglücklichere und den schwersten Mifsverständ-
nissen ausgesetzte Schlagwort vom „Reformkatholicisraus".

W enn in einer unlängst erschienenen Broschüre der sog.
Reformkatholicisraus als Religion der Zukunft ausgerufen und
den „Gebildeten aller Bekenntnisse" ans Herz gelegt wird, so

liegt hierin eine Wendung, welche die Augen aller Freunde der
Religion und der katholischen Kirche im besondern auf sieh zu
ziehen geeignet sein dürfte.

Gleichwohl würden wir diesen sog. Reformkatholicismus den
Kirchenpolitikern zur Würdigung überlassen, wenn die einschlagenden

Bestrebungen nicht zugleich mit „wissenschaftlichen",
„philosophischen" Prätensionen auftreten und in der denkbar
schärfsten Weise sich gegen die Ziele des Jahrbuchs, Philosophie
und Theologie im Geiste des kirchlich-theologischen Traditions-
princips zu erneuern, richten würden.

Wir werden uns deshalb nicht damit begnügen dürfen, die
angebliche Reform selbst nach ihrer polemischen und positiven
Seite ins Auge zu fassen, sondern vor allem die „philosophischen"
Grundlagen prüfen müssen. In ersterer Beziehung kommt die
Reformbroschüre in Betracht, die durch ihren Titel zweifellos
die Aufmerksamkeit und Spannung in weitesten Kreisen erregen
mag: eine Spannung, auf welche jedoch ebenso zweifellos die
Enttäuschung folgen wird. In zweiter Linie aber werden wir
auf die für diese Reform mafsgebenden philosophischen Grundsätze

einzugehen haben, wie sie in dem mit der gleichen selbst-

1 Der Reformkatholicismus, die Religion der Zukunft. Für
die Gebildeten aller Bekenntnisse dargestellt von Jos. Müller, Dr. der
Phil. Würzburg 1899. Ders. System der P hilosophie. Mainz. 1898.
Oben S. 270 Z. 2 1. st. physich: psychisch; S. 282 Z. 16 st. eine: reine.

Jahrbuch für Philosophie etc. XIII. 25



386 Der Reformkatholicismus.

bewufsten Zuversicht eingeführten „System der Philosophie" zur
Darstellung gelangt sind. Wir werden durch diese Untersuchung
zur Überzeugung gelangen, dafs zwischen „Reform" und „System
der Philosophie" eine volle Übereinstimmung herrscht, und somit
jene sog. öffentliche Meinung, welche die Reform ungünstig, die
wissenschaftlichen Arbeiten des „Reformators" aber mit Beifall
aufnahm, wieder einmal im Irrtum sich befindet.

Der Versicherung des Verfassers im Vorworte zufolge hat
er bereits für frühere reformatorische Anregungen Zustimmung
von allen Seiten gefunden, ist aber auch andererseits „auf
Befeindung von geradezu infernaler Bosheit gestofsen". An anderer
Stelle zwar hat derselbe Verfasser über schreckliche Vereinsamung
geklagt. Der wissenschaftliche Charakter des Jahrbuchs verbietet
uns, auf die persönliche Seite dieser Reform neuesten Datums
einzugehen. Wir verweisen deshalb auf die Zeitschrift: Die
Wahrheit (München, Abt, Novemberheft 1898), wo unter dem
etwas seltsamen Titel: Halt, Wer da? der neue Reformator auf
seine Legitimation hin geprüft wird.

Die Reform, so vernehmen wir weiterhin, setzt die Lösung
wichtiger apologetischer Grundfragen voraus. Der Verlasser ist
so gütig, sie auf 44 Seiten der Reformbroschüre zu bieten. Das
Gebotene beruhe „auf eigenen intensiven Studien und sei nach
den allerneuesten Forschungen gearbeitet und enthalte vielfach
Neues und Gediegenes" (S. VI f.). Nicht geringer denkt der
Verfasser vom „Reformkatholicismus"; er sei eine Macht, die
nicht mehr ignoriert werden könne. Es sei daher gewissen
Agitatoren zu raten, mit den gebräuchlichen Schlagworten, wie
Ultramontanismus, Jesuitismus, sparsamer zu sein, „nachdem wir
uns von solchen Tendenzen energisch losgesagt haben". Sollte
„unsere" Zahl noch gering erscheinen, so sei zu bedenken, wie
wenig Ermutigung neue Ideen eben finden, wie wenige den Mut
haben, mit ihren Herzensgedanken hervorzutreten, auch habe man
statt auf die Zahl, auf die Qualität zu sehen. Zu den Seinigen
rechnet der Verfasser Ireland und Schell; mit welchem Rechte,
mögen diese selbst wissen. Ein Wort über solche Ausflüsse zu
sagen, ist überflüssig. Unwillkürlich werden wir au einen
gewissen Ausspruch Döllingers und aufserdem an eine äsopische
Fabel erinnert.

Die Schrift soll irenisch wirken, weshalb der Verfasser überall

schonend in der Beurteilung zu Werke gegangen sei. Die
Beurteilung der Scholastik, die Behandlung des hl. Thomas werden

uns glänzende Beispiele dieser Art von Schonung liefern.
Der angekündigten zweiten Schrift (S. VIII) wird man in „seel-



387

sorgerlich-praktischen" Kreisen zuversichtlich mit der äufsersten

Spannung entgegensehen.
An der Schwelle der „apologetischen Grundlagen" begegnet

uns wohl als ein Beispiel des „Neuen und Gediegenen" folgende
Erklärung der Religion: „Religion ist das Ringen nach
Weltverständnis und Geisteserlösung". Damit soll doch wohl nur
eine Wirkung, nicht aber das Wesen der Religion bezeichnet
werden. Die Religion bewirkt zwar das wahre Verständnis der
Welt und führt zur wahren Geistesfreiheit, besteht aber nicht
darin, auch nicht im Ringen darnach. Die Gegner der Religion
werden sagen, dafs auch sie nach Weltversländnis und Geistes-

erlÖBung ringen, ja dafs sie diese Güter ohne und gegen die

Religion zu besitzen glauben. Mit der obigen Erklärung ist also
nichts gesagt.

Hieran schliefst der Verfasser eine allerdings sehr berechtigte
Klage über die Verdrängung der Religion aus Wissenschaft und
Leben gegenüber der Achtung vor ihr, selbst bei Heiden und
Mohammedanern. Die beredte Schilderung des belesenen Verfassers
kann jedoch für die verschwommene Erklärung der Religion
nicht entschädigen.

Für die „philosophischen Voruntersuchungen" werden wir
auf das „System der Philosophie" verwiesen, wo sie nach der
Versicherung des Verfassers „nach dem Stand der jetzigen Wissenschaft

und in eigenartiger Weise" behandelt werden. Jene
Erklärung der Religion entspricht wohl auch dem jetzigen Stand
der Wissenschaft und der Eigenart des Verfassers?

Der genannten Erklärung ebenbürtig sind die Äufserungen
über falsche und wahre Religion, die uns wenigstens nicht in
voller Übereinstimmung mit der Lehre des Apostels im Römerbriefe

zu stehen scheinen, wornach die Menschheit weder unter
dem positiven noch unter dem Natur-Gesetze seine wahre
Bestimmung erreichen konnte. Selbst das „Gesetz", trotz seiner
innern Güte, brachte doch nur das corpus peccati zur
Offenbarung. Die heidnischen Religionen aber bewirkten durch die

Vermischung des Göttlichen und Kreatiirlichen — selbst eine
Frucht des Sittenverfalls — einen immer tieferen Fall von Sünde
zu Sünde.

Der Abschnitt: Christus der Gottmensch, enthält nur
Bekanntes, nichts Neues, es sei denn ein Calembour: „Ein Glaube
ohne Wunder ist ein wunder Glaube". Dafür entschüttet der
Verfasser seinem Citatenschatz eine Reihe von Zeugen: Tolstoi,
Riehl, Rieh. Wagner, „einer unserer idealsten Geister", Bismarck,
„der Denker von Friedrichsruhe".

25*



388 Der Reformkatholicismus.

Nicht genügend gewahrt ist der übernatürliche Ursprung
des Christentums durch die negative Bestimmung, dafs es nicht
Verstandesprodukt sei (S. 15): um so weniger, wenn der
Verstand, wie wir sehen werden, nur als „formales" Vermögen
gelten soll.

Der kurze Abschnitt über Bibelkritik bietet begreiflicherweise

nichts Erschöpfendes. Doch kann es der Verfasser nicht
unterlassen, uns zu versichern, das Resultat sei auf Grund des
gesamten vorliegenden Materials gewonnen (8. 16). Aus der Darstellung

selbst ist das nicht ersichtlich; die Versuche, Mythisches im
Alteü Testamente nachzuweisen (Steinthal, Goldziher), werden mit
keinem Worte erwähnt. Ohne jeden Beweis ist der Satz hingestellt:

„Die Sintflut war keine allgemeine Überschwemmung der
ganzen Erde" (S. 26). Ist das schon so ausgemacht?

Mehr überschwenglich als theologisch exakt ist die Bezeichnung

der Kirche als „integrierendes Moment in der Idee der
Menschheit" (S. 31). Die Kirche ist ein notwendiges Glied in
der thatsächlich von Gott gewollten übernatürlichen Ordnung.
Das Widerstreben des Protestantismus aber gegen objektiv-kirchliche

Gestaltung bildet nicht sein Wesen, sondern ein Attribut;
er ist in erster Linie Relativsupernaturalismus, in Wahrheit also
Naturalismus und weiterhin Subjektivismus und Idealismus,
woraus sich jenes Widerstreben als Folge ergibt. Wenn aber
Religion nach des Verfassers Ausführung nur in kirchlicher
Gestaltung auftritt, so widerspricht dies der „psychologischen"
Auffassung der Religion (S. 38) von Seiten des Verfassers selbst als
eines „Ringens nach Wclterkenntnis und Geisteserlösung". Das
nach der Analogie des Staates betonte „real-historische" Moment
der Kirche genügt nicht zu deren tieferen Erfassung, da es auch
sowohl einen nach objektiven Principien konstruierten Vernunftstaat

als auch eine solche religiöse Gemeinschaft geben könnte.
Nicht die „Doktrin", meint der Verfasser, sondern „die praktischen
Zwecke" seien das. Nächste, „das kirchlich-gemeinschaftliche Leben
sei das Wichtigste an der Kirche" (S. 34). Wir vermissen hier
die dogmatische Bestimmtheit. Grundlage der kirchlichen
Gemeinschaft ist der Glaube. Auch das Kind zählt zu den
Gläubigen und ist dies in Wahrheit durch die Taufe, die illuminatio,
das Sakrament des Glaubens, geworden.

Die für die Notwendigkeit der kirchlichen Gemeinschaft
aufgeführten Zeugnisse sind nicht durchweg zutreffend. Die Kirche
ist nicht eine beliebige, sondern ihrem Ursprung und Wesen
nach übernatürliche Gemeinschaft, mit göttlicher Autorität
ausgestattet.



Der Reformkatholicismus. 389

Der Verfasser tritt entschieden für die Unfehlbarkeit der
Kirche und des Papstes ein. Um so befremdender erscheint seine

spätere mafslose Bekämpfung der Scholastik, jener Wissenschaft,
die von der höchsten kirchlichen Autorität wiederholt nicht blofs

gegen ihre Angreifer in Schutz genommen, sondern positiv
empfohlen wurde. Schon der Anteil der Scholastik an der „dog-
meDgeschichtlichen Entwicklung", d. h. an der begrifflichen
Formulierung des Dogmas, ein Anteil, der durch den Begriff einer
Assistenz des hl. Geistes, verschieden von der Inspiration, nicht
ausgeschlossen, sondern gefordert wird, sollte eine derartige
Polemik verbieten.

Aufserdem sei bemerkt, dafs sich der Vorwurf des Jesuitismus
und Ultramontanismus vor allem gegen das Dogma der Unfehlbarkeit

des Papstes richtet. Weshalb da die Empfindlichkeit
des Verfassers gegen diesen Vorwurf?

Zuweitgehend ist die Behauptung, das allgemeine Konzil sei
nicht Träger der Unfehlbarkeit (S. 39). Im Begriff des
allgemeinen Konzils liegt es, in Einheit mit dem Papste zu stehen.
Ein Rumpfkonzil ist eben kein allgemeines Konzil.

Die Annahme eines auch nur teilweisen Antagonismus zwischen
Paulus und Jakobus (S. 43) ist mit der Würde des Gotteswortes
unvereinbar und ebenso unbegründet als die vermutete „kleine
Eifersucht" des Paulus, die zum Teil die Nichterwähnung Petri
in den Briefen jenes Apostels aus Rom erklären soll (S.42). Eine
ungebührliche Einschränkung des Wirkungskreises der kirchlichen
Lehrautorität aber ist es, wenn derselbe nur auf die „Hauptziel-

und Richtpunkte" beschränkt bleiben soll. Pflicht und Recht,
alles mit dem Dogma im vitalen Zusammenhang Stehende in
jenen Kreis zu ziehen, bedeutet keineswegs den Tod der Wissenschaft,

sondern sichert ihr den Fortgang durch Irrtum
ungehinderter Entwicklung. Die Notwendigkeit und Thatsächlichkeit
einer obersten, inappellablen und unfehlbaren Autorität in Sachen
des Glaubens und den mit dem Glauben zusammenhängenden
übersinnlichen Wahrheiten mögen aber gerade jene sich zu Ge-
müte führen, die sofort über Beeinträchtigung der Wissenschaft
klagen, wenn diese Autorität zur Beilegung ärgerlicher Streitigkeiten

und zur Vermeidung der Einwurzelung und Verbreitung
glaubensgefährlicher Ansichten eingreift.

Die folgenden Reflexionen des Verfassers über „Bildungs-
deficit", „Inferiorität", „Rückständigkeit" der Katholiken übergehen
"wir. Dieses Thema hat in Broschüren, Zeitschriften und
Tagesblättern eine so eingehende Erörterung gefunden, dafs uns jedes
weitere Wort darüber überflüssig scheint. Beschränken wir unsern



390 Der Reformkatliolicismus.

Blick auf Deutschland, so ist das angebliche Deficit, soweit ein
solches besteht, viel mehr auf Rechnung der schmählichen
Abhängigkeit von protestantischer „Wissenschaft", des Mangels an
katholischem Selbstbewufstsein zu setzen, dem wir vielfach auch

jetzt noch verfallen sind, als auf'Rechnung einer wirklichen Super-
iorität jeuer Wissenschaft. Wie man uns dafür lohnt, zeigt das

grelle Beispiel der Behandlung Günthers durch Schelling. Wie
viele sind von dieser Wissenschaft noch heutzutage geblendet
und betrachten mit offener Mifsgunst das, was sie verächtlich
„Repristination der Scholastik" nennen. Und doch handelt es
sich bei diesen Bestrebungen um Emancipation von einem den
wahren Fortschritt der Wissenschaft hemmenden Drucke. Wir
haben dabei zunächst allerdings aufser der Theologie die
philosophische Wissenschaft im Auge. Aber gerade diese ist
Fundament aller Wissenschaften, und liegt nicht sie durch die Schuld
des Protestantismus und des durch ihn eingeführten Subjektivismus

im argen? Infolge davon haben die herrlichsten Talente
ihre Kraft vergeudet, während die übrigen ihren Ameisenfleifs
auf die Kärrnerarbeit der Sammlung von Thatsachen verwendeten,
die nur durch das Wiedererstehen des systematischen Geistes,
der einen Aristoteles und Thomas leitete, zu einheitlicher,
wissenschaftlicher Gestaltung gelangen können. Wenn Döllinger den
Aufwand von Geisteskraft rühmt, der sich in der Entwicklung
der protestantischen Theologie kundgebe, und wenn Frohschamtner
meint, die Bedeutung des hl. Thomas als Exegeten geringschätzen
zu dürfen: so schwebt ihnen die historisch-philologische
Gelehrsamkeit vor Augen, in der die Neueren allerdings die Alten
übertreffen. Aber ich frage, ob jene Gelehrsamkeit für die Fülle
religiös-sittlicher Geistesschätze, die ein Augustin und Thomas,
die Väter und Scholastiker aus den Tiefen des göttlichen Wortes
schöpften, auch nur entfernt als Ersatz dienen könne? Indes
selbst in Beziehung auf Gelehrsamkeit können die protestantischen
Leistungen mit katholischen, — ich nenne nur die Mauriner —
mit Mühe in den Wettstreit treten, abgesehen davon, dafs die
ersteren durch zersetzende Kritik an positivem Werte in dem
Mafse verlieren, als die letzteren durch die regulierende Macht
einer unfehlbaren Autorität und ruhig fortschreitenden Tradition
an dauerndem, positivem Gehalte gewinnen. Aufserdem dürfen
wir nicht übersehen, dafs es bei eiuer Vergleichung auf den
Mafsstab ankommt, von dem es abhängt, ob die durch den
Protestantismus herbeigeführte Verweltlichung der Wissenschaft und
des Lebens als ein Fortschritt oder vielmehr als Rückschritt zu
betrachten sei. Endlich haben die Verfechter der Inferiorität



Der Reformkatholicismus. 391

vorzugsweise die weitaus überwiegende Teilnahme der
Protestanten an der Blüte der neueren deutschen „Nationallitteratur"
im Auge und meinen, die „Rückständigkeit" der Katholiken aus
ihrem römischen Katholiciamus, der Geistesschwung und nationale
Entwicklung gleichmäfsig verhindere, ableiten zu dürfen, treten
aber damit in entschiedenen Widerspruch mit den Thatsachen
der Geschichte. Diese nämlich zeigen einerseits, dafs die
katholischen Völker und das katholische Deutschland selbst zu hoher
Blüte einer nationalen Litteratur gelangten, während die neuere
deutsche Litteratur, die man auf Rechnung des Protestantismus
schreiben möchte, erst aus tiefstem, gerade durch die Reformation
verursachtem Verfall keineswegs infolge freier nationaler
Entwicklung nach zahlreichen verfehlten Versuchen, hingegeben an
die verschiedensten fremden Einflüsse, unter „Sturm und Drang"
zu einer Entwicklnngshöhe gelangte, welche die Spuren der
Geburtswehen nur zu deutlich an sich trägt und die innere Einheit
und geschlossene Harmonie der übrigen Litteraturen ersten Ranges

vermissen läfst.
Wenden wir uns zur „Reformbroschüre" zurück, so beruft

sich der Verfasser zur Entkräftung des Vorwurfs katholischer
Inferiorität nicht ganz mit Unrecht auf die Kultur der Renaissance,
die allerdings den Beweis liefert, dafs die katholische Kirche
der Aufnahme wahrer Bildungselemente nicht nur kein Hindernis

iu den Weg legt, sondern dieselbe direkt fördert. Gleichwohl

vermissen wir die notwendige Unterscheidung der in jener
Bewegung berechtigten und gesunden Elemente von solchen,
die auf Abwege führen konnten und thatsächlich führten. Ja
die Reformation selbst erscheint der tiefer eindringenden
Betrachtung als eine Frucht dieser letztern. Humanisten haben
ihr vorgearbeitet, sie begründet und gefördert.

Treffend, wenn auch keineswegs neu, ist, was über den
Fiducialglauben Luthers gesagt wird. Es darf jedoch, wenn
man auch in populärer Polemik und ad hominem gegen dieses
Lfrunddogma des religiösen Protestantismus sich ausspricht, nicht
übersehen werden, dafs die so manchem imponierende Kantsche
Ethik nur das ins Philosophische übersetzte Dogma des
Protestantismus ist. Denn was besagt der Luthersche Gedanke anderes
als eine Selbstlossprechung im Hinblick auf die in Christus
konkret und offenbar gewordene ideale Höhe der eigenen menschlichen

Natur eines Jeden? Nun ist es aber der Grundgedanke
der Kaatschen Ethik, dafs der menschliche Geist, sofern er sich
zum Bewufstsein seiner Würde als einer intelligiblen Ordnung
angehörig erhebt, einer ins Unendliche gehenden sittlichen Ver-



392 Der Reformkatholicismus.

vollkommnuDg fähig- sei. Ein Ausläufer dieser Auffassung ist
zweifellos jener von Müller gerühmte Geistbegriff, der daB Wesen
des Geistes in die Selbstverursachung setzt und eine sittliche
Selb9tvervollkommnung über das Grab hinaus anzunehmen
gestattet. Man wende nicht ein, dies sei Konsequenzmacherei..
Mehr als je bedürfen wir heutzutage der Konsequenz, die in die
Tiefe geht und die ideellen Zusammenhänge aufdeckt. Wenn
man im allgemeinen zugibt, dafs die neuere Philosophie das

subjektivistische Princip des Protestantismus adoptierte, so kann
es keinen Tadel verdienen, wenn man diesen Znsammenhang
auch in den einzelnen Problemen aufzuzeigen sucht.

Der Mangel einer infalliblen Autorität, einer feststehenden
Wahrheit war der Forschung auf den höheren Wissensgebieten
nicht günstig. Daher das von M. selbst hervorgehobene aus
„der Unsicherheit und Nichtbefriedigung" entspringende „treibende
unruhige Element" im Protestantismus (S. 61). Die endlosen
theologischen Streitigkeiten, denen keine anerkannte Autorität
Stillschweigen gebieten konnte, mufsten zur Abwendung von der
Theologie und zur fortschreitenden Verweltlichung der
Wissenschaften, auf dem Gebiete der Philosophie zu Naturalismus und
Materialismus führen. Die so gerühmte protestantische Theologie
aber geriet in sklavische Abhängigkeit von ephemeren Systemen
philosophischer Spekulation.

Diesem den Thatsachen entsprechenden Bilde nun stellt M.
nicht die im gesicherten Besitze der Wahrheit ruhende, vom
Triebstachel geistiger Unruhe freie religiöse Bildung gegenüber,
sondern das Zerrbild „dürren scholastischen Formelkrams,
moralischer Kasuistik und ewig wiedergekäuter (sie!) mittelalterlicher
Philosophie und Dogmatik"(S. 62 j. Wir werden sehen, mit welchem
Rechte M. in einer an die Gebildeten aller Konfessionen gerichteten
Broschüre eine solche unerhört mafslose Sprache führt, sobald
wir das soi-disant „System der Philosophie" prüfen, das er der
„wiedergekaüten mittelalterlichen Philosophie" entgegensetzt.

M. gibt die religiöse Einbufse zu, die der Protestantismus
erlitt; dafür aber soll dieser sich durch eine „Fülle neuer Ideen",
durch „Erschliefsung neuer Ideengänge" entschädigt haben (Ebd.).
Aus dem Gegner des Protestantismus wird nun auf einmal ein
Bewunderer der aus protestantischer Wurzel entsprof'sten
Wissenschaft, und der Apologet des Katholicismus wendet sich

gegen die eigenen Glaubensgenossen, denen er es zum Vorwurf
macht, dafs sie da9 „Neue" als „Beweis der Zerfahrenheit" im
protestantischen Lager hinstellen. „In diesem Stadium stehen
wir noch heute" (Ebd.).



Der Reformkatholicismus. 393

M. konstatiert den Gegensatz zwischen dem strengen Katho-
licismu8 nnd der Christentum- und kirchenfeindlichen modernen
Bildung und fragt: „Sollen wir stets wie Nachtwandler fremd
und voneinander unverstanden nebeneinander herwandeln, die
gleiche Luft atmen, dieselbe Sprache reden und doch geistig um
Siriusweiten auseinander liegen?" (S. 63). Ich frage dagegen:
Wo liegt die Schuld? Zwischen Christus und Belial gibt es keine
Versöhnung, kein Verständnis. Die Spaltung erstreckt sich bis
auf die Logik, auf die einfachsten Gesetze des Denkens. Wie
oft ist in wissenschaftlichen Kontroyersen hierüber schon geklagt
worden! Wenn aber M. den Vorwurf erhebt, man wisse auf
christlichem Felde vielfach nichts Besseres gegenüberzustellen
als die leidige Vogelstraufspolitik des Ignorierens und Verbietens,
und, wo Widerlegung versucht werde, geschehe es vielfach in
elender ganz ungenügender Weise, ja gar noch unter Verdrehung,
unredlicher Entstellung der feindlichen Lehren und Gesinnungen"
(S. 64): so liegt insbesondere in den letzten Worten eine
Anklage, die um so befremdlicher ist, als sie auch nicht von dem
leisesten Versuche einer Beweisführung begleitet wird.

Sollen die Katholiken, um den Abgrund, der sich infolge
des Auslebens eines falschen Principe immer mehr erweiterte,
dieses Princip nunmehr selbst unter dem gleisnerischen Scheine
eines „vollkommeneren Gottes-und Geistesbegriffs adoptieren? Denn
hierin hauptsächlich soll der gepriesene „Fortschritt", der, wie
M. versichert, den Kern des Katholicismus selbst bilde, gelegen
sein. Fortschritt der Kern des Katholicismus! Ja, fortschreitendes

Hineinwachsen in Christus, Fortschritt in Glaube, Hoffnung
und Liebe.

AI. meint das wohl anders, denn, man höre und staune!
Haupthindernis des Fortschritts, „Hauptbollwerk der Bückstän-
digkeit", wie M. sich ausdrückt, ist die Scholastik (S. 64). Also

die Scholastik ist der Friedensstörer, das die Verständigung
mit der modernen Bildung verhindernde Karnikel! Wer zweifelt
daran? Wenn wir dieses Bollwerk, die kirchliche Wissenschaft,

d. h. die von der Kirche approbierte Theologie und
Philosophie preisgeben, dann wird die Verständigung erfolgen,
denn dann — finden wir uns ja schon mitten im Lager der
Gegner.

Den Dank der Gebildeten aller Bekenntnisse verdient sich
AL zweifellos durch die über Scholastik und Scholastiker
gegebenen Aufschlüsse (S. 65). Sie erfahren da, dafs die Scholastiker
S chu Hehrer waren, welche im Mittelalter die Bildung des
Klerus leiteten (Ebd.). Ihre Methode ist „die Form der



394 Der Reformkatholicismus.

Disputationsthesen und Kontroversen ohne systematische
Verknüpfung". „Ihr Geistesmaterial war ein äufserst diirttiges."
Darauf folgt eine weitere aus Prantl, dem grimmigen Hasser
der Scholastik, geschöpfte Charakteristik. Und derartiges wagt
man nach den neueren Arbeiten über Scholastik, nach den
autoritativen Aussprüchen der Kirche uns zu bieten! Weifs denn M.
nichts von einer gewissen Summa Theologien, die auch von
Gegnern als ein Meisterstück systematischen Aufbaus bewundert
wird? Meint er vielleicht, sein „System der Philosophie" könne
damit konkurieren? Wir werden ja sehen, mit welchem Rechte
sich diese neueste „Philosophie" ein System nennt. M. meint,
das scholastische System als Ganzes — also doch ein System! —
sei veraltet, es lasse sich auch nicht ausflicken und etwa nur
nach der naturwissenschaftlichen Seite durch die neueren
Forschungen ergänzen. Und warum? Weil die metaphysischen und
psychologischen Teile durch den neueren Geistes- und Gottesbegriff

überholt sind (8. 66). Durch den neueren Gottesbegriff!
Man sage uns doch, durch welchen? Den des Descartes? Den
des Spinoza? Oder den Hegels? Oder den Schells, dessen
Begriff der Selbstverursachung doch, wie wir sehen werden, M.
selbst problematisch findet.1 Dann den Geistesbegriff! den die
neuere Philosophie teils idealistisch verflüchtigt, teils materalistisch
zu einer Funktion des Stoffes herabsetzt. M. scheint auf Leser
zu rechnen, denen die Geschichte der neueren Philosophie eine
terra incognita ist. Nun bleibt noch der erkenntnistheoretische
Fortschritt durch Descartes und Kant als letzter Anker, an den
sich der Gegner der Scholastik klammert, als wüfste er nicht,
dafs gerade die moderne Erkenntnistheorie die fruchtbarste Quelle
der modernen Irrtümer ist. Der einzige Fortschritt, den die
Neueren in Bezug auf die Sinnenerkenntnis gemacht haben, liegt
auf dem Gebiete der Physiologie. Von speciell psych ologische n

Errungenschaften ist selbst in dem ausführlichen Abschnitte, den
M. in seinem „System" der Psychologie widmet, mit der Lupe
nichts zu entdecken. Für die zweifelhaften Erfolge der
„experimentellen" Psychologie aber bürgt uns das eigene Zeugnis des
Dr. Müller (System S. 137).

M. ist mit seinem Urteil über die Scholastik rasch im reinen;
wie wir sahen, beruft er sich auf Prantl und fügt das köstliche
Geständnis hinzu : „uns interessiert diese FVage hier nicht" (S. 66).
Uns dagegen interessiert sie sehr. Für uns ist die Sache mit

1 Den Reweis dafür, dafs die neuere Philosophie mit dem Schopfungsbegriff

auch die Reinheit des christlichen Gottesbegriffs preisgab, findet
man in unserer Schrift: „Der Gottesbegriff u. s. w." Paderborn 1893.



Der Ileformkatholicismus. 395

dem Hinweis auf die mangelhafte philologische und historische
Bildung der Scholastik nicht abgethan. Für uns kommt noch
aufser Geschichte und Philologie für die Theologie auch die

Metaphysik sowie der Umstand, dafs die Theologie auf
übernatürlich gegebenen Principien beruht, in Betracht. Wir
sind deshalb keineswegs gewillt, die Behauptung des Dr. M. zu
unterschreiben, der „vollkommenere Welt-, Geistes- und Gottes-

begriff wirke in der Art einer durchgreifenden Durchsäuerung
des gesamten Lehrbaues" (8. 67). Wozu diese Versuche, vom
modernen Standpunkt die Theologie zu „durchsäuern", führen,
haben wir bereits an den Beispielen Hermes', Günthers, Baaders
und Kuhns zur Genüge erfahren. Weit entfernt aber, dafs der
Geistesbau der mittelalterlichen Welt als ein „Kolofs mit
thönernen Fiifsen" sich erweist, wie M. in seiner gewohnten
mafslosen Weise sich ausdrückt, wird er mehr und mehr den
luftigen Systemen der modernen Welt gegenüber als ein in
seinen Fundameuten, wie in seinen wesentlichen Teilen durchaus
solider Bau erkannt werden, unter dessen schützendes Dach die
Menschheit aufs neue sich flüchten wird, nachdem sie die bitteren
Früchte einer gottentfremdeten Wissenschaft und Bildung
vollständig durchgekostet haben wird.

M. legt an die Theologie der Scholastik einen gänzlich
verfehlten Mafsstab an. Diese Theologie ist durch die
Offenbarung, wie sie in Schrift und Väterlehre vorliegt, bestimmt.
Die Philosophie ist das Werkzeug ihrer wissenschaftlichen
Entfaltung; Philologie und Geschichte aber kommen erst in dritter
Linie als accidentelle Momente in Betracht. Wir unterschätzen
nicht den Wert der philologischen Behandlung der Offenbarungs-
urkunden, behaupten aber, dafs sie für den wesentlichen,
religiösen oder, wenn man will, ideelleu Inhalt derselben nicht von
entscheidender Bedeutung ist. Was aber die Geschichte betrifft,
so hat man der Döllingerschen Uberschätzung gegenüber mit
Recht betont, dafs das Dogma zwar eine Geschichte hat, nicht
aber Geschichte ist. Nur unter der Voraussetzung wäre die
Müllersche „Durchsäuerung" berechtigt, wenn man entweder
mit Günther die „ideelle" Offenbarung überhaupt leugnen und

nur eine faktische, durch die Thätigkeit der Vernunft in ideelle
erst umzusetzende Offenbarung behaupten oder mit Kuhn zwar
eiue ideelle Offenbarung annehmen wollte, diese aber auf eine

„Befruchtung" der natürlichen Ideenkeime beschränken würde.
In dieser letzteren Auffassung wäre die Offenbarung nicht in
„fertigen" Erkenntnissen gegeben, sondern es fiele der Vernunft



Der Reformkatholicismus.

die Aufgabe zu, die Lichtblicke einer genialen Intuition in

Vorstellungen und Begriffe zu fassen.1
Nun ist keine dieser Theorieen haltbar. Vielmehr liegt die

Offenbarung in der That in „fertigen" Erkenntnissen, d. h. als
eine Summe von Wahrheiten vor, die dem geschichtlichen Flusse
in keiner Weise unterliegen. Und diese Wahrheiten bilden die
Principien, von welchen die theologische Wissenschaft ausgehen
mufs, Principien, die zugleich als Mafsstab für die in der Theologie

anzuwendende Philosophie dienen. Dies ist der Standpunkt
der Scholastik, den man nicht verlassen kann, ohne zugleich den
Standpunkt der katholischen Kirche selbst preiszugeben.

Wenn M. es für angezeigt hält, den Gebildeten aller
Bekenntnisse mitzuteilen, dafs die Scholastiker systemlose und
beschränkte „Schullehrer" waren, so wäre es gewifs auch für
diese Gebildeten aller Bekenntnisse von Interesse gewesen, zu
erfahren, dafs unter diese Schullohrer auch ein gewisser Thomas
von Aquin zählt, der von nicht wenigen und nicht ganz
unbedeutenden Leuten für den gröfsten Theologen der katholischen
Kirche gehalten wird, dessen Theologie von einer stattlichen
Reihe von Päpsten mit dem gröfsten Nachdruck empfohlen wurde,
dessen Lehre die Väter des Konzils von Trient mit dem
lebhaftesten Beifall begrüfsten, dessen Philosophie von dem
gegenwärtigen Papste auf jede Art und Weise gefördert wird, ja von
dem — zum Entsetzen des Dr. M. sei es gesagt — hohe
Autoritäten erklärten, dafs, wer von seiner Lehre abweiche, der
Häresie verdächtig erscheine. Barthélemy-St.-Hilaire glaubt einem
Aristoteles nur mit „Ehrfurcht" widersprechen zu dürfen (Über
Metaphysik. S. 43. Berlin 1880). Sollte Dr. M. in den
angeführten Umständen nicht einen Beweggrund erkennen, von der
Scholastik und ihrem Fürsten, wenn nicht mit Ehrfurcht, doch
mit einiger Rücksicht zu reden?

Vielleicht wäre es auch im Interesse der Gebildeten aller
Bekenntnisse gelegen gewesen, ihnen zu sagen, dafs Thomas
noch bis ins siebenzehnte Jahrhundert hinein als der gröfste
Metaphysiker galt, und dafs seine Metaphysik in katholischen
und protestantischen Schulen die Grundlage des philosophischen
Unterrichts bildete, ferner, dafs Bacon, Descartes, Spinoza, Leibnitz
von dem scholastischen Erbe zehrten, dafs noch Wolff mit Mosheim
darüber stritt, wer der gröfsere Philosoph sei, Thomas oder
Leibnitz, und dafs Wolff selbst, obgleich er sich für Leibnitz

1 Hieraus ergibt sieb, wie falsch das von M. gebrauchte Bild von
den zwei Augen der Theologie, dem spekulativen und geschichtlichen, ist.



Der Reformkatholicismus. 397

entschied, dennoch erklärte, binnen tausend Jahren sei kein
gröfserer Philosoph als Thomas aufgestanden (Riegler, Moral. I.
S. 100), endlich, dafs die Moral des englischen Lehrers trotz
des immer tieferen Abgleitens der Philosophie auf der Bahn des

Irrtums noch ins achtzehnte Jahrhundert hinein einen „Strahl
seines Ruhmes" warf (Jourdain, Die Philos, des hl. Thomas.
7. Kap. Die Quellen), bis mit Kant der Faden der Tradition
völlig rifs, und Unwissenheit mit Vorurteil wetteifernd an die
Stelle der Bewunderung blinde Verachtung setzte.

Wie in der Beurteilung der Scholastik, so ist M. in der
Schätzung sowohl der Theologie Luthers als auch der neueren
Richtungen auf katholischem Gebiet nicht glücklich. Das
„übernatürliche" Princip Luthers soll alles bei ihm absorbiert
haben; Melanchthon heilst ein steifer Aristoteliker. Thatsächlich
ist das Princip Luthers ein naturalistisches, das allerdings erst
durch die Stadien einer „steifen" Orthodoxie und eines einseitigen
Pietismus hindurchging, bis sich seine vollen Konsequenzen
entfalteten. Melanchthons Aristotelismus aber bewahrte die
schwärmerische Gefühlsrichtung Luthers vor völliger Auflösung in
schrankenloses Sektentum. Rieht undeutlich scheint M. die
herrschende Zerklüftung der Fernhaltung der katholischen Theologen

von der neueren Ideenbewegung schuld geben zu wollen
(S. 70 f.), obgleich er selbst konstatiert — allerdings in den
mildesten Ausdrücken —, dafs diejenigen, die in die „Bewegung"
sich hineinwagten, die einen, zu kühn, der Censur verfielen,
andere nahe daran streiften, wieder andere deu Schellingschen
Einflufs zu deutlich verspüren lassen. Dabei geht es nicht ab
ohne einen leisen Wink für die kirchliche Autorität, ein schonenderes

Vorgehen (gegen Rosmini, Gioberti) wäre vielleicht doch
in der Form am Platz gewesen (S. 71). Wohin ein schonendes
Verfahren führt, das haben bekanntlich die Rosminianer durch
ihr ärgerliches Auftreten bewiesen, durch das sie eine entschiedene
Verwerfung der Irrtümer Rosminis, die in der posthumen
„Theosophie" in ihrer wahren Gestalt zu Tage traten, geradezu
provozierten.

Als tadellos zählt M. auf: Möhler, Alzog u. s. w. Wir
wollen mit ihm hierüber nicht rechten. Jene Männer aber, die
den strengen Anschlufs an die theologische Tradition mit den
Hilfsmitteln der neueren Wissenschaften verbinden, wie Kleutgen,
Scheeben, Schäzler u. s. w. werden mit keiner Silbe erwähnt.
Die Aufgabe des kirchlichen Lehramts weifs M. keineswegs zu
würdigen; wie es scheint, soll es den Irrtum sich selbst
korrigieren, in der That also ihn fortwucheru lassen. Denn die



398 Der Reformkatholicismus.

Erfahrung zeigt, dafs Irrtümer zwar nicht von Bestand sind,
dafs sie aber wie die Sünde fortzeugend neue Irrtümer gebären.
Nun folgen Anklagen, die ebenso schroff als unbegründet sind,
und die zum Teile weder Erwähnung noch Antwort verdienen.
„Jetzt" gelte es als „höchstes", ein überzeugungstreuer Thomist
und möglichst unselbständiger Denker zu sein (S. 12). Sage
uns doch Dr. M., wo das der Fall ist? In Deutschland, wo
noch die gröfsten Vorurteile und Unkunde in Bezug auf den
Thomisraus herrschen, gewifs nicht! Und wie beweist M., dafs
überzeugungstreue Thornisten möglichst unselbständige Denker
sind? Was mich betrifft, so kann ich dem Dr. M. versichern,
dafs man nur auf dem Wüge selbständigen Denkens zum
überzeugungstreuen Thomi8ten wird. Wer im Banne moderner,
schöngeistiger und pseudophilosophischer Litteratur steht, der
wird das sicher nicht. Es verlangt schon ernste Denkarbeit, in
den strengen Gedankenbau — das Werk eines Jahrtausends
menschlichen Denkens — des thomistischen Systems sich
hineinzuleben. Viel leichter ist es, mit den Moderneu zu irrlichtelieren
und zu phantasieren. Überdies frage ich, wo denn der Denker
ist, der sich absoluter Selbständigkeit rühmen darf, der sich
nicht an irgend ein System, eine Gedankenrichtung, einen Autor,
entweder — wie ja M. selbst — an Descartes, oder an Schelling,
oder an Hegel, ja sei es sogar an Jean Paul anschlösse? Oder
glaubt etwa M. deshalb schon ein selbständiger Denker zu sein,
weil er — nach eigenem Geständnis in diesem Punkte ganz
allein stehend —, um den ihm unverständlichen scholastischen
Begriff der realen Möglichkeit mit Stumpf und Stiel

auszurotten, der Ansicht huldigt, der gesamte Gedächtnisinhalt sei

jederzeit aktuell bewufst, werde aber nicht jederzeit aktuel 1

bemerkt? Ihm mag diese „Idee" höchst originell erscheinen,
andere werden darin nichts weiter als einen absurden Einfall finden.
Kein „überzeugungstreuer" Thomist wird eine des Beweises
bedürftige Behauptung aufstellen, ohne ihre Begründung zu
versuchen, während sein Gegner sich berechtigt glaubt, seine —
übrigens durchaus nicht originelle — Bewufstseinstheorie, der-
zufolge Bewufstsein die wesentliche Form der psychischen
Erscheinungen ist, so einfach, ohne jeden Beweis, ohne tieferes
Eingehen hinzustellen und zur Grundlage seines „Systems" zu
machen.

Ob es den Intentionen des Dr. AI. Schmid entspricht, wenn
M. Aufserungen aus einer Jugendschrift (Wissensch. Richtungen
u. s. w.) ausgräbt, die einen leisen Tadel der römischen Censoren
enthalten, bezweifeln wir. „Die Entscheidung werde beeinüufst



Der Reformkatholicismus. 30 y

durch die scholastische Bildung der Censoren." Über den
Vorwurf, dafs für ihre Entscheidungen ein anderer Mafsstab als das

Dogma mafsgebend sei, dürften die römischen Censoren erhaben
sein. Gleichwohl dürfte der Umstand, dafs die kirchliche
Autorität sich scholastisch gebildeter Organe bedient, diejenigen,
die solche Vorwürfe erheben, zu reiflichem Nachdenken und
ernster Selbsteinkehr auffordern, so dafs sie sich die Frage
vorlegen, ob denn das Dogma zu den verschiedenen philosophischen
Standpunkten sich so indifferent verhalte, wie sie glauben
möchten? Sollte nicht die Begünstigung der scholastischen Theologie

durch die kirchliche Autorität einen tieferen Grund im
Dogma selbst haben?

Die von M. angerufenen Gewährsmänner — A. Schmid,
Döllinger, Deutinger — können wir alB unbefangene Zeugen
nicht anerkennen. Der erstere scheint sich bei all seinem guten
Willen den Einflüssen der Baaderschen Theosophie nicht völlig
entwinden zu können. Dem berühmten Historiker aber fehlte
es auch in seiner „guten Zeit" (S. 73) zu sehr an der spekulativen

Tiefe, um sein Urteil in dogmatischen Dingen als gewichtig
erscheinen zu lassen. Deutinger endlich, ein Mann von Geschmack
und ästhetischem Urteil, steckte zu tief in dem Wahne, mit seiner
Willensphilosophie einen höheren Standpunkt über die Scholastik
hinaus zu vertreten, um als ein vorurteilsfreier Zeugegelten zu können.

Die Gegner der Scholastik nehmen den Mund voll von der
Pflicht, die bewährten Elemente der modernen Wissenschaft und
Bildung anzuerkennen und zu verwerten, als ob es sich um diese
selbstverständliche Forderung, nicht aber um die Frage handelte,
welches denn diese haltbaren und zu verwertenden modernen
Errungenschaften seien. Diese beständige Verkennuug des
Fragepunktes mufs entschieden gerügt werden. Die einen wollen in
der Gottesidee des Descartes, andere in der Böhme-Baaderschen
Theosophie, wieder andere in der Kantsehen Erkenntnistheorie,
im Jakobischen Vernunftglauben solche Elemente finden, die zur
Befruchtung der katholischen Theologie dienen sollen. Wenn
man nun den Beweis der Unvereinbarkeit dieser „Elemente"
mit dem Dogma der Kirche antritt, so wissen sie dagegen nichts
anderes vorzubringen als die Klage über Rückschritt, über
Zurückschraubung der Wissenschaft auf den Standpunkt des

Mittelalters, falls sie es nicht vorziehen, den scholastischen Gegner
der öffentlichen Meinung als einen Verketzerer und Denunzianten
— zu denunzieren, womit dieser endgültig widerlegt, der
Vertreter der modernen Wissenschaft aber überdies in der Glorie
des Martertums strahlend erscheint.



Der Reformkatholiciamus.

Noch gestatte uns Dr. M. die Frage, ob er sich selbst zu
den von ihm citierten Worten Deutingers bekenne, „all unser
Wissen und Glauben müsse zuerst wankend geworden sein, damit
wir die volle Untrüglichkeit und Wahrheit der göttlichen
Offenbarung erkennen" (S. 76)? Sollte damit nur ein methodischer
Zweifel gemeint sein? Der Tenor des Satzes spricht für eine
solche mildere Deutung nicht. Indes auch ein über alles Glauben
und Wissen ausgedehnter methodischer Zweifel ist, wie wir hei

Besprechung der M.schen Philosophie sehen werden, für Wissenschaft

und Glauben verderblich.
M. hat mit seinen Gewährsmännern entschieden Unglück.

Wenn er sich auf Malebranche beruft, bo ist die „Christlichkeit"
dieses gegen den Heiden Aristoteles eifernden Metaphysikers
längst durchschaut. Der Piatonismus Augustins, der, wie der
hl. Thomas richtig bemerkt, mehr im Ausdruck als im Gedanken
liegt (2. 2. qu. 23. a. 2. ad 1), dient dem System des
Malebranche als Schleier, der seine Gott und Welt, Ubernatürliches
und Natürliches vermischenden Irrtümer schlecht verhüllt. Wenn
seine Gnadenlehre der kirchlichen Censur verfiel, so wird man
doch nicht behaupten wollen, die Kirche habe in Malebranche
Augustin, d. h. in diesem Punkte — der Gnadenlehre — sich
selbst verurteilt. Das auf S. 78 angeführte Wort Augustins
kann die Anhänger der Scholastik um so weniger treffen, als

gerade sie die Grenzen des dem Glauben und der Theologie
Angehörigen am genauesten zu ziehen bestrebt sind. Auf die
Wahrheit dieser unserer Behauptung wirft folgende Aufserung
M.s ein grelles Schlaglicht. „Eine tiefere Gotteserkenntnis —
so lesen wir S. 78 — als sie der Scholastik an der Hand der
Aristotelischen Metaphysik möglich war, ist unstreitig bei

Descartes, Malebranche, Leibnitz zu finden." Was bei diesen
Denkern „unstreitig" zu finden ist, das ist die Annahme einer
angeblich der Vernunft angehörigen intuitiven Gotteserkenntnis,
einer Wesenserkenntnis Gottes durch die Vernunft, d. h. eine

Lehre, die dem Dogma widerspricht, demzufolge Gottes geheimnisvolles

Wesen nur durch übernatürliche Offenbarung erkannt
werden kann, und die konsequent — im Grunde schon bei diesen
Denkern selbst, noch offenkundiger aber in den späteren
Entwicklungsphasen der modernen Philosophie — zur Verwechslung
des Gottesbegriffs mit dem allgemeinen Vernunftbegriff (der „Idee"
des Seins), d. h. zum Pantheismus führte. Die Scholastik

dagegen unterschied genau, was der Vernunft angehört und was
der Offenbarung zu verdanken ist, und blieb dadurch vor jener
verderblichen Vermischung des Göttlichen und Kreatürlichen,



Der Reformkatholicismus. 401

des Übernatürlichen und Natürlichen bewahrt. Im Gebiete des

Natürlichen aber — Herrn M. sei das gesagt — ist der
griechische Philosoph kein schlechter Führer!

M. scheint geneigt, was Descartes in dem „herrlichen" Briefe
au die Königin Christine von Schweden über die Liebe Gottes
schreibt, den scholastischen Definitionen und Deduktionen
vorzuziehen. Er übersieht, dafs diese die begriffliche Fassung der
Offenbarungslehre sind, das Werk von Männern, die analytischen
Scharfsinn mit der mystischen Tiefe der Kontemplation verbanden.
Und mit diesen soll ein vorwiegend schöngeistig gebildeter Weltmann

vom Schlage des Descartes im Verständnis der Gottesliebe

konkurrieren können?
Nach dem Gesagten bedarf es keiner weiteren Erörterung

darüber, wie es mit dem „weit solideren Fundament, als es die
ganze Scholastik geben konnte", bestellt ist, da9 „Descartes den
Gottesbeweisen gegeben, indem er au die Natur des Geistes
anknüpfte, nämlich an die angeboruen noetischen, ethischen und
religiösen Ideenkeime" (S. 78). Wir schweigen davon, dafs
„Ideenkeime" im M.sehen „Systeme", das nur aktuelle, bewufste
Vorstellungen kennt, keinen Siun haben. Es genügt, dafs diese
Ideenkeime einerseits ohne jede Nötigung angenommen werden,
andererseits aber, wie gezeigt wurde, die Keime des Pantheismus
in sich tragen, Keime, die in der neueren Philosophie zur vollen
Entwicklung gelangt sind.

Speciell soll der angeblich „dürftige" Gottesbeweis des
hl. Thomas deshalb einen Rückschritt bedeuten, weil er die
Zeitlichkeit der Welt für nicht beweisbar hält (S. 7fl). Mag
man über diese Frage selbst denken, wie man will, so liegt,
wie uns wenigstens dünkt, in ihrer Behandlung durch den heil.
Thomas geradezu ein methodischer Fortschritt, sofern er den
Gottesbeweis unabhängig von einer Frage machte, deren
Beantwortung mindestens schwierig und dunkel und in jedem Falle
kontrovers ist.

Dafs die Distinktionen von Potenz und Akt, Zeit und
Ursache, Bewegung und Ruhe unhaltbar seien, behauptet M. ohne
jeden Beweis und zeigt damit nur, dafs aufser der Ontologie
auch Distinktionen zu seiner schwachen Seite gehören.

„Vom sittlichen Gottesbeweis — lesen wir weiterhin — ist
in der Scholastik keine Spur" (S. 79). Diese kühne Behauptung
beweist wieder nur die Ünkenntnis der Scholastik und die
moderne Befangenheit des Dr. M. Eines besonderen sittlichen
Argumentes mochte ein Kant bedürfen. Für die Scholastik
bestand ein solches Bedürfnis nicht. Denn mit dem Beweise

Jahrbuch für Philosophie etc. XIII. 26



402 Der Reformbatholicismus.

einer höchsten Ursache der physischen und metaphysischen
Ordnung1 war für sie auch die höchste Ursache der sittlichen
erwiesen,. Gott, der erste, unbewegte Beweger, ist dies ebeD
auch in der moralischen Ordnung. In Kürze sei auch an den
scholastischen Satz erinnert, dafs theoretische Wahrheit zur
praktischen werde per extensionem.

Die Behauptung, das Böse sei nach der Lehre des hl. Thomas
reine Negation, wird durch Hunderte von Texten widerlegt.
Wir halten es daher für überflüssig, nachzuweisen, dafs nach
dem englischen Lehrer das Böse zum Guten im privativen,
die Sünde aber und das Laster zum Guten und der Tugend im
konträren Gegensatze stehe.

Für den scholastischen Begriff der pot. obedientialis fehlt
M. jegliches Verständnis. Derselbe führt sich auf Augustin zurück
und bildet die notwendige Voraussetzung für die Anerkennung
einer wahrhaft übernatürlichen Ordnung.

Nach Thomas fälle der Mensch, wenn er nicht gehalten
werde, als ob der Körper (meint M.) falle ohne positive Kraft!
Das letztere wufste auch der hl. Thomas sehr wohl; denn nach
seiner Auffassung beruht der Fall des Körpers auf einer
natürlichen Neigung zum Mittelpunkt. Das moralische Fallen aber,
die Bünde, ist nicht nur Abwendung von Gott, sondern zugleich
Zuwendung zum Geschöpfe. Nur bedarf es dazu nicht positiver
göttlicher Mitwirkung; denn zur Bünde als solcher genügt sich
das Geschöpf, wie die Zurückziehung der göttlichen Erhaltungs-
thätigkeit genügt, das Geschöpf in sein ursprüngliches Nichts
zurückfallen zu lassen.

Die praedeterminatio physica sei eben doch praedestinatio
(8. 79). Wer zweifelt daran? Gewifs lehren die Thomisten
eine praedestinatio, freilich nicht zur Verdammung, wohl aber
ad gratiam et gloriam der Auserwählten. Aber diese praedestinatio

schliefst die Forderung selbstthätiger, freier Mitwirkung
in sich ein. In diesem Sinne — abgesehen von der
wissenschaftlichen Formel, die überhaupt nicht auf die Kanzel gehört,
darf man — trotz Schell S. 83 — zweifellos den Thomismus
predigen, d. h. als Lehre der Kirche verkünden, dafs niemand
zu den Auserwählten gehöre, der nicht selbstthätig dem Rufe
der Gnade Folge leistet. Die göttliche Vorausbewegung ist eben

Bewegung zu freier Selbstbestimmung.
Dafs die Sicherheit, womit das von Gott Erkannte eintreffen

mufs, keine reale Notwendigkeit sei, braucht man den Thomisten
nicht in Erinnerung zu rufen, ebensowenig als jene Erklärung
des Vorherwissens, der zufolge es ewiges, über zeitliche



Der Reformkatholicismus. 403

Bestimmungen des Vor und Nach erhabenes Wissen ist. Wenn
nun aber M. mit Kuhn und Schell das göttliche Vorherwissen
auf einen Begriff der Freiheit begründen will, der die libertas
indifferentiae ausschliefst (S. 80), so trifft ihn selbst der gegen
die Thomisten mit Ungrund erhobene Vorwurf der Gefahrdung
der Freiheit. Denn diese verlangt zweifellos die Indifferenz des

Objektes ihrer Wahl im Vergleich zu dem notwendig gewollten
höchsten Zwecke, wenn auch diese Indifferenz nicht eine solche
des Gleichgewichtes (indiff. aequilibrii) zu sein braucht. Keine
Wahlfreiheit ohne Indifferenz und Kontmgenz, wie denn die
Freiheit Gottes selbst in Anbetracht der Schöpfung ohne die
Kontingenz des Geschaffenen nicht bestehen könnte. Eine
unerhört mafslose Kritik aber ist es, wenn M. in diesem Zusammen
hang — also wohl den Thomisten gègeniiber — von einer
„brutalen Notwendigkeit" spricht. Mit mehr Recht würde, wie
gesagt, dieser Vorwurf gegen eine Theorie sich kehren, welche
das göttliche Vorherwissen aus „Gesetzen der Willensentscheidung"
zu erklären sucht. Denn macht diese Theorie Ernst, so zerstört
sie die Freiheit; bleibt sie auf halbem Wege stehen, so bringt
sie es nur zu einer konjekturalen Erkenntnis.

Ein Mangel der bisherigen Dogmatiken soll darin liegen,
dafs der Tod gewissermafsen als ein Zauberer erschien, der in
der Seele eine vollständige und dazu ganz mechanische
Umwandlung hervorbrachte (S. 81). Diesem Mangel helfe Schelle
„prachtvolle" Durchführung des soteriologischen Gedankens für
die Todesstunde ab. „Der Tod mache dem Zustand der
Selbsttäuschung ein Ende eine Ausreife des Willens vollziehe
sich u. s. w." Ich frage: im Tode selbst oder im Jenseits?
Wenn erst im Jenseits, dann ist die hohe, furchtbare sittliche
Bedeutung des Lebens preisgegeben, und man begibt sich auf
die der ausdrücklichen Mahnung Christi widersprechende
abschüssige Bahn der Kaatschen Moral einer ins Unbestimmte
gehenden Möglichkeit sittlicher Vervollkommnung.

Als zwei „Perlen" der Schellacken Dogmatik gelten dem
Dr. M. die Angelologie und die Ausführungen über die beiden
Naturen in Christus. Diese Perlen dürften sich bei näherer
Prüfung als unecht erweisen. In der ersteren Beziehung hat
Schell den Begriff des reinen Geistes, sozusagen ein Reingewinn
in der fortschreitenden Entwicklung der Theologie, aufgegeben,
in der letzteren aber dem Rationalismus durch die Annahme
einer inneren wesenhaften „Entwicklung" im geheimnisvollen
gottmenschlichen Leben ein bedenkliches Zugeständnis gemacht.

Obgleich nun diese und die übrigen Errungenschaften Schelle
2«*



404 Der Reformkatholicismus.

innig mit seinem Gottesbegriffe zusammenhängen und die
Konsequenzen desselben sind, so hält M. gleichwohl die Idee von
der „Selbstverursachung" Gottes fur zu gewagt: ein Bedenken,
das sehr gerechtfertigt, aber nicht geeignet ist, die Fähigkeit
des Autors, ein System im Zusammenhang zu erfassen, in
günstiges Licht zu stellen. Jene gewagte Idee widerspricht nicht
aliein dem Sprachgebrauch, sondern ist an sich absurd und
verderblich in ihren Konsequenzen. Aus ihr fliefst die Überschätzung
des Werdens, der Entwicklung, des Strebens u. s. w., die in
Schells Theorieen sowie in seinen praktischen Vorschlägen eine
so grofse Bolle spielen. Von „Fortschritt" kann da — mag das
Wort noch so laut und oft verkündet werden — keine Rede
sein; es ist uichts weiter als ein der modernen Philosophie
abgeborgter spekulativer Anthropomorphismus. M. nennt das eine
Wiederankniipfung an alte Ideen (Gregor von Nyssa), die „von
der Scholastik schmählich überwuchert wurden", und gibt damit
zugleich einen Beweis von der Art und Weise, wie diese Beform-
theologen das „historische" Princip, das sie stets im Munde führen,
verstehen. Die Scholastik soll einfach gestrichen werden, wie
von gewissen Kulturhistorikern das katholische Mittelalter
gestrichen wird.

Kühn lautet der Spruch S. 84: „Übrigens waren die frömmsten

Geister auch die kühnsten Denker." Armer Augustin,
armer Thomas, die ihr es an Kühnheit des Denkens mit einem
Spinoza, Kant und Hegel nicht aufnehmen könnet! Selbst der
Heiligenschein ist in Gefahr, von eurem Haupte gerissen zu
werden. Und wie denkt die Kirche selbst über das Verhältnis
von Frömmigkeit und Kühnheit des Denkens? Sie spricht
grundsätzlich niemanden heilig, dessen Denken nicht von jedem
Verdachte der Heterodoxie frei ist. Zu den ebendaselbst citierten
Worten Senglers (eines Theosophen und Anhängers Baaders)
möchte man ausrufen: Grofser Spinoza, grofser Hegel! die ihr
es wagtet, die gesunde Vernunft zu verleugnen, was kleinere
Geister nicht fertig brachten, da sie in endlichen Bestimmungen
„nisten" und sich nicht zu dem Gedanken erschwingen, dafs

2X2 5 und Sein Nichts ist.
Über den Abschnitt von den Universitäten, wo sogar —

man staune! — die Scholastik ein Ubergewicht besitzen soll,
trotzdem aber noch Gelehrte ersten Banges vorhanden seien, wo
die Elite der Geistesbildung sich konzentriert (S. 84), ist es

besser, stillschweigend hinwegzugehen. Über Vor- und Nachteile
des Universilätsstudiums mögen andere sich aussprechen. Die
Wissenschaft wird durch solche Erörterungen wenigstens nicht



Der Reformkatholicismus. 405

direkt gefördert. Indes möchten wir fragen, ob denn Dr. M.
nicht weifs, dafs wir im neunzehnten Jahrhundert stehen, das
sich noch des Besitzes der Buchdruckerkunst und eines blühenden
Buchhandels erfreut, dafs es also Bildurigsinittel gibt, die einigen
Ersatz für das mangelnde Universitätsstudium zu bieten
vermögen. Der Ton, in welchen der Vf. weiterhin verlallt, macht

uns eine eingehendere Diskussion unmöglich.
Die Seminare gegen die Ergiefsungen des Vfs. in Schutz

zu nehmen, halten wir für überflüssig und richten nur die Frage
an den Vf., ob er von gewissen Bestimmungen des Konzils von
Trient nichts wisse? Für die Vorteile der Seminarbildung —
abgesehen davon, dafs sie die durch nichts anderes zu ersetzende
Stätte der Erziehung des Seelsorgsklerus und der Vorbereitung
liir das Priestertum sind — sowie für die Gefahren des
Universitätslobens scheint M. vollkommen blind zu sein.

Für die an die römischen Censurbehörden (S. 87) gerichtete
Mahnung ist es schwer, den richtigen Ausdruck zu finden. M.
will das „Irrtümliche" der Lehren der von ihm genannten cen-
surierten Autoren nicht vertreten. Gleichwohl glaubt er sich
berechtigt, sich derselben warm anzunehmen. Wer seine eigene
philosophische Richtung kennt, wird sich darüber nicht wundern.
Uin jedoch einen dieser Autoren herauszugreifen, so wird
heutzutage kein Kundiger darüber im Zweifel sein, wie nahe Ros-
raini den Irrtümern Hegels gekommen ist.

Zur Charakteristik der Sprache unseres Reformphilosophen
möge der Satz dienen: „Wer die Spitzen der Gesellschaft, die
geistig Mündigen für sich hat, der hat den unteren Trofs
ohnehin" (S. 89).

Die Frage der Diöcesansynode (S. 89 f.) ist eine solche
der kirchlichen Disciplin und der Opportunität, und steht die
Entscheidung den kirchlichen Behörden zu. Was Mannings „neun
Hindernisse" und die Beteiligung an Laienvereinen betrifft,
verweisen wir auf die durch Schells Reformbroschüre hervorgerufenen
Schriften. Die Aufgaben des Jahrbuchs liegen nicht in dieser
Richtung. Dafs übrigens der deutsche Klerus nicht genügende
Fühlung mit der Laienwelt habe, erscheint uns als ein ganz
neuer Vorwurf. Die S. 91 erzählte Geschichte sind wir nicht
in der Lage, auf ihre Wahrheit zu prüfen. Ein Gegenstück dazu
wären die von den Chinesen zu Pantoffeln verwendeten
protestantischen Bibeln. Gegen die unterschiedslose Freigebung der
Bibellektüre haben sich in neuerer Zeit selbst protestantische
Stimmen ausgesprochen.

Die Mahnungen zu christlicher Liebe (S. 91) in Kontroverse



406 Der Reformkatholicismus.

uud Polemik sind sehr der Beherzigung — des Verfassers zu
empfehlen, wie aus dem eingangs angeführten Artikel der
„Wahrheit" hervorgeht. Eine Probe „liebevoller" Polemik soll
es wohl sein, wenn M. von den Verfassern der Kritiken über
Sehells Broschüre schreibt: „Die Kritiken sind sämtlich im

jammervollsten Jesuitenstil geschrieben, und am komischesten
nimmt es sich aus, wenn die Censoren ihre dialektische
Überlegenheit zeigen wollen und mit ihrem distinguo — subdistinguo
— nego — transeat daherkommen, als ob mit solchen hohlen
Nüssen bei vernünftigen Menschen etwas auszurichten sei; perfide

Supposition und Verdrehung spielen eine wichtige Rolle"
(S. 92 f.). Nicht minder „liebevoll" klingt die Äulserung (Ebd.),
Schell sei „dem Hochmut" einer aufgeblähten und doch inferioren
Clique zu nahe getreten" u. s. w. Wer so schreibt, dem gilt
das Wort: Quis tulerit Gracchos de seditioue querentes?

In der Anmerkung S. 93 wird gegen den Domkapitular
Höhler der germanische Geist gegen den „Römer" ausgespielt.
Wir haben uns gegen diese Hineinziehung der Deutschtümelei
bei einer anderen Gelegenheit ausgesprochen (in der Kontroverse
mit Bullinger). Sie bildet ein charakteristisches Merkmal der
verschiedenen „Reformen". Das Citat aus Ireland (S. 95) leidet
an der Unbestimmtheit der meisten Vorwürfe, die von den

Gegnern des Mittelalters erhoben werden. Wenn man verlangt,
man solle das Gute auch am Neuen anerkennen, so ist das eine
leere Phrase; denn es handelt sich eben darum, ob das Neue
und wieweit es gut ist, z. B. in der Philosophie, ob die Grund-
principien der von Bacon und Descartes ausgegangenen Systeme
haltbar seien oder nicht. Nehmen wir als solche das Erfahrungs-
princip und den allgemeinen methodischen Zweifel, so betrachtet
M. dieses Neue als gut (wie wir im 2. Teile bei Prüfung
seines „Systems" sehen werden) und geht deshalb vom isolierten
Selbstbewufstsein einerseits und von Ideenkeimen anderseits

aus, welch letztere in Bezug auf die höhere Erkenntnis als
Ersatz der sinnlichen Erfahrung gelten, während wir und alle
Anhänger der Scholastik die genannten „Neuheiten" (allgemeiner
methodischer Zweifel und Erfahrung als Bedingung jeglicher
realen Erkenntnis) für nicht gut und für die Quelle aller späteren
Verwirrungen halten. Den Vorwurf, dafs wir verurteilen, was
wir nicht kennen, weisen wir nicht allein zurück, da wir die

neuere Philosophie gründlich zu kennen glauben, sondern
erheben ihn gegen die Gegner, die nicht selten eine geradezu
phänomenale Unwissenheit in Bezug auf die Scholastik an den

Tag legen.



407

Auf die Angriffe, die M. gegen die thomistische Gnadenlehre

richtet, wirft die Bemerkung desselben, das Tridentinum
habe die Frage der Rechtfertigung meisterhaft gelöst, ein

merkwürdiges Licht, denn bekanntlich war es die Lehre des heil.

Thomas, die — wie früher bemerkt — den lauten und
allgemeinen Beifall der Väter des Konzils gefunden. Da die Assistenz
des hl. Geistes von Inspiration wesentlich verschieden ist und
die freiforschende Thätigkeit der kirchlichen Organe, also vor
allem die der Theologen erheischt, so würde sich die im Konzil
von Trient zum Abschlufs gekommene „dogmatische Entwicklung"
zu einem unlösbaren Rätsel gestalten, wenn das Bild, das sich
M. und andere Gegner der Scholastik von dieser zurechtgelegt,
den Thatsachen entsprechen würde.

Die Bemerkungen über protestantische Polemik, Fälschung
der Geschichte, Intoleranz u. dgl.(S. 98 ff.) widerlegen aufs kräftigste
die eigenen Deklamationen des Vfs. in Sachen der „Inferiorität".
Aus dem Umstand aber, dafs die Protestanten jede ihnen scheinbar
günstige Reaktion auf katholischem Gebiete zu ihren Gunsten deuten
und ausbeuten, hätte der Vf. den Schlufs ziehen sollen, dafs mit
Konzessionen, die der thatsächlichen Entwicklung der kirchlichen
Verhältnisse widersprechen, für die Sache der „Versöhnung"
nichts gewonnen wird. Positiv geschädigt aber würde die Kirche
durch Verleugnung ihrer Wissenschaft — und das ist that-
sächlich die Scholastik. Soll eine Versöhnung stattfinden, so ist
diese nur mit denjenigen möglich, die trotz aller Hindernisse
und Vorurteile guten Willens sind. Im Interesse dieser selbst
aber liegt es, dafs die Kirche sich gibt, wie sie ist; dafs sich
von dem Fels, der im allgemeinen Ruin noch l'est steht, nicht
Stück für Stück abbröckelt und in den Strudel versinkt. Dies

gilt vor allem auch von der kirchlichen Wissenschaft, der
Wissenschalt, welche die Kirche begünstigt und empfiehlt, und
in welche die Principien der modernen Philosophie aufzunehmen
— mit Auflösung von innen heraus gleichbedeutend wäre.1

1 Den Inhalt einer Anmerkung S. 100 geben wir ohne Kommentar:
„Einzelne Ausnahmen und zwar zu Gunsten der Extremklerikalen (in
Bezug auf Avancement nämlich) auf Grund politischer Agitationen machen
die Sache nicht besser, offenbaren vielmehr die Principlosigkeit der
Staatsautorität, die gerade die versöhnlichen und geistig weit
bedeutenderen Vertreter des Reformkatholicismus,* die freilich
keine politische Partei hinter sich haben, im Stiche läfst.

* Von mir unterstrichen."


	Scholastik, Reformkatholicismus und reformskatholische Philosophie

