Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 13 (1899)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Litterarische Besprechungen. 399

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. J. Berthier O. P.: ,Maitre Thomas* et S. Igmnace.
Replique au R. S. Brucker 8. J. Louvain; imprim. des
trois rois.

Ein bisher unbekannter kurzer Brief des hl. Ignatius ist neuerdings
aufgefunden worden, in welchem der Stifter der Gesellschaft Jesu sich
beklagt, dals die jingeren Mitglieder seines Ordens (illi novelli, qui non
sunt satis experimentati, tenuerunt oppositum antiquis illis, dicentes quod
Thomas est innocens et nunquam scripsit aliquid ad haereticum) nichts
auf die Schriften des Thomas geben (scripta Magistri Thomae, que antiqui
valde laudent, sed novi et juvenes non tenent aliquid de eis). P. Brucker
hat die Worte so erklart, dals unter dem magister Thomas der Kardinal
Thomas Cajetanus zu verstehen sei. P. Berthier weist allseitig die Ab-
surditiit einer solchen Behauptung nach und legt dar, wie dieser ,Magister
Thomas* nur Thomas v. Aquin sein kann, gegen den sich damals die
jingeren Mitglieder der Gesellschaft Jesu unter Fihrung von Laynez
erklirten. P. Berthier zeigt aus den Konstitutionen dieses Ordens (p. 4,
c. 14), dafs Laynez zu den Worten, die vom hl. Ignatius stammen: In
theologia legatur. . . . Doctrina scholastica 8. Thomae, hinzufiigte aut alius
author studentibus utilior, und dafs Laynez anstatt der summa theol. des
Thomas ,aliqua summa . . . his nostris temporibus accommodatior“ wollte.
s erscheint gemils der sachgemilsen, griindlichen Auseinandersetzung
des P. Berthier ganz unmoglich, wie P. Brucker dazu kommen konnte,
an Cajetan zu denken, der damals, als Ignatius diesen Brief schrieb, eben
gestorben war und niemals Magister Thomas, sondern Kardinal Cajetan
genannt wurde. Die Interpretationskunst des P. Brucker steht beinahe
auf der niamlichen Stufe wie die des P. Frins in seiner Antwort auf das
gegen Schneemann gerichtete Dummermuthsche Werk. An Verdrehungen
des Textes, Verschiebungen geschichtlicher Thatsachen, an leeren Vor-
aussetzungen wird das Menschenmogliche geleistet. Es ist ja weltbekannt,
dafs Laynez, Molina, Vasquez, Becanus u. s. w. ihre Theorieen aus-
driicklich als eigene Anschauungen erklirten, die sich nicht in Thomas
und Augustin finden; sie bezeichneten das Dunkel der Zeit als den Grund,
weshalb diese Kirchenlehrer sich zur Erkenntnis des Molinismus nicht
emporschwangen. Wenn die Molinisten heutzutage alle Mithe anwenden,
um Thomas fiir sich in Anspruch zu nehmen, so tiuschen sie blols die
ganz und gar Unkundigen; nicht die malsgebende Stelle. Leo XIIL hat
noch am 30. Dez. 1892 den Jesuitenorden ermahnt, er moge dem heil.
Thomas in seiner Lehre folgen und den Autoren des Ordens blofs, soweit
sie mit Thomas ibereinstimmen. Wir wifsten nicht, dals ein Papst
jemals solche Ermahnungen an den Dominikanerorden gerichtet hitte;
dafiir besteht eben keine Notwendigkeit. Sehr viele, hichst interessante
Belehrungen finden sich noch in der Schrift des P. Berthier. Wir heben
besonders hervor, was er iiber den Zusammenhang des hl. Ignatius mit
dem Dominikanerorden sagt und iiber den Ursprung des liber exercitiorum.
Ignatius hat auch nie seine tiefe Dankbarkeit diesem Orden gegeniiber
verleugnet.



360 Litterarische Besprechungen.

2. Dr. Basilius Antoniades: Die Staatslehre des heil.
Thomas v. Aquino. Leipzig, J. H. Robolsky.

In zwei Teilen legt der Verf. die Lehre des hl. Thomas iiber den
Staat vor. Der 1. Teil behandelt den Staat an und fir sich, seine Not-
wendigkeit, seinen Zweck, seine Verfassung, die Art und Weise der
staatlichen Verwaltung; im 2. Teile wird iiber das Verhiltnis des Staates.
zur Kirche das Notwendige gesagt. Der Verf. schopft zumal aus den
Kommentaren zu den acht Biichern der Politik des Aristoteles, aus de
regimine principum und aus der theologischen Summa. Die Arbeit ist hochst
sorgsam gemacht und erwirbt sich fiir die Gegenwart noch dadurch ein
besonderes Verdienst, dals sie bei geeigneten Stellen darauf hinweist, wie
die betreffenden Encykliken Leos XIII. an Thomas sich anschlielsen.

3. Simon Deploige: Saint Thomas et la question juive.
Louvain, Institut supérieur de philosophie.

Dieses Schriftchen ist in hohem Grade von praktischer Bedeutung
in unsern Tagen, wo der Antisemitismus eine so grofse Rolle spielt.
Thomas weils die richtige Mittellinie zu ziehen. Sie kann in wenigen
Worten gekennzeichnet werden: ,Keine Feindseligkeit! Ireiheit fir die
Juden! Schutz fir die Christen. Freiheit den Juden. Also darf man
sie nicht mit Gewalt zum Christentum bekehren; der Glaube berubt auf
dem freien Willen. Auch darf man die kleinen Kinder der Juden nicht
gegen den Willen der Eltern taufen; dies verstolst gegen das natiirliche
Recht der Kltern und setzt das Sakrament der Gefahr der Verunehrung
aus. Zudem soll man den Juden Kreiheit lassen in der Ausiibung ihrer
Religion; denn dadurch erhalt unser hl. Glaube ein tiberzeugendes Zeugnis
von seinen Feinden, da die religiosen Ceremonien der Juden figiirlich
das bezeichnen, was wir glauben; die prophetischen Ausspriiche, welche
sie lesen, sind in unserem Glauben erfiillt. Mit dieser Freiheit, die den
Juden gegeben wird, mufs jedoch der Schutz der Christen verbunden
sein, damit die Juden nicht ihre fir Staat und Familie verderblichen
Ideen ausbreiten koénnen.

4. W. H. Nolens: De Leer van den h. Thomas van Aquino
over het Recht.

Die Schrift ist eine Dissertation, um das Doktorat in der Staats-
wissenschaft zu erlangen. Der Verf. nimmt als Ausgangspunkt seiner
Abhandlung den bekannten Ausspruch Iherings: ,Staunend frage ich mich,
wie war es moglich, dals solche Wahrheiten, wie sie Thomas ab Aquino
in sich enthilt, nachdem sie einmal ausgesprochen waren, bei unserer
protestantischen Wissenschaft so ginzlich in Vergessenheit geraten konnten ?
Welche Irrwege hiitte sie sich erspart, wenn sie dieselben beherzigt hiitte !
Ich meinerseits hitte vielleicht mein ganzes Buch nicht geschrieben, wenn
ich sie gekannt hitte; denn die Grundgedanken, um die es mir zun thun
war, finden sich schon bei jenem gewaltigen Denker in vollendeter Klar-
heit und prignantester Fassung ausgesprochen.“ Dieser Ausgangspunkt
lifst bereits auf den Geist schliefsen, von dem dieses Buch durchweht
ist. Der Einfluls des hl. Thomas nimmt einen stets wachsenden Umfang
an; und immer mehr erscheint es, wie der geoffenbarte Glaube geeignet
ist, alles menschliche Wissen zu verkliren.



Litterarische Besprechungen. 361

5. Dwr. Otten: Apologie des gittlichen Selbstbewufstseins.
Programmabhandlung. Paderborn, Bonifaciusdruckerei.

Der Verf. will nach der Lehre des hl. Thomas das gottliche Selbst-
bewulstsein sicherstellen gegen die Angriffe des Pantheismus, zumal des
von Hartmana und Drews verteidigten pauntheistischen Systems. Im ersten
Teile wird die positive Lehre vorgetragen; im zweiten werden die Ein-
winde gegen den Theismus zuriickgewiesen; im dritten zieht der Verf.
einen Vergleich zwischen Bewufstem und Unbewuflstem; im vierten stellt
er die Bedingungen des Selbsthewulstseins auf, S.45 wird gesagt, zwischen
dem endlichen und absoluten Geist, also zwischen der Kreatur und Gott
bestiinde eine reale Wechselbeziehung. Diese ist blofs zwischen den drei
gottlichen Personen. Die Kreatur wird wohl realiter anf Gott bezogen
als auf ihre Ursache, nicht aber umgekehrt Gott auf die Kreatur. Die
Grundlage, das subjectum fiir eine wahre Wechselbeziehung muls eine
Einheit, sein und so wiirde, wenn aus der behaupteten Wechselbeziehung
streng folgerichtig weiter geschlossen wird, am Ende doch das folgen,
was Drews annimmt: eine pantheistische LKinheit. Wir haben nur die
Philosophie des Unbewufsten von Hartmann angefithrt gefunden. Hart-
mann hilt aber jetzt nicht alle dort verteidigten Ansichten aufrecht (vgl.
gesammelte Aufsitze).

6. Branislav Petronievics: Der ontologische Beweis
fiir das Dasein des Absoluten. Leipzig, Hermann Haake.

Der ontologische Beweis, welchen hier der Verf., fiir das Dasein
Gottes vorlegt, ist nicht der gewohulich so bezeichnete., Er will aus der
Undenkbarkeit des reinen, absoluten Nichts die Existenz des ahsoluten
Seins pachweisen. Aber es ergeht diesem Nachweis ebenso wie dem
Anfange der Hegelschen Logik, die aus der Inhaltlosigkeit des reinen
Seins und des reinen Nichts ihre Identitit und zugleich ibren Unterschied
im reinen Werden folgert. Es gelingt nicht, den Ubergang aus dem Be-
reiche des Ideellen in den des Realen aus dem Gedanken allein heraus
zu konstruieren. Soll der Beweis ein schlielsender werden, so muls er
dem dritten Gottesbeweise im Thomas analog sein, der daraus, dals etwas
ist, folgert, dafs ein absolut notwendiges Sein existiere; denn ,bestinde
letzteres nicht, so konnte iiberhaupt nichts sein; es wiire keine Moglichkeit
fir irgend ein Sein“, Ein solcher Beweis geht aber davon aus, dals etwas
ist, ist also kein aprioristischer, sondern a posteriori.

7. F. Ritter v. Feldegg: Das Verhiiltnis der Philosophie
zur empirischen Wissenschaft von der Natur, nebst einem
Anhange: Widerlegung von A. Biumkers immanenter
Kritik des Gefiihls als metaphysischen Prineips. Wien,
Alfred Holder. 48 8.

Die Abhandlung stellt die Antwort auf eine von der philosophischen
Gesellschaft in Berlin gestellten Preisfrage vor. Der Verf. fihrt den
Unterschied zwischen der Philosophie und der empirischen Naturwissen-
schaft darauf zuriick, dafs erstere, kurz gesagt, der subjektive Kindruck
ist, den die Dinge der Natur im Geiste des Menschen machen, wihrend
die Naturwissenschaft sich direkt an die #ulseren Gegenstinde wendet.
Er vergleicht die letztere mit dem Posten einer Rechnung, die Philosophie



362 Litterarische Besprechungen.

mit der Bilanz, Diese wechselt, jenachdem Posten hinzukommen oder
entfernt werden; die Posten bleiben dieselben. Damit ist der Philosophie
der Charakter einer Wissenschaft genommen; denn nichts objektiv Ge-
wisses bildet ihren Gegenstand. Sie #ndert sich ja nach den Kopfen
derer, welche die Natur zu ihrem Geiste in Beziehung setzen. Die Philo-
sophie umfafst vielmehr alle Zweige der menschlichen Kenntnis und hat
verschiedene Teile, gemils den verschiedenen Gesichtspunkten, rationes
formales, unter denen sie die Dinge der Natur eint. Es ist Natur-
philosophie, wenn alle Dinge unter dem Gesichtspunkte des Beweglichen
betrachtet werden; es ist Geometrie, wenn dieser Gesichtspunkt das Mels-
bare ist; es ist Metaphysik, wenn als Gesichtspunkt das Sein und iber-
haupt Begriffe und Eigenheiten, die allem gemeinsam sind, gelten. Und
so geht es weiter. Jede Wissenschaft, auch die empirische von der Natur,
muls erst Kindruck im denkenden Geiste machen, ehe sie die Wiirde einer
Wissenschaft beanspruchen kann. — In der Widerlegung der Baumkerschen
Kritik handelt es sich um das Gefithl als Kern unseres Seins und als
Fundament der gesamten Weltanschavung. Das Gefiihl soll, transcen-
dental gefafst, als metaphysisches Princip, ,die identische Verbindung des
Subjektiven mit dem Objektiven sein, Triger aller Wirklichkeit“. Wenn
dies vom Gefiithle, als einem der finf Sinne, gesagt wiirde, so wiirde eine
solche Definition zwar nicht im geringsten erschopfend sein, aber doch
erklirt werden kdnnen. Da es als Sinn ein Auffassungsvermogen wiire,
so wiirde der Grundsatz, der allgemeiu vom Erkennen gilt, auch aunf das
Gefiihl anzuwenden sein: Cognoscens in actu est cognitum in actu oder
cognitum est in tantum cognitum in quantum est in cognoscente. Aber
in der vom Verf. gewollten Form ist die Definition des Gefiihls nicht zu
rechtfertigen, auch nicht vom Standpunkte der modernen Wissenschaft.

8. Dr. William Stern: Theorie der Veriinderungs-
auffassung. Habilitationsschrift. Breslau, Preuls und Jiinger.

Vorliegende Abhandlung ist nur ein sehr kleiner Teil eines im
Druck befindlichen grofseren Werkes. Als Quellen der Verdinderungs-
auffassung werden positive Daten aufgestellt, gegen die nichts zu er-
innern ist.

9. Hugo Juettner: De Polemonis Rhetoris vita, operibus,
arte, P. I. Vratislaviae, Marcus.

Dasselbe gilt von dieser Inauguraldissertation. Sie umfalst positive
Daten, welche in schonem, flief[sendem Latein und mit historisch- philo-
logischer Griindlichkeit zusammengestellt sind.

10. Johannes Dierich: Die Quellen zur Geschichte Pris-
cillians. Inauguraldissertation. Breslau, (Genossenschafts-
buchdruckerei.

Auch hier handelt es sich um einen Teil eines grofseren Werkes.
Es wird eine Kritik der Darstellung der Priscillianisten und des Sulpicius
Severus und eine Untersuchung iiber die Abfassungszeit der trr. I—III
der Wiirzburger Hs. Mp. th. q. 3 saec. V—VI geboten.



Litterarische Besprechungen. 363

11. Otto Baltzer: Beitriige zur Geschichte des christo-
logischen Dogmas im 11. und 12. Jahrhundert. Inaugural-
dissertation. Naumburg a. S., Lippert & Co. (Pitzsche Buch-
druckeret).

Der Verf. spricht von katholischen Kirchenlehrern und Kirchen-
schriftstellern ohne geniigende Kenntnis der katholischen Lehre. Kin
solcher Mangel konnte ja bei einem protestantischen Pastor Entschuldigung
finden; aber letzterer sollte dann nicht iiber katholische Dinge schreiben,
wie z. B. von der realen Gegenwart des Leibes Christi im Sakrament,
von der Ascese und #dhnlichem. Augustin, Lanfranc, Petrus Damiani,
Fulbert werden angefithrt; die Stellen aus ihnen aber bilden viel mehr
ein Zerrbild dessen, was sie gelehrt haben, wie ein Zeugnis der in der
katholischen Kirche gelebrten Wahrheit. Dasselbe gilt in erhdhtem Mafse
von Anselm und Bernardus. Die Lehre des letzteren ist giinzlich falsch
dargestellt. Wir machen dem Verf. nicht den Vorwurf, als sei seine Arbeit
eine tendenzidse oder als fithre er die Stellen wissentlich falsch an. Diese
Autoren sind eben durch und durch von dem Geiste durchdrungen, der
heute noch die katholische Kirche durchdringt. Ihre Ausdriicke kénnen
nur richtig verstanden werden, wenn man zuerst diesen Geist in sich
aufgenommen hat, Ihre termini sind der scholastischen Sprache sowie
der Redeweise der Kirchenviter entnommen. Man muls fehlgehen, wenn
man denselben nicht den Sinn unterlegt, der zu ihrer Zeit allgemein
damit verbunden wurde.

12. J. W. Raeding: Hiufigkeitswirterbuch der deutschen
Sprache. Festgestellt durch einen Arbeitsausschuls der
deutschen Stenographiesysteme. Steglitz bei Berlin, Selbst-
verlag des Herausgebers.

Eine ungemein mithsame Arbeit, die unter Mitwirkung vieler Schul-
ménner und anderer sich dafiir interessierenden Herren und unter mate-
rieller Beihilfe der Staatsregierung unternommen wurde. Es soll, so
genau wie moglich, festgestellt werden: die Haufigkeit der einzelnen
Warter, Silben, Laute, Buchstaben und zwar der einzelnen Buchstaben,
der Zusammensetzungen und Verschmelzungen. Das Werk kommt heraus
in Doppellieferungen zu 4 38 bei 96 S. in gr. Okt. Fiir alle, welche die
Stenographie mit Verstiindnis betreiben, ist es unentbehrlich. Der Band
in Halbfranz geb, kostet 4 25. 1320 Personen haben sich an der riesigen
Arbeit beteiligt.

Dr. C. M. Schneider.

Dr. Herman Schell, Das Problem des Geistes. Wiirzburg
(Gobel) 1898. 65 .

wAktualitit, lebendige Thitigkeitskraft — im Unterschied von
(IEI: ruhenden Substantialitiit ist hinsichtlich der Wesensbestimmung des
Gelst.es die Forderung der gegenwértigen Philosophie: und zwar in meta-
physischer Hinsicht, um die massive Vorstellung einer Unterlage des
Innenle!)ens beim Geiste fernzubalten . . . .“ (48). So denkt sich Schell
d‘e[_l Gelst_. Wir meinen aber, dafs man niemals die Substantialitit des
Geistes sich als eine ruhende oder zur Aktualitit in Gegensatz stehende
gedacht habe oder denke. Der Geist ist Thétigkeit, actus, aber nicht



364 Litterarische Besprechungen.

einem fremden Sein anbaftende Thitigkeit, daher actus substantialis.
Zwar kann der geschaffene Geist wegen des ,dunklen Naturgrundes®
nicht nach allen Seiten hin unmittelbar thétig sein, wie der actus purus.
Aber wenn er seine aus ihm entstammenden [ilfskrifte in ihrer Thitig-
keit leitet, so ist er gewils ebenso thitig, als die Hand des Malers bei
Fiihrung des Pinsels. Der Geist wird dadurch kein ,, Wirklichkeitsklotzchen®,
wie Wundt witzelt, Denn ein Tridger der Geistesthiitigkeiten ist eine
Denknotwendigkeit, der sich weder Schell noch Wundt verschlielsen
konnte, Krsterer sagt darum, der Geist sei das Princip vieler Einzel-
zustinde und Erlebnisse (8); letzterer, die Frage nach dem Grunde
der psychischen Krscheinungen lasse sich nicht umgehen. Ein Kldtzchen
ist nicht einmal die korperliche, viel weniger die geistige Substanz.

Die Denkthitigkeit des Geistes ist nach Schell hauptsichlich aktiv,
eine ars viva, der voi¢ moujtixog des Aristoteles aber ein deus ex ma-
china, ein Fremdling, ein Rétsel und fiir den christlichen Logosbegriff
unzureichend (14). Letzteres, meinen wir, wire die geringste Schwierig-
keit, da der Logos das absolute Denken ist, der die Wahrheit nicht bei
einem andern suchen mulfs wie der sinulich-geistige Mensch in sehr vielen
Fallen. Durch Annahme des intellectus agens wird ebenso gliicklich die
Scylla des rohen Empirismus, als die Charybdis des nebelhaften Idealismus
vermieden. — Besser angebracht ist die Bekiimpfung der kantischen Denk-
formen, Dieselben seien, sagt Schell, unfihig, der Natur und Wirklichkeit
Gesetzmifsigkeit vorzuschreiben, da dies nur dort sich finde, wo eine
mafsgebende Thitigkeit auf Grund von eigener Uberlegung ausgetibt
werde“ (19). Mit Recht weist er ferner hin auf den unertriaglichen Wider-
spruch zwischen Kants theoretischer und praktischer Vernunft, das ,un-
haltbare Surrogat® seiner Begriindung der Sittlichkeit, und die unheilvolle
Trennung des Sittlichkeits- und Seligkeits-Princips.

Uber die hh. Dreifaltigkeit, den lebendigsten Geist, thut Schell
den geistreichen Ausspruch: ,Die drei Personen sind im Wesen und
Wirken eine vollkommene Einheit, und zwar nicht, obgleich, sondern
weil sie im lebendigen Gegensatze der thiatigen Wechselbeziehung zu
einander stehen“ (62). Objektiv ist das sehr richtig, aber fiir unser
irdisches Erkennen wird diese Einheit in der Unterschiedenheit immer
ein Ritsel bleiben.

Wir glauben im vorstehenden eine Charakteristik dieser akademischen
Festrede, die Schell als s. z. Rektor gehalten hat, gegeben zu haben,
Obgleich in derselben Hiebe nach allen Seiten ausgeteilt werden, zuweilen
mit Recht, zuweilen mit Unrecht, so wird man trotzdem gerne zugeben,
dals der hochbegabte Universitatslehrer das Problem des Geistes mit Geist
im Geist der neueren Philosophie behandelt habe.

Graz. Dr. Anton Michelitsch,

Dippel, Der neuere Spiritismus in seinem Wesen dargelegt
und nach seinem Werte gepriift. 2. ginzlich umgearbeitete
und erweiterte Auflage. Miinchen, Rudolf Abt, 1897.

Das vorliegende Buch trigt in seiner Vorrede den Vermerk: dals
es ,nichts Wesentliches unberiicksichtigt ldlst und doch bei geringerem
Umfange um einen niedrigeren Preis (als das Werk des Dompropstes
Prilat Dr. W. Schneider, Der neuere Geisterglaube) erworben werden
kann®. Ob dieser Satz vbllig gerechtfertigt war? Iis scheint mir nimlich,
dafs der Verf, etwas recht Wesentliches in seinem Buche doch nicht genug
beriicksichtigt hat: die Methode. Schon im Titel kiindigt er eine



Litterarische Besprechungen. 365

Zweiteilung an: er will das Wesen des Spiritismus darlegen und ihn
nach seinem Werte priifen. Das klingt leicht und schon, ist aber in der
Ausfilhrung wesentlich schwerer. Der Verf. hat genau nach dieser Zwei-
teiluug gearbeitet: er gibt thatséichlich im ersten allgemeinen und in den
drei ersten Kapiteln des zweiten besonderen Teiles eine der Kritik so
gut wie enthehrende Darstellung des Spiritismus, die allerdings aulser-
ordentlich fleifsig aus den Quellen gearbeitet ist. Krst im zweitletzten
Kapitel des zweiten Teiles beginnt das, was man schon lingst erhoffte:
eine Kritik des Spiritismus. Wiederholungen in den letzten Kapiteln
und cine fiir den Zweifler manchmal erdriickende Unsicherheit beziiglich
der Glaubwiirdigkeit vieler Thatsachen und spiritistischen Lehren, die in
den ersten zwolf Kapiteln gebracht werden — das sind die unangenehmen
Folgen einer Methode, die fiir die Bebandlung des Spiritismus meines
Erachtens ganz und gar unangebracht ist. Der wahren Wissenschaft
kann die blolse Reproduktion der spiritistischen Experimente etc. wenig
dienen. Kritiklos werden aber im vorliegenden Buche endlose Erziblungen
von spiritistischen Sitzungen und Kunststiicken abgedruckt, manchmal
wird sogar der Anschein hervorgerufen, als ob man sie alle fiir wahr
und erwiesen annehmen miisse, wie z, B. durch die begeisterte Zustimmung
zu den Worten des Prof. Challis S. 65. Das neunte Kapitel gibt dann
eine Auswahl von Entlarvangen beriihmter Medien, worauf der ungiinstige
Eindruck im 10. Kapitel so gut wie moglich wicder verwischt und ver-
gessen wird. Stellen, an denen eine wenn auch nur kleine Kritik gut
ansetzen konnte, gibt es genug, so S. 79 (Perisprit-Blodsinn), 88, 89, 91
etc. Mag auch die nachfolgende Verurteilung des Spiritismus durch den
Verf. richtig sein, so gebt sie doch auf eine genauere specielle Aus-
einandersetzung mit den frither als wahr hingestellten Thatsachen nicht
ein; man vermifst daher jeden objektiven Erklarungsversuch dafiir, — Die
Polemik gegen Prof. Schneid ist wohl etwas zu weitgehend: im Grunde
genommen kommt der Verf. zu demselben Urteil iiber den Spiritismus
(vgl. 8. 255).

Breslau. Lic. F. von Tessen-Wesierski,

Surbled, Centres cérébraux et images. EKtude de psycho-

physiologie. (Extrait de la science catholique.) Arras-Paris
1896.

_S. bemiiht sich, ein gemeinsames Vorgehen der spekulativen Philo-
sophie und exakten Naturforschung auf ihren Grenzgebieten anzubahnen,
denn nur so konne der Wissenschaft gedient sein. Deshalb beklagt er
die fortwéhrenden Ubergriffe der Philosophen und Naturforscher in ihre
beiderseitigen Gebiete. Besonders nahe liege diese Versuchung fir die
letzteren; so z. B. glaubten diese nach Entdeckung der motorischen
und sensiblen Rindencentren auch die psychischen Vorginge er-
grindet zu haben, die dann nur eine Reflexthitigkeit wiren. Verf.
sucht zu beweisen, dafs die Rindencentren selbst nicht Sitz der Vor-
stellungen sind; denn die Vorstellung steht héher und kann in ijhrem
Wesen nicht vollkommen begriffen werden, fiir Verstand und Denkvermégen
1§t sie notwendig. Im weiteren geht S. besonders anf das motorische
Sprachcentrum niher ein (8. Stirnwindung links = B ro ca sche
Algdu.ng; nach deren Liision Unvermégen der artikulierten Sprache,

phasie). Als motorisches Centrum ist es weder Sitz der Vorstellungen
noch Sitz des Wortgedichtnisses (wird wohl auch wenigstens von den
deutschen Naturforschern zugegeben. D. Ref.). Im folgenden bestreitet



366 Litterarische Besprechungen.

S. die autonome Existenz des motorischen Schreibcentrums (hinterster
Teil der linken mittleren Stirnwindung) (wird auch vielerseits — Wer-
nicke, Déjerine u. a. — bestritten. D. Ref.) und indentifiziert es mit
den motorischen Centren des Armes. (nach einschligigen Sektionsbefunden
soll es allerdings unmittelbar vor dem Centrum der rechten Handmuskeln
liegen. D. Ref.); ebenso bestreitet er das Centrum der graphischen Vor-
stellungen., Nunmehr kommt S. auf die sensitiven Centren, deren
anatomische Grundlage allerdings noch vielfach unsicher ist. Er erklirt
den cerebralen Vorgang beim Sprechen, und nach Zuriickweisung der
schematischen Anschauung Charcots (individuelle Verschiedenheit je
nach hauptsichlicher Beteiligung rur eines der sensiblen optischen, aku-
stischen etc. Centren beim Sprechen, Schreiben u. s. w.) glaubt er wohl
mit Recht, dafs alle diese Centren beim Sprechen, Lesen und Schreiben
mitwirken. — Die Schlulsfolgerungen des Verf. sind also: motorische
und sensitive Centren sind nicht notwendig Centren der Vor-
stellung; man konne dies nur fiir die Vorstellung der Artikulation beim
optischen und akustischen Sprachcentrum zugeben. Die Vorstellungen
sind nicht mit der Ewpfindung vergleichbar. Die Einbildungskraft, eine
wichtige Fihigkeit, sitzt sicherlich im Gehirn, ihre Lokalisation ist voll-
kommen dunkel. S. schliefst mit einem nochmaligen Appell zur Einigung
der Philosophen und Naturforscher auf den Grenzgebieten.
Breslau. Dr. med. A, Most.

Surbled, La main et le cerveau. Lide de la physiologic
nerveuse. (Extrait de la Science catholique, Aot 1897.)
Arras et Paris.

yDie Hand ist ein Meisterstiick.“ Mit diesen Worten und dem
Nachweis ihrer Wahrheit beginnt S. seine Studie. Mit Hilfe der Hand
kann sich der Mensch alles schaffen; so ist sie das hauptsichlichste In-
strument der den Menschen als solchen charakterisierenden Intelligenz.
8. schildert die wunderbare Zweckmilsigkeit ihres anatomischen Baues,
welcher Festigkeit mit Beweglichkeit und Anpassungsvermégen verbindet,
sowie, vermoge der Oppositionsfihigkeit des Daumens, die Fahigkeit,
Gegenstinde jedweder Grofse zu ergreifen, besitzt. Die Hand dient auch
dem Ausdruck seelischer Affekte (Mimik, Zeichensprache).

Alle Bewegungen der IHand hiingen ab von einem motorischen Centrum
der Hirnrinde, welches am Fufse, d. h. am hintersten inde der mittleren
Stirnwindung liegt. Dasselbe ist durch Experimente und klinische sowie
pathologisch-anatomische Krfahrungen geniigend erwiesen. Der Ursprung
der Bewegung (der Hand) ist in der Sensibilitit, die Ursache in der le-
bendigen Seele zu suchen. Das Centrum wird von der Sensibilitit zur
Thatigkeit angespornt und die Sensibilitdt von der Seele geleitet. Nicht
auf Reflex, wie die Materialisten wollen, ist die Thitigkeit des moto-
rischen Centrums zuriickzufihren; denn der Reflex selbst gehOrt zur
vitalen Ordnung. Auch sind die durch die Hand hervorgebrachten Werke
(Kunstwerke, Schriften, selbst mechanische Arbeiten, welche ebenfalls stets
einen gewissen Willensakt = seelische Thitigkeit erfordern) nicht durch
den Reflex zu erkliren, da sie stets Ausdruck eines Willensaktes oder
einer geistigen Thitigkeit sind.

Im folgenden analysiert S. den Schreibakt und geht auf das sog.
Schreibcentrum ein. Zum Spontanschreiben ist ein physischer nnd psy-
chischer Akt notig, fiir ersteren die Thétigkeit der motorischen Centren
sowie Gefithl und Gesicht, fiir letzteren Intelligenz und Willen und Kom-



Litterarische Berichte. 3067

bination der motorischen Centren mit den inneren (Sprach-)Bildern. Dies
sei fiir die Materialisten unverstiindlich, daher nehmen sie mit Charcot
ein eigenes Schreibcentrum (am Fulse der mittleren Stirnwindung)
an, wo die motorischen, graphischen Bilder niedergelegt seien. 8. be-
streitet die Existenz dieses Centrums, da die klinische Erfahrung hierfir
keine geniigende Stiitze bicte. Er beruft sich auch auf Déjerine, Wernicke
und Kufsmaunl. (Es soll die lixistenz eines Schreibcentrums durch wieder-
holte Sektionsbefunde erwiesen sein [Exver, Nothnagel u. a.]. Es liege
dicht vor dem motorischen Centrum der rechtseitigen Handmuskulatur.
Uber allen Zweifel erhaben scheint es jedoch nicht zu sein, so dals die
Bedenken des Verf. nicht unberechtigt sind. 1. Ref.) Uber die Beziehungen
der Hand zu den sensiblen Gehirnscentren ist wenig Sicheres bekannt.

Breslau. Dr. med. A. Most.

LITTERARISCHE BERICHTI.
Von Dr. E. COMMER.

I. Philosophie.

Dag Jahrbuch fiir Philosophie und spekulative Theologie hat eine
Aufgabe, welche sich mit der eines Litteraturblattes nicht deckt. Wir
haben die Kritik niemals vernachliissigt, aber keine Verpflichtung iiber-
nommen, alle Novititen zu besprechen, welche uns durch das Vertrauen
der Verfasser oder Verleger zugesandt worden sind. Um so mehr fiihlt
aber die Redaktion sich veranlafst, von Zeit zu Zeit ihren Lesern ‘iiber,
neue Biicher, die entweder gar nicht oder erst spit eine fachm#nnische
Recension erhalten konnen, einen kurzen Bericht zu erstatten. Nach den
bei einer fritheren Gelegenheit (Bd. X S. 496 ff.) dargelegten Grundsitzen
referieren wir in der Reihenfolge der Wissenschaften.

An erster Stelle notieren wir ein neues Lehrbuch der gesamten
Philosophie: (1) Elementa Philosophiae ad mentem D. Thomae
Aquinatis Doctoris Angelici ad triennium accommodata auctore P. Fr.
Hieronymo Mancini, Ordinis Praedicatorum Magistro in Sacra Theo-
logia. Romae (ex Typographia Polyglotta 8. C. de Propaganda Fide)
1898, gr. 8. Vol. 1. XII. 412, S, Vol. 1I. 455 S.
~ Dieses fiir den ersten Unterricht vortrefflich angelegte Werk schlielst
sich im grofsen Ganzen an die Summa philosophica des unvergelslichen
Kardinals Zigliara an. Inhaltlich bietet der Verf. weniger als Zigliara
und erreicht dadurch das vorgesetzte Ziel eines wirklich praktischen
Lehrbuches noch mehr. Dagegen ist die Begriindung der Lehren eine
tiefe, die Darstellung ist durchaus korrekt und zeichnet sich durch Klarheit
ganz besonders aus. Das Buch erfillt also alle Bedingungen, welche
man von einem Lehrbuch der Philosophie auf diesem Standpunkte fordern
kann, in ganz vorziiglicher Weise. Der 1. Bd. enthilt Logik und Onto-
logie, der 2. Bd. Kosmologie, Psychologie und natiirliche Theologie: es
fehlt also nur noch die Ethik. Nur eins ist zu bedauern, — dafls die
Finteilung, welche auch Zigliara mehr aus iufseren Ricksichten noch
festhielt, nicht nach der Lehre des hl. Thomas abgeiindert worden ist,
wenn auch die falschen Konsequenzen nach Moglichkeit vermieden sind.
Der hl. Thomas will von einer speciellen Metaphysik nichts wissen. Denn



	Litterarische Besprechungen

