
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 13 (1899)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen. 359

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. J. Berth1er O. F.: „Maitre Thomas" et S. Ignace.
Répliqué au R. S. Bruckor S. J. Louvain; imprim. des

trois rois.

Ein bisher unbekannter kurzer Brief des hl. Ignatius ist neuerdings
aufgefunden worden, in welchem der Stifter der Gesellschaft Jesu sich
beklagt, dafs die jüngeren Mitglieder seines Ordens (illi novelli, qui non
sunt satis experimentati, tenuerunt oppositum antiquis illis, dicentes quod
Thomas est innocens et nunquam scripsit aliquid ad haereticum) nichts
auf die Schriften des Thomas geben (scripta Magistri Thoinae, que antiqui
valde laudent, sed novi et juvenes non tenent aliquid de eis). P. Brucker
hat die Worte so erklärt, dafs unter dem magister Thomas der Kardinal
Thomas Cajetanus zu verstehen sei. P. Berthier weist allseitig die
Absurdität einer solchen Behauptung nach und legt dar, wie dieser „Magister
Thomas" nur Thomas v. Aquin sein kann, gegen den sich damals die
jüngeren Mitglieder der Gesellschaft Jesu unter Führung von Laynez
erklärten. P. Berthier zeigt aus den Konstitutionen dieses Ordens (p. 4,
c. 14), dafs Laynez zu den Worten, die vom hl. Ignatius stammen: In
theologia legatur. Doctrina scholastica s. Thomae, hinzufügte aut alius
author studentibus utilior, und dafs Laynez anstatt der summa theol. des
Thomas „aliqua summa bis nostris temporibus accommodatior" wollte.
Es erscheint gemäfs der sachgemäfsen, gründlichen Auseinandersetzung
des P. Berthier ganz unmöglich, wie P. Brucker dazu kommen konnte,
an Cajetan zu denken, der damals, als Ignatius diesen Brief schrieb, eben
gestorben war und niemals Magister Thomas, sondern Kardinal Cajetan
genannt wurde. Die Interpretationskunst des P. Brucker steht beinahe
auf der nämlichen Stufe wie die des P. Frins in seiner Antwort auf das

gegen Schneemann gerichtete Dummermuthsche Werk. An Verdrehungen
des Textes, Verschiebungen geschichtlicher Thatsacheu, an leeren
Voraussetzungen wird das Menschenmögliche geleistet. Es ist ja weltbekannt,
dafs Laynez, Molina, Vasquez, Becanus u. s. w. ihre Theorieen
ausdrücklich als eigene Anschauungen erklärten, die sich nicht in Thomas
und Augustin finden; sie bezeichneten das Dunkel der Zeit als den Grund,
weshalb diese Kirchenlehrer sich zur Erkenntnis des Molinismus nicht
emporschwangen. Wenn die Molinisten heutzutage alle Mühe anwenden,
um Thomas für sich in Anspruch zu nehmen, so täuschen sie blofs die
ganz und gar Unkundigen ; nicht die mafsgebende Stelle. Leo XIII. hat
noch am 30. Dez. 1892 den Jesuitenorden ermahnt, er möge dem heil.
Thomas in seiner Lehre folgen und den Autoren des Ordens blofs, soweit
sie mit Thomas übereinstimmen. Wir wüfsten nicht, dafs ein Papst
jemals solche Ermahnungen an den Dominikanerorden gerichtet hätte;
dafür besteht eben keine Notwendigkeit. Sehr viele, höchst interessante
Belehrungen finden sich noch in der Schrift des P. Berthier. Wir heben
besonders hervor, was er über den Zusammenhang des hl. Ignatius mit
dem Dominikanerorden sagt und über den Ursprung des liber exercitiorum.
Ignatius hat auch nie seine tiefe Dankbarkeit diesem Orden gegenüber
verleugnet.



360 Litterarische Besprechungen.

2. Dr. Basilius Antoniades. Die Staatslehre des heil.
Thomas v. Aquiuo. Leipzig, J. H. Robolsky.
In zwei Teilen legt der Verf. die Lehre des hl. Thomas über den

Staat vor. Der 1. Teil behandelt den Staat an und für sich, seine
Notwendigkeit, seinen Zweck, seine Verfassung, die Art und Weise der
staatlichen Verwaltung; im 2. Teile wird über das Verhältnis des Staates
zur Kirche das Notwendige gesagt. Der Verf. schöpft zumal aus den
Kommentaren zu den acht Büchern der Politik des Aristoteles, aus de
regimine principum und aus der theologischen Summa. Die Arbeit ist höchst
sorgsam gemacht und erwirbt sich für die Gegenwart noch dadurch ein
besonderes Verdienst, dafs sie bei geeigneten Stellen darauf hinweist, wie
die betreffenden Encykliken Leos XIII. an Thomas sich anschliefsen.

3. Simon Deploiye: Saint Thomas et la question juive.
Louvain, Iustitut supérieur de philosophie.
Dieses Schriftchen ist in hohem Grade von praktischer Bedeutung

in unsern Tagen, wo der Antisemitismus eine so grofse Rolle spielt.
Thomas weifs die richtige Mittellinie zu ziehen. Sie kann in wenigen
Worten gekennzeichnet werden: „Keine Feindseligkeit! Freiheit für die
Juden! Schutz für die Christen." Freiheit den Juden. Also darf man
sie nicht mit Gewalt zum Christentum bekehren; der Glaube beruht auf
dem freien Willen. Auch darf man die kleinen Kinder der Juden nicht
gegen den Willen der Eltern taufen; dies verstöfst gegen das natürliche
Recht der Eltern und setzt das Sakrament der Gefahr der Verunehrung
aus. Zudem soll man den Juden Freiheit lassen in der Ausübung ihrer
Religion; denn dadurch erhält unser hl. Glaube ein überzeugendes Zeugnis
von seinen Feinden, da die religiösen Ceremonien der Juden figürlich
das bezeichnen, was wir glauben; die prophetischen Aussprüche, welche
sie lesen, sind in unserem Glauben erfüllt. Mit dieser Freiheit, die den
Juden gegeben wird, mufs jedoch der Schutz der Christen verbunden
sein, damit die Juden nicht ihre für Staat und Familie verderblichen
Ideen ausbreiten können.

4. W. II. Halens: De Leer van den h. Thomas van Aquino
over het Recht.

Die Schrift ist eine Dissertation, um das Doktorat in der
Staatswissenschaft zu erlangen. Der Verf. nimmt als Ausgangspunkt seiner
Abhandlung den bekannten Ausspruch Iherings: „Staunend frage ich mich,
wie war es möglich, dafs solche Wahrheiten, wie sie Thomas ab Aquino
in sich enthält, nachdem sie einmal ausgesprochen waren, bei unserer
protestantischen Wissenschaft so gänzlich in Vergessenheit geraten konnten?
Welche Irrwege hätte sie sich erspart, wenn sie dieselben beherzigt hätte!
Ich meinerseits hätte vielleicht mein ganzes Buch nicht geschrieben, wenn
ich sie gekannt hätte; denn die Grundgedanken, um die es mir zu thun
war, finden sich schon bei jenem gewaltigen Denker in vollendeter Klarheit

und prägnantester Fassung ausgesprochen." Dieser Ausgangspunkt
läfst bereits auf den Geist schliefsen, von dem dieses Buch durchweht
ist. Der Einflufs des hl. Thomas nimmt einen stets wachsenden Umfang
an; und immer mehr erscheint es, wie der geoffenbarte Glaube geeignet,
ist, alles menschliche Wissen zu verklären.



Litterarische Besprechungen. 361

5. Dr. Otten: Apologie des göttlichen Selbstbewul'stseins.
Programmabhandlung. Paderborn, Bonifacmsdruckerei.
Der Verf. will nach der Lehre des hl. Thomas das göttliche Selbst-

bewufstsein sicherstellen gegen die Angriffe des Pantheismus, zumal des

von Hartmann und Drews verteidigten pantheistischen Systems. Im ersten
Teile wird die positive Lehre vorgetragen; im zweiten werden die
Einwände gegen den Theismus zurückgewiesen; im dritten zieht der Verf.
einen Vergleich zwischen Bewufstem und Unbewufstem; im vierten stellt
er die Bedingungen des Selbstbewul'stseins auf. S. 45 wird gesagt, zwischen
dem endlichen und absoluten Geist, also zwischen der Kreatur und Gott
bestünde eine reale Wechselbeziehung. Diese ist blofs zwischen den drei
göttlichen Personen. Die Kreatur wird wohl realiter auf Gott bezogen
als auf ihre Ursache, nicht aber umgekehrt Gott auf die Kreatur. Die
Grundlage, das subjectum für eine wahre Wechselbeziehung mufs eine
Einheit, sein und so würde, wenn aus der behaupteten Wechselbeziehung
streng folgerichtig weiter geschlossen wird, am Ende doch das folgen,
was Drews annimmt: eine pantheistische Einheit. Wir haben nur die
Philosophie des Unbewufsten von Hartmann angeführt gefunden. Hartmann

hält aber jetzt nicht alle dort verteidigten Ansichten aufrecht (vgl.
gesammelte Aufsätze).

6. Branislav Petronievics: Der ontologische Beweis
für (las Dasein des Absoluten. Leipzig, Hermann Haake.
Der ontologische Beweis, welchen hier der Verf. für das Dasein

Gottes vorlegt, ist nicht der gewöhnlich so bezeichnete. Er will aus der
Undenkbarkeit des reinen, absoluten Nichts die Existenz des absoluten
Seins nachweisen. Aber es ergeht diesem Nachweis ebenso wie dem
Anfange der Hegeischen Logik, die aus der Inhaltlosigkeit des reinen
Seins und des reinen Nichts ihre Identität und zugleich ihren Unterschied
im reinen Werden folgert. Es gelingt nicht, den Übergang aus dem
Bereiche des Ideellen in den des Realen aus dem Gedanken allein heraus
zu konstruieren. Soll der Beweis ein schliefsender werden, so mufs er
dem dritten Gottesheweise im Thomas analog sein, der daraus, dafs etwas
ist, folgert, dafs ein absolut notwendiges Sein existiere; denn „bestände
letzteres nicht, so könnte überhaupt nichts sein; es wäre keine Möglichkeit
für irgend ein Sein". Ein solcher Beweis geht aber davou aus, dafs etwas
ist, ist also kein aprioristischer, sondern a posteriori.

7. F. Bitter v. Feldegg: Das Verhältnis der Philosophie
zur empirischen Wissenschaft von der Natur, nebst einem

Anhange: Widerlegung von A. Baumkers immanenter
Kritik des Gefühls als metaphysischen Priucips. Wien,
Alfred llölder. 48 S.

Die Abhandlung stellt die Antwort auf eine von der philosophischen
Gesellschaft in Berlin gestellten Preisfrage vor. Der Verf. führt den
Unterschied zwischen der Philosophie und der empirischen Naturwissenschaft

darauf zurück, dafs erstere, kurz gesagt, der subjektive Eindruck
ist, den die Dinge der Natur im Geiste des Menschen machen, während
die Naturwissenschaft sich direkt an die äufseren Gegenstände wendet.
Er vergleicht die letztere mit dem Posten einer Rechnung, die Philosophie



362 Litterarische Besprechungen.

mit der Bilanz. Diese wechselt, jenachdem Posten hinzukommen oder
entfernt werden; die Posten bleiben dieselben. Damit ist der Philosophie
der Charakter einer Wissenschaft genommen; denn nichts objektiv
Gewisses bildet ihren Gegenstand. Sie ändert sich ja nach den Köpfen
derer, welche die Natur zu ihrem Geiste in Beziehung setzen. Die
Philosophie umfafst vielmehr alle Zweige der menschlichen Kenntnis und hat
verschiedene Teile, gemäfs den verschiedeneu Gesichtspunkten, rationes
formales, unter denen sie die Dinge der Natur eint. Es ist
Naturphilosophie, wenn alle Dinge unter dem Gesichtspunkte des Beweglichen
betrachtet werden; es ist Geometrie, wenn dieser Gesichtspunkt das Mefs-
bare ist; es ist Metaphysik, wenn als Gesichtspunkt das Sein und
überhaupt Begriffe und Eigenheiten, die allem gemeinsam sind, gelten. Und
so geht es weiter. Jede Wissenschaft, auch die empirische von der Natur,
mufs erst Eindruck im denkenden Geiste machen, ehe sie die Würde einer
Wissenschaft beanspruchen kann. — In der Widerlegung der Bäumkerschen
Kritik handelt es sich um das Gefühl als Kern unseres Seins und als
Fundament der gesamten Weltanschauung. Das Gefühl soll, transcendental

gefafst, als metaphysisches Princip, „die identische Verbindung des
Subjektiven mit dem Objektiven sein, Träger aller Wirklichkeit". Wenn
dies vom Gefühle, als einem der fünf Sinne, gesagt würde, so würde eine
solche Definition zwar nicht im geringsten erschöpfend sein, aber doch
erklärt werden können. Da es als Sinn ein Auffassungsvermögen wäre,
so würde der Grundsatz, der allgemein vom Erkennen gilt, auch auf das
Gefühl anzuwenden sein: Cognoscens in actu est cognitum in actu oder
cognitum est in tantum cognitum in quantum est in cognoscente. Aber
in der vom Verf. gewollten Form ist die Definition des Gefühls nicht zu
rechtfertigen, auch nicht vom Standpunkte der modernen Wissenschaft.

8. Dr. William Stern: Theorie der Veräiulerungs-
auft'assuilg. Habilitationsschrift. Breslau, Preufs und Jünger.

Vorliegende Abhandlung ist nur ein sehr kleiner Teil eines im
Druck befindlichen gröfseren Werkes. Als Quellen der Veränderungsauffassung

werden positive Daten aufgestellt, gegen die nichts zu
erinnern ist.

9. Hiifjo Juettner: De Polemouis Rhetoris vita, operibus,
arte. P. I. Vratislaviae, Marcus.

Dasselbe gilt von dieser Inauguraldissertation. Sie umfafst positive
Daten, welche in schönem, Hiei'sendem Latein und mit historisch-philologischer

Gründlichkeit zusammengestellt sind.

10. Johannes Dierich: Die Quellen zur Geschichte Pris-
Cilliaus. Inauguraldissertation. Breslau, Genossenschaftsbuchdruckerei.

Auch hier handelt es sich um einen Teil eines gröfseren Werkes.
Es wird eine Kritik der Darstellung der Priscillianisten und des Sulpicius
Severus und eine Untersuchung über die Abfassungszeit der trr. I—III
der Würzburger Iis. Mp. th. q. 3 saec. V—VI geboten.



Litterarische Besprechungen. 363

11. Otto Baltzer: Beiträge zur Geschichte des christo-
logischeu Dogmas im 11. und 12. Jahrhundert.
Inauguraldissertation. Naumburg a. S., Lippert & Co. (Pätzsche
Buchdruckerei).

Der Verf. spricht von katholischen Kirchenlehrern und
Kirchenschriftstellern ohne genügende Kenntnis der katholischen Lehre. Ein
solcher Mangel könnte ja bei einem protestantischen Pastor Entschuldigung
finden; aber letzterer sollte dann nicht über katholische Dinge schreiben,
wie z. B. von der realen Gegenwart des Leibes Christi im Sakrament,
von der Ascese und ähnlichem. Augustin, Lanfranc, Petrus Damiani,
Fulbert werden angeführt; die Stellen aus ihnen aber bilden viel mehr
ein Zerrbild dessen, was sie gelehrt haben, wie ein Zeugnis der in der
katholischen Kirche gelehrten Wahrheit. Dasselbe gilt in erhöhtem Mafse
von Anselm und Bernardus. Die Lehre des letzteren ist gänzlich falsch
dargestellt. Wir machen dem Verf. nicht den Vorwurf, als sei seine Arbeit
eine tendenziöse oder als führe er die Stellen wissentlich falsch an. Diese
Autoren sind eben durch und durch von dem Geiste durchdrungen, der
heute noch die katholische Kirche durchdringt. Ihre Ausdrücke können
nur richtig verstanden werden, wenn man zuerst diesen Geist in sich
aufgenommen hat. Ihre termini sind der scholastischen Sprache sowie
der Redeweise der Kirchenväter entnommen. Man mufs fehlgehen, wenn
man denselben nicht den Sinn unterlegt, der zu ihrer Zeit allgemein
damit verbunden wurde.

12. J. W. Raeding: Häufigkeitswörterbuch der deutschen
Sprache. Festgestellt durch einen Arbeitsausschul's der
deutschen Stenographiesysteme. Steglitz bei Berlin, Selbstverlag

des Herausgebers.
Eine ungemein mühsame Arbeit, die unter Mitwirkung vieler

Schulmänner und anderer sich dafür interessierenden Herren und unter
materieller Beihilfe der Staatsregierung unternommen wurde. Es soll, so
genau wie möglich, festgestellt werden: die Häufigkeit der einzelnen
Wörter, Silben, Laute, Buchstaben und zwar der einzelnen Buchstaben,
der Zusammensetzungen und Verschmelzungen. Das Werk kommt heraus
in Doppellieferungen zu Ji 3 bei 96 S. in gr. Okt. Für alle, welche die
Stenographie mit Verständnis betreihen, ist es unentbehrlich. Der Band
in Halbfranz geb. kostet Ji 25. 1320 Personen haben sich an der riesigen
Arbeit beteiligt.

Dr. C. M. Schneider.

Dr. Herman Schell, Das Problem des Geistes. Würzburg
(Hobel) 1898. 65 8.

„Aktualität, lebendige Thätigkeitskraft — im Unterschied von
der ruhenden Substantialität ist hinsichtlich der Wesensbestimmung des
Geistes die Forderung der gegenwärtigen Philosophie: und zwar in
metaphysischer Hinsicht, um die massive Vorstellung einer Unterlage des
Innenlebens beim Geiste fernzuhalten ." (48). So denkt sich Schell
den Geist. Wir meinen aber, dafs man niemals die Substantialität des
Geistes sich als eine ruhende oder zur Aktualität in Gegensatz stehende
gedacht habe oder denke. Der Geist ist Thätigkeit, actus, aber nicht



364 Litterarische Besprechungen.

einem fremden Sein anhaftende Thätiglceit,, daher actus substantialis.
Zwar kann der geschaffene Geist wegen des „dunklen Naturgrundes"
nicht nach allen Seiten hin unmittelbar thätig sein, wie der actus purus.
Aber wenn er seine aus ihm entstammenden Hilfskräfte in ihrer Thätig-
keit leitet, so ist er gewifs ebenso thätig, als die Hand des Malers bei
Führung des Pinsels. Der Geist wird dadurch kein „Wirklichkeitsklötzchen1',
wie Wundt witzelt. Denn ein Träger der Geistesthätigkeiten ist eine
Denknotwendigkeit, der sich weder Schell noch Wundt verschliefsen
konnte. Ersterer sagt darum, der Geist sei das Princip vieler
Einzelzustände und Erlebnisse (8); letzterer, die Frage nach dem Grunde
der psychischen Erscheinungen lasse sich nicht umgehen. Ein Klötzchen
ist nicht einmal die körperliche, viel weniger die geistige Substanz.

Die Denkthätigkeit des Geistes ist nach Schell hauptsächlich aktiv,
eine ars viva, der vovç noirjxixoq des Aristoteles aber ein deus ex
machina, ein Fremdling, ein Rätsel und für den christlichen Logoshegriff
unzureichend (14). Letzteres, meinen wir, wäre die geringste Schwierigkeit,

da der Logos das absolute Denken ist, der die Wahrheit nicht bei
einem andern suchen mufs wie der sinnlich-geistige Mensch in sehr vielen
Fällen. Durch Annahme des intellectus agens wird ebenso glücklich die
Scylla des rohen Empirismus, als die Charybdis des nebelhaften Idealismus
vermieden. — Besser angebracht ist die Bekämpfung der kantischen
Denkformen. Dieselben seien, sagt Schell, unfähig, der Natur und Wirklichkeit
Gesetzmäfsigkeit vorzuschreiben, da dies nur dort sich finde, wo eine
mafsgebende Thätigkeit auf Grund von eigener Überlegung ausgeübt
werde" (19). Mit Recht weist er ferner bin auf den unerträglichen Widerspruch

zwischen Kants theoretischer und praktischer Vernunft, das
„unhaltbare Surrogat" seiner Begründung der Sittlichkeit, und die unheilvolle
Trennung des Sittlichkeit^- und Seligkeits-Princips.

Über die hh. Dreifaltigkeit, den lebendigsten Geist, thut Schell
den geistreichen Ausspruch: „Die drei Personen sind im Wesen und
Wirken eine vollkommene Einheit, und zwar nicht, obgleich, sondern
weil sie im lebendigen Gegensatze der thätigen Wechselbeziehung zu
einander stehen" (62). Objektiv ist das sehr richtig, aber für unser
irdisches Erkennen wird diese Einheit in der Unterschiedenheit immer
ein Rätsel bleiben.

Wir glauben im vorstehenden eine Charakteristik dieser akademischen
Festrede, die Schell als s. z. Rektor gehalten hat, gegeben zu haben.
Obgleich in derselben Hiebe nach allen Seiten ausgeteilt werden, zuweilen
mit Recht, zuweilen mit Unrecht, so wird man trotzdem gerne zugeben,
dafs der hochbegabte Universitätslehrer das Problem des Geistes mit Geist
im Geist der neueren Philosophie behandelt habe.

Graz. Dr. Anton Michelitsch.

Dippel, Der neuere Spiritismus in seinem Wesen dargelegt
und nach seinem Werte geprüft. 2. gänzlich umgearbeitete
und erweiterte Auflage. München, Rudolf Abt, 1897.
Das vorliegende Buch trägt in seiner Vorrede den Vermerk: dafs

es „nichts Wesentliches unberücksichtigt läfst und doch bei geringerem
Umfange um einen niedrigeren Preis (als das Werk des Dompropstes
Prälat Dr. W. Schneider, Der neuere Geisterglaube) erworben werden
kann". Ob dieser Satz völlig gerechtfertigt war? Es scheint mir nämlich,
dafs der Verf. etwas recht Wesentliches in seinem Buche doch nicht genug
berücksichtigt hat: die Methode. Schon im Titel kündigt er eine



Litterarische Besprechungen.

Zweiteilung au: er will das Wesen des Spiritismus darlegen und ihn
nach seinem Werte prüfen. Das klingt leicht und schön, ist aber in der
Ausführung wesentlich schwerer. Der Verf. hat genau nach dieser
Zweiteilung gearbeitet : er gibt thatsächlich im ersten allgemeinen und in den
drei ersten Kapiteln des zweiten besonderen Teiles eine der Kritik so
gut. wie entbehrende Darstellung des Spiritismus, die allerdings aufser-
ordentlich fleifsig aus den Quellen gearbeitet ist. Erst im zweitletzten
Kapitel des zweiten Teiles beginnt das, was man schon längst erhoffte:
eine Kritik des Spiritismus. Wiederholungen in den letzten Kapiteln
und eine für den Zweifler manchmal erdrückende Unsicherheit bezüglich
der Glaubwürdigkeit vieler Thatsachen und spiritistischen Lehren, die in
den ersten zwölf Kapiteln gebracht werden — das sind die unangenehmen
Folgen einer Methode, die für die Behandlung des Spiritismus meines
Erachtens ganz und gar unangebracht ist. Der wahren Wissenschaft
kann die blofse Reproduktion der spiritistischen Experimente etc. wenig
dienen. Kritiklos werden aber im vorliegenden Buche endlose Erzählungen
von spiritistischen Sitzungen und Kunststücken abgedruckt, manchmal
wird sogar der Anschein hervorgerufen, als ob man sie alle für wahr
und erwiesen annehmen müsse, wie z. B. durch die begeisterte Zustimmung
zu den Worten des Prof. Challis S. 65. Das neunte Kapitel gibt dann
eine Auswahl von Entlarvungen berühmter Medien, worauf der ungünstige
Eindruck im 10. Kapitel so gut wie möglich wieder verwischt und
vergessen wird. Stellen, an deneu eine wenn auch nur kleine Kritik gut
ansetzen könnte, gibt es genug, so S. 79 (Perisprit Blödsinn), 88, 89, 91
etc. Mag auch die nachfolgende Verurteilung des Spiritismus durch den
Verf. richtig sein, so geht sie doch auf eine genauere specielle
Auseinandersetzung mit den früher als wahr hingestellten Thatsachen nicht
ein; man vermifst daher jeden objektiven Erklärungsversuch dafür. — Die
Polemik gegen Prof. Schneid ist wohl etwas zu weitgehend: im Grunde
genommen kommt der Verf. zu demselben Urteil über den Spiritismus
(vgl. S. 255).

Breslau. Lie. F. von Tessen-Wçsierski.

Surbled, Centres cérébraux et images. Étude de psycho¬
physiologie. (Extrait de la science catholique.) Arras-Paris
1896.
S. bemüht sich, ein gemeinsames Vorgehen der spekulativen

Philosophie und exakten Naturforschung auf ihren Grenzgebieten anzubahnen,
denn nur so könne der Wissenschaft gedient sein. Deshalb beklagt er
die fortwährenden Übergriffe der Philosophen und Naturforscher in ihre
beiderseitigen Gebiete. Besonders nahe liege diese Versuchung für die
letzteren; so z. B. glaubten diese nach Entdeckung der motorischen
und sensiblen Rindencentren auch die psychischen Vorgänge
ergründet zu haben, die dann nur eine Reflexthätigkeit wären. Verf.
sucht zu beweisen, dafs die Rindencentren selbst nicht Sitz der
Vorstellungen sind; denn die Vorstellung steht höher und kann in ihrem
Wesen nicht vollkommen begriffen werden, für Verstand und Denkvermögen
ist sie notwendig. Im weiteren geht S. besonders auf das motorische
bprachceutrum näher ein (3. Stirnwindung links Brocasche
Windung; nach deren Läsion Unvermögen der artikulierten Sprache,
Aphasie). Als motorisches Centrum ist es weder Sitz der Vorstellungen
noch bitz des Wortgedächtnisses (wird wohl auch wenigstens von den
deutschen Naturforschern zugegeben. D. Ref.). Im folgenden bestreitet



Litterarische Besprechungen.

S. die autonome Existenz des motorischen Schreibcentrums (hinterster
Teil der linken mittleren Stirnwindung) (wird auch vielerseits —
Wernicke, Déjerine u. a. — bestritten. D. Ref.) und indentifiziert es mit
den motorischen Centren des Armes, (nach einschlägigen Sektionsbefunden
soll es allerdings unmittelbar vor dem Centrum der rechten Handmuskeln
liegen. D. Ref.); ebenso bestreitet er das Centrum der graphischen
Vorstellungen. Nunmehr kommt S. auf die sensitiven Centren, deren
anatomische Grundlage allerdings noch vielfach unsicher ist. Er erklärt
den cerebralen Vorgang beim Sprechen, und nach Zurückweisung der
schematischen Anschauung Charcots (individuelle Verschiedenheit je
nach hauptsächlicher Beteiligung nur eines der sensiblen optischen,
akustischen etc. Centren beim Sprechen, Schreiben u. s. w.) glaubt er wohl
mit Recht, dafs alle diese Ceutreri beim Sprechen, Lesen und Schreiben
mitwirken. — Die Schlufsfolgerungen des Verf. sind also: motorische
und sensitive Centren sind nicht notwendig Centren der
Vorstellung; man könne dies nur für die Vorstellung der Artikulation beim
optischen und akustischen Sprachcentrum zugeben. Die Vorstellungen
sind nicht mit der Empfindung vergleichbar. Die Einbildungskraft, eine
wichtige Fähigkeit, sitzt sicherlich im Gehirn, ihre Lokalisation ist
vollkommen dunkel. S. schliefst mit einem nochmaligen Appell zur Einigung
der Philosophen und Naturforscher auf den Grenzgebieten.

Breslau. Dr. med. A. Most.

Surbled, La main et le cerveau. Étude de la physiologie
nerveuse. (Extrait de la Science catholique, Août 1897.)
Arras et Paris.
„Die Hand ist ein Meisterstück." Mit diesen Worten und dem

Nachweis ihrer Wahrheit beginnt S. seine Studie. Mit Hilfe der Hand
kann sich der Mensch alles schaffen; so ist sie das hauptsächlichste
Instrument der den Menschen als solchen charakterisierenden Intelligenz.
S. schildert die wunderbare Zweckmäfsigkeit ihres anatomischen Baues,
welcher Festigkeit mit Beweglichkeit und Anpassungsvermögen verbindet,
sowie, vermöge der Oppositionsfähigkeit des Daumens, die Fähigkeit,
Gegenstände jedweder Gröfse zu ergreifen, besitzt. Die Hand dient auch
dem Ausdruck seelischer Affekte (Mimik, Zeichensprache).

Alle Bewegungen der Hand hängen ab von einem motorischen Centrum
der Hirnrinde, welches am Fufse, d. h. am hintersten Ende der mittleren
Stirnwindung liegt. Dasselbe ist durch Experimente und klinische sowie
pathologisch-anatomische Erfahrungen genügend erwiesen. Der Ursprung
der Bewegung (der Hand) ist in der Sensibilität, die Ursache in der
lebendigen Seele zu suchen. Das Centrum wird von der Sensibilität zur
Thätigkeit angespornt und die Sensibilität von der Seele geleitet. Nicht
auf Reflex, wie die Materialisten wollen, ist die Thätigkeit des
motorischen Centrums zurückzuführen; denn der Reflex selbst gehört zur
vitalen Ordnung. Auch sind die durch die Hand hervorgebrachten Werke
(Kunstwerke, Schriften, selbst mechanische Arbeiten, welche ebenfalls stets
einen gewissen Willensakt seelische Thätigkeit erfordern) nicht durch
den Reflex zu erklären, da sie stets Ausdruck eines Willensaktes oder
einer geistigen Thätigkeit sind.

Im folgenden analysiert S. den Schreibakt und geht auf das sog.
Schreibcentrum ein. Zum Spontanschreiben ist ein physischer und
psychischer Akt nötig, für ersteren die Thätigkeit der motorischen Centren
sowie Gefühl und Gesicht, für letzteren Intelligenz und Willen und Kom-



Litterarische Berichte. 367

bination iler motorischen Centren mit den inneren (Sprach-)Bildern. Dies
sei für die Materialisten unverständlich, daher nehmen sie mit Charcot
ein eigenes Schreibcentrum (am Fufse der mittleren Stirnwindung)
an, wo die motorischen, graphischen Bilder niedergelegt seien. S.
bestreitet die Existenz dieses Centrums, da die klinische Erfahrung hierfür
keine genügende Stütze biete. Er beruft sich auch auf Déjerine, Wernicke
und Kufsmaul. (Es soll die Existenz eines Schreibcentrums durch wiederholte

Sektionsbefunde erwiesen sein [Exner, Nothnagel u. a.]. Es liege
dicht vor dem motorischen Centrum der rechtseitigen Handmuskulatur.
Über allen Zweifel erhaben scheint es jedoch nicht zu sein, so dafs die
Bedenken des Verf. nicht unberechtigt sind. 1). Ref.) Über die Beziehungen
der Hand zu den sensiblen Gehirnscentren ist wenig Sicheres bekannt.

Breslau. Dr. med. A. Most.

LITTERARISCHE IIER I CHT E.

Von Dr. E. GOMMER.

I. Philosophie.
Das Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie hat eine

Aufgabe, welche sich mit der eines Litteraturblatt.es nicht deckt. Wir
haben die Kritik niemals vernachlässigt, aber keine Verpflichtung
übernommen, alle Novitäten zu besprechen, welche uns durch das Vertrauen
der Verfasser oder Verleger zugesandt worden sind. Um so mehr fühlt
aber die Redaktion sich veranlafst, von Zeit zu Zeit ihren Lesern über,
neue Bücher, die entweder gar nicht oder erst spät eine fachmännische
Recension erhalten können, einen kurzen Bericht zu erstatten. Nach den
bei einer früheren Gelegenheit (Bd. X S. 496 ff.) dargelegten Grundsätzen
referieren wir in der Reihenfolge der Wissenschaften.

An erster Stelle notieren wir ein neues Lehrbuch der gesamten
Philosophie: (1) Elementa Philosophiae ad inentem D. Tbomae
Aquinatis Doctoris Angelici ad triennium accommodata auctore P. Fr.
Hieronymo Mancini, Ordiuis Praedicatorum Magistro in Sacra Theo-
logia. Romae (ex Typographia Polyglotta S. C. de Propaganda Fidel
1898. gr. 8. Vol. I. XII. 412. S. Vol. II. 455 S.

Dieses für den ersten Unterricht vortrefflich angelegte Werk schliefst
sich im grofsen Ganzen an die Summa philosophica des unvergefslichen
Kardinals Zigliara an. Inhaltlich bietet der Verf. weniger als Zigliara
und erreicht dadurch das vorgesetzte Ziel eines wirklich praktischen
Lehrbuches noch mehr. Dagegen ist die Begründung der Lehren eine
tiefe, die Darstellung ist durchaus korrekt und zeichnet sich durch Klarheit
ganz besonders aus. Das Buch erfüllt also alle Bedingungen, welche
man von einem Lehrbuch der Philosophie auf diesem Standpunkte fordern
kann, in ganz vorzüglicher Weise. Der 1. Bd. enthält Logik und Ontologie,

der 2. Bd. Kosmologie, Psychologie und natürliche Theologie: es
fehlt also nur noch die Ethik. Nur eins ist zu bedauern, — dafs die
Einteilung, welche auch Zigliara mehr aus äufseren Rücksichten noch
festhielt, nicht nach der Lehre des hl. Thomas abgeändert worden ist,
wenn auch die falschen Konsequenzen nach Möglichkeit vermieden sind.
Der hl. Thomas will von einer speciellen Metaphysik nichts wissen. Denn


	Litterarische Besprechungen

