
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 13 (1899)

Artikel: Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761765

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761765
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


274 Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung.

Organischen walten, auch die Gravitation und die Affinität haben
ihren Zweck. Die teleologische Katuransicht ist in allen Teilen
des Alls berechtigt und durchführbar, weist aber, da ein Zweck
allerdings nur in Beziehung auf Intellekt und Willen begriffen
werden kann, auf eine transcendente Intelligenz hin. Man drehe
und wende sich, wie man wolle: die Katur gibt Zeugnis von
Gott, und mit Recht singt der Psalmist: Coeli enarrant gloriam
Dei et opera manuum ejus annuntiat firmamentum.

-<£>—

DIE ARISTOTELISCHE GOTTESLEHRE
IN DOPPELTER BELEUCHTUNG.

Von Dr. M. GLOSSNER.

Zwei Schriften liegen uns über die aristotelische Gotteslehre
vor, die eine von einem Autor, dem wir bereits wiederholt auf
dem Gebiete aristotelischer Forschung begegnet sind,1 und dem
wir das Zeugnis eines tief eindringenden Verständnisses und
reifen Urteils ausstellen durften; die andere, bereits vor fünf
Jahren erschienen2 von einem Verfasser, der sich uns wenigstens
zum erstenmale als Aristotelesforscher präsentiert.

Wir stehen nicht an, die erstgenannte Schrift als eine höchst
verdienstvolle, für Philosophie, Apologetik und Theologie gleich
bedeutsame Leistung zu erklären. In die feinsten Details der
aristotelischen und thomistischen Gedankengänge eingehend, gibt
der Vf. eine ebenso gründliche als glänzende Rechtfertigung
jenes Teils der aristotelischen und thomistischen Metaphysik,
der als das wertvollste, kostbarste und grofsartigste Ergebnis
menschlicher Wissenschaft betrachtet werden mufs.

Der verhältnismäfsig gröfste Raum ist dem von den Neueren
mit Unrecht vernachlässigten ebenso klaren als überzeugenden
Beweis aus der Thatsache der Bewegung gewidmet. Allerdings
hängt weder von diesem noch von den wissenschaftlichen
Beweisen überhaupt Sein und Nichtsein der Religion ab.

Denn, wie der Vf. richtig bemerkt, auch abgesehen von der

1 Dr. Eug. Rolfes, Die Gottesbeweise bei Thomas von Aquin und
Aristoteles. Köln 1898.

2 Dr. K. Elser, Die Lehre des Aristoteles über das Wirken Gottes.
Münster i. W. 1893.



Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung. 275

Offenbarung1, ist der Gottesglaube nicht vorwiegend von
theoretischen Beweisen abhängig (S. 2j. Er weist auf' die lebendige
Wurzel derselben in dem natürlichen Gottesbewufstsein hin, das
ohne gelehrte Reflexionen entsteht, indem es aus dem Anblick
der über die Schöpfung ausgegossenen Weisheit und aus dem
Gefühle unserer geistigen und sittlichen Abhängigkeit entsteht.
(A. a. 0.) Diese natürliche Gotteserkenntnis (wie wir statt des

modernen, mifsverständlichen und im Grunde ungeeigneten
Ausdrucks: Gottesbewufstsein sagen wollen) ist im Grunde die
populäre Form der Mehrzahl der philosophischen Beweise und
erlangt in diesen seine siegreiche, zur Beschämung und
Überführung der Atheisten geeignete wissenschaftliche Gestalt.

Gefährlicher indes als die Überschätzung der wissenschaftlichen

Beweise ist deren Unterschätzung und Geringachtung.
Treffend bemerkt in dieser Beziehung der auch vom V'f. (S. 276
Anm. 1) genannte Ulrici: „Die Beweise für das Dasein Gottes,
nachdem sie eine Zeitlang eine grofse Rolle in der Philosophie
und Theologie gespielt haben, sind in neuerer Zeit, besonders
seit Kants berühmter Kritik derselben, in Mifskredit geraten.
Es ist seitdem die weitverbreitete Meinung der Gläubigen und
Ungläubigen, das Dasein Gottes lasse sich nicht beweisen. Selbst
Theologen stimmen dem bereitwillig zu, spotten der vergeblichen
Versuche und wähnen damit dem Glauben, den sie predigen,
einen Dienst zu leisten. Aber die Beweise für das Dasein Gottes
fallen in eins zusammen mit den Gründen für den Glauben
an Gott; sie sind eben nur die wissenschaftlich festgestellten
objektiven Gründe dieses Glaubens. Gibt es keine solchen
Beweise, so gibt es auch keine solchen Gründe, und ein Glaube
ohne allen Grund, wenn überhaupt möglich, wäre kein Glaube,
sondern eine willkürliche, selbstgemachte, subjektive Meinung."
(Gott und die Natur 1. Aufl. S. 1.)

Wie immer Ulrici das Verhältnis der Glaubensgriinde zum
Glauben näher verstanden haben mag, so steht vom Standpunkt
des katholischen Theologen fest, dafs die natürliche
Gotteserkenntnis eine Voraussetzung des Glaubens (praeambulum fidei)
bilde; eine solche Erkenntnis aber, soll sie mehr als Meinung
oder subjektive Illusion sein, beruht notwendig auf objektiven
Gründen, deren wissenschaftliche Entwicklung und Ausgestaltung
eben die Beweise für das Dasein Gottes ergeben.

Wenden wir uns wieder zu dem Beweise aus der Thatsache
der Bewegung. Aristoteles definiert die Bewegung als die
Wirklichkeit oder Entelechie des der Möglichkeit nach Seienden
als solchen (S. 13). Der Vf. bemerkt, Arist. meine damit nichts

18*



276 Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung.

anderes als den stetig fortschreitenden Übergang von dem

Vermögen zur Wirklichkeit, die Definition leide daher an dem

Fehler, dafs das Wort Übergang den Begriff der Bewegung
schon voraussetze; diese Weise der Bestimmung könne daher nur
als Beschreibung gelten. Wie uns scheint, könnte sie in diesem

Falle nicht einmal auf die Bedeutung einer Beschreibung Anspruch
erheben; denn eine solche unterscheidet sich von der strengen
Definition nur dadurch, dafs sie von Aocidentien (propria, tcha)

statt vom genus proximum und der differentia specifica entnommen
ist. Sie darf daher das zu Bestimmende ebensowenig voraussetzen

oder enthalten als die eigentliche Definition. In der That
aber gebraucht Arist. den vom Vf. erwähnten Ausdruck nicht,
und der hl. Thomas erklärt ausdrücklich an der vom Vf.
angeführten Stelle (Comm. in libr. phys. Ii. 3 lec. 2), die
Definition: motus est exitus de potentia in actum non subito, sei

eine irrtümliche, weil „exitus" eine Art der Bewegung bezeichne,
das „subito" aber den Begriff der Zeit einschliefse, der
hinwiederum nur mittels der Bewegung bestimmt werden könne.

Aristoteles dagegen habe sich in der Definition der eiul'achen,

durch alle Genera des beienden sich hindurchziehenden Begriffe
der Potenz und des Aktes bedient. Aus diesem jedoch ganz
verschiedenen Grunde ist allerdings, wie wir dem Vf. zugestehen,
die Begriffsbestimmung der Bewegung nicht Definition im strengen
Sinne des Wortes, da Potenz und Akt nicht generische oder

specifische, sondern analogische Bestimmungen sind, wie der

Begriff des Seins selbst, dessen erste „Differenzen" sie bilden.
Will man aber gleichwohl den Ausdruck „Übergang" anwenden,

so dürfte man ihn nicht im Sinne einer Bewegung, sondern in

jener analogischen Bedeutung nehmen, in welcher wir etwa sagen,

grün bilde den Übergang von gelb zu blau, oder orange den

von rot zu gelb.
Wichtig ist der Nachweis, dafs der aristotelisch-thomistische

Beweis in der Anwendung auf die örtliche Bewegung auch vom

Standpunkt der neueren Bewegungstheorie seine Gültigkeit
bewahre; denn da dieser Auffassung zufolge die Körper gegen
Bewegung und Ruhe sich indifferent verhalten, so kann die

Bewegung dem Körper als solchem nur durch ein ihm äufserliches

Princip zukommen. Da dieses nicht wieder Körper sein kann,

so gelangt man notwendig zu einem unkörperlichen Princip, von
dem es vorläufig dahingestellt bleibt, ob es der Körperwelt etwa
nach Art einer Weltseele immanent zu denken sei, oder getrennt
vom Körper als reiner Geist, im letzteren Falle wiederum, ob

als endliche, im Hinblick auf einen höheren, ihr übergeordneten



Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung. 277

Zweck bewegende Intelligenz, oder als schlechthin unbewegter
Beweger. Vollendet ist der Beweis offenbar nur dann, wenn
ein bewegendes Princip in dem zuletzt erwähnten Sinne erwiesen
ist. Dies geschieht durch die Erwägung, dafs jeder Übergang
von der Botenz in den Akt auch im geistigen Gebiete nur durch
ein Princip, das selbst im Akte ist, bewirkt werden kann. Nähme
man an, dafs auch dieses bewegt bewege oder aus der Potenz
in den Akt übergeführt sei, so wird man, da ein Regrefs ins
Unendliche die Erklärung nur zurückschieben, nicht aber geben
würde, schliefslich ein schlechthin unbewegtes Princip annehmen
müssen, das, absolut intellegibel und aktuell als Wahrheit und
Güte, die Geister und Seelen und durch den ihnen eingepflanzten
Trieb die Körper bewegt.

Diese Gedanken weist der Vf. zunächst aus den Texten
des hl. Thomas und weiterhin aus den Schriften des Stagiriten
in Überzeugfinder Weise nach. Die Kürze, deren sich der heil.
Thomas in der Fassung des Beweises bedient, erklärt sich daraus,
dafs er die Bewegung im weiteren Sinne nimmt, „wonach sie
auch den Wechsel von Gedanken und Entschlüssen im Leben
des Geistes umfafst" (S. 26). Jeder Geist, der einem solchen
Wechsel unterliegt, mufs zuletzt durch ein aktuell Intellegibles
bewegt werden, um zu Begriffen, Urteilen und Schlüssen zu
gelangen (S. 27 f.): so dafs wir schliefslich zu einer geistigen
Substauz gelangen, die völlig unbewegt ist.

In der Darstellung des Vf. glauben wir nur eine gewisse
Unbestimmtheit bezüglich der Auffassung des int. agens
beanstanden zu sollen (S. 28, vgl. S. 127). Wenn behauptet wird,
dafs der int. agens immer wirke, so fehlt, wie der Vf. selbst
einräumt, noch viel von der „lauteren Aktualität, die das
Unendliche unterscheidet". Es kann also von dieser Seite gegen
das „Immer wirken" des int. ag. ein triftiger Grund nicht geltend
gemacht werden. Es fragt sich aber, ob es nicht in der Natur
dieses Seelenvermögens liegt, immer zu wirken. Alles kommt
darauf an, wie dasselbe näher zu denken ist. Würde man den
int. ag. als denkendes Princip auffassen oder als ein Vermögen,
das keimhaft den im aktualen Denken auseinander zu legenden
intellegiblen Inhalt in sich schliefse, so wäre sein stetiges Wirken
ein unausgesetztes Denken, und in diesem Falle würde man
der menschlichen Seele etwas zuschreiben, was ihrer
sinnlichbeschränkten Natur widerspricht. Nimmt man aber mit dem
hl. Thomas an, dafs der int. ag. nur in Abhängigkeit von den
Phantasmen wirke, und dafs seine Wirksamkeit überhaupt nur
darin bestehe, den in den Dingeu verwirklichten idealen Gehalt



278 Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtuug.

fiir den erkennenden Verstand (int. poss.) gleichsam sichtbar zu
machen : so verhält er sich ähnlich wie die vegetativen Vermögen,
und ist zwar, soviel an ihm liegt, immer wirkend, wirksam
oder erfolgreich aber nur, soweit ihm ein Material lür seiu
Wirken zu Gebote steht. Bezeichnend ist es daher, wenn Arist.
diese Seelenkraft nicht èvEçysia vovç sondern vovç xoirjTixôç
nennt und von ihm sagt, er sei wie eine egtç, wie das Licht;
denn auch dieses mache die Farben actu sichtbar. In dieser
Auffassung tritt auch das Verhältnis des int. agens zum Begriff
der Aktualität in das rechte Licht; denn sowenig als die übrigen
aktiven Seelenvermögen, z. B. des Wachstums, reine Aktualitäten
sind, ebensowenig kann dies vom int. agens behauptet werden.
Anders stellt sich die Sache, wenn man, wie z. B. Bullinger,
das Verhältnis von int. agens und int. possib. in der Weise fafst,
dafs dem ersteren die Bildung des verbum mentis (des
abgeschlossenen Gedankens), dem letzteren die Aufnahme desselben
zukommt. In diesem Falle — in welchem der reale Unterschied
beider nicht mehr aufrecht erhalten werden könnte — würden
sich ihre Funktionen nur wie die zwei Seiten ein und derselben
Thätigkeit verhalten, als der eine Gedanke, den die Seele bildend
in sich selbst aufnimmt und ausprägt. Diese Auffassung aber
ist dem hl. Thomas entschieden, sicherlich aber auch dem Sta-
giriten fremd.

Uber das Verhältnis des Beweises aus der Bewegung, wie
er einerseits in der Physik, andererseits in den metaphysischen
Büchern geführt wird, spricht sich der Vf. dahin aus, dafs
Aristoteles unter dem ersten Bewegenden der Physik die Gottheit
verstanden habe (S. 46 f.). Es scheint ihm jetzt weniger richtig,
dafs — wie ältere Erklärer (darunter auch Savonarola, s. uns.
Schrift über „Sav. als Apologet und Philosoph" 1898 S. 37)
annehmen — bei Aristoteles die oberste Sphäre vou einer endlichen
Intelligenz bewegt werde. Derselbe Beweis werde „sowohl gegen
Ende der Bücher der Physik als derjenigen der Metaphysik
entwickelt, aber mit dem Unterschiede, dafs Arist. sich dort damit
bescheidet, auf das Dasein eines unbewegten Bewegers zu führen,
welcher entweder den obersten Himmel, den er bewegt, beseelt
und demnach mit demselben eine natürliche Einheit bildet, oder
ganz von der Materie getrennt ist. Hier dagegen, in der
Metaphysik, beweist er, dafs das letzte und höchste Bewegende kein
Teil eines sich selbst Bewegenden ist, sondern durchaus getrennt
für sich besteht."

Damit ist denn auch die Widerlegung des Pantheismus
gegeben und die Forderung erfüllt, ein Beweis für Gottes Dasein



Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung. 279

müsse vor allem die Existenz einer überweltlichen, persönlichen
Weltursache darthun. Gleichwohl mufs daran erinnert werden,
und geschieht dies auch von Seiten des Vf. selbst an
verschiedenen Stellen, dafs der einzelne Gottesbeweis seine Aufgabe
schon dadurch löst, dafs er die Existenz Gottes unter einem
bestimmten Attribut nachweist, das Gott und Gott allein zukommt,
indes die weiteren Erörterungen über die Beschaffenheit Gottes
und die genauere Bestimmung des Verhältnisses Gottes zur Welt
besonderen Untersuchungen zuzuweisen sind. In dieser Weise
verfährt denn auch der hl. Thomas, der die endgültige Widerlegung

der Immanenztheorie an den Nachweis der absoluten
göttlichen Einfachheit anschliefst, indem er die Frage aufwirft,
utrum Dens in compositionem aliorum veniat, und sie auf Grund
der vorangehenden Resultate verneinend beantwortet.

Bezeichnend für die Verfahrungsweise des Vf.s ist die an
der Gültigkeit des Beweises, den Aristoteles für die Geistigkeit
des ersten Bewegers aus der zu einer ewigen Bewegung
erforderlichen unendlichen Kraft, die keinem Körper zukommen
könne, führt, geübte Kritik. „Was die Gültigkeit dieses Beweises
betrifft, so wird dieselbe dem Grundgedanken nach einzuräumen
sein, wenn man die doppelte Voraussetzung zu Grunde legt, dafs
die fortgesetzte Bewegung einen fortgesetzten Kraftaufwand des

Bewegenden darstellt, und dafs die bewegende Kraft etwas
ursprünglich fertig Vorhandenes ist und sich nicht immer wieder
neu erzeugen kann. Denn dann stellt die ewige Bewegung
wirklich eine unendliche Kraftleistnng dar, wie das Beispiel
einer ewig bewegten Dampfmaschine ersichtlich macht. Keine
noch so grofse Aufspeicherung von Dampfkraft würde die
Maschine ewig im Gange halten, es wäre dazu ein unendlicher
Vorrat erforderlich. Nun wird, wie man weifs, nach dem
Gesetze von der Beharrung nur eine einmalige Kraftäufserung
erfordert, um das durch sie bewegte Objekt ewig in Bewegung
zu erhalten. Wofern also kein Widerstand zu überwinden ist,
was bei vollständiger Isolierung des Objektes der Fall wäre,
kann die ewige Kreisbewegung das Ergebnis einer einmaligen
endlichen Kraftwirkung sein, und so scheint das Argument des
Aristoteles um die tragende Unterlage zu kommen, wenigstens
soweit es sich um seine absolute Gültigkeit handelt. Freilich
ist die thatsächliche Bewegung des Himmels, d. h. der Erde
und der Planeten, nicht blofs Beharrung, sondern auch Wirkung
fortgesetzt thätiger Kräfte, z. B. der Centripetalkraft. Hier käme
nun die Frage in Betracht, ob sich die verbrauchte Kraft nicht
ewig neu durch Verwandlung oder Umsatz ersetzt. Die neuere



280 Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung.

Naturforschung entscheidet sich dahin, dafs die bewegende Kraft
nur teilweise durch Umsatz wiederkehrt, mithin eine allmähliche
Abnahme erleidet und zuletzt aufhören mufs. Eben
darausschliefst sie, dafs die Bewegung nicht immer war, sondern einen
Anfang hatte. Denn wenn das ursprüngliche Mafs der
bewegenden Kräfte oder auch aller Kräfte, die sich ja in mechanische
Bewegung umsetzen können, nicht unendlich war, so kann es
nur eine endliche Zeit sein, in der das Mafs auf den jetzigem
Stand herabsank. Hier ist nun wieder trotz der Verschiedenheit
des Ergebnisses der leitende Gedanke der Schlufsfolgerung
derselbe, wie bei Aristoteles. Er nimmt eine ewige Bewegung
an und schliefst daraus, dafs die bewegende Kraft unendlich ist.
1st nämlich eins von beiden, Zeit oder Kraft, endlich, so ist es
auch das andere, und ist umgekehrt das eine unendlich, so ist
es auch das andere" (S. 64 f.).

Zu der Darstellung, die der hl. Thomas in der philosophischen.
Summe von dem Beweise aus der Thatsache der Bewegung gibt,,
bemerkt der Vf. bezüglich der Behauptung, dafs alles Bewegte
teilbar sei, es werde in dem von Aristoteles hierfür gegebenen.
Beweise die Teilbarkeit des Bewegten in gewissem Sinne
vorausgesetzt, denn nur was Teile hat, könne einen Raum kontinuierlich
einnehmen, der Beweis wolle also offenbar mehr veranschaulichen,
als begründen (S. 77). Dagegen dürfte sich einwenden lassen,
dafs es im Wesen des Beweises liegt, zu begründen. Der Grund
aber, warum alles, was bewegt ist, teilbar ist, liegt eben in jenem.
Momente, welches den Nerv der Argumentation bildet, nämlich
darin, dafs das Bewegte aus Potenz und Akt zusammengesetzt
sein mufs. Der Beweis geht demnach dahin, dafs nur ein Körper,,
ein Teilbares sich örtlich bewegt, da nur ein solches, ein
Zusammengesetztes, in Bezug auf den Raum in Potenz ist und
in Bezug auf diesen von der Potenz in den Akt übergehen kann,,
während ein einfaches Wesen entweder nur per accidens örtlich
bewegt sein kann, oder überhaupt ein Verhältnis zum Raum
nur durch sein Wirken hat, wie dies nach thomistischer Ansicht
bei den reinen Geistern der Fall ist. Da es also auch bezüglich
der örtlichen Bewegung der Übergang von der Potenz in den
Akt ist, von welchem die Teilbarkeit des Bewegten gefordert
wird, so gilt der Beweis ohne weiteres von jeder andern
Bewegung. Für die örtliche Bewegung ist derselbe einleuchtend;
denn nur ein aus stetig zusammenhängenden Teilen bestehendes
Ganzes kann teilweise in Potenz und teilweise im Akt in Bezug
auf den Raum sein. In unvollkommener Weise gilt dies von
der stetigen qualitativen Veränderung, sofern, wie das Beispiel,



Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung. 281

das Aristoteles gebraucht, lehrt, der Übergang z. B. vom Weifsen
zum Schwarzen nicht sofort ins Extrem, sondern durch Mittelstufen

geschieht; auch in diesem Falle ist das Bewegte teils in
Potenz teils im Akt, was eine gewisse Teilbarkeit bedingt.
Man wird einwenden, diese Teilbarkeit sei viel mehr eine solche
der zu participierenden Qualität als des qualitativ Bewegten.
Indes ist auch dieses im Falle einer successiven Veränderung
notwendig teilbar. Denn da die Veränderung durch Berührung
geschieht, die Berührung aber nicht eine punktuelle, sondern
nur eine stetige sein kann, so setzt sie die Teilbarkeit des durch
Berührung zu Bewegenden voraus. Vor allem aber kommt die
graduell verschiedene Disposition in Betracht. Ob wir den
Gedanken des Aristoteles vollkommen getroffen, mögen andere
entscheiden. Der Vf. begibt sich einer selbständigen Erklärung
und verweist auf den Kommentar des englischen Lehrers.

Wenn nach dem Gesagten nur ein kontinuierlich
Ausgedehntes in Bezug auf den Raum in Potenz ist, so kann es auch
nicht, wie der Vf. meint (8. 81), zweifelhaft sein, „ob die Lehre
von den Atomen und ihrer Bewegung durch die Beweisführung
des Aristoteles endgültig widerlegt" sei; denn werden die Atome
als kleine Körper gedacht, d. h. wird ihnen aktuelle Ausdehnung
zugeschrieben, so sind sie eben teilbar und ist die aristotelische
Argumentation auf sie anwendbar; denkt man sie aber als einfach,
wie die Leibnizschen Monaden oder die Herbartschen Realen,
so kann ihnen ebensowenig als einem Punkte oder einer geistigen
Substanz eigentliche örtliche Bewegung zukommen.

Wie selbst ein auf falscher Voraussetzung beruhendes
Argument seinen relativen Wert behalten kann, zeigt das aus der
Notwendigkeit1 der Bewegung geschöpfte aristotelische Argument
für die Unbewegtheit des ersten Bewegenden, wozu der Vf. richtig
bemerkt, die Beweisführung sei zwar materiell unrichtig, bleibe
aber wertvoll, sofern sie zeige, was vom Standpunkte der ewigen
und notwendigen Bewegung aus, die ein Hauptdogma des alten und
neuen Materialismus sei, als Folge sich ergeben würde (S. 103).

Im allgemeinen wird der Kern des Beweises, von allen
zufälligen Beimischungen losgelöst, richtig dahin angegeben: „Man
kann einfach sagen: nicht alles Bewegende kann bewegt werden;
denn sonst fehlte überall jene Wirklichkeit oder Aktualität, von
der ausgegangen werden tnufs, um zu jener zu gelangen, was
das Ziel der Bewegung bildet" (S. 107).

1 Damit sei nicht der Frage präjudiziert, ob diese Notwendigkeit
nicht doch mit dem hl. Thomas (vgl. S. 137 Anm. 2) in einem zulässigen
Sinne sich deuten lasse.



282 Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung.

Die reine Wirklichkeit, zu deren notwendigen Annahme
der aus der Bewegung entnömmene Beweis führt, wird von Arist.
als Energie (svéçyeia) bezeichnet. Der Vf. bemerkt dazu: „Demnach

bedeutet jene Wirklichkeit als Bestimmung der ersten
Wesenheit Thätigkeit, womit auch das von Aristoteles gewählte
Wort èvéçyeia im Einklänge steht, welches im Gegensatze zu
svreXéyBia mehr die Thätigkeit als fiir sich Vollendetes und
Fertiges, nicht die Wesensgestaltung als Princip der Vollendung
für anderes bezeichnet" (8. 121 f.). Gleichwohl möchten wir
der Übersetzung von èvsQjsia durch Wirklichkeit (actus, actu-
alitas) statt durch Thätigkeit den Vorzug geben, um den
Gedanken an eine Thätigkeit im kategorialen Sinne (das aristotelische

jioieîv) fern zu halten. Allerdings ist auch die Thätigkeit
actus und zwar zweiter und letzter Akt, und das Wesen Gottes
ist zweifellos als eine Thätigkeit zu bestimmen, aber eben in
jenem Sinne der vollen und letzten Wirklichkeit und Aktualität.
Vorsicht in der Wahl des Ausdrucks ist um so mehr geboten,
als nicht nur die neuere Philosophie Thätigkeit im Gegensatze
zu Wesen, Substanz, Wirklichkeit als das Urprüngliche und
Absolute setzt, sondern in jüngster Zeit vom theologisch-apologetischen
Standpunkt die Thätigkeit gegenüber dem „Wirklichkeitsklötzchen"
als das allein Wertvolle und wahrhaft Göttliche gepriesen wird.
Gott ist demnach mit Aristoteles als wesenhafte Thätigkeit im
Sinne vollkommener Aktualität, die jeden realen Unterschied von
Wesenheit und Existenz, von Vermögen und Vermögensbethätigung,
weil jegliche Potentialität, ausschliefst, keineswegs aber als Wesenheit

setzende Thätigkeit zu denken, welch letztere Auffassung
sicherlich vom Vf. nicht geteilt wird.

Sehr treffend ist die vom Vf. gegebene Erklärung des Sinnes,
in welchem nach Aristoteles Gott als das intellegible Wahre
und Gute bewegt. Kaum ist eine Lehre so entstellt und mifsbraucht
worden als diese. Der Gott des Aristoteles soll gewissen älteren
und neueren Erklärungen zufolge, ohne ein Bewufstsein davon zu
haben, ohne jegliche reale Einwirkung auf die Dinge als Gegenstand

des Verlangens für diese, bewegen. Und doch — bemerkt
der Vf. — liegt Aristoteles nichts so sehr an, als zu versichern
und zu erhärten, dafs ohne wirkungskräftiges Princip keine
Bewegung herauskomme. „Nein, Aristoteles will zeigen, wie Gott
in jedem Sinn von Bewegung, auch der geistigen, bewege, ohne

bewegt zu werden, und dies erfordert gerade den Nachweis,
dafs er als das intellegible Wahre und Gute bewegt. Dieses
ist der Zweck und das Ziel jedes bewufsten Strebens, und wenn
dieser Zweck nicht in Gott selbst liegt und er nicht selbst dieser



Die aristotelische Gotteslehre iu doppelter Beleuchtung. 283

Zweck ist, so wird seine Thätigkeit von fremden Zwecken
abhängig, und er hört auf, der erste und unbewegte Beweger zu
sein. Demnach bewegt er alles, Körperliches und Geistiges, als

Zweck, indem die aktive, von Gott ausgehende Bewegung ihn
selbst, die Verwirklichung seiner wesenhaften Gedanken, zum
Ziele hat" (S. 132). In einer Anrn. wird hierzu die nur allzu
sehr berechtigte Klage gefügt, dafs auch katholische Gelehrte
(in Dr. Elser werden wir einem solchen begegnen) solchen
Auffassungen (von der Wirkungslosigkeit des aristotelischen Gottes)
folgen, erkläre sich aus der Abhängigkeit von der protestantischen

Wissenschaft, nachdem man den Faden der alten
Überlieferung hat fallen lassen.

Die Theorie des Aristoteles von der Bewegung der Geister
durch die Macht des Intellegiblen führt den Vf. auf die Frage
nach der Art und Weise, wie dasselbe auf den menschlichen
Geist einwirkt. Wir vermissen in seiner Darstellung einiger-
mafsen die sonst gewohnte Klarheit. Er hebt die Schwierigkeit
der Art hervor, wie das Licht des thätigen Verstandes sich mit
den Sinnenbildern, den sogenannten Phantasmen, verbindet, um
in der Seele die intellektuellen Vorstellungen zu erzeugen, und
glaubt in der Vergleichuug mit dem Lichte ein Mittel zu haben,
um die Einwirkung des Intellegiblen und die Bedeutung der
Intellegibilität vorzustellen. Demnach bedeute das Intellegibel-
sein eine aktive Kraft des Intellegiblen; so habe wie das Lieht
auch das Intellegible die Kraft, sich gleichsam in der Intelligenz
fortzupflanzen, indem es dieselbe in sein Bild umgestaltet (S. 141 f.).
Die Frage aber ist gerade die, wo ein solches aktives Intelle-
gibles, das auf den Menschengeist einwirke, sich finde. Die
Bemerkung des Vf.s (S. 140): die Einheit, die Seinsweisen, die
Gattungen und Arten seien wahr und real, so richtig sie ist,
kann uicht genügen, denn Gattungen und Arten, sowie alle
intellegiblen Bestimmungen existieren nicht in jener Reinheit
und Immaterialität, die ein notwendiges Erfordernis der
Intellegibilität ist. Wir werden deshalb, um Licht in den Gegenstand
zu bringen, die von Aristoteles selbst gebrauchte, so fruchtbare
Unterscheidung des Potentiellen und Aktuellen zur Anwendung
bringen und sagen müssen, die Dinge seien potentiell intelle-
gibel und werden durch die Wirksamkeit des int. agens actu
intellegibel. Das Zusammenwirken des int. ag. mit den Sinnenbildern

ist demnach so zu denken, dafs die allgemeine Natur all
unserer intellektuellen Vorstellungen, immateriell — intellegibel —
zu sein, der Wirksamkeit des int. agens zu verdanken ist,
dagegen der bestimmte Inhalt derselben aus den entsprechenden



284 Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung.

Phantasmen entspringt. Nicht das Intellegible vergleicht Arist.
mit dem Lichte, wiewohl auch diese Vergleichung vollkommen
zutreffend ist, sondern die Seelenkraft, die das an sich potentiell
Intellegible zu einem actu Intellegiblen macht, wie das sinnliche
Licht die an sich unsichtbaren, dem Vermögen nach aber
sichtbaren Farben zu actu sichtbaren. Dem Körperlichen kommt in
dieser Auffassung allerdings eine Wirkung auf den Geist zu;
es erscheint aber nur als Werkzeug und Stoff (materia causae)
einer höheren geistigen Kraft und wirkt, von dieser erhoben
und geläutert, durch das in ihm dem Geiste Verwandte, d. h.
durch seine Form, den Ektyp des göttlichen Urbildes oder
seiner ewigen Idee in Gott, der als Schöpfer der Menschennatur
Objekt und Subjekt aufeinander angelegt und geordnet. Die
realen, aktiven, wirkenden Kräfte also sind der int. agens als causa
principalis und die Sinnenbilder als c. instrumentalis und materialis,
nicht aber das Intellegible als solches, dem nur im denkenden
Geiste — in absoluter Ursprünglichkeit im göttlichen, in mittelbarer

Abhängigkeit davon im menschlichen, aktuale Realität
zukommt. Wir können nicht umhin, dem Wunsche Ausdruck
zu geben, der Vf. möchte in dieser bedeutsamen Frage sich

enger an den hl. Thomas und die thomistische Tradition an-
schliefsen.

An einer weiterhin folgenden Stelle kommt übrigens der
Vf. auf den int. agens zurück und drückt sich hier in einer
Weise aus, die der eben von uns gegebenen Darstellung fast
vollkommen entspricht, jedoch nicht ohne eine gewisse, uns
unverständliche Wendung: der int. agens müsse erst unmittelbar
gewissermafsen intellegibel werden, müsse nämlich den intellegiblen

Kern der Phantasmen herausschälen und sich in diesem
der Seele einprägen, damit letztere zum Denken gelange.
Dasjenige, was durch die Erleuchtung des int. ag. intellegibel wird,
ist doch nicht der int. ag., sondern die Phantasmen, und von
einem Sich-eindrücken des int. agens in die Seele kann man
doch nur in dem Sinne reden, dafs präcis die den intellektuellen
Vorstellungen zukommende In tel legi bilität aus der Wirksamkeit
des int. agens stammt. Gleichwohl geht in diesem Prozels auch
der Intellekt aus der Potenz in den Akt über, jedoch nicht der
vovç Jtotrjzixôç, sondern der ôvvàfiti vovç.

Vollkommen gerechtfertigt aber ist der Schlufs des Vf.s:
Wenn nun beide, wenngleich in verschiedener Weise, nur
entfernt intellegibel sind, die Dinge und die Seele, so können sie
das erste Intellegible nicht sein Und eine einfache und
wirkliche und wirkende Substanz mufs es sein Dieses also



Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung. 285

ist die Substanz, von der auch der Geist und die Dinge ihre
Intellegibilität empfangen. Denn sie vereinigt das Licht, das
beiden getrennt innewohnt, aber in ihrem gegenseitigen
Verhältnisse, in sich als der gemeinsamen Quelle (S. 148 f.).

Wie wir glauben, ist dies auch die Argumentation des
Aristoteles, wenn nicht in der Metaphysik, so doch in den Büchern
von der Seele, 3, 5,1 eine Stelle, die, wie uns scheint, von
Brentano mit Recht auf die Gottheit bezogen wird (s. auch unsere
Dogmat. 1 S. 3(1 f.). Auf das Bedenken gegen den Begriff eines
aktiven, stetig wirksamen Vermögens wurde bereits geantwortet.
Doch sei noch bemerkt, dafs, wie Albert d. Gr. lehrt, der int.
ag. aus der Seele resultiert, sofern sie ein aktuales Sein besitzt,
der int. poss. aber, sofern sie mit Potentialität behaftet und
zur Verbindung mit einem organischen Körper von Natur aus
bestimmt ist.

Kosmologischen Charakters und verwandt mit dem Argument

des Aristoteles ist der vom hl. Augustin geführte Beweis
aus den ewigen Wahrheiten,2 unterscheidet sich aber von jenem
dadurch, dafs Augustin, wie der Vf. bemerkt, statt die ewigen
Principien zu betrachten, wie sie als Erscheinungen unseres
Geistes in uns sind, in Anlehnung an Piaton und seine Lehre
von den Ideen, sie in sich betrachtet, wie sie als Gesetze und
Regeln vor unserem Geiste oder über ihm stehen, und von ihnen
aus unmittelbar auf Gott, die höchste Wahrheit, in der sie Bestand
haben, schliefst (S. 157). Mit Recht wendet sich der Vf. gegen
den Versuch, in den Worten des hl. Augustin eine Auffassung
nachzuweisen, derzufolge die ewigen Wahrheiten eine eigene
Subsistenz hätten und die höchste Wahrheit gleich ihnen von
dem doctor ecclesiae hypostasiert werde (S. 163). Augustin ist
ebensowenig als Bonaventura Ontologist, wozu sie Malebranche
uad andere zu stempeln versuchten.

Eine kürzere Behandlung erfahren die beiden folgenden
Gottesbeweise aus der Wirksamkeit der Weltdinge und aus ihrem
Entstehen und Vergehen (S. 167 ff.). Wir heben aus diesem
Abschnitte folgende Stelle hervor: „Somit ruht der Satz: wenn
alles vergänglich ist, war einmal nichts da, nicht auf der
Unmöglichkeit zeitlich anfangsloser Reihen von Zeugungen, sondern
auf der Unmöglichkeit, dafs alles Existierende hervorgebracht sei.
Wir begegnen also hier derselben Unterscheidung zwischen den
endlosen Ursachen wie schon früher: wenn die Ursachen an sich

1 H rit xazà âvvauiv ypovco 7ipozc()Ct èv Tip ëvi, oàojç de ov /çôvio
à).?.' ovx orh fxkv voeT orh ir nvvoeX.

2 Vgl. uns. Dogm. I S. 37 Anm.



286 Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung.

ins Unendliche voneinander abhängig wären, so wäre das
unmöglich, und das miifsten sie in diesem Falle sein. Ob sie
aber mitfolgend ins Unendliche von einander abhängen, wie wenn
jeder Mensch von einem andern erzeugt wäre, das soll auch im
vorliegenden Text (der theolog. Summa) unentschieden bleiben.
Freilich wollen wir auch bei dieser Gelegenheit mit der
Bemerkung nicht zurückhalten, dafs schliefslich die anfangslose
Reihe aus demselben Grunde unmöglich ist, wie die ursprungslose

und dafs also auch, wer jene im Ernste für möglich
hält, diese nicht als unmöglich bezeichnen darf" (S. 189). Was
diese letztere Bemerkung betrifft, so können wir derselben nicht
zustimmen; denn mit einer accidentellen Vervielfältigung der
Ursachen verhält es sich wesentlich anders als mit einer solchen
per se, wie das von Averroes und dem hl. Thomas gebrauchte
Beispiel von den unendlich vielen Hämmern lehrt, deren sich
eine von Ewigkeit her thätige Ursache bedienen würde. Der
englische Lehrer hat deshalb mit richtigem Verständnisse den
Beweis so gestaltet, dafs er von der Entscheidung, ob eine
ewige Weltschöpfung möglich sei oder nicht, unabhängig ist.

Ein besonderes Verdienst hat sich der Vf. durch die
ausführliche, sachliche wie geschichtliche Erörterung des vierten
Gottesbeweises aus den Stufen der Vollkommenheit erworben.
In diesem Argumente laufen die feinsten Fäden platonischer und
aristotelischer Metaphysik zusammen. Seine Geschichte beweist
zudem durch die Art, wie die spekulativsten Geister zu dem
gemeinsamen Ziele zusammenwirkten, auf welche Weise ein
wirklicher Fortschritt auch auf dem Gebiete der höheren Wissenschaft,

der keine Instrumente und Experimente zu Gebote stehen,
zustande zu kommen vermag. Platon, Augustin, Anselm und
Thomas beteiligten sich, wie der Vf. nachweist, an seinem Aufbau
und Ausbau (S. 231 ff.). Dagegen dürfte der Anteil, der dem
Stagirlten gebührt, vom Vf. unterschätzt sein. Wir glauben,
dafs aufser den vom Vf. angeführten Anknüpfungspunkten ein
solcher auch im zweiten Buche der Metaphysik zu finden sei
(«. 1). Die Stelle lautet: „Wenn mehrere Wesen dieselbe Eigenschaft

haben, so hat dasjenige unter ihnen sie im höchsten Grade,
vermöge dessen auch die anderen sie haben (das Feuer z. B.
ist darum das Wärmste, weil es für die übrigen Dinge die
Ursache ihrer Wärme ist): und deswegen ist dasjenige das Wahrste,
was der Grund der Wahrheit für das übrige ist. Daher müssen
die Principien des ewig Seienden ewig die wahrsten sein. Denn
nicht in gewissen Fällen blofs sind sie wahr, noch haben sie
den Grund ihres Seins in etwas anderein, sie sind vielmehr



Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung. 287

selbst der Grund des Seins der anderen Dinge. Mithin nimmt
jegliches hinsichtlich der Wahrheit dieselbe Stufe ein, die es
hinsichtlich des Seins einnimmt" (Rieckher, Met. des Arist. 1860).
Was Arist. an dieser Stelle zu beweisen sucht, ist allerdings
nicht das Dasein Gottes, sondern der Satz, dafs, wer die Wahrheit
erkennen wolle, auf ihre Gründe zurückgehen müsse. Unleugbar
aber enthalten seine Worte die Elemente des Arguments aus
den Stufen des Wahren und Seienden. Der Satz nämlich: Wenn
mehrere Wesen dieselbe Eigenschaft haben, so hat dasjenige
unter ihnen sie im höchsten Grade, vermöge dessen auch die
anderen sie haben, läfst sich umkehren und lautet alsdann : Was
eine Eigenschaft, die andere in verschiedenem Grade haben, im
höchsten Grade besitzt, ist diesen anderen Ursache derselben.
Nimmt man hinzu den einleuchtenden Satz, dafs, was immer
eine Eigenschaft nur in einem gewissen Grade hat, dieselbe nicht
wesenhaft, sondern durch Teilnahme besitzt: so ergibt sich ohne

Schwierigkeit das Argument: Es gibt mehr oder minder Wahres,
Seiendes, Vollkommenes, das folglich Sein, Wahrsein, Vollkommenheit

nicht wesenhaft, sondern durch Teilnahme an einem wesenhaft

Wahren u. s. w. und deshalb im höchsten Grade Wahren
u. 8. w. besitzt: also gibt es ein Höchstwahres, Höchstseiendes
und Höchstvollkommenes, das allem andern Grund der Wahrheit,
des Seins und der Vollkommenheit ist.

Unleugbar geht die Ansicht des hl. Thomas dahin, dafs der
von ihm so präcis formulierte Beweis aus den Stufen bereits bei
Aristoteles wenigstens nach seinen Elementen zu finden ist. Der
Vf. selbst bemerkt: „St. Thomas ist in beiden Summen, wie wir
uns aus dem Wortlaut seiner Beweisführung überzeugen konnten,
bemüht, den Philosophen als den eigentlichen Gewährsmann für
seine Schlüsse erscheinen zu lassen" (S. 228). Wie dieses
Argument nicht allein das Dasein, sondern auch die Einheit
(Einzigkeit) Gottes beweist, wird vom Vf. in überzeugender Weise
nachgewiesen (S. 225 ff.).

In dem Abschnitt über den teleologischen Beweis wird
Aristoteles mit Recht gegen den Vorwurf in Schutz genommen, dafs
seine Berufung auf das seltene Vorkommen des Zufalls nicht
„einwandsfrei" sei. Der Vf. erinnert dagegen, der Beweisgrund,
dafs das Zufällige nicht die Regel sein könne, reiche vollkommen
aus, und die Ausflucht, dafs einmal der Zufall die Regel war,
führe zu nichts. Thatsächlich ist das Zweckmäfsige das Regel-
und Gesetzmäfsige, woraus Aristoteles mit Recht schliefst, dafs
es, wo es sich um Naturvorgänge handelt, einen Zweck in der
Natur gibt (S. 256 ff.). Was die Stellung des Stagiriten zu



288 Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung.

dem Argumente selbst betrifft, so wird mit Rücksicht auf den

Anfang des zehnten Kapitels im zwölften Buche der Metaphysik
bemerkt: „Indem die Unterwerfung der Geschöpfe unter den von
Gott gewollten Zweck als die Folge ihrer natürlichen Einrichtung
bezeichnet wird, ist eben damit jener Grundgedanke ausgedrückt,
um den sich das teleologische Argument bewegt, dafs die Thätig-
keit der Natur auf Zwecke gerichtet ist, und dafs diese Zwecke
auf eine höhere Intelligenz als auf ihre Ursache hinweisen"
(S. 265). Am Schlüsse dieses Abschnittes wird die pantheistische
Erklärung der Teleologie in der Natur zurückgewiesen (S. 273 ff.).

Die im letzten Hauptstück enthaltene Widerlegung der
Einwendungen gegen die Gottesbeweise richtet sich gegen Kant
und Trendelenburg. Die am ontologischen Argumente von
Kant geübte Kritik findet die Billigung des Vf. (wie uns scheint,
nicht ganz mit Recht, da der Einwand, ein „gedachtes" Sein
lüge der Realität nichts hinzu, das Anselmsche Argument nicht
trifft), dagegen sei Kant im Irrtum, wenn er behaupte, jenes
„verunglückte" Argument bilde die notwendige Ergänzung des

kosmologischen Beweises. Auch an diesem Orte betont der Vf.
sehr richtig, dafs die Gottesbeweise nicht bestimmt sind,
unmittelbar das Dasein eines Wesens mit allen göttlichen
Vollkommenheiten gewifs zu machen, sondern dafs sie die Gottheit
unter einem Begriff oder einem Merkmal zu beweisen unter-
mehmen, das thatsächlich und nach dem gemeinen Urteil nur
in ihr sich erfüllt (S. 278). Kant dagegen habe dies ganz und

gar aufser acht gelassen und behandle die Momente der
absoluten Notwendigkeit des Daseins und der unendlichen Realität
der Wesenheit als unzertrennlich, gleich als ob so lange nichts
bewiesen wäre, als nicht die absolute Vollkommenheit des

notwendig Seienden in Evidenz gestellt sei (a. a. 0. f.). In den
Worten Kants: „Es ist aber klar, dafs man hierbei (im
kosmologischen Argument) voraussetzt, der Begriff eines Wesens von
der höchsten Realität thue dem Begriffe der absoluten
Notwendigkeit im Dasein völlig genug, d. h. es lasse sich aus jener
auf diese schliefsen : ein Satz, den das ontologische Argument
behauptete, welches man also im kosmologischen Argumente annimmt
und zu Grunde legt, da man es doch hatte vermeiden wollen"
— in diesen Worten sei die Sache vollständig auf den Kopf
gestellt. „In Wahrheit setzt man in dem Beweise, von welchem
die Rede ist, wohl voraus, dafs der Begriff eines allerrealsten
Wesens das Dasein und zwar das notwendige Dasein einschliefst.
Diese Voraussetzung ist aber doch evident richtig. Dagegen
wird aus dieser Beschaffenheit des Begriffs mit nichten das



Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung. 289

objektive Dasein seines Gegenstandes aufser dem denkenden
Geiste gefolgert; das wird vielmehr daraus gefolgert, dafs das

zufällige Sein ein notwendiges voraussetzt." (S. 280.)
Selbst das von Kant sonst so gerühmte teleologische

Argument soll des kosmologischen und damit zugleich wie dieses
des ontologischen zur Ergänzung bedürfen: so dafs also, da das

letztere nicht konkludent ist, die theoretische Erkenntnis des

Daseins Gottes überhaupt auf morschem Grunde beruhen würde.
Wir können über diese Kantsehe Kritik ohne weitere Bemerkung
angesiehts der treffenden Metakritik des Vrfs. hinweggehen.
Doch sei noch hervorgehoben, was der Vf. auf den Einwand,
das teleologische Argument erweise im besten Falle einen
Weltbildner, nicht einen Weltschöpfer, erwidert. „Die Ordnung der
Natur ist keine solche, als wäre nur fertiges Material durch
äufsere Macht zweckmäfsig zusammengebracht worden.1 Die
Zwecke der irdischen Natur liegen, wie Aristoteles tiefsinnig
bemerkt, in den substantialen Formen und fallen mit ihnen
zusammen. Diese Formen sind aber etwas dem Stoffe Innerliches
und zwar so sehr, dafs sie mit ihm ein Wesen sind" (d. h.

bilden) [S. 285 f.].
Sollen wir unserer Ansicht über das tiefere Motiv der

Kaatschen Kritik Ausdruck geben, so erklärt sich das Vorurteil
des Königsberger Philosophen: wenn ein Gottesbeweis möglich
wäre, so könnte es nur der ontologische sein, aus seiner Meinung
(die selbst wieder durch seine geschichtliche Stellung einerseits
zu Descartes-Leibnitz, anderseits zu Locke-Hume bedingt ist), eine
über die sinnliche Erfahrung hinausgehende reale Erkenntnis
könnte nur eine intuitive sein, eine solche aber komme dem
Menschengeiste nicht zu, insbesondere sei der Begriff eines aller-
realsten Seins nicht, wie Descartes annahm, die Intuition eines

objektiv existierenden Seins, sondern eine Idee von rein
subjektiver Währung, deren objektive Realität vom theoretischen
Standpunkt fraglich bleibt, da der Begriff des Seins selbst,
d. h. das Element alles höheren Erkennens (Denkens) nur in

Verbindung mit dem von den Sinnen dargebotenen Material zu
objektiv-realer, eigentlicher Erkenntnis sich gestalte. Die Kantsche
Kritik mag demnach auf geschichtliche Bedeutung, gegenüber
dem von Descartes begründeten intellektualistischen Dogmatismus,
Anspruch erheben — der scholastischen Metaphysik gegenüber
ist sie wirkungslos.

> Eine Vorstellung, wie sie sich auch bei Herbart findet, oder
wenigstens allein seiner absurden Realenlehre entspricht.

Jahrbuch für Philosophie etc. XIII. 19



290 Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung.

Wir gehen von der trefflichen Schrift unseres Vf. auf die
an zweiter Stelle genannte Abhandlung über des Aristoteles
Lehre vom Wirken Gottes über. Sehen wir zu, was man in

Tübingen aus dem grofsen Stagiriten zu machen beliebt. W ir
werden da geradezu merkwürdige Dinge über kritische Methode
und deren Resultate vernehmen. In der Vorrede konstatiert
der Vf. selbst, das „ansprechende" Buch von Rolfes (über die
aristotelische Auffassung vom Verhältnis Gottes zur Welt und
dem Menschen, 1892) sei nach anderer Methode gearbeitet und
weiche in seinen Resultaten fast durchgängig von dem seinigen
(Elsers) ab. Der Vf. spricht sich gegen die Methode aus,
„einzelne allgemeine Ideen des Aristoteles allen andern Äußerungen
desselben als Richtscheit anzulegen, da man ja bei einem
derartigen Verfahren von vornherein die Möglichkeit eines
Widerspruchs in den Aussagen des Stagiriten ausschliefsen würde"
(S. III). Nun, an Widersprüchen läfst es unser übrigens sehr
gelehrte und in der peripatetischen Litteratur bewanderte
Aristotelesforscher, wie wir sehen werden, nicht fehlen. Ein
voll gerüttelt und geschüttelt Mafs wird über den armen „Weisen
von Stagira" (Ebd.) ausgeschüttet, so dafs der Weise schliefslich
mehr im Lichte eines grofsen Thoren erscheinen dürfte. Alle
diese Widersprüche aber fliefsen aus einer einzigen Quelle, der
angeblich evident nachgewiesenen Lehre des griechischen
Philosophen, dafs Gott von der Welt absolut nichts wisse, dafs

er ausschliefslich Selbsterkenntnis sei.

Zwar wird uns versichert, dafs die „einzelnen einschlägigen
Stell n nach Wortlaut und Gedanken genau untersucht und fest-

geste lt, die Konsequenzen vorsichtig gezogen und die zerstreut
gewonnenen Resultate in ein Gesamtbild gebracht werden sollen"
(a. a. 0.). Und welch ein Gesamtbild! Das Bild eines Gottes,
der einerseits nichts als sich selbst erkennt, anderseits aber doch
auf die Welt wirken, sich wie ein Feldherr zum Heere
verhalten, bewegend bis herab zu den sublunarischen Prozessen

eingreifen, um die Erhaltung der Gattungen und Arten besorgt
sein soll u. s. w. u. s. w.

Wie kommt ein solches Resultat zu stände? Durch eine

Hyperkritik, die einerseits am Wortlaute klebt, anderseits aber
durch eine künstliche Scheidung die „populären" Aussprüche zu
den wissenschaftlichen in Gegensatz bringt und infolge eines
Zirkelbeweises jene Stellen und Schriften als unecht verwirft,
die den vorgefafsten Resultaten in der bestimmtesten Weise
widersprechen.

Da es nicht unsere Aufgabe sein kann, dem Vf. in alle



Die aristotelische Gotteslelire in doppelter Beleuchtung. 291

labyrinthische Gänge seines kritischen Räsonnements zu folgen
und die grofse Zahl von Texten auf Echtheit und Interpretation
zu prüfen, so werden wir ohne Verzug auf die entscheidende
Stelle eingehen, in welcher Aristoteles nach der Meinung des
Vf. unzweifelhaft und ohne Widerrede die Lehre vortragen soll,
dafs Gott in der Weise sich selbst erkenne, die jedes Wissen
um anderes, um die Welt und den Menschen ausschliefst. Da
hier die Quelle der angeblichen Widersprüche liegt, und aus
diesem Grunde alles von der Frage abhängt, ob eine von der
des Vf. abweichende Erklärung zulässig ist: so wird sich um
diesen Punkt unsere ganze Aufmerksamkeit konzentrieren müssen.
Denn ist eine solche, dem griechischen Philosophen günstige
Erklärung auch nur als zulässig erwiesen, so wird eine
besonnene Kritik sie zugleich als die einzig mögliche
anerkennen; denn es kann nicht gestattet sein, einem Philosophen
von der logischen Schärfe eines Aristoteles Absurditäten und
Widersprüche aufzubürden, solange eine dieselben hebende
Erklärung zulässig ist. Eine Absurdität aber ist die von Zeller
und anderen dem Aristoteles zugeschriebene Annahme eines
Gottes, der obgleich absolutes Wissen — vorjOig vorjöemg —
und absolute Glückseligkeit, ohne Kenntnis von der Welt, ja
ohne Willen — also ein intellektueller Torso — bestehen soll.

Indem wir also über die von den Beweisen für Gottes
Dasein und die göttlichen Eigenschaften handelnden Abschnitte
und somit auch über verschiedene unhaltbare Behauptungen von
dem angeblich „in gewissem" Sinne ontologischen Charakter des

von Simplicius angeführten Beweises aus den Stufen (S. 9;
worüber man Kolfes nachsehen möge) und der vermeintlich
durch die Sphärengeister gefährdeten Einheit Gottes hinweggehen,

wenden wir uns der Dntersuchung über die „Thatsäch-
lichkeit und das Objekt des göttlichen Denkens" zu.

Das einfachste und zweckmäfsigste Verfahren dürfte dies
sein, den aristotelischen Text frei von allen kritischen Kommentaren

dem Leser vorzuführen und daran die Frage zu knüpfen,
ob darin unzweifelhaft jene Theorie enthalten sei, die gewisse
Kritiker bewegt, der aristotelischen Gotteslehre die schroffsten
Widersprüche vorzuwerfen, sie als den schwächsten Teil seiner
Philosophie zu kennzeichnen, zu behaupten, dafs bei Aristoteles
die Principien das Schwächste seien (S. 225), und was
dergleichen mehr ist.

„Das beharrliche Leben dieses Principe (so lautet der
inkriminierte Text Metaph. XII. 7. 9. in der Übersetzung von
Rieckher) ist von der Art wie das beste Leben, das uns auf

19*



292 Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung.

Augenblicke zu teil wird. Denn jenes befindet sich
immerwährend in jenein Zustande; uns dagegen ist dies nicht möglich.
Es ist nämlich die Aktualität desselben Lust (fjôovfj fj èvéçysia
tovtov), und darum sind uns das Wachen, das Wahrnehmen,
das Denken das Lusterweckendste ; und wenn Hoffnungen und
Erinnerungen eine Quelle der Lust für uns sind, so sind sie es
aus diesem Grunde. Das Denken an und für sich aber (fj de

vôtjGiç fj xaff t-avrrjv) hat zum Gegenstande das an und für sich
Beste, und das absolute Denken (fj /idhOva) hat das absolut
Beste zu seinem Gegenstande. Mithin denkt die Denkkraft
(vovg) sich selbst durch eine Art von Teilnahme an dem, was
Gegenstand des Denkens ist (xatà fiEtâXTjXpiv rod vorjxov)-,
denn das Denken wird sich gegenständlich durch Erfassen und
Denken des Gedachten, so dafs Denken und Gedachtes identisch
werden. Dasjenige nämlich, was das Gedachte, d. h. die
Substanz, in sich aufzunehmen fähig ist, das ist die Denkkraft, und
aktuell ist sie, indem sie das Gedachte hat. Diese Aktualität
ist daher mehr noch als jene Empfänglichkeit das Göttliche,
was die Denkkraft zu besitzen scheint, und das Denken das
Lusterweckendste und Beste. Wenn nun die Gottheit immer
das ist, was wir nur auf Augenblicke sind, so ist das wunderbar;
wenn sie es aber nocti in höherem Grade ist, so ist es noch
wunderbarer. Und dies ist wirklich der Fall. Aber auch ein
Leben kommt ihr zu; denu die Aktualität der Denkkraft ist
Leben, und die Gottheit ist Aktualität; daher ist seine an und
für sich seiende Aktualität ewiges und vollkommenes Leben.
Wir erklären also die Gottheit für ein ewiges, vollkommenes
Wesen und schreiben ihr damit Leben und kontinuierliches
ewiges Dasein zu: das ist sie ja."

Halten wir hier einen Augenblick inne und suchen wir, in
den tiefen Gedankengang des Stagiriten, in seinen Begriff des
Lebens der Gottheit (den angeblich schwächsten Punkt seiner
Metaphysik) einzudringen. Die offenkundige Absicht des
Philosophen ist, die Vollkommenheit des göttlichen Lebens zu erweisen.
Diese besteht in der absoluten Aktualität desselben. In Gott
steht nicht ein Erkenntnisvermögen einem Erkenntnisobjekt
gegenüber, durch dessen geistige, ideale Aufnahme es aktuiert,
vervollkommnet zu werden brauchte, sondern als lautere Aktualität
ist Gott seinem Wesen nach vollkommene Intellegibilität sowohl als
auch absolute Erkenntnis, Identität des zu Erkennenden und des
Erkennenden. Er ist dies aber offenbar nur als die Wirklichkeit,
die Aktualität des Seins, d. h. als das vollkommenste, schrankenlose

absolute Sein, als x6 esse subsistens, wie später der heil.



Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung. 293

Thomas, der dem Griechen kongenialste Philosoph, sich ausdrückte.
In diesem Sinne ist Gott sein eigenes Erkennen (vorjOiq vot/otoog),
erkennt Gott sich selbst und nur sich selbst; keineswegs
aber in dem beschränkenden Sinne eines „Sich" oder eines

„Selbst", das irgend ein Sein, das er nicht in virtueller und
eminenter, weil absolut aktualer Weise wäre, von sich aus-
schliefsen würde. Was aber in Gott, dem absoluten Sein und
absolut Seienden, weil schlechthin aklualen Sein ist, das ist in
ihm zugleich in idealer Weise, das heilst, als ein Erkanntes,
und in diesem Erkennen ist Gott Leben und als vollkommenstes
Leben selig und Seligkeit. Und nun frage ich: aus dieser
unendlichen Erkenntnis soll irgend etwas Erkennbares
ausgeschlossen sein, soll insbesondere dasjenige ausgeschlossen sein,

was, wie man zugesteht, Gegenstand göttlicher Einwirkung und
zwar nicht blofs einer solchen ist, die erfahren, sondern auch
die (von der Gottheit selbst) ausgeübt wird? Was die
bekannte Formel der Vedantaphilosophie, allerdings im Sinne eines
dem griechischen Philosophen fremden akosmistischen Monismus,
„das Sat-tschid-ananda, d. h. Sein-Denken-Beseligung in absoluter
Einheit" ausdrückt, das finden wir in dem obigen Texte im
Sinne einer theistischen Transcendenz des absolut aktualen Seins,
Denkens und Wollens ausgesprochen. Auch des Wollens —
trotz Zeller und Elser; denn die fjôovrj, die rein geistige Lust
ist Funktion eines höheren Begehrungsvermögens, von dem zwar
die Bewegung, das Begehren nach einem für dasselbe erst zu
erreichenden Gute, keineswegs aber das Buhen in dem
Vollbesitz des höchsten Gutes, dem intellektuellen Besitze seiner
selbst, ausgeschlossen ist; denn Buhe und Bewegung sind Sache
einer und derselben Kraft, somit Lust und Verlangen Sache des
höheren geistigen Bcgehrnngsvermögens oder des Willens, der
jedoch in Gott nicht als ein in den Akt übergehendes
Vermögen, sondern als vollendete Wirklichkeit, als aktuales, mit
Gottes Sein und Wesen identisches Wollen ist.

Nachdem der Philosoph die Ansicht zurückgewiesen, dafs
am Anfang der Dinge das potenzielle, nicht das aktuale Sein
stehe, ferner gezeigt hat, dafs diesem ersten Sein unendliche
Bewegungskraft zukomme (woraus, gelegentlich sei es bemerkt,
folgt, dafs, da diese Kraft eine geistige ist, sie nur als unendliche

Willensmacht gedacht werden kann), nachdem er endlich
über Einheit und Vielheit der bewegenden Principien sich
ausgesprochen, wendet er sich im neunten Kapitel zum göttlichen
Erkennen zurück und fährt fort: „Über das, was wir oben
hinsichtlich des (göttlichen) Denkens bemerkt, sind noch gewisse



294 Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung.

Bedenken möglich: dieses mufs nämlich als das Göttlichste
erscheinen; allein welche Beschaffenheit es haben müsse, um
das Göttlichste sein zu können, das macht die Schwierigkeit
aus. Einerseits nämlich, wenn dieses Denken nichts denkt, was
wäre dann Aufserordentliches daran? Wäre es nicht vielmehr
mit dem Zustande eines Schlafenden zu vergleichen? Anderseits,
wenn es denkt, sein Denken aber von etwas anderem abhängt
(in diesem Falle wäre ja seine Substanz nicht die Aktualität des

Denkens, sondern die blofse Potenzialität desselben), so wäre es
nicht die vollkommenste Substanz; denn auf dem Denken beruht
seine ganze Preiswürdigkeit. Drittens aber, mag seine Substanz
Denkkraft oder Denken sein, was denkt es? Entweder sich
selbst oder etwas anderes, und im letzteren Falle entweder
immer dasselbe oder Verschiedenes. Ist es nun gleichgültig
oder nicht, ob man das Schöne oder das nächste beste denke?
Ist es nicht sogar ungereimt, über gewisse Dinge nachzudenken?
(rô öiavoelöd-ai jceqI ev'uov). Zur Beantwortung dieser Fragen
nun ist es einleuchtend, dafs das göttliche Denken nur das
Göttlichste und Preiswürdigste denken und darin sich nicht
ändern kann: die Änderung wäre ja nur eine Verschlechterung,
und damit hätten wir bereits eine gewisse Verschlechterung in
der Gottheit. Wenn sie nun fürs erste nicht aktuelles Denken
ist, sondern blofs potenzielles, so mufs folgerichtig die Kontinuität
des Denkens ihr beschwerlich sein. Und zweitens mufs es
anderes geben, das noch preis würdiger ist als das Denken,
nämlich das Gedachte. Daun Denken und Denkakt existiert
auch da, wo ihr Gegenstand der schlechteste ist. Wenn also
dies etwas Meidenswertes ist (wie es bei gewissen Dingen
besser ist, sie nicht zu sehen ais sie zu sehen), so kann der
Denkakt nicht das Vollkommenste sein. Mithin mufs die Gottheit

sich selbst denken, wenn sie das Vollkommenste ist, und
somit ist ihr Denken ein Denken des Denkens. Nun erscheint
aber als Gegenstand der Wissenschaft, der Wahrnehmung, des
Nachdenkens immer etwas anderes, und nur beiläufig diese selbst
als ihr eigener Gegenstand. Wenn ferner das Denken und das
Gedachtwerden zwei verschiedene Dinge sind, so fragt sich, in
welcher Beziehung der Gottheit die Vollkommenheit zukomme?
Denn die Begriffe Donken und ein-Gedachtes-Sein sind nicht
identisch. Ist aber nicht auf gewissen Gebieten die Wissenschaft

ihr eigener Gegenstand? Einerseits ist auf dem Gebiete
der Künste, wenn wir von der Materie absehen, die Substanz
und der Begriff der Gegenstand selbst, und anderseits gilt das
Gleiche auf dem Gebiete der theoretischen Wissenschaften von



Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung. 295

dem Begriffe und dem Denkakte. Da also Gedachtes und
Denken nicht verschieden sind in dem, was keine Materie hat,
so wird das Gedachte mit dem göttlichen Denken und sein
Denkakt mit dem Gedachten identisch sein. Sollte aber nicht
vielmehr alles, was keine Materie hat, unteilbar sein? Denn wie
das menschliche Denken, das doch mit dem Zusammengesetzten
zu thun hat, auf Augenblicke sich verhält — indem es nämlich
das höchste Gut, obgleich dieses verschieden von ihm selbst ist,
als Ganzes erfafst, nicht aber einen Teil desselben nach dem
andern —, so verhält sich das sich selbst gegenständliche göttliche

Denken immerwährend."
Wer diesen Text mit vorurteilsfreiem Blicke überschaut

und erwägt, wird nicht umhin können, als Ziel, das der Philosoph
im Auge hat, die Bestimmung des göttlichen Denkobjekts in
Übereinstimmung mit der absoluten Aktualität desselben zu
erkennen. Was ausgeschlossen wird, ist nicht die Erkenntnis
von „anderem", sondern eine solche Erkenntnis desselben, die
mit dor Stetigkeit und Unwandelbarkeit des göttlichen
Denkens unvereinbar ist. Wenn daher der Philosoph sagt, bei

gewissen Dingen sei es besser, sie nicht zu sehen, als sie zu
sehen, so schwebt ihm das endliche Denken vor, das durch das
Denken des einen Objekts von dem Denken eines andern
abgehalten wird. Aus diesem Grunde kann das direkte, unmittelbare,
proportionierte Objekt des göttlichen Denkens kein anderes sein,
als das Wesen Gottes selbst, als das absolut vollkommene Sein,
als die Aktualität alles Intellegiblen in vollkommener
Einfachheit und unendlicher Fülle, infolgedessen dieses unendlich
vollkommene Denken sich nicht, um das eine oder andere zu
erkennen, von diesem zu jenem hinzuwenden braucht, da es in
seiner eigenen Fülle alles Erkennbare in einem unendlichen
Akte erkennt. Vor allem steht daher das göttliche Denken über
dem menschlichen. Denn dieses erkennt sich selbst, da es direkt
von ihm verschiedenen Objekten zugewendet ist, nur durch
Abbeugung, durch „beifolgende" Reflexion, während Gott, weil
«ich selbst zum unmittelbaren Denkobjekt habend und in sich
als dem universalen Sein — esse universale (nicht, man beachte
dies wohl, esse commune) — alles Denkbare erkennend, nicht erst
von einem allgemeinen, objektiven Sein sich denkend zu sich,
zu seinem eigenen Denken zurückzuwenden braucht.

Statt also, wie gesagt, aus dem Denken Gottes irgend ein
Denkbares auszuschliefsen, schliefst die Darstellung des
Philosophen vielmehr alles andere ein, weshalb der in der Disjunktion:
nichts — anderes — sich selbst offenbar logisch mögliche, also



29t> Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung.

auch, wenn er ausgeschlossen werden sollte, in Betracht zu
ziehende Fall: „sich selbst und in sich alles Denkbare" als von
selbst sich verstehend ausgelassen ist.

Versteht man den Philosophen in diesem Sinne — und die
Möglichkeit unserer Erklärung scheint uns unleugbar —, so lösen
sich die angeblichen Widersprüche in Harmonie auf. Was
Aristoteles lehrt, ist ein Denken, das jede Potenzialität, jeden
Wechsel der Gedanken, jede Veränderung ausschliefst. Dies
ist nun aber nach der vollkommen zutreffenden Ausführung
des Philosophen nur dann möglich, wenn Gott sich selbst zum
stetigen Objekte hat, denn in diesem Objekt ist alle Erkenntnis,,
alles Denken eingeschlossen. Darauf, dafs Aristoteles nur das
diskursive Denken mit seinen Unvollkommenheiten ausschliefsen
will, deutet auch der Ausdruck öiavoeiod-ai, sowie die Bemerkung
über die Erkenntnis des Zusammengesetzten, die nur deshalb
und nur insofern von Gott ausgeschlossen ist, als sie von Teil
zu Teil fortschreitet, d. h. Potenzialität und Wechsel in sich,
schliefst.

Ist nun aber unsere Erklärung möglich, so ist sie auch die
einzig mögliche, die einzig zulässige; denn es ist ein oberster
Grundsatz der Hermeneutik, Widersprüche in einem Autor nur
dann anzunehmen, wenn jede andere mögliche Erklärung
ausgeschlossen ist.

Zur Bekräftigung der gegebenen Erklärung verweisen wir
auf die platonisch-aristotelische Lehre, dafs das Höchstwahre und
Höchstseiende, d. h. das aus sich, wesenhaft Wahre und Seiende
Ursache des in gewissen Graden Wahren und Seienden ist: eine
Theorie, die im Sinne des Aristoteles, der die subsistiereuden
Ideen Piatons verwirft, nur auf die Gottheit, die bewegende,,
d. h. aus der Potenz in den Akt überführende, also auch, wie
wir sehen werden, implicite schöpferische Ursache alles
Bestehenden zu beziehen ist.

Nach dem Gesagten ist es kaum notwendig, auf die von
Elser gegen die thomistische Auslegung vorgebrachten Bedenken
weiter einzugehen. Bei Aristoteles, meint derselbe, sei gerade
das Gegenteil (von dem, was Thomas ihn sagen läfst) gesagt:
einiges dürfe Gott nicht sehen, das sei für Gott zu fliehen. Die
Stelle, auf die sich Elser bezieht, läfst sich indessen vom menschlichen

Erkennen, ja, mufs, wie wir sahen, von diesem verstanden
werden. Ferner ist es keine „Ausflucht", wenn Thomas nur
ein solches Erkennen des Bösen Gottes unwürdig erklärt, das

vom Guten abzieht; denn nach Aristoteles ist die Erkenntnis
der Gegensätze eine und dieselbe; Gutes und Böses sind daher



Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung. 297

zwar für das praktische, nicht aber für das theoretische Erkennen
unvereinbare Gegensätze; der Gegensatz des Gedachten zieht
nicht den Gegensatz des Denkens darüber nach sich. Auf die
Frage des Vfs., wie Aristoteles einerseits vom menschlichen
Erkennen ein indirektes Sichabgeben mit sich selbst konstatieren
könne, anderseits aber von einem solchen indirekten Erkennen
von anderem in Gott nichts verlauten lasse, da er doch wenigstens,
falls er ein solches angenommen hätte, die vermittelte Art und
Weise dieses göttlichen Erkennens hätte angeben müssen; ist
in unserer Darstellung bereits die Antwort teilweise enthalten.
Was aber das angebliche „Müssen" betrifft, so ist es nicht Sache
des Kritikers, dem Philosophen Vorschriften zu erteilen,
insbesondere in einem Falle, in welchem die Antwort so nahe liegt
und einfach lauten würde, Gott erkenne anderes in sich als dem
esse universale und der causa universalis, als àçxrj xal jiqwtov
xcöv ovxmv.

Gegen das von uns gewonnene Resultat werden auch die
vom Vf. gerühmten „schönen études" des Jules Simon, der sich
energisch gegen die Ausdehnung des Alleinwissens Gottes unter
dem Vorwand, dafs Gott Princip, alles andere sein Abbild sei,
erkläre, es sei das Lehre des Piaton und Malebranche, nicht des
Aristoteles (S. 41, Anm. 2): auch diese „schönen Studien" werden
gegen unser Resultat nicht aufkommen. Denn es ist durch
nichts bewiesen, dafs Aristoteles in diesem Punkte die Lehre
Piatons und, setzen wir hinzu, des allgemeinen Volksglaubens
an die Allwissenheit der Götter verliefs. Von Malebranche
dagegen unterscheidet sich der Stagirite, jedoch zu seinem Vorteil;

denn diesem ist die Gottheit nicht unmittelbar das Licht
der Vernunft oder das in allen Denkenden unmittelbar denkende
Princip, wie dem französichen Metaphysiker. Was Aristoteles
aber von beiden unterscheidet, ist nicht etwa eine Leugnung des
idealen Elementes, das er vielmehr im Begriff der Form, des xl f/v
stvai, des tiôoç so entschieden festhält, sondern die HypoBtasierung
der allgemeinen Begriffe, die für sich bestehende Idee — sei es
aufser Gott (Piaton) oder in Gott —, an deren Stelle er die
geistige, durch Verstand und Willen wirkende, bewegende
Ursache setzte, die der höchste und letzte Grund aller
Formbestimmtheit, alles Idealen in den Dingen bildet. Denn die
Wirksamkeit Gottes ist nicht blofs eine schiebende oder stofsende,
sondern eine bis ins innerste Wesen der Dinge eindringende
und die in ihnen waltende, in ihrem Wesen selbst begründete
Ordnung hervorbringende. Dies ist das wahre Verhältnis des
Stagiriten zu seinem Lehrer und Vorgänger, wie es sich ergibt,



298 Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung.

wenn man das Ganze seiner Lehren ins Auge fafst und nicht
eigensinnig an isolierten Bestimmungen oder am vermeintlich
klaren Buchstaben klebt:1 ein Vorwurf, den wir dem Vf. nicht
ersparen können. Nicht zu seinem Vorteil unterscheidet sich
sein Verfahren wesentlich von dem der klassischen Scholastik.
Wo diese mehr oder minder abgebrochene Radien sieht, die

jedoch deutlich auf einen gemeinsamen Mittelpunkt — die
unausgesprochen gebliebene Idee der Schöpfung — konvergieren,
sieht Elser nur Divergenz, Widerspruch — trotz der zahlreichen,
dem Vf. allerdings widerwillig abgerungenen Konzessionen.

Ist in Gott universales Wissen, ferner Lust und Beseligung,
also vollkommenstes Wollen, so folgt daraus, dafs das göttliche
Thun auch in seinem Verhältnis nach aufsen in einem Erkennen
und Wollen besteht, mit anderen Worten, dafs Gott erkennend
und wollend bewegt. Daher kann von einer Exklusivität im
Sinne des Vfs. „für alles andere Thun Gottes" keine Rede sein
(S. 55). Entgegenstehende Äufserungen in den aristotelischen
Schriften, die ein göttliches Wirken nach aufsen auszuschliefsen
scheinen, sind aus dem Bestreben des Philosophen zu erklären,
anthropomorphistische Vorstellungen von der absolut vollkommenen
göttlichen Wirkungsweise fernzuhalten. Wie leicht es der Vf.
mit den seiner Auffassung widersprechenden Instanzen nimmt,
zeigt die Behandlung der gegen Empedokles gerichteten
Bemerkung des Aristoteles, Gott wäre d(pQovéOTaxoq, wenn er den
in allem gemischten Streit nicht erkennen würde. Da er sich
dem Gewicht dieser Stelle nicht zu entziehen vermag, beruft er
sich auf das angeblich sichere Resultat (bezüglich des göttlichen
Thuns), „selbst auf die Gefahr hin, dafs hiermit in Aristoteles
ein Widerspruch angenommen werden mufs" (S. 65).

Um uns kurz zu fassen, konstatieren wir nur folgende
Zugeständnisse: 982 b 28 scheint Aristoteles von dem Wissen Gottes
um Aufsergöttliches zu reden (S. 66), auch teilt Aristoteles den

Volksgöttern die Allwissenheit und die Nemesis zu (S. 67, Anm, 6);
die von Aristoteles in Gott angenommene rjöovtj sei keine sinnliche

(S. 71, also bleibt eine geistige, eine Lust des Willens, noch
als möglich!?), wenigstens eine Stelle (freilich „wegen ihrer
populären Ausdrucksweise fast unbrauchbar" — warum doch?)
spreche von der Liebe Gottes oder der Götter zu einem Menschen

(S. 75). Ferner: wenigstens „gelegentliche" Stellen finden sich,
die auf einen göttlichen Willen zu deuten scheinen (S. 77,

1 So die bezeichnende Stelle S. 60, die mit den Worten beginnt:
„Die eine Thatsacbe" u. s. w.



Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung. 299

Anm. 1). Die Aufserung, Gott kenne keinen Neid, scheine auf
eine moralische Beschaffenheit Gottes hinzuweisen (S. 81);
1139 b 5 scheine Gott Allmacht zugeschrieben zu werden,
obgleich „auch hier die Kritik ihre Rechte fordere" (S. 83.
Aber auch unendliche Kraft schreibt Aristoteles Gott zu!).
Gdeichwohl soll die Konsequenz des ganzen Systems auf den
Nichtbesitz eines Willens in Gott hindrängen (S. 84). Kann die

Voreingenommenheit und Hyperkritik noch Schlimmeres leisten?
Für den tiefen Gedanken, Gott berühre, ohne selbst berührt

zu werden, zeigt der Vf. wenig Verständnis (S. 90); dagegen
ist anzuerkennen, dafs derselbe wenigstens in der Frage, ob
Gott nur als c. finalis oder auch als wahre c. efficiens auf die
Welt wirke, sich von dem Einflufs Zellers frei macht und
einräumt, Aristoteles bezeichne seinen Gott nicht blofs an einer
Stelle sichtlich als terminus a quo, ohne dafs auch nur des

Zweckprincips Erwähnung geschehe (S. 101). — Himmel und
Natur hängen nach 1072 b 13 von der ersten Ursache ab, womit
„jedenfalls die Wirkungen der ersten Bewegungen, die in qualitative

und in quantitative übergehen, mit in Betracht gezogen
und hier direkt auf Gott zurückgeführt werden" (S. 111).
Gewifs! '— wollen wir hinzusetzen — denn Gott ist bewegende
Ursache nicht blofs im lokalen Sinne, sondern in dem umfassenderen
Sinne der Bewegung, d. h. also der Überführung von der
Potenz in den Akt. Daher läfst sich kein triftiger Einwand
gegen die Behauptung erheben, dafs der Schöpfungsbegriff, wenn
auch unausgesprochen, doch in der Konsequenz des aristotelischen
Systems liegt trotz des Widerspruchs des Verfassers (S. 153 ff.);
denn da alles aufsergöttliche Sein aus Potenz und Akt gemischt
ist, potenzielles Sein aber nicht aus eigener Kraft in Aktualität,
d. h. in Dasein und Wirksamkeit sich übersetzen kann (ein
Grundprincip der aristotelischen Metaphysik), so bedeutet die
göttliche Bewegungsthätigkeit im universalsten Sinne genommen
in der That eine Schöpfungsthätigkeit. Allerdings haben wir
es in diesem Falle nicht mehr mit Bewegung im eigentlichen
Sinne zu thuu; denn die Art, wie das schlechthin Seiende aufser
ihm mögliches Sein (possibilitate objectiva) verwirklicht, setzt
weder in Gott (der ja actus purus ist), noch aufser Gott eine

potentia subjectiva, ein Substrat voraus. Der Stoff der wandelbaren

Dinge kann nur in Verbindung mit der Form bestehen,
diese aber ist zweifellos Gottes Werk, folglich sind beide zugleich
von Gott gesetzt, und ist Gottes formende, ordnende, zweck-
mäfsig gestaltete Thätigkeit konsequenterweise notwendig als
eine schöpferisch setzende zu denken.



300 Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung.

Koch entschiedener erhebt sich der Schöpfungsgedanke im
aristotelischen Gedankenkreise, wenn wir den Geist — zunächst
allerdings nur den Menschengeist — ins Auge fassen. Dafs
Aristoteles eine Präexistenz desselben entschieden gelehrt habe,
wagt auch der Vf. nicht zu behaupten (S. 194), meint aber
ungeachtet der so bestimmt lautenden Stelle 1070 a 21 (an der
nach des Vfs. Geständnis Zellers Erklärungsversuch kläglich
gescheitert ist), er müsse sich doch mit einem: non liquet
begnügen S. 200.

Über das vom Vf. gefällte oberflächliche Urteil bezüglich
der Kontroverse, ob der vovç xad-r/rixög mit dem vovç ôvvâfisi
identisch oder von ihm verschieden sei (S. 176), dürfen wir
nicht ganz mit Stillschweigen hinweggehen. Dieselbe ist denn
doch von „einigem Werte"; denn fallen beide zusammen, wie unter
den Neueren z. B. Bulliuger annimmt, so erscheint der vovç
jioirjtixog in einem wesentlich verschiedenen Lichte, wovon die
Eolge ist dafs die aristotelische Erkenntnistheorie in ihr gerades
Gegenteil verkehrt wird. Ein näheres Eingehen auf diesen

Gegenstand halten wir nach dem früher Gesagten für überflüssig.
Wir nehmen von der Schrift Elsers, der wir gerne grofse

Belesenheit und Gelehrsamkeit nachrühmen, die uns aber gerade
von dein Gegenteile dessen überzeugt haben würde, was er zu
beweisen unternimmt, falls es dessen überhaupt noch bedurfte, mit
einer allgemeinen, wenn man will, geschichtsphilosophischen
Bemerkung Abschied. Wenn der Vf., welcher der platonisierenden
Tübinger Schule angehört, recht hätte, und Aristoteles in der
That gerade in der Gotteslehre sich in so evidente Widersprüche
verwickelt hätte und in so ungeheure Irrtümer verfallen wäre,
wie es offenbar die Annahmen eines unwissenden Gottes und
einer sich selbst — magnetisch von Gott angezogen —
aktualisierenden Welt wären: in welchem Lichte müfste uns alsdann
die göttliche Vorsehung, die sich des Lichtes der Vernunft wie
eines paedagogus in Christum bei den Heiden bediente,
erscheinen? Denn in diesem Ealle würde der Höhepunkt der
wissenschaftlichen Entwicklung, der, wie man fast allgemein
anerkennt, durch den Namen des Stagiriten bezeichnet wird,
zugleich auch den tiefsten Verfall bedeuten; denn der aristotelische
Gott würde sich alsdann nicht wesentlich von den Göttern des

Materialisten Epikur unterscheiden, die, um die Welt
unbekümmert, in seligen Gefilden wohnen. Und welche Bewandtnis
würde es mit der „geschichtsphilosophischen" Lehre des Apostels
haben, derzufolge die Ehrsten dieser Welt Gott erkannten, denn

aus seinen Werken Bei er ihnen offenbar geworden, aber nicht



301

als Gott gebührend ehrten, wenn einer der Weisesten der Weisen
dieser Welt sogar noch tief unter dem allgemeinen Volksglauben
zurückgeblieben wäre?

Gewifs hat auch Aristoteles nicht die Höhe der
Gotteserkenntnis erreicht, die an und für sich der menschlichen
Vernunft zugänglich ist. Es blieb ihm versagt, die Schöpfungsidee
zu klarem Verständnis und zu bestimmtem Ausdruck zu bringen.
Daher war die Offenbarung in Christus nicht allein zur
Erneuerung und Wiederherstellung des ursprünglichen übernatürlichen

Lebens notwendig, sondern auch dazu, um die Menschheit
zur vollen Höhe natürlicher Vollkommenheit in der Erkenntnis
der Wahrheit und der Übung der Tugend zu erheben. Betrachten
wir aber die vorchristliche Menschheit unter dem paulinischen
Gesichtspunkt der Erziehung zu Christus, so war, wie den Juden
das geschriebene, positive, so den Heiden das natürliche Gesetz
gegeben. Insbesondere aber war das Volk der Griechen
providentiel! von Gott ausersehen, um der Menschheit zu zeigen,
was der unerlösten Natur erreichbar ist, und Gott verlieh ihm
inmitten der Finsternis des Götzendienstes soviel Licht, als nötig
erschien, um das Bedürfnis und das Verlangen nach unmittelbarer

göttlicher Erleuchtung zu erwecken : ein Bedürfnis und
ein Verlangen, die gerade in der sokratischen Schule, der doch
entschieden Aristoteles angehörte, einen lauten und rührenden
Ausdruck gefunden.

ERA GIROLAMO SAVONAROLA.

Von Dr. E. COMMER.

Die Savouarolafrage ist seit vierhundert Jahren verhandelt
worden, ohne eine definitive Lösung gefunden zu haben. Während
Herr Professor Ludwig Pastor durch seine incidente Darstellung
des berühmten Florentiner Dominikaners (im 3. Bande seiner
Papstgeschichte) das Urteil über ihn zum Abschlufs gebracht zu
haben glaubte, kam die Frage gerade durch den Widerspruch,
den seine Darstellung hervorgerufen hatte, und durch das Herannahen

des vierhundertjährigen Todestages (23. Mai 1898) von
neuem in Flufs, und Pastor selbst sah sich genötigt, seine Auf-


	Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung

