Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 13 (1899)

Artikel: Fra Girolamo Savonarola
Autor: Commer, E.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761766

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Fra Girolamo Savonarola. 301

als Gott gebiihrend ehrten, wenn einer der Weisesten der Weisen
dieser Welt sogar noch tief unter dem allgemeinen Volksglauben
zuriickgeblieben wire?

Gewils hat auch Aristoteles nicht die Hohe der Gottes-
erkenntnis erreicht, die an und fiir sich der menschlichen Ver-
nunft zugénglich ist. Es blieb ihm versagt, die Schopfungsidee
zu klarem Verstindnis und zu bestimmtem Ausdruck zu bringen.
Daher war die Offenbarung in Christus nicht allein zur Er-
neuerung und Wiederherstellung des urspriinglichen iibernatiir-
lichen Lebens notwendig, sondern auch dazu, um die Menschheif
zur vollen Hohe natiirlicher Vollkommenheit in der Erkenntnis
der Wahrheit und der Ubung der Tugend zu erheben. Betrachten
wir aber die vorchristliche Menschheit unter dem paulinischen
Gesichtspunkt der Erziehung zu Christus, so war, wie den Juden
das geschriebene, positive, so den Heiden das natiirliche Gesetz
gegeben. Insbesondere aber war das Volk ‘der Griechen pro-
videntiell von Gott ausersehen, um der Menschheit zu zeigen,
was der unerlosten Natur erreichbar ist, und Gott verlieh ihm
inmitten der Finsternis des Gotzendienstes soviel Licht, als ndtig
erschien, um das Bediirfnis und das Verlangen nach unmittel-
barer gottlicher Erleuchtung zu erwecken: ein Bediirfnis und
ein Verlangen, die gerade in der sokratischen Schule, der doch
entschieden Aristoteles angehorte, einen lauten und riihrenden
Ausdruck gefunden.

e, %..«,__._

FRA GIROLAMO SAVONAROLA.
Von Dr. E. COMMER.

Die Savonarolafrage ist seit vierhundert Jahren verhandelt
worden, ohne eine definitive Losung gefunden zu haben. Wéahrend
Herr Professor Ludwig Pastor durch seine incidente Darstellung
des beriihmten Florentiner Dominikaners (im 3. Bande seiner
Papstgeschichte) das Urteil iiber ihn zum Abschlufs gebracht zu
haben glaubte, kam die Frage gerade durch den Widerspruch,
den seine Darstellung hervorgerufen hatte, und durch das Heran-
nahen des vierhundertjihrigen Todestages (23. Mai 1848) von
neuem in Fluls, und Pastor selbst sah sich gendtigt, seine Auf-



302 Fra Girolamo Savonarola.

fassung den Kritikern gegeniiber in einer besonderen Schrift! zu
verteidigen. Hauptséichlich wandte er sich gegen den inzwischen
verstorbenen Professor Paolo Luotto.? Kr beriicksichtigte aber
auch die Ausstellungen, welche ich schon vor dem Erscheinen
von Luottos Werk in einem kleinen Aufsatze iiber Savonarola?
gegen seine Ansichten erhoben hatte. Wenn ich mich auch
picht veranlalst sehe, fiir Luotto zu antworten, — was von
anderer Seite geschehen wird — ,so darf ich Pastors Gegenschrift
doch mnicht ohne Protest voriibergehen lassen. Die neueste
Savonarolaforschung bietet, wie mir scheint, mehr als geniigendes
Material, um Pastors Auffassung teils zu modifizieren, teils zu
widerlegen. Ich will daher in Kiirze auf die von Pastor gegen
mich gerichteten Vorwiirfe antworten und dann Savonarola als
Ordensreformator, als Philosophen und Theologen und endlich
als Staatsmann auf Grund seiner eigenen Schriften zu wiirdigen
versuchen.

I
Pastors kritische Bemerkungen,

Meinen Ausstellungen gegeniiber sieht Herr Professor Pastor
sich gendtigt, hauptséchlich seine Quellenkritik und den
Wert seines Urteils iiber Savonarola zu verteidigen.
Ferner leugnet er, — was ich behauptet hatte, — dafls die Frage
nach der Legitimitdit Alexanders VI. und nach der Rechts-
giiltigkeit der von ihm verhdngten Exkommunikation fiir die
Beurteilung der Haltung, die Savonarola ihm gegeniiber ein-
genommen hat, eine sehr wichtige, ja sogar die Kernfrage
sei. HEndlich meint er, die Verehrung, welche Savonarola
vach dem Tode zu teil wurde, sei erstens nicht allgemein ge-
wesen, namentlich habe der Dominikanerorden selbst ein Jahr-
hundert lang das Andenken Savonarolas verfolgt. Zweitens
behauptet Pastor, ich lege zuviel Gewicht auf die Ausspriiche
von Pépsten und Heiligen zu Gunsten Savonarolas: nach Pastor
sind alle diese Zeugnisse nicht im stande, die Heiligkeit des
Lebens Savonarolas irgendwie zu erhédrten.

Pastors Verteidigung hat, wie ich schon jetzt erklaren mufs,
meine frither gedulserten Bedenken iiber seine Verurteilung
Savonarolas nur noch verstirkt; und die neuen Thatsachen,

t Zur Beurteilung Savonarolas. Kritische Streifziige. Freiburg i. Br.
1898. 8o, 79 8.

? II vero Savonarola e il Savonarola di L. Pastor. Firenze 1897.
4°, 620 8.

3 Jahrbuch fiir Philosophie und spekulative Theologie. Bd. XI, 85 ff.



Pastors kritische Bemerkungen. 303

welche nach dem Erscheinen von Pastors Papstgeschichte in
dieser Frage zu Tage gefordert sind, geben mit ihren Beleuch-
tungen meiner Ansicht, wie ich glaube, recht.

Neben den Ausfiihrungen Pastors, welche der eigenen Ver-
teidigung gelten, finden sich aber auch Stellen, in welchen der
Verfasser die Waffe, die ich gegen ihn gebraucht hatte, 6 gegen
mich wendet, — allerdings in einer Form, wie ich sie gegen
ihn nicht gebraucht habe, und auf eine solche Kampfesweise
reagiere ich sonst nie. Da ich aber jetzt im Begriff bin, den-
selben groben Fehler wieder zu begehen, den mir Pastor vor-
gehalten hat, ndmlich ,,als Nichtfachmann iiber historische Fragen
zu urteilen, so will ich auf diesen Vorwurf zu meiner Ver-
teidigung etwas sagen. Zunéchst mochte ich wissen, ob ich
wirklich unfdhig bin, historische Fragen zu beurteilen? Herr
Prof. Pastor wird hoffentlich zugeben, dafs das Wesen der histo-
rischen Methode darin besteht, die logischen Grundgesetze der
Kritik auf historische Fragen anzuwenden. Die Kenntnis dieser
logischen Gesetze wird er mir doch wohl nicht absprechen wollen.
Oder steht er etwa auf dem extremen Standpunkte, dals er nur
denjenigen erlaubt, Fragen aus dem Gebiete einer Wissenschaft
zu beurteilen, welche in der betreffenden Wissenschaft sich
litterarisch bethitigt haben? Historische Fragen darf also nur
der Fachhistoriker beurteilen? Dann wiirden sich freilich fiir
Herrn Prof. Pastor recht unliebsame Konsequenzen ergeben. Er
miifste dann selber zuerst von einer Beurteilung Savonarolas
Abstand nehmen. Denn Savonarola ist eine Erscheinung, welche
nicht blols in der Profan- und Kirchengeschichte, sondern auch
in der Philosophiegeschichte eine sehr hervorragende Stelle hat.
Zur Beurteilung des Frate von San Marco muls auch der Historiker
sowohl in der Philosophie wie in der Theologie und im Kirchen-
recht griindliche Kenntnisse besitzen, wenn er die Grefahr eines
schweren Irrtums vermeiden und richtig urteilen will. Diese
Vorkenntnisse mufs der Historiker, wenn er ein sicheres Urteil
fillen will, als geistiges Eigentum sich erworben haben und darf
die Vorbedingungen zu einem Urteil nicht blofs von der Autoritit
anderer Gelehrten auf Treu’ und Glauben entlehnen. Ubrigens
darf ich zu meiner Verteidigung noch bemerken, dals ich zu
einer Zeit, in welcher Herr Prof. Pastor sich wohl noch nicht
mit dem eigentlichen Studium der Geschichte beschiftigte, das
Gliick hatte, in Gottingen unter der personlichen Anleitung von
Georg Waitz Geschichte und geschichtliche Kritik zu studieren.
Herr Prof. Pastor hat also an und fiir sich kein Recht, mir die
Fahigkeit zur Beurteilung historischer Dinge abzusprechen: ich



304 Fra Girolamo Savonarola.

glaube, dafs jeder nach dem gesunden Menschenverstande und
erst recht jeder wissenschaftlich Gebildete in gewisser Weise
iiber rein historische Thatfragen sich ein Urteil bilden kann. Nur
eins darf man dem Fachmann eher als dem Nichtfachmann zu-
muten: die' genauere Kenntnis und erst recht die richtigere
Benutzung und Beurteilung der Quellen. Dies letztere ist es,
was man vom Fachhistoriker geradezu erwartet. Das ist aber
der Punkt, an welchem Herr Prof. Pastor mich mit Recht als
Nichtfachmann verdichtigen zu konnen glaubt: ich meine den
— mehr wie wunderlichen Vorwurf, dals ich den Diarienschreiber
Burchard aus dem 16. Jahrhundert mit dem erst kiirzlich ver-
storbenen Baseler Professor Burckhardt verwechselt habe. Wire
dieser Vorwurf begriindet, so hdtte Herr Prof. Pastor freilich
einen Beweis fiir meinen génzlichen Mangel an Kritik erbracht,.
Darum habe ich mich zuerst von dieser Anklage zu reinigen.

§ 1. Pastors Quellen.

Pastors Darstellung Savonarolas beruht meines Erachtens
nicht auf einer erschopfenden Quellenuntersuchung. Dafs er die
Personlichkeit Savonarolas nicht aus dessen eigenen Schriften
geniigend studiert hat, konstatiert mit mir die Kritik anderer.?
Das war im Rahmen der Pastorschen Papstgeschichte auch an
und fiir sich kein notwendiges Postulat. Weil aber Savonarola
uns die innersten Absichten seiner Handlungen in seinen Predigten
enthiillt und in seinen sonstigen Schriften erklart, sind diese
Quellen fiir das Verstindnis und fiir die Beurteilung seiner
Handlungen unentbehrlich.

Aber auch die éltesten Berichterstatter und Biographen
scheint uns Pastor nicht alle durchforscht zu haben. Er hat es
sowohl unterlassen, sie aufzuzéhlen, als auch nicht ihren Wert
tiberall geniigend kritisch festgestellt. Daher waren Irrtiimer in
der Auffassung Savonarolas unvermeidlich. Zum Beweise dieser
meiner Behauptung mufs ich auf Pastors Vorwiirfe nidher eingehen.

I. Ich hatte gesagt: ,Pastor stiitzt sich auf das skandalose
Diarium Burchards und verwirft die Vita von Burlamacchi als
eine Filschung.“? Hieraunt entgegnet Pastor: , Die Ausstellung
beziiglich Burchards beruht auf einer schweren sachlichen Irrung.
Weder in der Einleitung der Papstgeschichte, wo S. 132—155
iiber Savonarola gehandelt wird, noch in dem Abschnitte iiber

1 Vgl. Jos. Schnitzer: Savonarola im Lichte der neuesten Litte-
ratur. In Histor.-pol. Blitter 1898. Bd. 121. S. 549,
2 Jahrb. f. Phil. u. spek. Theol. XI. 89.



Pastors kritische Bemerkungen. 305

,Savonarola und Alexander VI.‘ (S. 377—412) ist das Tagebuch
des Johann Burchard mit einer Silbe citiert.“! — Soweit hat
Pastor vollstindig recht. — Er fidhrt fort: ,Dagegen ist hier
wiederholt das klassischc Werk des Baseler Professors Jakob
Burckhardt iiber die Kultur der Renaissance herangezogen.
Sollte Commer hier vielleicht eine Verwechslung des zur Zeit
Alexanders VI. lebenden Diarieuschreibers Burchard mit dem
kiirzlich verstorbenen Historiker Burckhardt begegnet sein?‘

Pastor traut mir also diese grobe Verwechslung zu und gibt
mir — dem unwissenden Schiiler — freundliche Belehrung.

1. Eine Verwechslung der Namen Burchard und Burck-
hardt wire ja an und fiir sich méglich, zumal Burchard sich
selbst bekauntlich Burckardus schrieb,? und der Name nach
italienischer Weise auch so gesprochen wurde. Gregorovius
schreibt den Namen Burchards sogar Burkhard® und Burkard.*

Bei der Namensdhnlichkeit kann die Verwechslung sogar
die Vornamen betreffen, wie das wunderlicherweise sogar
zweimal im Text von Pastors Papstgeschichte III. 297
und 471 geschehen ist, wo beide Male Jakob Burchard statt
Johann Burchard steht. Herr Prof. Pastor hat dieses unter den
Berichtigungen (8. 874) selbst bestdtigen miissen. Er kann daher
gleichsam aus eigener Erfahrung auch anderen eine solche Ver-
wechslung zutrauen.

Habe ich mich aber — denn darum handelt es sich hier -—
eines sachlichen Irrtums schuldig gemacht? Mein Vorwurf gegen
Pastor lautete: ,er stiitzt sich auf das skandalose Diarium
Burchards und verwirft die Vita Burlamacchis als eine
Félschung®. Aus der Gegeniiberstellung des Diarium und
der Vita erhellt doch zur Geniige, dals ich it Burchard nicht
den Kulturhistoriker Burckhardt meinen konnte. Dafs Pastor
den letzteren citiert, wuflste ich: daraus habe ich ihm keinen
Vorwurf gemacht. Dafls er das Diarium Burchards an den von
Ihm gelbst bezeichneten Stellen nicht citiert, wulste ich eben-
falls, Ich habe ‘daher auch gar nicht behauptet, dafs er dieses
letztere Werk citiert, sondern, dafs er sich in seinen Urteilen
iber Savonarola darauf stiitzt, d. h. im Grunde dieselben Ur-
teile iiber Savonarola abgibt, wie jener alte Skandalhistoriker.
Die ,schwere sachliche Irrung® ist daber kiinstlich konstruiert.

! Pastor: Zur Beurteilung Savonarolas. 8. 9 f.

* Vgl. Thuasne: Johannis Burchardi Diarium. Tome III. Paris
1885, p. II, note 8.

8 Gregorovius: Geschichte der Stadt Rom im Mittelalter. 4. Aufl.
8. Bd. Stuttgart 1896. S. 695. + A, a. 0. 7. Bd. 8. 356. 601.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIII, 20



306 Fra Girolamo Savonarola.

- Aber noch meht: auch -die Moglichkeit einer Ver-
wechslung ist ausgeschlossen.  Ich tadelte Pastor, dafs er
sich auf den Diarienschreiber Burchard stiitzt, weil derselbe eine
Quelle der fiir Savonarola ungiinstigen Beurteilung geworden ist.
Wohl stiitzt sich Pastor auch auf den Baseler Professor Burck-
hardt: aber deswegen konute ich ihn nicht tadelo, denn das Urteil
Burckhardts féllt unvergleichlich giinstiger fiir Savonarola aus
und ist viel richtiger als dasjenige, welches Pastor uns darbietet.
Das kommt daher, dals Prof. Burekhardt eben nicht in allem
dem Diarienschreiber Burchard gefolgt ist. Prof. Burckhardt
nennt namlich Savonarola nicht wie Pastor einen stolzen Monch
und leidenschaftlichen Dominikaner, sondern einen ,heiligen
Moénch*“;1  Burckhardt lobt Savonarolas politische Woeisheit,?
wahrend Pastor ihm Klugheit und Vorsicht abspricht, dagegen
mafslose Leidenschaftlichkeit, riicksichtslose Ubertreibung, poli-
tischen Fanatismus u. s. w. vorwirft.® Burckbardt aperkennt
Savonarolas guten Einflufs, riihmt seine Schonung gegeniiber den
besiegten Gegnern und schildert die guten Wirkungen seiner
Predigt,* wihrend Pastor ihm einen formlichen Vernichtungskrieg
gegen seine Gegner andichtet und seine Predigten als Schmih-
predigten bezeichnet.5 An der Hauptstelle® rithmt Burckhardt
Savonarolas Bescheidenheit und nennt seine Reform in San Marco
selbst ein Wunder, wihrend Pastor ihm jede Demnt abspricht.”
Burckhardt sagt: , Als Reorganisator des Staates hat er nur
gearbeitet, weil sonst statt seiner feindselige Krifte sich der
Sache beméchtigt haben wiirden; iiber die Verfassung vom
J. 1495 urteilt er: ,Sein wirkliches Ideal war eine Theokratie,
bei welcher sich alles in seliger Demut vor dem Unsichtbaren
beugt und alle Konflikte der Leidenschaft von vornherein ab-
geschnitten sind. ‘Sein ganzer Sinn liegt in jener Iunschrift des
Signorenpalastes, deren Inhalt schon Ende 1495 sein Wahlspruch
war . . .: Jesus Christus Rex populi florentini S. P. Q. deecreto
creatus.“8 So weit stimmt also Burckhardt mit Pastor nicht
iiberein. Freilich hat Burckhardt auch Tadel fiir Savonarola:
er habe die Wissenschaft im allgemeinen fiir schidlich gehalten ;?

t Jakob Burckhardt: Die Kultur der Renaissance in Italien.

3. Aufl. Leipzig 1877. I, 80. 2 Ebd.
8 Gesch. der Papste II[, 136. 148. 389, 141. 1385. 143. 152.
378. 410. 4+ J. Burckhardt a. a. 0. I, 80; 1I, 239.

5 (Gesch. der Pipste 11I, 378. 384.
6 J. Burckhardt II, 215—251.

7 Gesch. der Pipste III, 412.

8 J. Burckhardt 11, 247. 248.

o Ebd. 1I, 248, 249. 251.



Pastors kritische Bemerkungen. 307

aber darin weicht Pastor ebenfalls von ihm ab, indem er Savo-
narola gerade gegen diesen Vorwurf verteidigt.!

Im ganzen urteilt demnach Prof. J. Burckhardt iiber Savonarola
viel giinstiger als Prof. Pastor. Man sieht aber, dals auch er
nicht zur vollen Klarheit durchgedrungen ist, wie er es spiter
in dem von Pastor citierten Briefe zu erkenunen gibt.Z2 Der
tieferc Grund dafiir liegt wohl darin, dafs Prof. Burckhards, der
seine Schilderung Savonarolas nur als eine Episode behandeln
konnte, nicht das ganze Quellenmaterial zur Beurteilung heran-
zog, als auch ganz besonders in der Burckhardtschen Geschichts-
auffagsung, iiber welche Martin Spahn sich folgendermalsen
aulsert: ,,Karl Neumann, Burckhardts Schiiler und jetzt Professor
zu Heidelberg, hat jiingst einen bedeutenden Aufsatz iiber seinen
Lehrer in der ,Deutschen Rundschau‘ (Marzheft 1898) veroffent-
licht, in dem er zeigt, wie sehr die Geschichtsauffassung Burck-
hardts noch in der rationalistischen und den christlichen Geist
der Renaissance verkennenden Anschauungsweise des 18. Jahr-
hunderts wurzelte, wihrend Burckhardt personlich in seinem
Empfinden den jiingeren, dem Christentum freundlich fiihlenden
Historikern nahe stand.“?

Wenn also Herr Prof. Pastor mir die Verwechslung des
Baseler Professors mit dem Diarienschreiber zumutet, so muls
er den Sinn meiner diesbeziiglichen Kritik gar nicht verstanden
haben. Denn ich betone nochmals: Prof. Burckhardt urteilt im
allgemeinen viel giinstiger iiber Savonarola als Herr Prof. Pastor.

Auch wenn Pastor das Diarium Burchards nicht eitiert,
konnte ich sagen, dafs er sich auf ihn stiitzt. Denn ich durfte
von der Voraussetzung ausgehen, dafs er diese Quelle kennt,
weil er sie ja bei anderen Gelegenheiten ofters citiert. In
Burchards Diarium ist aber das Wesentlichste zusammengetragen
von dem, was iiberhaupt gegen Savonarola vorgebracht werden
konnte; und grade die hauptsichlichsten Beschuldigungen, welche
sich bei Burchard ficden, hat auch Pastor, wie wir sehen werden,
wiederholt. Andererseits bekimpft Pastor die in der Vita Burla-
macchis vertretene und der Burchardschen.Darstellung grade
entgegengesetzte, fiir Savonarola giinstige Ansicht. So war daher
mein Schlufs, dafs Pastor sich auf Burchard stiitze, doch einiger-
mafsen, oder ich mochte sogar sagen, sehr gerechtfertigt und
begriindet. Auffilligerweise verteidigt sich Pastor in seiner Ver-

! Gesch. der Pipste III, 141.
? Pastor: Zur Beurteilung u. s. w. 8. 8.
¢ Historisch-polit. Blatter 1898. Bd. 121. Heft 10. S. 738 f.

20%



308 Fra Girolamo Savonarola.

teidigungsbroschiire auch nur gegen das ,,Citieren“ des Burchard,
also gegen einen Vorwurf, den ich ihm gar nicht gemacht habe;
er sagt aber mnichts dariiber, ob er jemen Diarienschreiber bei
der Darstellung Savonarolas beniitzt habe!

Freilich, er brauchte auch das Diarium von Burchard gar
nicht direkt zu beniitzen; es gibt ndmlich genug Schriftsteller,
welche hochst wahrscheinlich ihr Urteil iiber Savonarola aus
dieser Quelle direkt gezogen haben: Pastor hiitte also auch diese
indirekten Quellen allein beniitzen konnen. So publizierte schon
1649 Denys Godefroy einige Ausziige aus Burchards Diarium
iiber Savonarola.! Rinaldi (Raynaldus) entlehnte zahlreiche Stellen
aus derselben Quelle im XI. Bande der Annales ecclesiastici
(1663). Leibniz gab Ausziige iiber Alexander VI. aus demselben
Diarium (1696).2 Eccard veranstaltete endlich eine Ausgabe
des Diarium nach dem Wolfeubiittler Manuskript im 2. Buche
seines Corpus historicum (1743). Die Publikation Genarellis
(1854) reicht nur bis zum 2. Jahre Alexanders VI. Die erste
vollstindige Ausgabe verdanken wir erst Thuasne (1885).8

Gabriel Naudé* bemiihte sich zwar, Savonarola vom Ver-
dachte der Magie (!) freizusprechen, wiederholt aber andere
Beschuldigungen, die sich auch bei Burchard vorfinden,® und
stellt Savonarola als politischen Betriger hin. Er sucht den
Grund dafiir, dafs Savonarola sich als Prophet ausgab, in dessen
verborgenem Ehrgeiz, der ihn iiberhaupt dazu getrieben hétte, sich
in die Politik einzulassen. Am besten lifst sich seine Stellung
zur Savonarolafrage aus dem Gesamturteil erkennen: ,I1 a esté
un tres-grand Politique, employé quelquefois dans les charges
plus honorables, et doué d’une eloquence si prompte et persua-
sive, qu’il peut estre a bon droict comparé & ces anciens Orateurs
qui dominojent sur les Estats populaires et Democratiques, ne
plus ne moins que les vents font sur la mer, les entretenans 3 leur
volonté dans le calme de la paix ou dans les bourrasques de la
guerre, les faisans rouler tantost d’un costé et tantost de l’autre,
les bouleversans de fonds en comble, et bref les manians & leur
plaisir et a la cadence de leurs discours, comme Savonarole se

t Vgl. Thuasne, III. p. LXIIL
2 ,eibniz: Specimen Historiae Arcanae, sive anecdota de vita
Alexandri VI. Papae seu excerpta ex Diario Johannis Burchardi Argen-
tinensis . . . Hannovre 1696. (2. ed. Hanoverae 1697.)

3 Vgl, Thuasne, III. p. LXVI s.

+ Gabriel Naudé: Apologie pour les grands personnages qui ont
est¢ faussement soupgonnez de Magie. A la Haye 1653. p. 446—461.
5 Vgl. Thuasne, Diarium II. 445,



Pastors kritische Bemerkungen. 309

peut vanter d’avoir faict 'espace de plus de dix ans a Florence,
combien qu'il se servoit aussi de ses revelations et de sa pieté
feinte et simulée pour entretenir si longtemps son credit et sa
reputation, n’ignorant point par les exemples d’Arrius et de
Mahomet que le respect de la religions a une extreme puissance
sur nos esprits . . .“!

Auf Grund des Burchardschen Berichtes und der Briefe
des Petrus Delphinus verfalsie aber offenbar Rinaldi, der eben
Burchard fiir durchaus glaubwiirdig hélt, seine feindliche Dar-
stellung Savonarolas,? die dann auch fiir viele andere wegen der
wortlich abgedruckten Stellen maflsgebend wurde.

Auf Burchards Bericht griindet sich ferner das erste Urteil,
welches Joh. Franz Buddeus iiber Savonarola fillte.® Meier
sagt dariiber treffend: ,Hérter und ungerechter wurde Savonarola
indes niemals beurteilt, als von Joh. Franz Buddeus, der mit
leichtfertiger Kritik die Zeugnisse des Comines und Guicciardini
als parteiisch verdichtigte, dagegen den Berichten des pipst-
lichen Diarienschreibers Burchard und den gedruckten [falsifizierten)
Prozefsakten, die durch beschuldigende Mutmalsungen noch er-
weitert wurden, als unverdéchtigen Quellen folgte.“*

Spiter énderte freilich Buddeus selbst sein Urteil iiber
Savonarola und den Wert der Burchardquelle.® Allein sein Ein-
fluls als Verbreiter der in dieser Quelle enthaltenen Beschuldigungen
wirkte fort. Dieser Einfluls Burchards erstreckte sich dann auch
auf Bayle und Weismann.$

2. Pastor scheint sich iiber die Bedeutung der Burchard-
quelle nicht ganz klar geworden zu sein. Einerseits betont er,
dals Burchards Diarium, entgegen den fritheren Auffassungen,
eine wichtige historische Quelle sei und hélt sie fir glaubwiirdig,
figt aber gleich hinzu, dafs sie mit Vorsicht zu benutzen sei.
Er wird wohl zugeben miissen, dafs Burchard gerade fiir die

' Naudé, a. a. 0. S, 457 f.

?Odoricus Raynaldus: Annales Ecclesiastici. Tom. XI. Romae
1663. A. 1493 n. 29; 1496 n. 41; 1497 n. 15—28; 1498 n. 10—19, Die
Burchardstellen: a. 1497 n 19; 1498 n. 10. 15, 19.

.. %J. Fr. Buddeus: Exercitatio Historico-politica de artibus tyran-
nicis Hieronymi Savonarolae habita. Jenae 1690. Parerga historico-
theologica (Hal. 1703). Jenae 1719, p. 279—320.

4 Fr, Karl Meier: Girolamo Savonarola, aus grolsen Theils hand-
schriftlichen Quellen dargestellt. Berlin 1836, S. 824.

8 Vgl. J. Fr. Buddeus: Retractatio dissertationis de artibus
Hieronymi Savonarolae (Parerga a. a. 0. S. 323—398).

¢ Vgl. Meier a. a. 0. S. 824,

7 Vgl. Gesch. der Pipste I1I, 452. Aom. 1.



310 - Fra Girolamo Savonarola. -

(Geschichte Savonarolas mit allergrofster Vorsicht zu benutzen
sei; das schliefse ich daraus, dals Pastor ihn gerade an diesen
Stellen eben nicht citiert.

Anderseits macht er sich Reumonts Urteil iiber den Wett
Burchards zu eigen.! Reumont vergleicht némlich Burchard mit
Infessura: beide, meint Reumont, bieten allen, die sich an Skandal-
geschichten vergniigen, reichen Stoff. Pastor findet Burchard
zuweilen vortrefflich unterrichtet, ein anderes Mal wirft er ihm
ungenaue Angaben vor.? Beides ldfst sich wohl im allgemeinen
miteinander vereinigen; aber dann wire es am allernotwendigsten,
zuerst auseinanderzusetzen, wo und warum Burchard ,genau‘
oder ,ungenau* ist, ehe man apodiktische Urteile aufzustellen wagt.
Pastor schwankt jedoch selbst in der Beurteilung Burchards, wie
eben schon gesagt wurde. Wahrend er z. B. den fiir Alexander V1.
am meisten gravierenden Bericht iiber jenes beriichtigte Tanzfest
(in Burchards Diarium I[II. 167) als Thatsache annimmt und die
Glaubwiirdigkeit dieses Berichtes gegen Pieper verteidigt, sagt
er doch: , Ubertrieben ist die Sache wohl sicher.3

(Ganz allgemem mufs man sagen: fiir die Savonarolafrage
ist Burchard, wenn er glaubwiirdig ist, eine so wichtige Quelle,
dafs sie weder iibergangen werden, noch ungepriift bleiben darf.
Denn Burchard ist Zeitgenosse Savonarolas. Er lebt im Mittel-
punkt der Ereignisse, sofern das Verhalten Alexanders und damit
auch die Verurteilung Savonarolas in Frage kommt. Er erfahrt,
was in Rom fiir und wider Savonarola vorgebracht wird, wie
die Stimmung des Papstes ist, welche Art von Beeinflussung
sich auf diesen letzteren geltend macht. Burchard konnte also
das notige Wissen besitzen. Es frigt sich daher nur noch, ob
er auch ehrlich war oder wenigstens ehrlich sein wollte. Der
Historiker Savonarolas hat diese Frage zu priifen und darf sich
nicht daran vorbeidriicken, zumal Burchards Diarium auf die
spateren Darstellvngen eingewirkt hat. Dafls Pastor dieses nicht
gethan hat, dals er ferner, obgleich er Burchard fiir glaubwiirdig
héilt, nicht angibt, wo und wann er in der Darstellung Savonarolas
dieser fiir ihn glaubwiirdigen Quelle folgt, ist meines Erachtens
ein kritischer Mangel seiner Arbeit.

3. Hatte ich bisher versucht, den Einfluls Burchards auf
die Darstellung Pastors nachzuweisen, so sehe ich mich jetat
genotigt, Burchards Arbeit selbst niher zu beleuchten, da Pastor
mir vorwirft, dals ich mit ,diescm Diarienschreiber nicht sehr

t Gesch. der Pipste II, 557. Anm, 3.
* Vgl. ebd. III, 471, 809. s Ebd. III, 4562, Anm. 1.



Pastors kritische Bemerkungen. 311

vertraut zu sein scheine“!l Es scheint mir da nicht iiberfliissig,
die Hauptmomente im Leben Burchards nach Thuasne u. a.?
anzugeben: sie sind in mancher Hinsicht typlsch fir die Stellen-
jiger aller Zeiten in Rom.

‘ Johann Burchard, nach Thuasne Mitte des 15. thrhdts
geboren, stammte aus Haslach bei Strafsburg, wo er als Kleriker
studierte und im Kirchenrecht promovierte. Im Juni 1477 kaufte
er sich in Stralsburg das Biirgerrecht und wufste sich bald darauf
auch ein Kanonikat an der 8. Thomaskirche daselbst durch
apostolische Provision vom 31. Oktober 1480 zu verschaffen.
Damit nicht zufrieden, ging er zum November 1481 nach Rom,
um dort sein Glick zu versuchen. Er wurde zundchst zum
apostolischen Protonotar ernannt. Anfangs lebte er als Advokat
von Agentien; durch Sammlung eines kleinen Vermdgens hoffte
er, noch weiter zu kommen: per la via della prelatura. Die
Zeiten begiinstigten sein Vorhaben. Am 21. Dezember 148332
wurde er Clericus ceremoniarius unter dem papstlichen Cere-
monienmeister Agostino Patrizzi, mit dem zusammen er das
Ceremoniale Romanum neu bearbeitete. Seinem Vorgénger und
Lehrer in diesem Amte konnte er schou 450 Golddukaten fiir
die Erwirkung der Investiturbulle zahlen. Die Verwaltung seines
nenen Amtes brachte ihn in personliche néhere Beziehung zu den
Pipsten und veranlalste auch seine Verwendung zu diplomatischen
Missionen. In den Jahren 1488, 1490 und 1498 war er zeit-
weise in Stralsburg, wo er Pfriinden besals, die er sich inzwischen
zu verschaffen gewufst hatte. So wurde er im J. 1489 Dekan
von 3. Thomas in Stralsburg; von Iunocenz VIII. erhielt er
auflserdem mnoch die Propstei einer Kirche in Theuerstadt bei
Bamberg. 1490 kaufte er eine Stelle als Magister registri
supplicationum am romischen Hofe. 1494 verhandelte er mit
dem Kardinal Perrault von Gurk, der ihm seine Kirche, das Bis-
tum Gurk, gegen eine Pension von 200 Gulden abtreten sollte;
allein die Verhandlungen zerschlugen sich.# Dagegen erlangte
er neun Jahre spater, am 3. Oktober 1503, von Julius II. das
Bistum Orte, ohne aber darin zu residieren. Von demselben
Papste wurde er 1504 zum Referendarius gratiae gemacht, und

t Pastor: Zur Beurteilung etc. S. 10.

? Thuasne: Johannis Burchardi Diarium. Tome III. Notice
Biograph. p. I. — Gregorovius: Gesch. der Stadt Rom im M.-A. VII,
Stuttgart 1894. S. 602 ff.

8 Die offizielle Ernennung war aber schon am 29. November 1483
vollzogen worden,

¢« Thuasne: Diarium II, 193 (81. oct.).



312 ' Fra Girolamo Savonarola.

1506 zum Abbreviator de Parco maiori ernannt, zahlte er —
man merkt die Besserung seiner Finanzen — dem resignierenden
Vorgidnger 2040 Dukaten. Sein Nachfolger im Amte eines pépst-
lichen Ceremoniars, Paris de Grassis, der zugleich sein person-
licher Feind war, wirft ihm aulserdem vor, ,dals er sich mit
List in die Amter eines Assistenten und Referendars bei jenem
Papste eingedringt habe*.?

Burchard kumulierte also Beneficium auf Beneficium, soviel
er nur konnte. Im Liber notarum z#hlt er zu Anfang des Jahres
1497 selbst folgende Amter auf: ,Incipit liber notarum per me
Johannem Burchardum Argentinensem, sedis apostolici proto-
notarium, sancti Florentii Asclacensis et sancti Martini Colum-
bariensis ac beate Marie et sanctorum Germani et Romdoaldi (!)
Grandis Vallis, Argentinensis et Basiliensis diecesis prepositum
et decanum sancti Thome Argentinensis ecclesiarum, capelle
SS. D. N. pape clericum ceremoniarum factarum . . .“? — Er
starb am 1). oder 16. Mai 1506 in Rom, nachdem er noch die
Grundsteinlegung der neuen Peterskirche geleitet hatte.

Paris de Grassis berichtet, Burchard habe seine (des Paris)
Ernennung zum zweiten Ceremonienmeister (Mai 1504) zu hinter-
treiben gesucht. Unglaublich ist dieses bei dem Charakter
Burchards nicht; er war — vielleicht aus Griinden der KEifer-
sucht ~— eben einmal gegen ersteren eingenommen. Das kommt
mehrfach zum Ausdruck; so scheut er sich z. B. nicht, eine
kleine Ungeschicklichkeit seines Nebenbuhlers der Nachwelt zu
iiberliefern; zum 8. September 1504 notiert er nédmlich bei der
Beschreibung des feierlichen Hochamtes in Gegenwart des
Papstes: ,,Paris cum reverteretur, dicto evangelio, evertit ignem
ex turibulo.“!® Feindschaft und Hifersucht bestand nun anf
beiden Seiten. ,,Sed queso“, sagt Paris im Eingang seines
Journals, ,ut, si in principio, dum gesta sanctorum patrum
exequar et describam, non invideant mea scripta maligni de-
tractores, presertim ille meus collega Joannes Bruccardus, multo
magis socius in officio quam amicus meus in charitate, que nulla
est in eo. Nam cum me intellexisset ad officium inspirasse,
illico omnes conatus in me quotquot potuit et quot scivit, ac
plusquam potuit et scivit, exasperavit ut me eiiceret; sed, his
omissis, Dei gratia sum id quod sum, qui est benedictus in
secula.“4

t Gregorovius: Gesch. der Stadt Rom im M.-A. VII, 604.
2 Thuasne: Diarium II, 346. 8 Kbd. I1I, 365,
4+ F. 12 bei Thuasne III, 357.



Pastors kritische Bemerkungen. 313

Dafs Burchard sein Diarium etwa blofs fiir sich selbst
niedergeschrieben habe, scheint unglaublich. Die diplomatische
Vorsicht, die Burchard bei der Erzihlung von Zeitbegebenheiten
anwandte, lilst wenigstens die Moglichkeit erkennen, dals er be-
sonders in den Teilen, wo die Notizen iiber Ceremonien nur den
dufseren Rahmen und Vorwand zur Erzihlung anderer hofischer
Ereignisse bieten, unter glatten Worten eine ausgesuchte Absicht
versteckt: diirfte man vielleicht die Behauptung wagen, dafls
sein Tagebuch fiir bestimmte Kreise berechnet war?

Wir diirfen nun andererseits auch nicht etwa eine objektive
Darstellung Burchards von seinem Feinde Paris de Grassis er-
warten. Im Gegenteil: der letztere schmiht den ersteren geradezu!
und wirft ihm ebensolche Kleinigkeiten vor, wie Burchard sie
ihm vorgeworfen hatte, so z. B. die widerrechtliche Aneignung
einer der Denkmiinzen, die Julius 1I. bei der Grundsteinlegung
von 8. Peter versenken liefs. '

Wir wollen daher von dem, was Paris iiber Burchard er-
zahlt, ganz absehen, denn der Charakter Burchards ldfst sich
schon geniigend aus seinem Lebenslauf erkennen. KEs ist nicht
-das Bild eines eifrigen Priesters und apostolischen Bischofs, das
uns entgegentritt, auch nicht das eines Ehrenmannes. Er ist
ehrgeizig und geldgierig, routinierter Geschaftsmann, ganz und
gar nicht wihlerisch in den Mitteln fiir seine personlichen Zwecke.
Diese Ziige, die nicht geleugnet werden konnen, miissen wenigstens
Mifstrauen an seiner Ehrlichkeit als Berichterstatter erwecken.
Bei den Erzihlungen dieses lauvernden und beutesiichtigen Ad-
vokaten wird man jedesmal fragen miissen: cui bono? Er ist
ein unnobler Charakter, dem an und fiir sich wenig Vertrauen
zu schenken ist. Hoheren idealen Zielen génzlich fremd, hatte
er sicher kein Verstindnis fiir das christliche ldeal einer reli-
gidsen und politischen Reform, wie sie Savonarola erstrebte.

4. Burchards Diarium reicht vom Dezember 1433 bis
27. April 1506. Gregorovius, auf die Untersuchungen von
Thuasne gestiitzt, schildert dasselbe folgendermalfsen: ,Von 1494
ab wird er geschichtlich. Er schreibt in einem rohen Latein,
zeigt sich ohne Sipn fiir Wissenschaft und humanistische Bildung,
Ja ohne Talent: ein geistloser, offizieller Pedant. Besonders die
Thatsachen aus der offiziellen Hofgeschichte der Borgia haben
dem Diarium Burkards Bedeutung gegeben. Er berichtet einfach
und trocken, ohne sich je ein Urteil zu erlauben, aber gerade
das gibt ihm das Zeugnis der Wahrhaftigkeit. Sein Diarium

! Gregorovius VII, 604, Aum. 1.



314 Fra Girolamo Savonarola.

kapn nicht zum Range eines Pamphlets, wie die Historia arcana
des Procopius, herabgesetzt werden, sondern es ist eine unwider-
legte, authentische Quelle der Geschichte des Papsttums jener
Zeit. Man behauptet, dals in die Abschriften seiner Tagebiicher
Einschaltangen gekommen seien; wenn dies wahr sein sollte, so
wiirde es-doch sehr auffallend bleiben, dals, so viele Stellen als
solche bezeichnet werden, alle in den bekanntesten Abschriften
sich wiederfinden. Sie deuten daher auf eine gemeinsame Quelle,
das Diarium Burkards selbst. Eine jede dieser Kopieen ist
lickenhaft. Das Autograph [?] des Tagebuchs liegt in der
vatikanischen Bibliothek.“!  Derselbe bemerkt noch weiter:
,&leichwohl kennen wir keine Stelle bei Paris, wo er den Inhalt
der Diarien Burchards selbst angriffe oder ihn beschaldigte,
Thatsachen erfunden oder entstellt zu haben. Mit gleichzeitigen
Berichten, namentlich der Botschafter von Venedig, Florenz und
Ferrara in der Hand, haben wir die Richtigkeit der historischen
Angaben Burkards fast durchaus zu beweisen vermocht.“2 Das
ist in der That ein aulserst giinstiges Urteil iiber Burchard.

Horen wir aber noch einige andere Stimmen. Reumont
urteilt iiber Burchard weniger giinstig als Gregorovius; er sagt
namlich iiber die beiden Diarienschreiber Infessura und Burchard:
»Der echte Représentant der unverwiistlichen rémischen Medisance,
hat er (nédmlich Infessura) allen, die sich an der Skandalgeschichte
vergniigen, ebenso reichen, wenn nicht reichern Stoff geboten, wie
der vielbesprochene Stralsburger Johannes Burcard,
Bischof von Orte und Ceremonienmeister der pipstlichen Kapelle
von Innocenz VIII. bis Julius II. Aher man muls in der Art,
wie bis auf den heutigen Tag Liigen mit Wahrheit in der ro-
mischen Stadtgeschichte vermengt, das viele Erlogene durch das
wenige Wahre accreditiert wird, wenig bewandert sein, um
solchen Berichterstattern aufs Wort zu glauben, mag die Zeit
immer noch so schlimm sein. Die Liudprande des fiinfzehnten
Jahrhdts. fordern ebenso strenge Kritik wie die des zehnten.?

Perrens sagt von Burchard, Infessura und anderen in
Bezug auf die Vorginge, die sie iiber Savonarola berichten:
,11s les virent, en outre, & travers le prisme d’opinions hostiles
4 tout ce qui portait atteinte & l'autorité du Saiot-Siége. Ils ne
méritent donc qu’une médiocre confiance, et ne doivent étre con-
sultés, pour l'ordinaire, qu'a titre de renseignement.”*

1 Gregorovius a. a. 0. VII, 602 f. ? kbd. 614,
' 3 A. v. Reumont: Gesch, der Stadt Rom. III, 1. Berlin 1868.
S. 367.

4+ F. T. Perrens: Jérome Savonarole, Paris-Turip. I, p. XV.



Pastors kritische Bemerkungen a1d

Thuasne endlich sagt: Erst seit der vollstandigen Publi-
kation des Diarium lafst sich ein Urteil iiber Burchard fillen.
,»,Cest & qu’il se montre sous son véritable jour, qu’il apparait
tel qu’il est, un greffier scrupuleux, 1mpa331ble en quelque sorte
automatique, un irreprochable maitre des cérémonies enregistrant
sans étonnement et sans haine [?] tout ce qui se passe sous ses
yeux ou & ses cOtés. Il ne faudrait pourtant pas voir en lui
un historien suivant la définition de Tacite [Hist. lib. 1: ... in-
completam fidem professis neque amori quisquam et sine odio
dicendus est.], car chez Burchard 1’Ame est presque toujours
absente, les qualités propres & l’historien lui font entirement
défaut. Jamais il ne s’éléve des faits particuliers, il les enregistre
les uns & la suite des autres sans faire intervenir son jugement
moral pour louer ou pour blamer ... Cette absence de chaleur,
nuisible 4 un oeuvre litteraire, n'est pas & regretter chez lui;
car elle nous est un garant de son impartialité Il n'est pas
jusqu’a son style barbare qui ne préte & ses paroles un accent
de vérité qui gagne le lecteur.“! Uber den Wert des Diariums
als Savonarolaquelle schreibt derselbe: , L’année 1498, qui fut
marquée par la mort de Charles VIII suivie a peu de distance
de celle de Savonarole, donne & Burchard l'occasion de rappeler
les origines du procés intenté & ce dernier, et de se faire I'écho
des conversations qu'il entendait [Burchardi Diarium ¢t IL
p. 444—445; 461—473]. 1l est singulier qu'aucun des histo-
riens [excepté Rinaldi dans ses Annales ecclésiastiques] qui se
sont occupés de cette étrange figure n’ait pas songé & consulter
le témoignage désinteressé de Burchard qui refléte exactement
Vopinion des prélats romains et du pape a l'endroit du moine
dominicain. Dans la relation du maitre des cérémonies, on re-
trouve les calomnies répandues a Rome par les Augustins et
les partisans des Médicis contre le réformateur de Florence,
ainsi que les ridicules insinuations du prédicateur Mariano de
Gennazano, dont les exagérations outrées avaient indisposé
plusieurs membres du Sucré-Collége, les moins suspects d’hostilité
envers Alexander VI. [Er beruft sich hier auf Villari, Storia
di Girolamo 8., t. II, doc. 41, p. CLXXVL] ici, comme d’ailleurs,
Burchard se garde bien d'intervenir dans le débat et de mani-
fester ses sentiments.“? Sein Endurteil lautet so: ,Son Journal
est resté, et avec lui la source la plus précieuse qu'on ait pour
Pétude de Thistoire des papes de la fin du XVe siécle et du
commencement du XVIe. Incessamment cité par Rinaldi, qui

! Thuasne: III, p. I—IIL * Kbd. p. XXX s,



316 Fra Girolamo Savonarola.

le qualifie de ,trés digne de foi“ [Ex fide dignissimis manuscriptis
constat: Annales Eccles. t. XXX, p. 39, ed. 1877|, invoqué
comme autorité par les écrivains ecclesiastiques du XVIe, du
XVIle et du XVIIIe siécle,! il était réservé a notre époque,
curieuse de paradoxes et aveuglée par la passion réligieuse, de
revocquer en doute l'authenticité méme du Diarium, en dépit
des publications recentes qui chaque jour viennent confirmer sa
véracité parfaite.”?

9. Burchard erwdhnt in seinem Diarium Savonarola mehr-
mals: I, 563; 1I, 79; 444 —448; 451 - 453; 461 —470; 473;
004; 1II, 122; 227. Es geniigt, weon wir nur die beiden
Hauptstellen priifen.

An der ersten Stelle 11, 444 erzahlt er kurz die Feuer-
probe vom 7. April 1498: Feria tertia, 10. dicti mensis aprilis,
venerunt nova ad Urbem quod die sabbati proxime preteriti que
tuit 7. huius paratus fuit ignis pro corroboratione et iudicio
verificationis certarum conclusionum fratris Hieronymi Savonarole
de Ferraria, vicarii generalis congregationis conventus s. Marci
Florentinoram ordinis predicatorum, in platea principalis civitatis
Florentie, iuxta instructionem ecertorum fratrum qui ad hoc se
obtulerant; sed rem mansisse infectam. — Die Bezeichnung
Savonarolas als Generalvikar ist hier sehr auffillig; denn letzterer
war zwar am 28. Mai 1494 zum Generalvikar der neuen tuscischen
Provinz erwilhlt worden; seit der Ausstellung des Aufhebungs-
breves durch Alexander VI., also seit dem 7. November 1496
konnte er jedoch nicht mehr als solcher schlechthin bezeichnet
werden.

Nach jener Einleitung nun gibt Burchard gleichsam vom
juristischen Standpunkt ein Referat iiber den ganzen Prozels:
,Casus fuit: Frater Hieronymus predictus, qui ab adventu
Caroli VIII. regis Francorum in Italiam in civitate Florentie
multa mendosa et ficta predicavit publice, ac partem unam in
dicta civitate tenebat et ei favebat, sperans se exinde magnum
fieri;3 et in suis predicationibus publice dicebat Christum, salva-
torem nostrum, sepe sibi loqui et multa revelare. Habebat
quemdam modum sciendi peccata hominum per fratres suos quos
habebat sui ordinis doctos et in populo reputatos viros numero

1 Panvinio, Contelorio, Palatius, Ciacconius, Cardella, Piatti.

? Thuasne III, p. XLVIIL

8 Vgl. den Bericht der Kommissare bei Meier, Doc. XXII. 8. 890:
Sciat demum Sanctitas Vestra, nos Fratrem Hieronymum comperisse . . .,
publice praedicasse, non ut evangelium edoceret, sed ut elatus superbia
et allectus nominis cupiditate compararet sibi gloriam saecularem.



Pastors kritische Bemerkungen. 317

sex, qui in diversis oppidis et Florentie residebant; et quicquid
grave vel singulare (andere Lesart: seculare; Leibniz: peculiare)
eis confitebatur, dicto fratri Hieronymo revelabant cum speci-
ficatione nominis et conditionis confitentis; et ex huiusmodi
revelationibus praedicabat peccata populi et Deum sibi revelasse
asserebat.! Ex quo et aliis modis ita populum attraxit ut plures
eum prophetam et beatum virum esse crederent. Ad omne con-
silium in quo res graves tractabantur vocabatur, et eius nutu
civitas regebatur et cuncta fiebant. SS. D. noster tantam hominis
potentiam et eius malitiam cognoscens, fecit per generalem sui
ordinis sibi inhiberi ut a predicationibus huiusmodi cessaret;
noluit tamen huiusmodi inhibitioni obedire. Ex quo SS. D. noster
sub pena excommunicationis idem sibi marndavit cui nec etiam
obedivit, asserens Deo obedire oportere magis quam hominibus,
et alia deducebat in rationem suam, cum doctus esset, que
populum sibi magis credere faciebant; et tandem certas conclu-
siones hereticas posuit, que publicavit, quas dixit velle sustinere.
Opposuit se conclusionibus huiusmodi quidam frater minorum de
Zoceolis, qui Florentie in conventu s. Crucis dicti ordinis mi-
norum publice predicabat, asserens se probaturum huiusmodi
conclusiones hereticas esse. Frater Hieronymus autem et alii
sui ordinis fratres conclusiones ipsas veras esse et sustinere velle
firmiter asserebant: ex quo inter ipsos fratres predicatores et
minores ad hoc perventum ut hinc inde scriberent predicatores
velle se conclusiones sustinere; alii vero minores velle eas repro-
bare sub pena vite coram iudice non suspecto, quem minores
acceptarunt. — Tenor conclusionum et inscriptionum huiusmodi
talis est: Ecclesia Dei indiget renovatione, — Flagellabitur, —
Renovabitur; — Florentia quoque, post flagella renovabitur, et
prosperabitur. — Infideles convertentur ad Christum. — Hee
autem omnia erunt temporibus nostris. — Excommunicatio nuper
lata contra reverendum patrem dominum, fratrem dominum Hie-
ronymum Savonarolam, nulla est. — Non observantes eam, non
peccant.* ‘

) 1 Vgl. den Bericht der pipstlichen Kommissare nach der Hin-
richtung Savonarolas bei Meier, Doc. XXII. S. 389: KEtiam dixit
(Savonarola) se dedisse operam, ut et Frater Silvester et multi alii
Fratres eiusdem Ordinis in Confessorio evaderent audituri peccata et
érrata fidelium eaque renuntiaturi, quae, postquam ab aliis resciverat,
Saepe publice praedicando, modo secrete inter ratiocinandum et loquen-
Um arguebat, Et illa sibi divino quodam spiritu fuisse revelata simu-

!abat-. - . et his artibus quotidie Florentino populo maximum errorem
Incutiebat,



318 Fra Girolamo Savonarola.

Hieran reiht Burchard den wortlichen Inhalt der Inscriptiones
des Fr. Domenico da Pescia Ord. Praed., Fr. Franciscus Ord. Min.,
Fr. Mariano Ughi di Firenze Ord. Praed. und des Fr. Giuliano
di Lorenzo Rondinelli vom 30. Marz 1498. Daraut folgt der
Wortlaut des Schreibens des Minoriten Fr. Nicolo di Giovanni di
Pili an die Signoria vom selben Tage; ferner die sottoscrittione
di Fr. Hieronymo unter das Schreiben seiner Ordensbriider in
Prato. Weiter lifst Burchard die Inscriptiones des Dominikaners
Fr. Malatesta Sacramoro di Rimini vom 2. April 1498 und des
Dominikaners Fr. Roberto di Bernardo Salviati di Firenze von
demselben Tage und endlich die Antwort Savonarolas auf die
Einwendungen gegen die Feuerprobe folgen. Er fihrt dann
S. 451 in der Erzihlung fort und beschreibt die Vorginge bei
der Feuerprobe bis zur Gefangennahme Savonarolas. Dann be-
schlielst er p. 453 seine Erzihlung: ,Haec fuerunt pontifici per
oratorem Florentinorum die jovis sancto, in mane, significata, et
ei supplicatum ut dignaretur bullam absolutionis pro populo
Florentino expediri mandare pro eo iam excommunicato, quod
manus violentas in conventum s. Marci et in fratres ipsos ac
alios injecisset, quosdam interfecisset, etiam presbyteros et alios
graviter lesisset: SS. D. noster statim vocavit secretarium suum
et ei hujusmodi bullam expediri sine mora mandandum commisit,
que eadem die, que fuit 12. huius mensis, expedita et oratori
predicto circa horam vesperarum illius diei tradita, qui misit eam
Florentiam; que venit die sequenti huius circa horam octavam
decimam.*

Dafs Pastors Darstellung in der Hauptsache mit dem Bericht
Burchards iibereinstimmt, ist doch wohl nicht zu leugnen. Pastor
macht Savonarola dieselben Vorwiirte wie Burchard:! multa
mendosa et ficta praedicavit publice — die angemalste Propheten-
rolle,2 die vorgeblichen Visionen;® partem unam in dicta civitate
tenebat et ei favebat — seine Stellung als Parteihaupt; ¢ sperans
se exinde magoum fieri — seine Uberhebung und sein Stolz;?
in suis praedicationibus publice dicebat Christum salvatorem
nostrum saepe sibi loqui et multa revelare — seine aus Visionen
geschopfte Uberzeugung von einer ihm speciell gewordenen
gottlichen Sendung,® vermeintliche Visionen und Offenbarungen.?
Die Anklage, dafs Savonarola das Beichtsigill gebrochen habe,

! Thuasne: Diarium II, 444 sq.

2 Pastor: Gesch. d. Pipste III, 151 f. 378, 884,

8 III, 155. 4 111, 410. 152. 384.

111, 337. 387. 388. 412. s 111, 151. 387 f. 891. 393. 412.
7 111, 155. 885. 403.

(=]



Pastors kritische Bemerkungen. 319

lafst Pastor freilich fort, weil sie eben zu absurd ist; die des
Ungehorsams gegen den Papst hélt er aber mit Burchard auf-
recht. In der Darstellung der Feuerprobe wiederum weicht
Pastor mehrfach von Burchard ab. Die allgemeine, zusammen-
fassende Beurteilung Savonarolas dagegen, um die es sich hier
hauptséichlich handelt, entspricht bei Pastor der Burchardquelle.
Und deshalb sagte ich: Pastor stiitzt sich auf Burchard, nicht
aber, dals er ihn citiert. Ich glaubte, dieses thun zu diirfen,
da ja Burchard als zeitgenossische Quelle auch die Grundlage
fir alle spateren Anklagen gegen Savonarola sein kann.
‘Woher schopfte aber Burchard seine Kenntnis, und wieweit
entsprechen seine Angaben den Thatsachen? Die Anklagen,
welche Burchard am 10. April mitteilt, finden sich auch in dem
offiziellen Bericht der papstlichen Kommissdre;! dieser wurde aber
erst am Todestage Savonarolas, d. h. am 23. Mai desselben
Jahres abgefalst, , wobei Ausspriiche, Reden und Pline desselben
berichtet werden, die in den frither iiberschickten Akten teils
gar nicht enthalten sind, teils durch dieselben widerlegt werden®,2
Dieser Bericht wurde niimlich nach den gefilschten sog. Gestind-
nissen Savonarolas fabriziert. Am 10. April konnte Burchard
den erst am 25. Mai fertiggestellten Bericht offenbar noch gar
nicht besitzen; also hat er ihn entweder gar nicht beniitzt, oder
er hat die Eintragung vom 10. April erst spiter im Mai gemacht;
oder endlich, es existierte schon vorher, was nachher erst offiziell
publiziert wurde: d. h. der Grundplan der ,Gestindnisse* Savo-
narolas war schon fertig, ehe man dazu schritt, letzteren durch
die Folter etc. zu den beabsichtigten ,,Gestidndnissen'* zu zwingen.
Von diesen ,Gestindnissen konnte nun Burchard Kenntnis
haben, da sie sich ebenso wie die hauptsichlichen Anklagen
aus dem Bericht der pépstlichen Kommissire fast mit den alten
Anklagen decken, welche die Feinde Savonarolas beim Papste
vorgebracht hatten. Sie waren relativ alt, denn schon am
26. Mirz 1496 schrieb Becchi an die Zehn, dafs es solche An-
klagen giibe.? Der hauptsichlichste dieser Ankliger war der
General der Augustiner-Eremiten Fra Mariano di Gennazano.t
Was die Erzihlung der Vorginge selbst anlangt, so gibt
Burchard meiner Ansicht nach richtig zu verstehen, dafs die

' Meier, Doc. Nr. XXII. S. 889. 2 Ebd. S. 180.
g ® Al Gherardi: Nuovi documenti e studi intorno a Girolamo
avoniirola. 2. ed. Firenze 1887. p. 140. Nr. 17,
. Vgl. Sismondi bei Thuasne 1I, 445. Quétif: Vita R, P. Fr.
Hieronymi Savonarolae etc. Parisiis 1674. II, 224. W. Beil. zur (Miinchener)
Allgem. Zeitung 1898, Nr. 169. S, 5.



320 Fra Girolamo Savonarola.

Provokation zur Feuerprobe (er uennt sie: ,jignis pro corro-
boratione et iudicio verificationis certarum conclusionum®)! von
den Franziskanern ausgegangen sei. Denn an der betr. Stelle
(Diarium 1I, 445) sagt Burchard von Savonarola zunéchst:
,tandem certas conclusiones hereticas posuit, que publicavit,
quas dixit velle sustinere’. Dals Savonarola seine Thesen auf-
recht erhalten will, heilst noch nicht, dals er sie dorch ein
Wunder, oder bestimmter, durch eine Feuerprobe beweisen will.
Burchard fahrt fort: ,,Opposuit se conclusionibus huiusmodi
quidam frater minorum de Zoceolis, . . . asserens se proba-
turum huiusmodi conclusiones hereticas esse.  Auch das
»probare’ kann mnoch von einem philosophisch -theologischen
Gegenbeweis gelten. ,Frater Hieronymus autem®, heilst es
dann weiter, ,et alii sui ordinis fratres conclusiones ipsas veras
esse et sustinere velle firmiter asserebant; ex quo inter ipsos
fratres predicatores et minores ad hoc perventum ut hinc inde
scriberent predicatores velle se conclusiones sustinere;
alii vero minores velle eas reprobare sub pena vite
coram iudice. Die Fratres minores sind es also zuerst,
welche sub poena vitae jene Thesen widerlegen wollen.
Burchard muflste zu dieser Uberzeugung gelangen, wenn er mit
Aufmerksamkeit die Worte Savonarolas (Diarium II, 450):
,conciosia ché noi non habbiamo offerto questa tale esperienza
del fuoco®. Ich kann daher weder dem Verfasser der Lettera
Apologetica in der ed. Lucch. von Burlamacchis Vita (1764)
p- XIV., noch Quétif recht geben, die von Burchard das Gegen-
teil behaupten.

Die Conclusiones, welche Burchard anfiihrt, sind dieselben
wie diejenigen bei Quétif. Auch die Inscriptiones entsprechen
den historischen Dokumenten. Die Feuerprobe wird von Burchard
gleichfalls richtig berichtet; in den Hauptziigen stimmt damit
die nach Burlamacchi, Violi, Fra Benedetto und Nardi wieder-
gegebene Erziihlung bei Villari (I, cap. 7. 8. 223 ff. Deutsche Ubers.)
iiberein. Besonders interessant fiir das Verhaltnis Burchards zu
anderen Quellen ist, dafs er die Verhinderung der Feuerprobe
nicht dem Regen, sondern nur einem Beschlusse der Signoria
zuschreibt.2 Auch der Rest des Burchardschen Berichtes, der
sich auf die Feuerprobe bezieht, ist historisch glaubwiirdig.

1 Thuasne: Diarium II, 444, Dasselbe Wort corroborazio braucht
an derselben Stelle auch Guicciardini im gleichen Sinne, wie Thuasne
ehd. hervorhebt.

2 Thuasne: Diarium II, 452 f.



Pastors kritische Bemerkungen. 321

An der zweiten Hauptstelle notiert Burchard! zum 23. Mai
1498 folgendes: ,,Dixi superius in mense aprili de captura fra-
tris Hieronymi in Florentia cum duobus aliis fra.trlbus sui ordinis,
et rem ibi non fui personaliter persecutus: subjungam igitur hic
que tunc non potui explicare”. Hierauf teilt er Savon:arola.s
,,Gestindnisse* inhaltlich mit, von denen wir wissen, dals sie ge-
filscht wurden.? Thuasne lifst hierauf in seiner Ausgabe das
Breve Alexanders an den Prior und die Briider von San Marco
vom 8. September 1496 und dasjenige an Savonarola vom
16. Oktober 1496 folgen, die in dem Manuskript erst unter dem
Jahre 1502 standen; endlich zuletzt die Antwort Savonarolas
an den Papst vom 29. Oktober 1496. Das Gestdndnis, welches
Savonarola nach der Folter geschrieben habén soll, enthdlt nach
Burchard iiber 80 Blitter, was allen sonstigen Nachrichten wider-
spricht. Catarino z. B., der zu den bittersten Feinden Savona-
rolas gehort, beruft sich auf ein (ebenfalls unechtes) Gestindnis
von nur 23 Blidttern. Nach Burchard bekannte Savonarola: er
habe keine Offenbarungen gehabt, er habe sich die Beichten
verraten lassen und die daraus geschopften Kenntnisse fiir Offen-
barungen ausgegeben; er selbst habe seit mehr als 20 Jahren
keine Todsiinde gebeichtet, aber doch viele Siinden, besonders
solche der Unzucht, begangen; er habe ferner bei der hl. Messe
nicht konsekriert u. s. w.; auch habe er ein Wunder erheuchelt.
Diese letztere absurde Erzéhlung von den durch ihn vergifteten
Fischen steht nicht einmal in dem offiziellen Bericht der pépst-
lichen Kommissare, die sich doch ebenfalls auf die gefélschten
Gestdndnisse beriefen. Wéhrend der letztere Bericht auch schis-
matische und politische Bestrebungen Savonarolas enthilt, fehlen
diese Verbrechen unter den Gestdndnissen bei Burchard voll-
stindig. Aus allem diesem kann man — abgesehen von dem
frither Gresagten — mnoch klarer erkennen, dals Burchard that-
sachlich nicht den (spéteren) offiziellen Bericht der pépstlichen
Delegaten als Vorlage beniitzt hat; sonst hétte er sicher die von
Savonarola gegen den Papst veriibten ,,Verbrechen* aufgenommen.
Wegen jener in Burchards Bericht enthaltenen Vergehen ist
ferner Savonarola iiberhaupt nicht, weder von den weltlichen,
noch von den geistlichen Richtern verurteilt worden.® Quétif
urteilt iiber Burchard: er habe geschrieben ,prorsus et absone,
' Diarjum TI, 461—470.

® Vgl Thuasne I, 462, note 1. — Villari, (ed. ital.) II. cap. IX.
p. 167. — Meier, 8. 168 f,

150 ﬁ? Vgl. Quétif in den Additionen zur Vita von J. Fr. Pico, Tom. IL.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XII1. 21



322 Fra Girolamo Savonarola.

forte delusus inanibus et mendacibus vulgi rumoribus, vel certe
coeco " animi abreptus studio“.! — Mir scheint es das Wahr-
scheinlichste zu sein, dafs Burchard auch die Anklageschrift
Poggios beniitzt hat, in welcher Savonarola Héresie, Heuchelei,
Betrug und Ausiibung von Zauberkiinsten vorgeworfen werden.?

Aber warum hat Burchard, der auch echte Urkunden mit-
teilt und die Vorginge selbst richtig erzdhlt, seine beiden Be-
richte so ohne weiteres - aufgenommen und dadurch ein ganz
falsches Urteil erweckt? Er driickt keinen Zweifel an den un-
geheuerlichen Anklagen aus, er sieht nicht, dafs sie moralisch
unmoglich und logisch absurd sind; er verzichtet iiberhaupt auf
jedes kritische Urteil. Cui bono?, mdchte man auch hier fragen.
Entsprechen solche Wiederholungen von Verleumdungen einem
inneren Zuge seines Herzens? Jedenfalls darf man denn doch
sagen, dafs er nicht alles kritisch sichtet, nicht iiberall angibt,
ob dieser oder jener seiner Zutrager zuverlissig ist oder nicht.
Mag er also im Registrieren von blofsen Thatsachen, die er ent-
weder selbst kontrollieren oder doch wenigstens richtig referieren
konnte, glaubwiirdig sein, dort, wo er Akten vorlegt, auf die
ein moralisches Urteil sich griinden soll, darf er nicht ipso
facto als objektive Quelle betrachtet werden. KEs ist ja wahr:
er verurteilt nicht direkt, aber er insinuiert unter dem Mantel
der Indifferenz die Verurteilung mit eisiger Kélte. Ein Ehren-
mann ist Burchard, wie frither gezeigt, gerade nicht gewesen;
seine manchmal hdmische Weise zu schreiben belastet seinen
Charakter noch mehr. Buddeus sagt daher: ,Ne dicam decipi
multiplici ratione Burchardum, aut variis etiam causis, sed oc-
cultis induci potuisse propensior ut esset in pontificem, quam in
Savonarolam.“s Und: ,,Ad Burchardum quod attinet, facile illius
falsa confessione, instrumentisque suppositis, imponi potuit: si non
ipse destinato consilio veritatem dissimulavit, et falsa de Savo-
narola prodidit. Video certe non multum Burchardo huic tri-
buere Jacobum Quetif.“4 — Gerade darum hat auch Buddeus
sein fritheres Urteil iiber Savonarola zuriickgenommen, ist aus
einem Feinde sein Verteidiger geworden. Durch tieferes Ein-
gehen in die Geschichte Savonarolas, durch genauere Unter-
suchung der feindlichen Darstellungen sah sich auch Luotto zu
einer Anderung seines urspriinglichen Urteils genotigt; mit

1 Quétif 1. e,

2 Vgl. Gherardi p. 14 Nr. 22. Von Anklageschriften spricht auch
Rinaldi, Ann. Iiccl. 1. ¢. an. 1497, n. 28,

8 Buddeus: Retractatio § X. p. 841,

4+ Buddeus 1. ¢. § XXVIIL p. 397.



Pastors kritische Bemerkungen. 323

schweren Vorurteilen war er an dieses Studium herangegangen,
nach zwanzig Jahren war er der entschiedenste Verteidiger
Savonarolas. R

II. Ich hatte ferner gesagt: ,Pastor verwirft die Vita von
Burlamacchi als eine Filschung, Aber der Beweis dafiir scheint
uns wenigstens nicht erbracht zu sein.“ Darauf antwortet Pa..stor:
,Was Burlamacchi anbelangt, so ist S. 136 der Papstgeschichte
in einer Anmerkung kurz bemerkt, dafs ein so angesehener
italienischer Forscher wie Pellegrini mit Recht betont, dals Villari
dem Pseudo-Burlamacchi zu sehr vertraute . . . Hinsichtlich
der Parteilichkeit Burlamacchis geniigt es, auf die kritischen
Bemerkungen von Pellegrini! hinzuweisen, welche bis jetzt nicht
widerlegt sind.*? '

1. An der angegebenen Stelle sagt nun allerdings Pelle-
grini, dals der Pseudo-Burlamacchi nicht als ganz und gar
objektive Quelle zu gelten habe, weil er sich auf Quellen stiitze
— 80 die alte lateinische Vita, die um 1524 geschrieben wurde
und auch dem Pico nicht unbekannt war —, welche eine fiir
Savonarola giinstige Auffassung vertreten. Allein er betont dabei
nicht nur, dafs die Einwendungen, welche Ranke in seinen
Historisch-biographischen Studien sowohl gegen die Auktoritit
Picos wie Burlamacchis gemacht hatte, nicht alle Geltung haben
konnten, wie Villari nachweise, sondern sagt auch, dafs die er-
wihnte alte lateinische Vita, die Quelle des Pseudo-Burlamacchi,
sich auf ,,documenti autorevoli“ stiitze, dals also die Nachrichten
Burlamacchis auf Quellen zuriickgehen, die bis in das erste oder
zweite Decennium des X VI. Jahrhunderts hinaufgeriickt werden
miifsten. Trotzdem hélt er an der Parteilichkeit Burlamacchis
fest: ,,Certamente questo riporta il Burlamacchi, cioe le sue fonti,
al primo o al secondo decennio del secolo XVI. e toglie via
gran parte delle difficolta del Ranke; ma lo riconduce sempre
a fonti alquanto parziali pel 8., come alquanto parziale, e per
Vamicizia e per 'ammirazione fervente e per somiglianza di con-
cetti, poteva essere anche il Pico; e non impedisce che talora,
0 per colpa di chi lo compild o per colpa delle sue fonti, fal-
sasse almeno coll’essagerazione i fatti, che narrava, come il V.
(Villari) stesso riconosce e sostiene a p. 508 della presente edi-
zione (lib. IIL. ¢. VI.).“3

' F. C. Pellegrini, Giornale storico della letteratura italiana X.
246 sg. Torino 1887, » Pastor, Zur Beurteilung u. s. w. S, 11.
. .. Pellegrini, a. a. 0. S. 247; vgl. Pasquale Villari, La storia
di Girolamo Savonarola e dei suoi tempi, narrata con laiuto di nuovi
documenti. Nuova ediz. Firenze 1887. I. 508.

1%



324 Fra Girolamo Savonarola.

Also: Pico und seine Quellen sind deshalb nicht glaub-
wiirdig, weil sie auf Freunde oder Verehrer Savonarolas zuriick-
fihren. Hiermit hort aber jede Moglichkeit einer gerechten
Verteidigung auf. Sollen wir denn einen Angeklagten blofs von
solchen beurteilen lassen, von denen notorisch feststeht, dafls sie
nichts fiir ihn ibrig haben? In einem solchen Falle, wie er
hier vorliegt, konnen wir zeitgendssische Quellen nur von Freunden
oder von Feinden bekommen: denn alle Quellen, die zu Gunsten
Savonarolas sprechen, sind sofort der Freundschaft gegen ihn
iiberwiesen, und damit ist ihre Objektivitdt verdéchtigt. Alle in
Betracht kommenden Verfasser waren an der Sache interessiert,
die meisten sogar personlich in das Drama hineingezogen, durch
Bande der Freundschaft, sei es der personlichen oder wenigstens
der Partei oder der Ordensgemeinschaft mit Savonarola ver-
bunden, die anderen dagegen durch feindliche Motive gegen ihn
oder die Seinigen beeinflufst. In einem solchen Falle darf der
kritische Kanon nicht so allgemein lauten; sondern es mufs, nm
eine Quelle zu verdachtigen, erst positiv bewiesen werden, we-
nigstens durch beweiskriftige Anzeichen, dals die freundliche
Quelle auch zugleich auf Grund jener besonderen Freundschaft
wirklich parteiisch ist. Finden wir aber einen Zeugen, dessen
Ehrlichkeit sonst notorisch ist, der die psychologischen und mo-
ralischen Garantieen seiner (Glaubwiirdigkeit darbietet, so darf
das Faktum der freundlichen Gesinnung und selbst die Absicht
einer Verteidigung des Angeklagten nicht von vornherein seine
Glanbwiirdigkeit erschiittern.

Pellegrini kritisiert ferner Burlamacchis Erzahlung iiber den
Tod Lorenzos. Hierzu miissen wir vorerst folgendes bemerken.
Alle Quellen weichen in dieser Sache anscheinend voneinander
ab. Nehmen wir einmal an — was iibrigens nicht wahr ist —
Lorenzo habe wirklich eine sakramentale Beichte bei Savonarola
abgelegt, so lige der Grund fiir die vielen verschiedenen Be-
richte darin, dafs die Thatsache, um die es sich hier handelt,
also die Beichte selbst, im Dunkel liegt; und sie wird auch stets
dunkel bleiben, weil sie gerade von ehrlichen und gewissenhaften
Berichterstattern, die etwas davon hitten erfahren konnen, zart
behandelt werden mufste. Denn es handelt sich bei dem, was
sie gehort haben konnten, entweder um die sakramentale Beichte
selbst oder um Vorginge, die niher oder entfernter damit in
Verbindung stehen. Savonarola selbst hitte nichts davon er-
ziahlen diirfen, weil er in seiner Eigeunschaft als Beichtvater mit
Lorenzo verhandelt hatte. Selbst wenn er nicht als Confessarius
fungierte, so hatte er doch das secretum naturale zu bewahren.



Pastors kritische Bemerkungen. 32H

Lorenzo war nicht gezwungen, seine Gewissenszweifel anderen
als dem Beichtvater mitzuteilen, und die Umgebung kounte dann
den Inhalt des Gespriiches nicht horen. Als Grewissenssache fiel
der (Gegenstand unter die Materie der sakramentalen Beichte:
alles, was vor oder nach der Beichte dariiber gesprochen wurde,
nahm teil am Charakter des secretum. Die Savonarola freund-
lichen wie feindlichen Quellen wiren daber in Bezug auf d.iese
Hypothese gleicherweise auf reine Vermutungen angewiesen.
Aus diesem Punkte allein konnte also kein Einwand gegen
Burlamacchis Vita geltend gemacht werden,

Wir wollen jedoch die Erzdhlung Burlamacchis (p. 28—30)
etwas nadher priifen. Er bezeichnet seine Q,_uellen genau: ,,Tutto
questo riferi F. Silvestro Maruffi, compagno intimo del Padre iu-
sino alla morte della croce. Lo riferl anco m. Domenico Benivieni
detto lo Scotino, huomo di gran dottrina e santa vita Canonico
di 8. Lorenzo, il quale diceva haverlo ritratte da alcuni familiari
di Lorenzo, a quali egli lo raccontd prima che morisse.“ Er fiigt
dann noch gleich hinzu: ,Di questa visitatione parla anco Poli-
tiano in una sua epistola latina stampata insieme con le altre.“

Burlamacchi nennt also genau die Personen, von denen er
jene Thatsachen gehdrt habe. Dafs Savonarola zum sterbenden
Lorenzo gerufen wurde, um ihm geistlichen Beistand zu leisten,
war notorisch. Nach der Erzahlung der beiden Zeugen kam er
nun iiberhaupt nicht zur Beichte. Somit durfte Savonarola, da
auch Lorenzo seinen eigenen Vertrauten Mitteilung iiber die
ganze Angelegenheit machte, auch seinerseits dariiber sprechen.

Allein der Gewdhrsmann Maruffi ist nach Pastor nicht ein-
wandsfrei. Er nennt ihn einen ,somnambulen Ménch, der béufig
Visionen hatte und seltsame Reden fiihrte.! Viermal wird Fra
Silvestro von ihm stets als somnambul bezeichnet; aber ebenso
oft — fehlt jeglicher Nachweis fiir die Richtigkeit dieser Be-
zeichnung. Ich weils daher nicht, welche Quelle oder Quellen
Pastor zur Anwendung dieses Beinamens veranlalst haben. Viel-
leicht ist es Perrens,? der Maruffi einmal ,un homme trés-mé-
diocre“ nennt und ferner sagt: ,,Fra Silvestro Maruffi, qui véeut
Jusqu’ & la fin dans son (Savonarolas) intimité, et dont le seul
mérite était un dévouement sans bornes. Fra Silvestro croyait
aveuglement a tout ce qui était d'un ordre surnaturel; et, grace
4 quelques accés de somnambulisme, il passait, auprés
des simples, pour avoir des visions.“ Perrens aber beruft sich

' Pastor III, 140,

* Perrens: Jérome Savonarole I, 45.



326 Fra Girolamo Savonarola.

auf die Prozefsakten bei Quétif, welche dieser schon treffend
benennt: Acta commentitia quaestionis ab adversariis Fr. Hie:
ronymi edita.! Sollen die anerkannt gefilschten ,,Gestéindnisse*
Savonarolas in diesem einen Punkte Geltung haben, wahrend
sie sonst, auch von Pastor,? mit Recht verworfen werden? —
Dafs Fra Silvestro leichtglaubig war, sagt Perrens direkt, Pastor
scheint es anzudeuten (,er hatte héufig Visionen*). Welchen
Grund hat Perrens, dieses anzunehmen und zu behaupten?
Sollte ihm nicht etwa hier eine wirkliche Verwechslung begegnet
sein? Denn auffilligerweise bringt er unter den Zeugenaussagen
auch diejenige des Frater Robertus Ubaldious de Gaglano,® in
welcher gerade dasselbe vom Fra Domenico ausgesagt wird,
nicht aber von Fra Silvestro, dessen Name aber unmittelbar
vorher erwéahnt war., Die Stelle iiber Fra Domenico lautet: ,Fra
Domenico, il quale, credo, fu huomo di buona purita, ma di dura
cervice, et troppo credulo a rivelatione et sogni di donne, et di
capi deboli et stolti . . .

Andererseits stiitzt sich auch Villari* fiir seine Beurteilung
Fra Silvestros (bei ihm Salvestro genannt) ausschlielslich auf die
Prozelsakten, auf die durch die Folter erzwungenen und hinter-
drein noch gefédlschten Aussagen Savonarolas und der verschie-
denen Zeugen. Wenn man wenigstens andere uunverdichtige
Quellen hitte, oder wenn man genauer wiilste, was an den
einzelnen Aussagen gefilscht worden ist — denn dals die betr.
Falscher, auch wenn das Verbrechen oft gerade sich selbst am
schnellsten verrdt, raffiniert vorgehen mufsten, um Glauben zu
finden, wird kein Mensch leugnen —, so wiire eine Beniitzung
dieser Aussagen unter Umstdnden noch lohnend; wie die Sache
aber vorlaufig steht, muls jeder Historiker es vermeiden, defi-
nitive Schliisse aus gefilschten Quellen zu ziehen. Das trifft
sowohl Villari, der unzéhligemale die Félschung der Prozefs-
akten mit guten Griinden darlegt, als auch Pastor, wenn sich
dieser etwa beziiglich der Beurteilung Maruffis auf Villari ge-
stiitzt hat. — Die Verddchtigung des Zeugen Maruffi scheint
mir daher nicht geniigend historisch begriindet zu sein.?

Sehen wir aber ganz von der Aussage Maruffis ab, so bleibt

' Quétif 11, 433 ff.
> Pastor III, 408.

3 Perrens I, 494 ff.

+ Villari I, 234 ff,, II, 276 f. (deutsche Ausgabe).

5 Vgl. iibrigens die Thatsachen, welche Villari an der angegebenen
Stelle iiber Maruffi vorbringt: man gewinnt aus ihnen den Eindruck, dals
dieser doch nicht ein homme médiocre gewesen sein koénne.

W2



Pastors kritische Bemerkungen. 327

doch immer noch die Quelle der familiari des Lorenzo, vow
denen z B. Politiano seine Kenntnis haben konnte. Nach Poli-
tiano und Cerretti hatte Lorenzo, ehe Savonarola zu ihm kam,
schon gebeichtet und das Viaticum empfangen; er konnte aber
sehr wohl Verlangen tragen, noch einmal und zwar gerade bei
Savonarola zu beichten, wenn er Gewissensingste hatte. Ma,_g
das Reumont auch nicht begreifen, so ist es doch an und fiir
sich moglich, man konnte vielleicht sogar sagen, €8 ist wahr-
scheinlich. Doch zu dieser zweiten Beichte kam es nicht.

Nun findet Ranke,! dafs der Bericht Politianos mit dem des
Pico vereinbar ist, nicht aber mit dem des Burlamacchi, weil
letzterer eine wirkliche Beichte erzéhle, wéhrend Pico sagt,
Savonarola wollte ,eine eigentliche Beichte Lorenzos nicht horen,
bevor derselbe ihm iiber drei Dinge Geniige geleistet habe*.2
Das letztere sind die drei Hauptsiinden bei Burlamacchi. Aber
wo sagt denn Burlamacchi etwas von einer wirklichen Beichte?
Er stellt alles, ebenso wie Pico, was da von dem Wunsche
Lorenzos, Savonarola bei sich zu sehen etc., erzdhlt wird, als
eine Vorverhandlung dar, auf welche die sakramentale
Beichte erst spiter hitte folgen sollen. Er lafst dabel
freilich auch Lorenzo zu Savonarola sagen: er habe diese und
diese drei Siinden zu beichten; allein die Art und Weise, wie
er dieses (bei Burlamacchi) sagt, zwingt absolut nicht zur An-
nahme, dals dies schon die eigentliche Beichte sein sollte. Meines
Erachtens kann man aus diesem Punkte nichts gegen die Glaub-
wiirdigkeit Burlamacchis herleiten.

Peilegrini fiihrt aber endlich noch ein drittes Argument ins
Feld:® K pur notevole che di parecchi nemici del 8. si fa rile-
vare dai suoi biografi la mala morte, con particolari, che po-
tranno essere veri, ma che possono anche parere un ritrovato
spontaneo della fantasia popolare eccitata e riscaldata dall’ affetto
0 dal risentimento. E di tali raconti qualcuno ha rassomiglianza
considerevole con questo della morte del Magnifico, come, per
es.,, quello della morte di ser Ceccone notario, che scrisse e falso
il processo di fra Girolamo [Burlamacchi, Op. cit. pp. 182—3.
E cfr. i §§ successivi].“ Hier geniigt es, dals die erzihlten
Details wahr sein konnen, und dafs sie von Augenzeugen be-
richtet werden. Dafs die letzteren sie aber unter dem Einflufs

' L. von Ranke: Historisch-biographische Studien. Zur Kritik
der Lebensbeschreibungen Savonarolas von Pico und Burlamacchi S. 350 f.
(Samtliche Werke. Leipzig 1877, Bd. 40. 41.)

? Pico c. 6.

3 Pellegrini a. a. Q. S. 248, Note 4.



328 Fra Girolamo Savonarola.

der erhitzten Volksphantasie erfunden hitten, wire doch wohl
erst zu beweisen. Die Ahnlichkeit der beiden hier genannten
Fille ist aufserdem nicht so grofs, dals sie zur Bezweiflung ihrer
Wahrheit ausreicht. Sie besteht eben darin, dafs sowohl Lorenzo
wie Ceccone den geistlichen Zuspruch abweisen und die sakra-
mentale Beichte verweigern, weil sie an der Barmherzigkeit
Gottes wegen ihrer schweren Siinden verzweifeln. Die iibrigen
Nebenumstinde sind dagegen total verschieden. Solche Fille
sind nicht nur damals vorgekommen, sondern passieren auch
heutzutage noch, wie jeder Seelsorger meist aus eigener Erfah-
rung bestdtigen kann. Kein Historiker hat daher das Recht, an
und fiir sich solche Thatsachen, wenn sie erzahlt werden, ab-
zuweisen, auch wenn er selbst nicht derartige Erfahrungen ge-
macht hat. Pastor vor allem hdtte dies Argument Pellegrinis
doch noch etwas untersuchen konnen, ehe er sich riickhaltlos
darauf verliefs.? :

2. Die Widerspriiche, welche Ranke zwischen dem Bericht
Picos und Burlamacchis finden will, sind, wie mir scheint, sdmt-
lich auszugleichen: man braucht nur daran festzuhalten, dafs
Pico die Thatsachen kurz erzahlt, wahrend Burlamacchi ausfiihr-
licher sein will und zugleich seinen Ausdriicken auch die theo-
logische Genauigkeit zu geben versucht. Ranke behauptet, die
Abidnderungen, welche der Verfasser der Vita Burlamacchis an
Picos Buch vornimmt, ,sind alle in dem Sinne des entschiedenen
Mo6nchtums gemacht, welchem Pico fern stand“. Das ist aber
eine willkiirliche Hypothese, der jede Grundlage fehlt. Dafs
Giovanni Francesco Pico ,,dem entschiedenen Monchtum* nicht
fern stand, sehen wir erstlich aus seiner bekannten Begeisterung
fir Savonarola und dessen Ideen. Ferner erhellt es aus dem
Bericht des Florentiner Chronisten Cerretani iiber Pietro Ber-
nardino. HEs heilst darin: ,,il sig™ Govan Francesco, nipote del
conte Giovanni, homo piu suprestitioso (sic!) che savio il
quale sendo machiato non pocho della dottrina fra-
tesche . . .“?2 Dieser jiingere Pico verfalste im Jahre 1512 eine
Rede an Leo X. und das Laterankonzil de reformandis ecclesiae
moribus,® in welchem er sich als Vertreter der strengen Sitten-
reform, wie sie von Savonarola erstrebt wurde, zeigte.

Ranke findet ferner eine doppelte Tradition darin, dafs bei
Burlamacchi Lorenzo de’ Medici den Savonarola nach Florenz
beruft, nachdem Giovanni Pico, der Oheim des Biographen, den

1 Pastor: Gesch. der Pipste III, 146. 2 Kbenda III, 481.
3 Burckhardt: Kultur der Renaissance I, 156.



Pastors ‘kritische Bemerkungen. 329

Dominikaner Savonarola dem Mediceer empfohlen habe. Kr er-
blickt hierin einen Widerspruch mit der Erzéihlung']?lcos: »lis
ist doch sehr merkwiirdig, dafs Johann Franz Picus seinem
Oheim zwar einen Aunteil an der Berufung Savonarolas zuschreibt,
aber nicht durch Lorenzo, sondern durch die Oberen des Ordens.
Offenbar ist dabei gar nichts Merkwiirdiges. Pico der Altere
wilnschte Savonarola, von dem er nicht getrennt sein_ wollte, ip
Florenz zu haben. Das sagen beide. Was that nun Pico? \Nach
Burlamacchi bat er Lorenzo: che volesse con l'autorita sua
operare che egli ritornasse in S. Marco. Savonarola unterstand
aber nicht der Gewalt Lorenzos, sondern derjenigen seines Ordens-
oberen. Deshalb mufste Lorenzo sich an letzteren wenden, der
allein autoritativ Savonarola nach Florenz citieren konnte. Die
Intervention des Ordensobern ist dabei seibstverstdndlich, des-
halb spricht Burlamacchi gar nicht von ihr. Der jingere Pico
dagegen erwihnt nur diese und iibergeht Lorenzos Vermittlung,
die fiir seine Erzithlung irrelevant war, wihrend er als Apologet
Savonarolas Wert darauf legen mulste, dals dieser im Gehorsam
gegen den Ordensobern nach Florenz ging.

Ranke erklirt ferner beide Biographicen als Legenden-
bildungen wegen der darin enthaltenen Wunder und Prophe-
zeiungen. Solche Dinge aber, sagt Ranke (vgl. 8. 347. 356)
konnen nicht passieren, also sind sie erfunden! Dieses Argument
hatte Pastor, der doch zugleich Historiker und katholisch-orthodox
sein will, etwas stutzig machen miissen. Einen anderen Grund
fir die Entstehung ,fratesker Legendenbildungen® hat aber
meines Wissens Ranke nicht. Eine solche falsche Kritik darf
der wahre christliche Historiker nicht ipso facto anerkennen.!

Ich hatte noch gesagt: ,,Handelt es sich um die Glaub-
wiirdigkeit der Quellen, so ist der notorisch gehissige Charakter
Burchards gegen den unbestritten edlen und rechtschaffencn
Charakter des P. Pacifico Burlamacchi, auch wenn man ihm die
Voreingenommenheit fiir einen Helden belifst, doch abzuwigen.*
Darauf antwortet Pastor: ,Das von Commer gebrauchte Wort
» Voreingenommenheit” ist doch zu milde angesichts der That-
sache, dafs einige Erzidhlungen Burlamacchis von den Thaten
Savonarolas eine beinahe blasphemische Nachahmung der Leidens-
geschichte Jesu Christi sind.“? Er beruft sich dabei auf Ranke
(SS. 13&;?) und die Wiener Allgemeine Litteraturzeitung (1869,

' Vgl. auch Luotto 8. 585 f.
* Zur Beurteilung S, 19.



330 Fra Girolamo Savonarola.

Zunichst muls ich darauf aufmerksam machen, dafls ich dem
Verfasser der Vita Burlamacchi auch nicht einmal Voreinge-
nommenheit zuschreibe; ich habe das Wort vielmehr nur con-
ditionaliter in einem argumentum ad hominem angewendet. Horen
wir aber auch Ranke selbst: ,,Hier tritt nun noch eines der
wichtigsten Momente fiir die Ausbildung der fratesken Legende
ein. Bei Burlamacchi kommen Erzéihlungen vor, nach denen
Savonarola eine wunderbare Einwirkung auch nach seinem Tode
mit vieler Bestimmtheit versprochen haben soll; er habe den
Monchen, indem er von ihnen Abschied nahm, einmal gesagt:
che o vivo l'arebbe riveduto, o che doppo la morte sarebbe loro
apparso in ogni modo. Was soll man davon denken? Ist es
vollkommen aus der Luft gegriffen, oder hat Savonarola wirk-
lich Aufserungen dieser Art gemacht? Da kommt uns jene,
zwar auf der Fiktion eines Streites zwischen Himmel und Holle
beruhende, aber doch in den Einzelheiten glaubwiirdige
Erzéhlung des Fra Benedetto zu statten. Benedetto ist iiber
die letzte in der Bibliothek von San Marco gehaltene Rede sehr
ausfiibrlich; und fast sollte man glauben, seine Krzihlung habe
Burlamacchi vorgelegen, da in dessen Bericht die Briider ebenso
auf fide, orazione, pazienza angewiesen werden, wie wir das bei
Fra Benedetto lesen; auch nach Benedetto liefs nun Savonarola
die Briider hoffen, dafs er nach seinem Tode ihnen beistehen
werde. Eben dabei aber kommt der grofse Unterschied zu Tage.
Die Worte Benedettos lauten (Kapitel IX. 8. 89):

Non so se della vita or sard privo

ma se pur fussi crudelmente morto,

pit morto in Ciel v'ajuterd che vivo, —
Worte, die doch nichts Auflserordentliches besagen, sondern nur
den Trost der Sterbenden wiederholen, dals sie sich durch den
Tod von ihren Freunden nicht vollkommen trennen.“! Hier irrt
Ranke in seiner Auffassung einfach, weil er die diesbeziigliche
Lehre der katholischen Kirche nicht versteht. Savonarola, von
seiner Unschuld iiberzeugt, hofft fest und zuversichtlich, dafs er
fiir seine gerechte Sache, fiir die er das Leben hingeben will,
nach dem Tode von Gott belohnt wird, und dals dann seine
Gebete fir seine anf Erden hinterbliebenen Briider von Gott
wirksam erhort werden wiirden. Das entspricht vollkommen der
katholischen Auffassung; das war die Auffassung sowohl Bene-
dettos wie Savonarolas, ihr ist Savonarola als Theologe, als
Prediger und als katholisch-glaubiger und frommer Christ stets

! Ranke S. 354.




Pastors kritische Bemerkungen. 331

treu geblieben. Diese Auffassung von der wirksamen Fiirbitte
nach dem Tode konnen wir auch aus seinen Predigten und son-
stigen Schriften beweisen. Aber Ranke korrigiert sich eigentlich
schon selbst, denn er fihrt fort: ,Savonarola sagt, er werde c!en
(léubigen, wenn er sterben miisse, vom Himmel her mehr Hilfe
leisten konnen [d. h. nach Savonarolas katholischer Lehre: nur
durch sein Gebet, welches Goit erhoren wiirde], als wenn er
leben bliebe, dals er nichts mehr gesagt hat, muls man dem an
seinen Propheten unbedingt hingegebenen Benedetto glauben.
[Merkwiirdig genug, da sonst der Umstand der Hingebung eines
Zeugen gerade die Glaubwiirdigkeit schwiichen soll!] Aber bei
Burlamacchi werden gleich bei dieser Gelegenheit Savonarola
Versprechungen ganz anderer Art [?] in den Mund gelegt:
sebbene io sara morto, v'ajuterd pit che non ho fatto in vita, e
tornerd in ogni modo a consolarvi, o vivo o morto, was doch
durch die Weglassung des Wortes ,in cielo und die Hinzu-
figung des Wortes ,,tornerd“ alle die Wundererscheinungen,
die spiter erfolgten, gleichsam als vorausverkiindigt erscheinen
lafst. Noch ausdriicklicher sind dann die oben angefiihrten Worte:
,»che dopo la morte sarebbe loro apparso in ogni modo“! Ab-
gesehen davon, dals Benedetto in Versen schrieb, also in der
Wiedergabe der Worte gebunden war, so beweist die Auslegung
jener beiden Worte nichts. Es ist selbstverstindlich nach ka-
tholischer Lehre, dafs eine solche wirksame Hilfe durch Gebets-
erhorung nach dem Tode nur von denen, die ,in cielo® sind,
ausgeiibt werden kann. Der Ausdruck ,tornerd bedeutet aber
nur, dafs Savonarola vermige der Gebetserhorung, auf die
er hofft, sich zu den Briidern wieder hinwenden werde, ihnen
behilflich sein wolle, indem er es Gott iiberlifst, wie das ge-
schehen soll. Wollte man den Ausdruck urgieren, so hiefse
»tornerd morto“ soviel wie von den Toten auferstehen, woran
gewils niemand gedacht hat. Eine fiir die Sinne wahrnehmbare
Erscheinung liegt gar nicht von selbst in dem Worte. Ranke
figt dann noch die Bemerkung hinzu: ,,Man bemerkt bei diesen
Erzéhlungen eine beinahe blasphemische Nachahmung der Leidens-
geschichte Jesu Christi.“ Was das bedeuten soll, versteht wohl
Ranke selbst nicht. Entweder sind die mitgeteilten Lebens-
schicksale wirklich der Leidensgeschichte Christi &hnlich — und
das kommt sehr oft in den Lebensumsténden der Heiligen, iiber-
haupt der guten Menschen zum Ausdruck, weil sie eben Nach-
folger Christi sind —, dann darf man die Darstellu‘ng derselben

! Ranke a. a. 0. S. 354 f.




332 Fra Girolamo Savonarola.

weder als blasphemisch noch als unglaubwiirdig bezeichnen; oder
aber sie sind dem Leben und Leiden Christi nicht Ahnlich: dann
muls man sehen, ob der betr. Schriftsteller in gutem Glauben
die Ahnlichkeit der Lebensschicksale seines Helden mit denen
Christi hergestellt hat, d. h. an diese Ahulichkeit wirklich glaubt;
auch in diesem Falle kann man nur in ganz unlogischer Weise
eine solche Darstellung blasphemisch nennen. Dals Ranke aber
iiberhaupt einen solchen Tadel auszusprechen wagt, ist bei seinem
sonstigen Standpunkt schon unlogisch Sachlich hat aber Ranke
gerade durch die Unhaltbarkeit seiner Gegengriinde hier die
wesentliche Ubereinstimmung zwischen Burlamacchis Bericht mit
der ,in den KEinzelheiten glaubwiirdigen Erzédhlung® Benedettos
gerettet, und damit ist seine willkiirliche Hypothese iiber die
frateske Dominikanerlegende, welche sich bei Violi und Burla-
macchi finden soll,! gerichtet: wir haben die Falschheit dieser
Hypothesen spiter noch genau zu beweisen. Hier geniigt es,
dals wir die von Pastor fiir giilig behaupteten Griinde Pelle-
grinis und Rankes gegen die Glaubwiirdigkeit Burlamacchis
wenigstens teilweise entkriftet zu haben glauben.

Pastor sagte noch: ,,Von emer vélligen Verwerfung der
Vita Burlamacchis als Falschung ist in der Papstgeschichte keine
Rede: nur die Unkenntnis des Umstandes, dals das den Namen
Burlamacchis tragende Buch in einer Gestalt, welche tausend
Zweifeln Raum gibt, iiberliefert worden ist [er citiert dafiir Ranke
S. 347, vgl. Reumont im Histor. Jahrbuch der Gorresgesellschaft
VII, 626 f. und in der Allgem. Zeitung 1878 Beil. Nr. 122],
konnte den auch von Pellegrini angewandten Ausdruck so ver-
stehen.“2 Der Ausdruck ,,Pseudo-Burlamacchi* ist also wenig-
stens zweideutig: es freut mich, wenn Pastor ihu nur in jenem
beschrinkten Sinne gelten lifst. Das Mifsverstindnis war jedoch
sehr leicht moglich. Jedenfalls ist der grolste Teil der Burla-
macchischen Vita die Arbeit cines Zeitgenossen Savonarolas;
einige Zuthaten, wie die Erzihlung der nach dem Tode Burla-
macchis geschehenen Wunder, riihren von der Hand des spitern
Bearbeiters Fra Timoteo Bottonio her.® Dafls der Verfasser Zeit-
genosse Savonarolas sein will, deutet er im Prolog an: ,secrive-
remo -quanto di lui con i propri occhi veduto abbiamo ovvero

t Ranke S. 313 Anm. 3.

2 Zur Beurteilung 8. 12 f.

3 Vgl. Quarto Centenario Nr. 12, S. 183 ff.; Nr. 18, S. 192 f.
Timoteo Bottonio degli Ercolani, geb. 1531 trat 1552 in den Dominikaner-
orden, KEr stand in Verkehr mit der hl Catarma. de’ Ricci und war ein
dufserst strenger und gewissenhafter Ordensmann.



Pastors kritische Bemerkungen. 333

dalla sua propria bocca udito“ (Ed. Lucca 1716 p. 12). Der
Verfasser sagt ferner: ,Trovandomi io presento quando [Savo-
narola] dichiarava questo suo desiderio dissi: A tal tempo diven-
tero in Religioso* (p. 12). Er erzdhlt, dals er Savonarola,
Domenico und Silvestro selber gesehen hat: ,Ed in quel modo
gli viddi io poi in sulla piazza dei Signori impiccati® (p. 100).
Als er schrieb, lebte Fra Desiderio, der Vikar von Lecce, noch,
der sich erboten hatte, Savonarola zu retten: , 1l detto Desiderio
ancor vive, e testifica questo esser vero“ (p. 100). Ebenso lebte
damals der alte Vater des mit Savonarola hingerichtetén Fra
Silvestro noch, denn von diesem Vater sagt der Verfasser: ,E
questo io l'intesi da lui proprio (188). Ferner nennt er als
seine Quellen zwei Zeitgenossen Savonarolas: ,E questo io intesi
da F. Bartolommeo da Faenza“ (p. 189); ,,Questo mi riferi il
P. Jacopo da Sicilia“ (p. 197). Pacifico Burlamacchi war Prior
im Konvent della Quercia vom 24. Juli 1508 bis zum April
1510 und empfing als solcher den Besuch Julius’ II. am 18. Sep-
tember 1509, wie aus der handschriftlichen Chronik des Klosters
erhellt.! Er starb im Jahre 1519. Uber Timoteo Bottonio werden
wir das Notige mitteilen, wenn wir die Ordenstradition be-
sprechen.? Bottonios Zusétze sind wohl alle als solche erkennbar,
und seine Ehrlichkeit und Gewissenhaftigkeit unbestreitbar, Des-
halb glaube ich auch, an der Glaubwiirdigkeit des ,Pseudo-
Burlamacchi“ festhalten zu miissen, diesen Namen iiberhaupt nur
in sehr modifiziertem Sinne annehmen zu konnen,

III. Nachdem Pastor es getadelt hatte, ,dafs Villari dem
Pseudo-Burlamacchi zu sehr vertraute®, macht er mich darauf
aufmerksam, dals er an derselben Stelle3 und noch an mehreren
anderen Urteile von sehr hervorragenden Forschern, wie z. B.
Gaspary, Armstrong, Gothein, gegen die Auffassung Savonarolas
durch Villari herangezogen habe.# Die Urteile derselben ver-
dienen eine kurze Wiirdigung.

1. Gaspary sagt: ,,Wie sehr ich Villaris so geistvolles und
lehrreiches Buch iiber Savonarola bewundere, in dem allgemeinen
Urteil iiber die Bedeutung des Monches kann ich des Verfassers
Standpunkt nicht teilen. Donato Giannotti, der Savonarola sonst
sehr schéitzte, sagte von ihm treffend (Della Repubbl. Fior. IV, 6):
e perd si vede manifestamente, che chi vuole privare gli uomini
di questi piaceri mondani, cerca combattere contra la natura. Si

! Quarto Centenario Nr. 7, p. 105 s.

? Vgl. Quarto Centenario Nr. 7, p. 106.
% Gesch. der Pipste ILI, 136.

* Zur Beurteilung S. 8. 11.



334 Fra Girolamo Savonarola.

come noi vedemmo che fece fra Girolamo ..., il quale volendo
fare gli uomini boni, messo tanto terribile e violente usanze,
togliando via tutta la allegrezza e feste pubbliche, che ebbero
poca stabilita; ed insieme con la voce di quello ruinarono.*!
Offenbar betrifft dieser Protest gegen Villari nur einen fiir die
Gesamtauffassung Savonarolas sehr nebensiéchlichen Punkt, und
der Tadel Gianottis2? ist nicht einmal berechtigt, weil Savonarola
nur die im hochsten Grade unmoralischen und kostspieligen Be-
lustigungen der Florentiner, welche sie auch wihrend der Hungers-
not fortsetzen wollten, verbot und ihnen dafiir christliche Feste
verschaffen wollte. (Gasparys eigenes Urteil iiber Savonarola
selbst lautet aber viel giinstiger als das von Pastor. Das, was
Graspary einzig an Savonarola tadelt, dals er ,den mittelalter-
lichen Ascetismus“ erneuern wollte, darf der katholische Histo-
riker keineswegs tadeln. Denn sachlich ist jener mittelalterliche
Ascetismus nichts anderes als das christliche 1deal des praktischen
Lebens nach den Vorschriften und Réten des Evangeliums. Das
allein erstrebte Savonarola mit seiner Reform, nnd dariiber ging
er nicht hinaus; er hielt auch den Unterschied der Gebote und
der evangelischen Rite stets fest, wie aus seinen Predigten und
Schriften klar hervorgeht, wenn auch Pastor im offenbaren Wider-
spruch mit diesen letzteren Savonarola sogar hierin Ubertreibung
vorwirft.

Dafs Gaspary, ebenso wie Ranke, iiberhaupt die religiose
Seite des Mittelalters nicht versteht, zeigt seine Charakterisierung
des XV. Jahrhunderts: ,Die Religiositit war nicht erstorben;
aber freilich war sie jetzt eine andere als im 13. Jahrhundert;
sie war kiihler, verstindiger, weltlicher geworden, man glaubte
an den Himmel; aber die Erde verlangte daneben auch ihr
Recht: die frommen Gebrduche wurden aufrecht erhalten und
geiibt; aber sie bildeten nicht mehr den wichtigsten Inhalt des
Lebens, mulsten andere Interessen neben sich dulden. Dieses
verkannte Savonarola, als er am Ende des Jahrhunderts den
Glauben in seiner ganzen Stirke und Reinheit zuriickfithren
wollte; er bemerkte nicht, wie sich die Zeiten geiindert hatten,
und indem er sich der wachsenden Lauheit und Verderbnis ent-
gegenstellte, tibertrieb er seine Reaktion, wollte den mittelalter-
lichen Ascetismus erneuern. Daher konnte er zeitweise so
gliihende, begeisterte Anhidnger finden; aber sein Werk, fiir
welches er als Mirtyrer zu Grunde ging, war kein dauerndes;

1 Adolf Gaspary: Geschichte der italienischen Litteratur. Berlin
1888. II, 664.
? Vgl, Luotto p. 152—156.



Pastors kritische Bemerkungen. 335
er verstand es nicht, wie Luther, seine Neuerung mit gewaltigen
Banden an die Realitit zu kniipfen“.! Ein besseres Lob fiir die
Absichten Savonarolas kann man nicht finden! Gaspary weifs
nichts vom politischen Fanatismus Savonarolas, von dem Pastor
trdumt. Und sehr bezeichnend fiir die Katholicitdit Savonarolas
fiigt Gaspary in der Anmerkung zu S. 199 zur Begriindung
seines Urteils noch den Vergleich hinzu: ,Savonarola, wie die
vorhergegangenen Bulsprediger, verbrannte die , Eitelkeiten®,
Karnevalsputz, lockere Bilder und Biicher; Luther verbrannte
die Bannbulle des Papstes.*

2. Armstrong meint, Villaris Biographie sei ein Panegy-
ricus und eine Apologie.? Gegen diesen von Pastor angerufenen
Ausspruchli kann ich nur sagen, dafs ich Pastor gar nicht getadelt
habe, weil er Villari nicht gefolgt ist, sondern weil er die
Quellen Villaris nicht gelten liefs. Villaris Auffassung ist
durchaus nicht iiberall die richtige. Was Armstrong noch weiter
sagt, um Alexander VII. zu rechtfertigen: ,,But it is difficult
to draw a hard and fast line between doctrine and discipline,
and the head of the church would appear to have an even
stronger claim to enforce his views of discipline than of doctrine®,?
ist eine anglikanische Ansicht, die der kanonischen Lehre iiber
den Primat widerspricht. Dals aber thatsichlich die rein poli-
tischen Motive fiir den Papst die leitenden waren, hat Schnitzer
klar nachgewiesen.*

3. Gothein &dulsert sich so: ,Die Grundlage fiir jede Be-
trachtung der religiosen Zustdnde Italiens wahrend der Re-
naissancezeit bleibt selbstverstindlich das Schlulskapitel von
J. Burckhardts C. d. R. [was wir freilich auch beanstanden
miissen, vgl. oben 8. 307]. Der kurze Abschnitt iiber Savonarola
gibt fiir diesen den richtigen Gesichtspunkt der Beurteilung [die
weit giinstiger ausfillt als bei Pastor]. Man kann Villaris Werk
hochlich bewundern und doch seine Grundanschauung fiir ver-
fehlt halten. So ist auch die Auffassung der religiosen Bewegung,
die Reumont im Lorenzo Medici vertritt, so feinsinnig sie durch-
gefiihrt ist, doch von einer gewissen Befangenheit nicht freizu-
sprechen.

1 Gaspary II, 199,

2 Armstrong: English Historical Review 1V, 454, bei Pastor,
Gesch. d. Papste I1I, 401.

3 Armstrong L. c. IV, 455.

4« Schnitzer: Savonarola im Lichte der neuesten Litteratur, IV.
In den histor.-pol. Blittern 1898, Bd. 121, S. 717 ff.

8 Eberhard Gothein: Ignatius von Loyola und die Gegenrefor-
mation, Halle 1895. Anm, 4 zu Kap. II, S, 782.



336 Fra Girolamo Savonarola.

Grothein spricht dber die ,,grofsen Prediger, die sich nicht
begniigten, voriibergehende, méchtige Gemiitserschiitterungen aus-
zuiiben, sondern mit einer griindlichen Sittenreform eine Ordnung
der staatlichen Verhéltnisse verbinden wollten, die jene dauernd
verbiirge. . . . In diesem Biirgertum wurzelt auch der grofste
aller Bulsprediger und religiosen Staatsredner, Savonarola. Er
hat den Gedanken einer republikanischen Theokratic, den die
anderen gleichsam nur hilfsweise ergriffen hatten, mit Konsequenz
ausgebildet und ist fiir ihn zum Mértyrer geworden. Man mag
wohl sagen: er hat ein schlummerndes Ideal, dessen sich diese
wenig reflektierenden Menschen nie deutlich bewuflst geworden
waren, erweckt. Darum ist aber sein Gesichtskreis in allen
anderen Dingen der enge, zugleich des Monches und des Klein-
biirgers geblieben; er besitzt noch mehr sociale als religiose
Intoleranz. Seine Anhénger gehoren fast durchaus den Alt-
Florentinern an, welche sich so zuversichtlich, gleichsam won
Dante beglaubigt, als alleinberechtigt in ihrer Stadt ansahen.
Darum hat auch dieser religioseste aller Italiener in dem irreli-
giosesten, Macchiavelli, einen so aufrichtigen Bewunderer gehabt;
denn Macchiavelli ist der grifste Lobredner, den dies Altbiirger-
tum gefunden hat“ . . .1 ,Von einem Monchskloster war die
Reform Savonarolas ausgegangen; dals er ein musterhafter Monch
war, schuf vor allem seine Autoritdt; an der Lehre oder an den
Sittlichkeitsidealen der Kirche auch nur im geringsten zu riitteln,
kam weder ihm noch seinen Gesinnungsgenossen in den Sinn.
Seine Partei bestand weiter als eine religios-politische Gruppe
von Mifsvergniigten, mit dem Groll gegen alle geistlichen und
weltlichen Tyranuen und gegen alle gebildeten Freigeister im
Herzen, aber ohne viel Keunntnisse in der Dogmatik und mit
einem griindlichen Abscheu vor aller Ketzerei“? Auch hier
kommt also Savonarola im Urteil Gotheins besser weg als bei
Pastor. '

4. Nach Anrufung dieser Urteile fahrt Pastor fort: ,,Den-
selben sei noch hinzugefiigt, dals Perrens?® nicht ansteht, Villaris
Werk eine ,systematische Apologie‘ zu nennen.“4 Perrens steht
bekanntlich der Kirche ganz feindlich gegeniiber, und eben des-
halb urteilt er falsch und feindlich iiber Savonarola in allem,
worin dieser sich als echt katholisch erwies. In seinem Werke
iiber Savonarola ist Wahres und Falsches im Urteil® wider-

o Gothein a. a. 0. 8. 82 f. 2], ¢ S. 83.
3 Perrens: Histoire de Florence 1I, 248.

4+ Zur Beurteilung S. S. 11,
5 Perrens: Jérome bavonarole 11, 445—450.



Pastors kritische Bemerknngen. 337

spruchsvoll vermischt. Er stellt Savonarola zwischen Arnold
von Brescia, Giordano Bruno und Thomas Campanella. Das ist
eine ebenso falsche Auffassung wie diejenige Villaris. Aber in
der Beurteilung der Absichten und des Charakters Savonarolas
stimmen beide nicht mit Pastor iiberein, da sie ihm unvergleich-
lich mehr Gerechtigkeit widerfahren lassen. Auf keinen von
thnen darf Pastor sich stiitzen,

IV. Was endlich Pastors eigene Darstellung betrifft, so sagt
er: ,,Bei der Darstellung im Texte war es mein Bestreben, den
beriihmten Dominikaner moglichst objektiv zu wiirdigen, ihn im
Anschlufs an die grundlegenden und im wesentlichen abschlielsen-
den Studien und Publikationen von Ranke, Cappelli, Gherardi,
Grisar, Cosci, Pellegrini, Armstrong, welche zum Teil die Auf-
fassung Villaris berichtigen, als historische. Erscheinung zu er-
fassen.“!  Uber die Absicht Pastors spreche ich keinen Zweifel
aus. Hs fragt sich nur, ob er auch die notwendigen Mittel
angewendet hat, um seinen Zweck, die objektive Wiirdigung
Savonarolas, zu erreichen.

Die Dokumente hat er nicht alle selbstindig gepriift, wie
aus der Arbeit Schnitzers ersichtlich ist, der ihm auch nachweist,
dafs er Wichtiges verschwiegen habe. Auch die Schriften Savo-
narolas hat Pastor so gut wie gar nicht beniitzt. Dals sie schwer
zugénglich sind, ist keine HEntschuldigung fiir einen Forscher,
der auch ohne dieselben glaubt, definitive Urteile abgeben zu
konnen, und der seine Zeit und Miihe an der Ausgrabung von
Kleinigkeiten nicht gespart hat.

Unter den Quellen ferner hat Pastor, wie ich glaube, par-
teiisch einige bevorzugt, andere vernachlidssigt und verddichtigt,
ohne sie selbstindig und endgiiltig zu priiffen. Es fehlt ihm also
die Grundlage zur objektiven Wiirdigung der Personlichkeit, iiber
welche er urteilt. Dagegen glaube ich sagen zu diirfen, dafls
seine Darstellung hauptséichlich auf sekundédren Quellen beruht:
sie besteht zumeist aus einer eklektischen Aneinanderreihung
von Urteilen der verschiedensten Schriftsteller.

Was aber noch mehr auffillt, ist der Umstand, dals Pastor
sich oft, selbst in specifisch katholischen Dingen, dem Urteil
solcher sonst sehr achtbarer Forscher anschlielst, die unmdoglich
das Wesen des Katholicismus vollstindig begreifen konnen.2

1 Zur Beurteilung S. S. 2.
* Villari, Perrens, Karl Hase, Bohringer, Ranke, Cosci, Pellegrini,
Armstrong, Gaspary, Gothein.

Jahrbuch fiir Philosophie ete., XIII. 22



338 Fra Girolamo Savonarola,

Wenn von kirchlicher Ascetik, von kirchlicher Auktoritit, von
gottlicher Erleuchtung, Visionen etc. die Rede ist, so wird kein
wahrer Historiker nur dem feindlichen Urteil iiber diese Fragen
Glauben schenken: sonst miifsten wir ja auch dem Anarchisten
glauben, wenn er das Konigtum von Gottes Goaden verurteilt!
Freilich gehort ein gewisser Mannesmut dazu, auch dem wahr-
heitsliebenden und nach Objektivitat strebenden Gegner zu sagen,
dafs er fiir specifisch katholische Einrichtungen vielleicht nicht
das notige Verstindnis besitze: er wird uns dafiir dankbar sein,
wenn wir es ihm ehrlich sagen und ihn aufzukldren suchen.
Wir wollen hiermit aber nicht Herrn Prof. Pastor diesen Mut
absprechen: welche Griinde ihn bewogen haben, trotz allem in
den erwihnten Fragen riickhaltlos Akatholiken zu vertrauen —
wir wissen es nicht. Blofses kritisches Verstdandois geniigt
nicht fiir die Bebandlung historischer Fragen, man muls auch
die notigen Vorkenntnisse, das nétige Verstindnis fiir gewisse
Sachen haben, ehe man dariiber definitive Urteile abzugeben
versucht.

§ 2. Pastors Urteil iiber Savonarola.

I. Auf meine Bemerkung, dals Herr Prof. Pastor in seinem
Urteil iiber Savonarola schwankt und sich selbst widerspricht,
entgegnet derselbe: ,,Von einem Schwanken des Urteils iiber
den grofsen Prediger wird kein Leser etwas finden. Wenn die
Wertschitzung der Phasen im Leben Savonarolas verschieden
ausfallt, so ist daran Savonarola selbst schuld, der nicht blols
schwankte, sondern auch die gewaltigsten Wandlungen durch-
gemacht hat. Ebensowenig finden sich Widerspriiche. Die von
Commer aus der Papstgeschichte angefiihrte Stelle, dals die Er-
tolge Savonarolas fiir den Augenblick aufserordentliche waren,
aber, weil dulserlich, nicht andauerten, enthilt doch wohl keinen
Widerspruch.“! Demgegeniiber mochte ich meinen (Gegner doch
zuniichst fragen, ob nicht zum Nachweis und zur Widerlegung
des Vorwurfs, dafs ein Schriftsteller in seinem Urteil schwanke,
mehr als ein Urteil, mehr als eine Behauptung anzufiihren
notig ist. Warum gibt Pastor blofls diese eine Stelle an? Dals
ich mit diesem Vorwurf des schwankenden Urteils bei Pastor
nicht allein stehe, haben mir aulser verschiedenen gedruckten
Kritiken auch mehrfache miindliche Besprechungen mit ,,Fach-
historikern®“ bewiesen. Ich wiederhole daher meinen Vorwurf
und bitte meine Leser selbst zu urteilen,

1 Zur Beurteilung Savonarolas S. 14.



Pastors kritische Bemerkungen. 339

1. Schwankend muls ich Pastors Urteil nennen, wenn er
am Schlufs seiner Darstellung (Gesch. der Pipste I1I, 410) Sa-
vonarola ganz allgemein ,,den geistvollen, sittlich tadellosen Mann*
nennt, wihrend er ihm einen groben moralischen Fehler vor-
wirft: ,,Unter nichtigen Vorwidnden war der sich selbst iiber-
hebende Monch der ihm zur strengen Pflicht gemachten Priifung
der Echtheit seiner prophetischen Gaben ausgewichen“ (383).
,Selbstiiberhebung* lafst sich vielleicht noch bei einem ,,phan-
tastischen, iiberspannten* (337. 382. 410) Manne voraussetzen;
aber wenn jemand absichtlich nichtige Vorwinde sucht, um
der Erfiillung einer strengen Pflicht auszuweichen, so kann man
ihn doch wohl nicht mehr geistvoll, erst recht aber nicht mehr
sittlich tadellos nennen. Wie deckt sich iiberhaupt der Begrift
msittlich tadellos mit den Begriffen ,phantastisch* und ,iiber-
spannt (384, 410)? Wie deckt sich ,sittlich tadellos* mit
»Schméahpredigten (387)? Wie vertrdgt sich ferner die sitt-
liche Tadellosigkeit mit einer zur Schau getragenen Demut?
Denn ,der demiitige Gehorsam gegen die von Gott gesetzte
hochste Autoritiit fehlte Savonarola vollstandig®“ (412). Solche
Schwankungen im Urteil liefsen sich noch zu Dutzenden auf-
zéhlen.

Von Anfang an schildert Pastor die Weltanschauung Savo-
narolas als eine pessimistische, die schon in der Zeit vor dem
Eintritt ins Kloster vorhanden war (132), und hdlt auch fir die
ganze Entwicklungszeit Savonarolas an dieser Auffassung fest.
Von Anfang an erscheint Savonarola bei Pastor als leidenschaft-
lich und zu Ubertreibungen geneigt (133), bleibt es auch und
steigert die Leidenschaftlichkeit nach Pastor bis zum Tode. Wo
sind die ,,Wandlungen“ zu finden? und was fiir Wandlungen
meint Pastor eigentlich? Meiner Ansicht nach existieren Wand-
lungen nur in Pastors Worten. Und die grofste Pastorsche
Wandlung ist diejenige, welche Pastor angesichts des toten Savo-
narola vollzieht, gleichsam eingedenk des Spruches: de mortuis nihil
nisi bene! Oder sollte vielleicht ein anderer Grund vorliegen?
Denn nachdem er Savonarola fast unzéhligemale der Leiden-
schaftlichkeit und Mafslosigkeit, des direkten offenen und wohl
bewulsten Aufruhrs gegen das Oberhaupt der Kirche angeklagt
hat — nachdem er Savonarola den theoretisch rechten Glauben
der Kirche zugestanden, ihn aber zugleich des praktischen Han-
delns gegen den Glauben beschuldigt hat —, erinnert er sich
plotzlich, dals die Protestanten denselben Savonarola fiir sich in
Anspruch genommen haben, wie sie ihn jetzt noch, im Widerspruch

22%



340 Fra Girolamo Savonarola.

zu Pastors Worten,! in Anspruch nehmen.? Das geschieht nicht,
wie Pastor glaubt, blofs deshalb, weil die Protestanten meinen,
Savonarola habe ,das Princip der Rechtfertigung durch den
Glauben geltend gemacht®, sondern hauptsdchlich deshalb, weil
Savonarola ihnen als Typus der Opposition gegen den Papst
dargestellt wurde. Warum gesteht denn Pastor diese Berech-
tigung nicht zu¥ Warum neont er diese Idee so seltsam (410
Anm. 3)? Weils er — der Nachfolger Janssens — denn nicht
mehr, dafs gerade die Opposition gegen den Papst der erste
Grund fiir jene bedauerliche Spaltung im Abendlande war? dafs
Luther erst spiter die Trennungslehre zum Hauptgrund ge-
macht hat?

Pastor wird aber sagen, er hitte nicht anders schreiben
konnen, denn er sei Historiker von Fach und als solcher miifste
er die Figuren malen, wie sie in der Geschichte erscheinen.
Savonarola sei aber ein so wunderlicher Mann, der die tiefsten
Gegensiatze in sich vereinige, zwar nicht gleichzeitiz — denn
das wagt auch Pastor nicht zu behaupten —, aber doch nach-
einander, so, dafs er solche Wandlungen von Extrem zu Extrem
in seinem Leben durchgemacht habe. Aber wie beweist denn
Pastor dies? In seiner Papstgeschichte ist davon wenig zu
spiiren: denn entweder kamen diese Wandlungen ohne bestimmten
Anlals plotzlich tiber Savonarola, und dann miilste man ihn doch
wirklich schon unter die halb oder ganz Geistesgestorten ver-
setzen; oder aber sie kamen nicht so plotzlich iiber ihn, sondern
wurden durch édnfsere und innere Ereignisse herbeigefiithrt: dann
war es aber die Pflicht des (reschichtschreibers, wenn er nicht
blofs Tabellen aufstellen wollte, diese Anldsse und Anfinge mit-
zuteilen. Allein gleich von Anfang an wird Savonarola, wie
schon oben bemerkt wurde, von Pastor als leidenschaftlich und
einseitig, iibertreibend, riicksichtslos charakterisiert, sein erstes
Auftreten gegeniiber Lorenzo de’ Medici sofort als zwecklose
Reizung, er selbst als der offenste, heftigste und maflsloseste
Widersacher desselben verschrieen (132 ff.). Mit diesen Epi-
theta wird aber der Name Savonarolas fast durchweg von Pastor

1 Zur Beurteilung S. S. 2,

2 Wenn die Protestanten ihr Anreqht auf Savonarola lingst auf-
gegeben hiitten, so brauchte Proctor ihn nicht gegen die Anspriiche
des Anglikaners Farrar zu verteidigen. Noch heute reklamiert Pastors
eigener Kritiker (Kreuzzeitung 1898 Nr. 235) seinen Savonarola fiir den
Protestantismus. Vgl. Comba, Revue Chrétienne, Paris 1898, 1. mai.
Galassi: Girolamo Savonarola fu egli vittima del Clericalismo? Fi-
renze 1898.



Pastors kritische Bemerkungen. 341

belegt, so dafs man sie nachher schon vorausahnen kann, wenn
sein Name vorkommt.

Die einzige bei Pastor vielleicht angedeutete Wandlung
konnte man darin finden, dals Savonarola im Jahre 1486
in Brescia!l zuerst iber die Apokalypse zu predigen anfing:
von der Beschiftigung mit diesem Buche leitet Pastor némlich
die Visionen Savonarolas her (141), die derselbe auch zu poli-
tischen Zwecken benutzt habe (151 f.). Aber die innere Tendenz
seiner Predigten ist konstant dieselbe geblieben von Anfang bis
zum Tode. Wiren also die ,,Wandlungen* bei Savonarola hi-
storisch wahr, so hatte Pastor sie beweisen konnen und beweisen
miissen. Vor allem hétte er eine Wandlung Savonarolas beim
Antritt der Regierung Alexanders VI. zeigen miissen, weil gerade
durch das Auftreten eines simonistisch gewihlten Hauptes der
Kirche ein ,,iiberspannter Monch*, der fiir die Reform der Kirche
sich begelsterte, zu grolserer Uberspannthelt zu uniiberlegten
Schritten sich hitte gereizt fiihlen konnen. Gerade an jener
Papstwahl hiitte Savonarola fiir seine Reformpline einen durch-
schlagenden Anlafs gewinnen konnen. Denn das Sittenverderbnis
und die Reform der Kirche (134. 136) im echt katholischen Sinne
war von Anfang an das Thema der Predigt Savonarolas:?
er ,,wollte unzweifelhaft in der besten Absicht alles Weltliche
aus der Kirche aunsscheiden“ (148); und dennoch hat die Thron-
besteigung Alexanders darin nicht den geringsten Unterschied
gemacht. Nach Pastors Darstellung ist vielmehr die Entstehung
des Konflikts mit dem Papste (376) eine rein aulserliche, die
nur von seinen Feinden ausging: Savonarolas Tendenz wurde
gar nicht davon beriihrt, hochstens trat sie verstirkt hervor.
Auch die ,Einmischung in die Politik beruht nach Pastors
Darstellung nicht auf einer inneren Wandlung Savonarolas,
sondern ist die notgedrungene Konsequenz seiner reforma-
torischen Predigten (139): um seine Sittenreform durchzu-
filhren, war er gezwungen, auf die politischen Angelegenheiten
Riicksicht zu nehmen. Dafs aber Savonarola alles vom kirch-
lichen Standpunkt aus und einzig nur zum Zwecke der Erhaltung
der Religion in den vom Humanismus verseuchten italienischen
Landern that, ldfst sich sowohl aus der Darstellung Pastors selbst
entnehmen, als auch aus den von Luotto wortlich in mehr als
ausreichender Zahl wiedergegebenen Stellen der Predigten Sa-
vonarolas beweisen.

! Luotto p. 17 sq.
* Vgl. Beilage zur Allgemeinen Zeitung 1898 Nr. 143 S. 3.



342 Fra Girolamo Savonarola,

2. Der geduldige Leser wird schon erkannt haben, dafs
unser Urteil iiber Pastors Schwanken in der Beurteilung Savo-
narolas doch nicht so ganz ungerechtfertigt ist, wie Pastor in
seiner Verteidigungsschritt behauptet und — an einem Satze
bewiesen zu haben glaubt. Ich meine auch recht zu haben,
dafs Pastor sich selbst widerspricht: moge der Leser sich aus
dem, was folgt, selbst sein Urteil bilden.

Nach Pastor ist Savonarola der hochbegabte (132), geist-
volle, sittlich tadellose Mann (410). In Gebet und Bufsiibungen
suchte der junge Dominikaner, nach dem ZEKintritt ins Kloster,
Trost gegen die Qual, welche ihm der Anblick der sittlichen
Verkommenheit verursachte (133). Der gliihende Eifer fir sitt-
liche Erneuerung (412) bewirkte, dals er als furchtloser Sitten-
richter auftrat (136) und einen riicksichtslosen Kampf gegen die
Laster fiihrte (134). In San Marco fiihrte er eine strenge Reform
durch: er selbst gab allen ein lebendiges Vorbild der Grund-
siitze, welche er einscharfte (136). Das ihm vorschwebende Ziel
war eine durchgreifende Roform aller Verhéltnisse (136).

Wie stimmt aber zu dieser Charakterschildernng die fol-
gende Auffassung, die Pastor an anderean Stellen ausspricht und
auch in das Gesamturteil aufnimmt? Der geistvolle Mann,
der sy energisch und zielbawulst fiir die hochsten [deale ein-
trat, soll doch phantastisch und iberspannt gewesen sein (337.
382. 410): er iiberschreitet Klugheit und Billigkeit (148), sein
ungestiimer (reist reilst ithn fort uad lifst ihn jede von Klugheit
und Vorsicht gebotene Schranke vergessen (136). Sind diese
(regensitze in einem solchen Charakter, wie Pastor ihn eben
gezeichnet hatte, iiberhaupt moglich? Und wie erklirt sich denn
Pastor die Vereinigung der Gegensitze psychologisch, er, der
doch den Gegner Savonarolas, Alexander VI., stets psychologisch
zu ergriinden versucht? Herr Prof. Pastor moge mir gestatten,
hier meine Ansicht auszusprechen. HKs ist nicht mdglich, dafs
ein Mann, der so hohe christliche Tugendideale thatsichlich und
mit solchem Hrfolge anstrebt, ein Mann, der als Ordensreformator
ein lebendiges Vorbild seiner wahrhaft reformatorischen Grund-
sitze wurde, zugleich von mafsloser Leidenschaftlichkeit (378)
beherrscht war und sich als stolzen (337. 387. 399), selbstiiber-
hebenden (337. 387) Mdnch von unversohulicher (yesinnung, als
trotzig (391) beweist, ja sogar Blasphemieen (152. 394) begeht.
Es ist nicht denkbar, dafs ein Mann von so anerkannter Tugend
das Beispiel seiner eigenen Predigt, die Grundlage seiner Re-
formen vollstindig vergessen sollte, indem er wohl nicht an dauernde
loyale Unterwertung dachte (381), seine objektive Uberzeugung



Pastors kritische Bemerkungen. 343

als Mafs seines kirchlichen Gehorsams aufstellte (382), so dals
ihm sogar der demiitige Gehorsam gegen die hdchste Autoritit
vollstandig fehlte (412). Ein solcher Mann wire nicht sittlich
tadellos zu nennen, er wére auch nicht sittlich tadellos geblieben!
Er hitte die Erfolge nicht haben konnen, die er gehabt hat.
Sein grolster Fehler, sagt Pastor, ist die Einmischung in poli-
tische Héndel und der Ungehorsam gegen den Heiligen Stuhl
(410). Aber seine Absichten waren zum mindesten in den
ersten Jahren seiner offentlichen Thétigkeit rein und lauter (410).
Wann énderten sich denn Savonarolas Absichten, wann horten
sie auf, rein und lauter zu sein, wenn er sofort beim ersten
Schritte seiner offentlichen Thétigkeit seinen Gegner, den Medi-
ceer, absichtlich und zwecklos reizte? ,,Er hatte sich an der
politischen Umwalzung beteiligt bhauptséichlich im Interesse der
Religion: der Staat sollte durch Zwangsmittel der Korruption
entgegentreten, eine religios-sittliche Erneuerung durchfihren®
(183). ,,Die politische Reform war nur ein Teil der grofsen Auf-
gabe, welche sich Savonarola gestellt: seine Pline umfaflsten
ebenso das sociale Leben wie Wissenschaft, Litteratur und Kunst.
Gegeniiber dem Heidentum der falschen Renaissance sollte auf
allen Gebieten des Lebens das Christentum wieder zur Herrschaft
gebracht werden. Sein Evviva Christo sollte von Mund zu Mund
gehen; das gottliche Gesetzbuch sollte die hochste Norm des
politischen und socialen, wissenschaftlichen und kiinstlerischen
Lebens sein. In diesem Sinne ward Christus zum Konig von
Florenz und zum Schutzherrn seiner Freiheit proklamiert* (140).
Hier ist doch offenbar die religiose Tendenz und das christliche
Ideal der Predigt Savonarolas aperkanut. Dann ist es aber un-
begreiflich, wenn wir iiber denselben Mann das Urteil horen:
»Predigen aber war fir den Monch von 8. Marco fast gleich-
bedeutend mit politisch thitig sein (380). Wenn Savonarola
solche eminent christliche und kirchliche Zwecke verfolgte, so
mochte man doch gern die psychologische Begriindung dafir
kennen lernen, dafls derselbe Mann dabei ,bis zum politischen
Fanatismus‘ sich ereiferte (152. 410), fortgesetzte Schméahpredigten
hielt (384), und dals ihn ,sein politischer Fanatismus zu einem
formlichen Vernichtungskrieg gegen seine Gegner“ trieb (378),
besonders wenn wir an die personlichen Tugenden des geist-
vollen, sittlich tadellosen Mannes denken. Durch ein solches
Benehmen hétte er mehr, als es seine Gegner thaten, die er
bekimpfte, die christliche Religion ruiniert. Vor allem hitte er
nie einen solchen ungemessenen Einflufs zum Guten auf hoch
und niedrig errungen.



344 Fra Girolamo Savonarola.

Die Erfolge seiner Predigt leugnet selbst Pastor nicht ab.
»Alle Berichte stimmen darin iiberein, dals sein Ansehen ein
aufserordentliches war“ (378). Pastor anerkennt ferner sein
erfolgreiches Auftreten fiir die Erhaltung der Ruhe in Florenz
im Jahre 1494 (138). ,Die Erfolge, welche er durch seine
Sittenpredigten namentlich in Florenz erzielte, waren fiir den
Augenblick ganz aufserordentliche. Das Aussehen der Stadt schien
wie umgewandelt.!... Ein neues Leben hatte in Florenz begonnen*
(147). Die Wirkungen seiner Verfassung sind wohlthitig ge-
wesen (139). Dennoch soll er ,der ungeeignetste Mann zu
einer wirklich dauernden Umwandlung der Lebensverhaltnisse
(149) gewesen sein, und die geistige Erneuerung, die sich in
den zahlreichen Bekehrungen und in der Anderung der Sitten
zum Besseren als eine innere greifbar zeigte, soll doch nur eine
aufserliche Umgestaltung der Sitten gewesen sein (153): dann
miifsten freilich die Bekehrten alle Heuachler gewesen sein!
Warum sucht Pastor denn den Grund fir das Scheitern der
durch Savonarola vorgenommenen Religionserneuerungen allein
in Savonarola selbst? Erinnert er sich nicht, — ich mochte
sagen an Tausende von Beispielen aus der (eschichte, welche
deutlich zeigen, dals auch die beste Absicht unter gewissen
Umstinden nur eine zeitweise Besserung von Land nnd Volk
hervorzurufen vermag? Ich erinnere ihn z B. an die von
Wundern so oft verklirten Bemiithungen des grofsen Heiden-
apostels, des hl. Franz Xaver, bei den total verkommenen Por-
tugiesen in Ostindien: wie oft hat die Anwesenheit des Heiligen
ganze Stddte plotzlich zum Guten bekehrt; kaum aber hatte er
sie auch nur fir kurze Zeit verlassen, so kehrten die alten Laster
wieder ein! Niemand wird diesen Milserfolg dem hl. Franz
Xaver, sondern einzig und allein den verderbten Portugiesen
selbst zuschreiben. Somit darf fiir den Historiker das Scheitern
eines Planes und erst recht das Scheitern nach dem Tode nicht
als ein Moment gegen die (vesinnung des Urhebers jenes Planes
ausgelegt werden. Pastor muls selbst zugestehen, dals das Volk
von Florenz leichtsinnig und leichtfertig war (vgl. 153), dals

1 Das Aussehen der Stadt schien wie umgewandelt.”* Das Aus-
sehen der Stadt bedeutet hier das Aussehen, welches die Stadt dem Be-
obachter darbietet, das Objekt, welches er sieht. Der Beobachter bemerkte
also ein anderes Objekt, als er vorher erblickt hatte: aber das, was er
jetzt sah (nimlich das in sittlicher Hinsicht bessere Benehmen der Biirger),
das schien ihm so, d. h. es wurde von ihm gesehen. Jener Satz ist
also eigentlich nur ein Identititsurteil: der logische Ausdruck desselben
palst nicht fir den Inhalt, wie der Zusammenhang der Rede zeigt.



Pastors kritische Bemerkungen. 345

ein unausgleichbarer Gegensatz zwischen den Florentinern und
ihrem begeisterten Propheten bestand (153). Vielleicht wird
Pastor wieder sagen, er habe an den angegebenen Stellen gar
vicht daran gedacht, Savonarola wegec der spileren Milserfolge
seiner Bestrebungen als unfihig zur Erneuerung und Reform der
Kirche hinzustellen: nun gut, w arum war denn Savonarola
unfihig, eine davernde Umwandlung bei den Florentinern
durchzufiihren? Wahrscheinlich wohl wieder wegen seiner Mals-
losigkeit, Uberstiirzung, Ubertreibung, Engherzigkeit, Hirte, Strenge:
denn die Grundgedanken, ,Principien‘ des Umwandlungsplanes
ja selbst die bewulsten Absichten Savonarolas waren ja nach
Pastor selbst gut und kirchlich! Vielleicht gibt Pastor uns in
einer neuén Broschiire die ersehnte Aufkldrung.

Am auflilligsten scheinen mir jedoch die Widerspriiche in
Pastors Urteil iiber die Stellung Savonarolas zum kirchlichen
(zlanben zu sein. Savonarola gehort nicht zu den Vorldufern der
Reformatoren (410 Anm. 3; 392: Anm. 4 zu 391). Der Monch
von 8. Marco leugnete keine Glaubenslehre (377). Dem katho-
lischen Dogma als solchem ist Savonarola in der Theorie stets
treu geblieben (410). Aber trotzdem wirft Pastor ihm die
schwersten dogmatischen Irrtiimer vor und lafst ihn die wichtigsten
Dogmen, welche die Konstitution der Kirche betreffen, leugnen.
Er macht ihn zum Rigoristen, zum Geistesverwandten Tertullians
(148). Er ldlst ihn ferner die Strafgewalt des Heiligen Stuhles
leugnen und erklirt seine Konzilspline fiir schismatisch (410),
denn Savonarola arbeitet fiir eine Nationalkirche (151). Savona-
rola hatte die falsche Theorie einer Oberhoheit des Konzils iiber
den Papst (399. 154). Sein Vorgehen war offenbar revolutionir
(401), er befrat den Weg aller Rebellen (399). Er wollte
Alexander mit Hilfe der weltlichen Gewalt vom Throne stiirzen
(408). Er wollte eine europdische Fiirstenrevolution zum Sturze
des Papstes ins Werk setzen (401). Nicht nur Ungehorsam
gegen den Heiligen Stuhl (392), sondern Aut'lehnung gegen die
pipstliche Autoritit selbst (388) ist sein Verbrechen. ,Wie
einst Hus nahm er keinen Anstand, die subjektive Uberzengung
zum Malfsstabe des kirchlichen Gehorsams zu erkliren® (382).
,Br stellte eine neue Theorie des kirchlichen Gehorsams aut,
welche alle Ordnung in der Kirche umstiirzen mulste” (333 f.).
Seine Theorie machte jede Auflehnung gegen die Autoritdt leicht
(393 Anm. 1). Er griff die Grundlage aller kirchlichen Ordnung
an (154).

Es ist aber evident, dafs der Geistesverwandte Tertullians,
der zugleich Hus nachahmt, schismatische Pline hegt und die



) . .
346 Fra Girolamo Savonarola.

genannten antikirchlichen Theorieen praktisch befolgt, unmoglich
dogmatisch korrekt, katholisch sein kann. Das sind klare theo-
logische Widerspriiche.

Noch ein letzter Widerspruch muls aber beriihrt werden.
Pastor halt sein Urteil iiber Savonarola fiir abschliefsend. Savona-
rola war Rebell gegen den Papst und hat die Strafe seines Un-
gehorsams gefunden. , Aber wie weit die Verurteilung zum Tode
gerecht war, wird stets ungewils bleiben“ (408). Wenn aber
letztere stets ungewils bleiben wird, so ist ja gerade einer
der wichtigsten Punkte fiir die Beurteilung ungewils, und die
Geschichte hat Savonarola noch nicht volle Gerechtigkeit wider-
fahren lassen, wie Louis Veuillot sagt, der natiirlich von Pastor
als Journalist und als stets den extremen Tendenzen huldigend
verdichtigt wird.! Was fiir einen Wert haben denn eigentlich
solche kurze Urteile? Weils Pastor nicht, dals er selbst von
anderen Kritikern als den extremsten Tendenzen huldigend be-
zeichnet wird? Wie oft schon schien das Urteil iiber irgend
eine geschichtliche Thatsache oder Personlichkeit festgestellt und
abgeschlossen zu sein: Pastor moge nur an die feststehenden
Urteile iiber die Jungfrau von Orleans denken! Er selbst citiert
zu seinem Lobe eine Kritik der Revue bleue von Miintz, worin
es heilst, dafs die Sache Savonarolas schon einmal abgemacht
schien,

Wir haben die Urteile Pastors bis jetzt nur nach ihrer
formalen Seite vom logischen Standpunkte betrachtet und gepriift,
ob sie so, wie Pastor sie hinstellt, iiberhaupt untereinander in
Einklang zu bringen sind. Das Resultat scheint uns folgendes
zu sein: Pastors Urteil schwankt und widerspricht sich selbst.
Bald mufs man Savonarola nach Pastor fiir grenzenlos iiberspannt,
eigebildet, ja fiir jemand halten, der an Hallucinationen leidet, denn
er glaubt ja sogar dem ,somnambulen® Monch Fra Maruffi, bald
fir bewufst schlecht, aufsiissig gegen Papst und Kirche, — bald,
aber seltener, ist er endlich ein Mann von Tugend nund starkem
Charakter. Diese drei Dinge reime sich Pastor zusammen, -—
wir konnen es nicht!

3. Aber wir miissen auch noch hinzufiigen: Pastors Urteil
iiber Savonarola ist unvollstdandig. Er hat eigentlich nur die
politische Seite der Predigt Savonarolas ins Auge gefalst und
auch diese nur einseitig behandelt. Kbensowenig wie von dem
Bildungsgange Savonarolas erfahren wir auch von seiner wissen-
schaftlichen Thatigkeit durch Pastor so gut wie nichts. Seine

1 Zur Beurteilung S. 8. 2 Anm. 4.



Pastors kritische Bemerkungen. 347

zahlreichen litterarischen Werke sind nicht angegeben, nicht
analysiert, obwohl sich aus ihnen erst das Verstindunis fiir die
Ideen des Verfassers gewinnen ldfst. Pastor beschrinkt sich
darauf, uns mitzuteilen, dafs Savonarola kein Feind der Wissen-
schaften war, und fiihrt dafiir zwei Thatsachen an, dafs er in
San Marco die Sprachstudien gefordert und die Bibliothek Co-
simos (die mediceische Handschriftensammlung) fiir Florenz ge-
rettet habe, legt aber der ersteren nur ganz geringe Erfolge
bei, wihrend sie thatséichlich viel grofser waren.! Von der Be-
deutung Savonarolas als Philosoph und Apologet? weils Pastor
nichts zu sagen: von seiner grolsen Aufgabe als Hiiter der
christlichen Principien im Kampfe gegen den ethnisierenden
Platonismus der Renaissance und von seinen erfolgreichen An-
strengungen zur Krhaltung der aristotelischen Traditionen des
Mittelalters erfahren wir nichts. Die Griindung einer christlich-
philosophischen Akademie durch Savonarola wird nicht erwihnt.
Nur iiber seinen Einfluls zu Gunsten der christlichen Kunst
verbreitet er sich, aber auch dabei bemingelt er, wie wir schon
oben S. 345 bemerkt haben, den engherzigen Rigorismus und
die Ubertreibung, ohne auf die Asthetik Savonarolas und ihre
christliche Begriindung in seinen Schriften nédher einzugehen,
Aus den letzteren widerlegt sich aber jener Vorwurf von selbst.
Savonarolas Kritik des Naturalismus in -der zeitgenossischen
Kunst wird iibrigens von Pastor als ,nicht selten iibertrieben
(143. 147) bezeichnet. Welche Fille er damit meint, ist leider
nicht zu ersehen; denn die beiden angefiihrten Stellen (143)
entsprechen in allem, selbst im Kleinsten, gerade dem Bilde,
welches Pastor iiber Malerei und Skulptur der damaligen Zeit
von S. 143 bis 146 in einer Breite entwirft, die wunderlich
genug gegen eine an anderen wichtigeren Stellen angewandte
Kiirze absticht. Mit Staunen nur, mochte ich sagen, liest man
die noch recht milden Worte Savonarolas iber jene kunst-
geschichtlichen Thatsachen, welche Pastor selbst in ihrer ganzen
Schamlosigkeit aufdeckt: bei der von Pastor so oft betonten
Ubertreibung und Riicksichtslosigkeit Savonarolas in der Kritik
der Kunst miilste man wahrlich viel Schlimmeres erwarten.
Savonarolas spekulative und mystische Theologie und be-
sonders seine Ansichten iiber die Kirche und ihre Hierarchie,
— ohne deren Kenntnis sein Verhaltnis zu Alexander, seine
Kouvzilspline und viele andere Malsnahmen nicht gewiirdigt

1 Vgl.ul-;uotti p. 78.
2 M. Glofsner, Savonarola als Apologet und Philosoph. Eine
philosophiegeschichtliche Studie. Paderborn 1898.



348 Fra Girolamo Savonarola.

werden konnen, werden nicht behandelt: und die Stellen, welche
sein Prophetentum betreffen, ersetzen nicht die von Savonarola
dariiber aufgestellte theologische Lehre.

Von der socialen Wirksamkeit Savonarolas fiir die Armen
und die arbeitenden Klassen erfahren wir nichts. Pastors Urteil
ist deshalb unvollstdndig und bedarf sehr der Erginzung.
(rewils konnte man von Pastor nicht verlangen, dals er die ge-
nannten Punkte austiihrlich oder gar erschopfend behandeln sollte,
weil er keine Monographie iiber Savonarola geschrieben hat:
allein ganz iibersehen oder iibergehen durfte er sie nicht, wenn
er sich auf ein Gesamturteil einlassen und die Bedeutung Savona-
rolas in dem dazu breit genug entworfenen Rahmen der Papst-
geschichte darstellen wollte. Sein Bild zeigt Liicken, welche
die Ahnlichkeit beeintréchtigen.

In der politischen Beurteilung endlich findet sich ein an-
derer Fehler. Pastor hat Alexander VI, moralisch vernichtet,.
Das Urteil iiber ihn — wag es richtig sein, wie uns scheint,
oder nicht —, ist ein hartes und schweres und nicht ohne Bitter-
keit geschrieben, wir nehmen an, aus gerechter Kntriistung.
Aber Pastor ist sich in diesem Gefithle nicht konsequent ge-
blieben. Bei der Beurteilung des Verhiltnisses, in welchem
Alexander zu Savonarola stand, tritt der Kritiker ganz auf
Alexanders Seite, nicht blofs auf die Seite des Papstes, sondern
er nimmt fir Borja Partei. Er ldlst ihn in einem Lichte er-
scheinen, welches sich nach psychologischen (Gesetzen nicht mit
der vorangegangenen harten Beurteilung vereinigen lafst. Bis
dahin hatte Pastor fiir Alexanders Motive keine rechtfertigende
Entschuldigung: wnur gegeniiber Savonarola sind die Motive
Alexanders untadelbaft, und die ganze Schwere der Schuld wird
Savonarola zugeschoben. Dabei wird aber aulser acht gelassen,
dafs der letztere einem schlechten, vielleicht dem schlimmsten
Papste des Mittelalters gegeniiberstand. Pastor selbst gibt
Alexander die Schuld an dem Verderben der Kirche (174); aber
er tadelt Savonarola wegen der mafslosen Schilderung der Siinden
Roms (383), fiir deren Wahrheit Pastor selbst die besten Be-
weise erbringt, indem er sich gerade auf Savonarola beruft
(II, 547). Ja, er stellt Savonarola mit den Heiligen der Kirche,
Vincenz Ferrer, Bernadino von Siena, Giovanni Capistrano zu-
sammen, welche ,die furchtbaren Schiden“ des Jahrhunderts
riickbaltslos aunfdeckten (I, 29). Die Mitwirkung politischer
Motive bei Alexander! im Konflikt mit Savonarola kann auch

1 Vgl. Schnitzer, Hist-pol. Bl. Bd. 121, S, 717 ff.



Pastors kritische Bemerkungen. 349

Pastor nicht leugnen (III, 384. 388. 396): er gesteht, dals
Alexander durchaus Savonarola aus Florenz entfernen wollte und
deshalb die Ordensreform desselben inhibierte (385): aber er
iibersieht, dals er dadurch den Streit zwischen beiden selbst auf
ein weltliches Gebiet verlegt und dann auch vom gleichen Stand-
punkte aus die Rechte Savonarolas auf eigene politische Uber-
zeugung von der Schédlichkeit der Liga und vom Nutzen der
neuen Florentiner Verfassung, sowie auf die Erhaltung seiner
reformierten Kongregation anerkennen miilste. Er riihmt die
grofse Milsigung und Schonung, mit welcher Alexander seinen
(egner behandelte; aber er vergilst, dals Alexander denselben
stiirzen wollte und zu diesem Zwecke seine Auslieferung um
jeden Preis verlangte, dals er die Erlaubnis zur Anwendung der
Folter gab, die Kommissire zur Verhidngung der Todesstrafe
instruierte und seine Freude iber die Hinrichtung nicht ver-
bergen kounte.! Kr iibersieht auch, dals Alexander in seinen
Malsregeln gegen Savonarola vielfach schwankte, ihn bald tadelte,
bald wieder lobte, seine Lehre zuerst als richtig anerkannte und
ihn, obwohl er sie nachher fiir falsch erkldrte, dennoch nicht
wegen derselben verurteilen liels, ja ihm noch bis zuletzt Ver-
zeihung und Belohnung in Aussicht stellte, wenn er nur nach-
gegeben hitte und fiir die personlichen Zwecke des Papstes
eingetreten wire. Pastor verschweigt dabei auch die zweifel-
los erwiesene Thatsache, dals Alexander, um Savonarola zu
bestechen, ihm das Kardinalat anbieten liefs.2 Ebenso verschweigt
er das Anerbieten, welches Kardinal Piccolomini (Pius III.) Savo-
narola im Jahre 1497 machte, seine Lossprechung fiir 5000 Scudi
zu erwirken.® Endlich vergilst er auch, wie es scheint, die
Bedeutung der Thatsache, dals Alexander selbst die Schuld der
Verurteilung von sich auf die Florentiner abwilzen wollte, und
dals die letzteren sich selbst davon frei zu machen suchten.
Wenn die Richter selber die Verantwortung fiir das bereits
gefillte Urteil ablehnen mochten, so ist das ein sehr schlimmes
Zeichen, dals auch die Verurteilung nicht mit rechten Dingen
zuging.

4., Wir konnen daher nur sagen: Pastors Urteil iiber Savo-
narola ist unlogisch und unpsychologisch. Ist aber die Dar-
stellung Savonarolas bei Pastor unlogisch und wider die brfabrungs-
grundsatze der Psychologie, enthilt sie psychologisch wider-

1 Schmt;er a. a. 0. 8. 728—730.

® Schoitzer a. a. 0. S. 721;645. — Beilage zur Allgemeinen Zeitung
1898 Nr. 3 8. 6.

8 Schnitzer a. a. 0. 8. 723.



350 Fra Girolamo Savonarola.

sprechende Ziige, so ist sie sofort auch unhistorisch: das heifst
nichts anderes, als dals es einen solchen Mann nicht geben kann,
und dals er nicht existiert hat.

Pastors Savonarola hiitte nie den weisen Philipp Neri
so begeistern konnen, dafs der Apostel von Rom, der Stifter
des Oratoriums, der seinen Lieblingsschiiler César Baronius zum
Geschichtsschreiber der Kirche herangebildet hat, in dem Do-
minikaner von San Marco den Heiligen und Mértyrer verehrte.
Pastors Savonarola ist eine Figur, wie sie die Arrabiati sich
schufen. Und eine solche Figur sollte im stande gewesen sein,
vierhundert Jahre hindurch sich begeisterte Verehrer und Be-
wunderer ihrer Thaten unter allen Stinden, Laien und Priestern,
Bischofen und Péapsten, ja selbst unter den von der Kirche an-
erkannten Heiligen zu schaffen ? Man vergals den Scheiterhaufen
und den scheinbaren Miflserfolg seines Wirkens; aber niemals
hat man Savonarolas gewaltige Wirkung als Reformators der
Kirche, als Apologeten des Christentums, als Philosophen und als
Theologen vergessen. Die Worte, welche die Civilta Cattolica
erst jiingst gesprochen hat, sind auch ein kleiner Beweis gegen
Pastor, dals das Werk Savonarolas nicht so vollstindig gescheitert
ist, wie unser Innsbrucker Historiker glauben machen will: , Vier
ganze Jahrhunderte vermochten nicht den glithenden Enthusiasmus
und die starke Liebe zu dem Frate von San Marco auszulGschen,
als ob er noch unter uns lebte oder gestern gestorben wére;
und die hochsten Riicksichten der biirgerlichen Gesellschaft wie
der Kirche verlangten die prompte Apologie seines Lebens, seiner
Mission, seiner personlichen. Tugend.“!

In unserem ersten Versuche zur Richtigstellung des Pastor-
schen Urteils haben wir uns bescheiden ausgedriickt: Pastor
schwankt und widerspricht sich; dadurch zeigt er, dals er Savo-
narola nicht verstanden hat. Wir wollen auch jetzt diesem
Resultat nichts hinzufiigen; es geniigt vollstindig, um unsere
innerste ﬂberzeugung auszudriicken. Nur mochten wir Pastor
noch bitten, seine litterarische Ehre nicht wieder mit der ge-
hiissigen Behauptung zu beflecken, wie er es in seinen , Kritischen
Streifziigen* (S. 17) gethan hat, als ob wir uns auch hier wieder
die ,,Dokumente” nach unserer Art zurechtgelegt hitten. Gerade
diese Verdichtigung hat uns leider gezwungen, ausfiihrlicher und
schirfer, als uns lieb war, uns iiber diese Teilfrage auszu-
sprechen.

1 La Civiltd Cattolica, Ser. XVII vol. 3 quad. 1155 (6. Ag.
1898) p. 206.



Pastors kritische Bemerkungen. adl.

Was den Ausdruck ,,Volksverfithrer anbetrifft, so hat Pastor
recht zu behaupten, dafs er weder an der von mir angegebenen
Stelle (Gesch. d. Piapste I11. 150), noch an einer anderen Savo-
narola so genannt habe: er nennt ihn a. a. O. blols ,Volks-
fiihrer. Aber dieser Ausdruck konnte in dem Zusammen-
hange, in welchem er steht, und nach der ganzen Auffassung,
welche Savonarola bei Pastor erfihrt, nur in malam partem
verstanden werden, in der Bedeutung, die wir im gewdhnlichen
Sprachgebrauche mit dem Worte ,Volksverfiihrer* ausdriicken.
Denn ein politisches Parteihaupt, ein von malsloser Leidenschaft
und politischem Fanatismus beseelter Volksfithrer, welcher den
Weg aller Rebellen betritt u. 8. w., ist eben nichts anderes als
ein Volksverfiihrer, und als solchen hat Pastor Savonarola falschlich
aufgefalst und dargestellt. So hatte auch Alexander VI. ihn
genannt,! So hat ihn spater Joh. Fr. Buddeus als Demagogen
geschildert.? Ich hatte also sachlich recht zu behaupten, dals
Pastor Savonarola einen ,,Volksverfilhrer’ genaunt habe, obwohl
er an jener Stelle nicht dieses Wort, sondern das mchrdeutige
Wort Volksfithrer gebraucht hat.

II. Gehen wir gleich auf die Selbstverteidigung Pastors
ein. Er fiihrt zundchst giinstige Urteile iiber seine Savonarola-
darstellung an (Zur Beurteilung 8., S. 4—38): ,In den sehr zahl-
reichen Kritiken iiber den dritten Band .der Papstgeschichte
wurde gerade die Darstellung Savonarolas als besonders gelungen
hervorgehoben, und zwar von sehr kompetenten Beurteilern®
(5. 4). Diese Urteile sind jedoch weder uneingeschrinkt giinstig,
noch riihren sie alle von sehr kompetenten Beurteilern her.
E. Miintz gibt freilich in der Revue blene Pastor vollstindig
recht. Aber sein Urteil entspricht wnicht den kirchlichen Ent-
scheidungen iiber die Korrektheit von Savonarolas Lehre. Aufser-
dem nennt dieser Kritiker Savonarola gerade auf Grund der
Pastorschen Darstellung ,,einen Vorlaufer der Reformation*, was
Pastor doch als unrichtig hingestellt hat. Das Urteil von Miintz

! Gherardi,.Nuovi documenti e Studi intorno a Girolamo Savona-
rola, 2. ed. Firenze 1887, p. 242: ad examen illius iniquitatis filii et
perditionis alumni, populi seductoris, Hieronymi Savonarolae . .. Vgl.
p. 281: qui non solum vanis ampulosisque pollicitationibus populum illum
diluserat . . .

2 Artes Tyrannicas Hieronymi Savonarolae Praeside M. Joh. Fran-
cisco Buddeo repraesentabit Hinrich Adam Nolbeck, Jenae 1690, p. 24:
Tanto quippe facilius erat, fucatae Sanctitatis specie, populo, ad vana
commenta jam satis proclivi, illudere, quanto majorem pietatis opinionem
ipsa vitae professio, ac severior Dominici disciplina, ipsi conciliabat.
Vgl p. 11,



302 Fra Girolamo Savonarola.

konstatiert daher gerade den oben angegebenen Widerspruch
Pastors. Forgeot erklart zwar ,die Kinleitung der Papst-
geschichte, in welcher Savonarola im allgemeinen gekennzeichnet
ist, fiir eine wunderbare Leistung®. Ob er auch die historische
Darstellung der Lebensereignisse Savonarolas im einzelnen fiir
richtig hélt, dariiber sagt Pastor uns nichts. Das von Burr
abgegebene Urteil ist nicht zutreffend. Er sagt, dals Creighton
und Pastor Savonarola mit grofser Ubereinstimmung behandeln:
»Oie halten fest an seiner Ehrlichkeit, seiner Rechtglaubigkeit.
Das thut zwar Pastor, wie wir gesehen haben, manchmal — aber
nicht durchgéngig; denn wer soll noch an die Ehrlichkeit Savo-
narolas glauben, wenn er, wie Pastor sagt (ILI, 140), behauptet,
er habe ,sogar einmal eine Vision Maruffis im angeblichen Auf-
trage der Engel als eigene ausgegeben“! Wurm, Cardauns
(in einem populdren Aufsatz in der illustrierten Familienzeitung
»Deutscher Hausschatz“) und Rosler geben Pastor recht. Soviel
bekannt geworden ist, haben diese ehrenwerten Gelehrten sich
jedoch nicht selbstindig mit der Frage beschiftigt. Roslers
Urteil ist zum Teil schon durch die Thatsachen zunichte gemacht:
»Den Versuchen von der einen sowie von der anderen Seite,
den in Selbsttduschung befangenen Propheten im Nimbus der
Verklarung erscheinen zu lassen, diirfte mit Pastors Darstellung
ein Ende gemacht sein. Dals dieser Erfolg nicht eingetreten
1st, zeigt sowohl Luottos Werk wie die sonstige scharfe (zegen-
kritik, welche Pastor hervorgerufen hat. Viktor Miiller driickt
sich iiber Pastors Buch etwas sehr allgemein aus: , Die Geschichte
Savonarolas ist mit vieler Bestimmtheit, Klarheit und einem
wundervollen Feingefiihl fiir die Farbenwahl gezeichnet.“ Man
sieht nicht ein, worauf dieses Lob eigentlich zielen soll; hebt es
nur die gute Diktion hervor, oder erklirt sich der Kritiker auch
fiir iiberzeugt von der historischen Wahrheit? Kinen eigentiim-
lichen, ja peinlichen Eindruck machen die Worte, welche Pastor
von Bellesheim anfiihrt, und welche nur einen Teil von Savo-
narolas Leben betreffen: ,Eine hervorragende Leistung ist die
Darstellung des Verhéltnisses, welches der Papst zu Savonarola
einschlug [sic] Der Theologe, der Kulturhistoriker und auch
der Seelentiihrer kann aus dieser mit voller Beherrschung der
Thatsachen wie mit klarer Erkenntnis der Grundsitze und Er-
scheinungen des mystischen Lebens verfalsten Studie reichen
Gewinn schopfen. Der Theologe freilich kann daraus lernen,
wie es moglich ist, das katholische Dogma in der Theorie fest-
zuhalten und doch montanistische, husitische und schismatische
Ansichten zu vertreten. Der Kulturkistoriker diirfte aus dieser



Pastors kritische Bemerkungen. 353

Partie des Pastorschen Buches nichts Neues lernen, was er nicht
schon von Burckhardt und anderen, aus deren Werken Pastor
schopfte, gelernt hitte. Die Pastoraltheologie, welche der Seelen-
fiihrer sogar lernen konnte, widerspricht jedenfalls der kirchlich
anerkannten Thecologie. Von dem Kulturhistoriker G eorg Stein-
hausen ldfst sich Pastor nur sein ,Streben nach Objektivitat*
bezeugen; soweit dasselbe etwas rein Innerliches ist, wollen auch
wir es Pastor nicht absprechen: ut desint vires, tamen est lau-
danda voluntas. Professor Freytag bezeichnet (im Berliner
Centralorgan fiir die Interessen des Realschulwesens) Pastors
Beurteilung Savonarolas als durchaus richtig, das Leipziger
Centralblatt als ,durchaus verstindig®, und die Berliner
Mitteilungen aus der historischen Litteratur geben fiir die
Darlegung der Wirksamkeit Savonarolas und seines Verhéltnisses
zu Alexander VI. sogar das Pradikat ,vortrefflich®

Zuletzt spielt Pastor noch einen Trumpt aus: ,Kein Ge-
ringerer endlich als Jakob Burckhardt schrieb mir am 22. De-
zember 1895: ;Auch iiber den wirklichen Savonarola kann man
sich mit Lhrer Hilfe nun vollig ins klare setzen‘’“! Der be-
rithmte Kulturhistoriker Burckhardt hatte freilich friither ein von
Pastors Ansicht abweichendes und fiir Savonarola giinstigeres
Urteil gefillt. Dafs er, zumal bei dem damaligen Standpunkt
der Forschung, iber das Thatsichliche nicht ganz ins reine
kommen konnte, zeigt diese letzte briefliche kurze Aufserung des
beinahe achtzigjihrigen Greises, der vorsichtigerweise nichts weiter
sagt, als dals er glaubte im stande zu sein, mit Vergleichung
der Pastorschen Darstellung jetzt zur Klarheit zu gelangen, wenn
er die Priifung selber vornehmen wiirde.

Hierauf fahrt Pastor fort: ,Neuerdings ist jedoch sehr
scharfer Widerspruch gegen die in der Papstgeschichte vorge-
tragene Auffassung Savonarolas erhoben worden,” und fiigt sofort
hinzu: freilich nur von Schriftstellern, welche an der Apologie
des ungliicklichen Dominikaners ein fast personliches Interesse
nehmen.” Dieser Zusatz bezweckt, jene Kritiker alle ohne Aus-
nahme von vornherein als parteiisch zu verddchtigen und damit
ihre sachlichen Gegengriinde zu entwerten. Dals aber die
Gegner Pastors nur dieser Klasse angehoren, ist thatsichlich
unrichtig. Nicht nur Verehrer Savonarolas, sondern auch andere
Gelehrte, die keine Stellung zu der Frage eingenommen haben,
endlich auch solche, welche Savonarola verurteilen, haben Pastors

t Zur Beurteilung S. S. 8.
Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIII. 23



354 Fra Girolamo Savonarola.

teilen wollen wir herausgreifen, um unsere Behauptung zu be-
weisen. Wir sehen dabei von den Kritikern minoris subsellii
ganz ab und iiberlassen es Herrn Prof. Pastor, die Pastoralblatter
und @hnliche Stimmen zu seiner Verteidigung zu citieren.

Fr. X. Kraus vor allem, als vir spectabilis in der Kirchen-
geschichtsschreibung, der sicher nicht zu den parteiischen Savo-
narola-Verehrern gezahlt werden will, leugnet, dafs mit Pastors
Urteil das letzte Wort ir der Savonarolatrage gesprochen ist.
Auch er meint, dafs die Geschichte Savonarola noch nicht gerecht
geworden ist.?!

Ebenso urteilt auch in der wissenschaftlichen Beilage zur
Minchener Allgemeinen Zeitung der Verfasser des ersten Briefes
zur Centenarfeier: ,Savonarola gehort zu den seltenen Ménnern,
denen bis zu dieser Stunde auch diese Genugthuung versagt
blieb: wie in seinen sterblichen Tagen, so schwankt noch heute,
400 Jahre nach seinem Tode, sein Charakterbild in der Ge-
schichte — von der Parteien Gunst und Hals verwirrt.2

Auch Prof. von Fuunk findet, dals Savonarola von Pastor
,zu hart beurteilt ist: , Derselbe hat freilich gefehlt. Bei all-
seitiger Betrachtung aber erscheinen seine Fehler doch in einem
milderen Lichte, als es bei Pastor zu finden ist. 8. 394 wird
eine seiner Aufserungen geradezu blasphemisch genannt, wahrend
in Wahrheit nur eine fiir unser Getiithl allerdings unzulissige,
aber dem Mittelalter weniger anstolsige Beteuerung vorliegt. 2
Prof. Schnitzer in Dillingen hat in einer Reihe von Aufsitzen
die Pastorschen Behauptungen vielfach aus den Quellen als un-
richtig erwiesen und hervorgehoben, dals Pastor wichtige That-
sachen, die zu Gunsten Savonarolas sprechen, einfach verschwiegen
hat4 Wir werden auf diese sehr malsvolle Kritik noch oOfter
verweisen miissen. Prof. Grauert kommt ebenfalls zu einem
Urteil, welches Savonarola sehr viel giinstiger ist als dasjenige
Pastors.®

Von besonderem Interesse ist die Stellung, welche die von
Jesuiten redigierte Civilta Cattolica eingenommen hat. Diese
Zeitschrift hatte friiher Savonarola jedenfalls entschieden ver-
urteilt. Auf Grund der Arbeit Luottos ist sie jetzt zu einer von

t Vgl. Litter. Rundschau 1898, Nr. 3, 8. 65—70.
* Wissenschaftl. Beilage zur M. Allg. Ztg, 1898, Nr. 143, S. 2.
(Kirchenpolitische Briefe XXVII.) -

3 Litter. Rundschau 1896, Nr. 10, 8. 291,

+ Jos. Schnitzer: Savonarola im Lichte der neuesten Litteratur:
Histor.-polit. Blatter 1898, Bd. 121, Heft 7—11,
5 Wissenschaftliche Beilage zur Germania 1898, Nr. 34—39.



Pastors kritische Bemerkungen. 355

Pastor abweichenden Auffassung gelangt:1 Savonarola ist nicht
linger Revolutiondr und Rebell gegen die Lehrautoritit der Kirche
und des Papstes. Uber die Wirkung, welche Luottos Buch aus-
geiibt hat, sagt die Zeitschrift folgendes: ,le pubblicazioni recenti
intorno il Savonarola, segnatamente quelle del compianto prof.
Luotto, accrebero senza dubbio le simpatie pel grande domeni-
cano e misero in miglior luce la sua attivita apostolica, il suo
zelo fervente per la riforma de’ costumi depravati, la bonta e
purezza delle sue intenzioni: ma tutto cid si riferisce in gran
parte [also doch nicht ausschliefslich| al primo periodo, diremo
cosi, e suo apostolato. [Diese Unterscheidung der Perioden ist
unklar und meines Erachtens willkiirlich; denn mit Savonarolas
Auftreten in Florenz beginnt seine Reformthitigkeit, sein Apo-
stolat.] La catastrofé, che poi segui, rimane nelle sue cause e
ne’ suoi effetti, quale I'ha designata finora la storia [inzwischen
18t aber durch die neuesten Forschungen der Kausalzusammen-
hang der Ereignisse viel genauer erkannt worden!], e se vi ha
ora differenza nel giudicarla, la differenza sta in questo, che
appunto per le accresciate simpatie verso il Savonarola ersu ci
appare piu grande e piu doloroso.“? Das Endurteil aber ist ein
allgemeines, welches dem Gesamturteil Pastors widerspricht:
,»Nol per parte nostra teniamo conto delle gravissime difficolta nelle
quali trovossi il grande domenicano, siamo pronti perfino a scu-
sare le sue intenzioni.‘® In einem spéteren Aufsalze derselben
Zeitschrift wird konstatiert, dals das Leben Savonarolas doch
noch von neuem geschrieben werden miilste: ,,Anziché perdere
tanto tempo nel confutare illustri serittori cattolici, come un Lu-
dovico Pastor, anziché spregare lingegno in pubblicazioni di
scritti polemici e pero di occasione (e tale e in buona parte
quello stesso del Luotto), destinati a cadere appena trascorso il
pericolo ardente delle controversie, meglio assai sarebbe stato
pubblicare le opere intere del Savonarola, che ancora aspettano
la loro edizione critica, ci poi su questi, ¢ sui documenti o co-
nosciuti od inediti rifare la vita del grande Domenicano con
criterio storico, sereno, imparziale, obbiettivo. Questo sarebbe
stato il vero e durevolo monumento da erigere al Savonarola in
questa occasione del centenario.?

1 La Civiltad Cattolica. Roma, b marzo 1898, Serie XVII. Vol. I
Quaderno 1145: Fra Girolamo Savonarola e Ja risposta di Ludovico Pastor
ai suoi critici, p. 577—594. Vgl. Ser. XVI, Vol. V, p. 597; Vol. X1/,
Quad. 1187, p. 320 sqq. Ser. XVII, Vol. III, Quad. 1155 p. 296 sqq.

® La Civiltd Cattolica, Ser. XVII, Vol. I, p. 578.

* La Civilta Cattolica 1. c. p. 594.

+ La Civilta Cattolica, Ser. XVII, Vol. III, Quad. 1155, p. 816.

23*



3506 Fra Girolamo Savonarola.

Auch Alessandro Gherardi, der sich durch Herausgabe
der Nuovi Documenti gewifs als Fachmann in der Savonarola-
forschung legitimiert hat, verurteilt im Archivio Storico Italiano
Pastors Darstellung: ,Trattando del Savonarola, niente passd
inosservato al Pastor di quanto si € finora scritto intorno a lui,
niuno forse dei documenti che a lui in qualche modo si riferis-
cono: ma tutto, o quasi, accolse nella sua Storia, giudizi e in-
formazioni, senza raffrontare e discutere, senza badare, dico, alla
quality dei giudici e de’ relatori. Trascurd poi quasi del tutto
ogni studio ed esame di quanto il Frate avea pensato e scritto;
e sentenzio, o per meglio dire accettd, sugli atti della sua vita,
la sentenza altrui, senza tener conto delle dottrine da lui pro-
fessate, e che avrebber potuto, anche a suoi occhi, giustificarle e
spiegarle. Questa critica delle fonti e quest’ esame degli scritti
del Savonarola, che mancano nel Pastore, fece il professor
Luotto . . .“! Der Kritiker der Schlesischen Volkszeitung gibt
ebenfalls Luotto recht, ,,wenn er es bemingelt, dals Pastor sich
bei seiner Beurteilung Savonarolas fast nur an dasjenige gehalten
hat, was andere iiber denselben geurteilt haben, statt die Schriften
Savonarolas selbst durchzusehen. Pastor hat hierauf nur die
etwas timide und im Zeitalter der Eisenbahnen kaum versténd-
liche Antwort, dafs die Werke Savonarolas schwer zugénglich
seien.“? Die Revue Thomiste schlielst ihre sehr ruhige, aber
die Darstellung Pastors abweisende Kritik mit den Worten:
,L'auteur de I'Histoire des Papes pourra répondre qu’il a
cité exactement les jugements d’autrui et en nombre, avec indi-
cation scrupuleuse de titres des livres et des pages, nous per-
sistons & croire qu'il a méconnu le caractére de Savonarole et
de son oeuvre. Heureusement que M. Luotto nous a notable-
ment dédommagé.*“8

[1I. Hiernach wird man nicht mehr sagen diirfen, dals der
Einspruch gegen Pastors Auffassung nur von parteiischen Apo-
logeten Savonarolas erhoben worden ist. Pastor begeht aber in
seiner Selbstverteidigung noch einen anderen Fehler, indem er
das Iunteresse, welches die Savonarolafrage fiir sich gewonnen
hat, als blolses Parteiinteresse verdachtigt: , Gewisse katholische
Kreise®, sagt er (zur Beurteilung 8. 8), ,halten es im Hinblick
auf das bevorstehende vierte Centenarium von Savonarolas Tod
fiir ibre Pflicht, diesen Dominikaner ,der Verehrung der Frei-
maurer zu entziehen‘ und ihn ,als einen mit heroischen Tugenden

I Quarto Centenario, Nr. 6, p. 42.
? Schlesische Volkszeitung 1898 Nr. 97, 8. 2.
* Revue Thomiste, VI. année, mars 18‘)8 p. 112 s,



Pastors kritische Bemerkungen. 357

ausgestatteten Mann Gottes fiir die katholische Kirche wieder
zu erobern‘’.“ Was Pastor unter diesen ,,gewissen katholischen
Kreisen“ versteht, werden wir sehen.

Unter dem Ehrenprisidium des Erzbischofs von Florenz,
Kardinal Agostino Bausa, hatte sich ein Comitato Eccle-
siastico Fiorentino fiir die Feier des Centenariums gebildet.
Als Organ dieses und der iibrigen italienischen Festkomitees
erschien daselbst seit Januar 1898 zweimal monatlich eine Zeit-
schrift ,,Quarto Centenario della morte di Fra Girolamo
Savonarola, Bollettino bimensile illustrato®, welche sich die
Savonarolaforschung zur Aufgabe gemacht hat und nach ihrem
Programm durchaus keine Apotheose ihres Helden, sondern ob-
jektive Klarstellung der Fragen beabsichtigt. Spiter hat die
Redaktion freilich erklirt, dafls die Zeitschrift vom 4. Hefte ab
nicht mehr als Organ jenes Komitees betrachtet sein wolle, weil
sie sich genotigt sehe, in die Polemik einzugreifen und deshalb
volle Freiheit der Aktion haben miisse: dadurch verlieren aber
die Zustimmungserkldrungen, welche die Sache Savonarolas be-
treffen, nicht an Wert. Der in der ersten Nummer verdffent-
lichte Aufruf des Florentiner Comentato ecclesiastico ist unter-
zeichnet vom Weihbischof, sieben Mitgliedern des Metropolitac-
kapitels, von Kanonikern, Professoren, den Obern der verschiedensten
Orden und zéhlt im ganzen 33 Namen. Thre Stellung ist mit
klaren Worten ausgesprochen: ,,Commemorando cattolicamente il
quarto centenario della morte del SBavonarola noi intendiamo dun-
que anzitutto di strappare dalle mani degli avversari una bandiera
che non ¢ loro, di cancellare dalle nostre insegne un'onta che
non fu mai nostra. Figli riverenti e devoti del Pontificato Ro-
mano, senza cercar d'uscire sotto nessun pretesto della nostra
posizione d'umili discepoli, noi intendiamo d’onorare in Fra Giro-
lamo Savonarola il cattolico intemerato, il grande Domenicano
arso dallo zelo della casa di Dio, il discepolo fedele di San
Tommaso d’Aquino, il riformatore dei costumi, che colla potenza
della parola e dell’ esempio, converti la Firenze dei Carnasciali
nella cittd di Christo e di Maria: intendiamo d’onorare infine
uno dei piu grandi e indubbiamente il piu vigoroso oratore della
nostra lingua, e l'ispiratore della riforma delle arti belle,

Unter den Namen derer, die teils dem Komitee beigetreten
sind, teits die Bestrebungen desselben oder der Zeitschrift appro-
biert haben, finden sich aufser vielen Prilaten und Gelehrten
geistlichen und weltlichen Standes aus ganz Italien auch die
Namen von acht Kardinilen und sehr vielen Mitgliedern des
italienischen Episkopats. Viele davon haben ihre Zustimmung



3D8 Fra Girolamo Savonarola.

durch Schreiben, welche im Quarto Centenario abgedruckt sind,
ausdriicklich erklirt und motiviert. Uberall finden wir Begei-
sterung fiir die Sache, die ihnen gerecht erscheint, aber trotzdem
die grofste Reserve und jenes Mals, welches nichts mehr, aber
auch nichts weniger als eine objektive Ertorschung der Wahr-
heit durch die Geschichtswissenschaft verlangt. Von Mitgliedern
des hl. Kollegiums finden wir neben Kardinal Bausa den als
Historiker riihmlichst bekannten Kard. Alfonso Capecelatro,
jetzigen Erzbischof von Capua und Bibliothekar der hl. Kirche;
Kard. Sebastiano Galanti, Erzbischof von Ravenna; Kard.
Giuseppe Sarto, Patriarch von Venedig; Kard. Domenico
Svampa, Erzbischof von Bologna; den Benediktiner Kard.
Michele Celesia, Erzbischof von Palermo; Kard. Parocchi,
Generalvikar von Rom. Diesen Eminenzen konnten wir noch
den Namen eines neunten, durch seine Gelehrsamkeit hervor-
ragenden Kardinals in Rom hinzufiigen, der uns miindlich seiner
Zustimmung versichert hat. Aus der Zahl des Episkopats
finden wir ferner neben dem Weihbischof von Florenz die Erz-
bischiofe von Vercelli, Taranto, Pisa, Reggio-Emilia, Colossi,
Nicopoli, Lepanto, Genua, Udine; die Bischofe von Montepul-
ciano, Urbania und S. Angelo in Vada, Colle Val d’Elsa, San
Miniato, Massa Carrara, Grosseto, Rieti, Chiusi und Piacenza,
Sansevero, Cerreto-Sannite, Massa Marittima, Teodosiopoli, Cara
und Sarno, Pontremoli, Catanzaro, Luni und Sarzana, Castellaneta,
Naruai, Venosa, Bagnorea, Modigliana, Modena, Sovano und Pi-
tigliano, Crema, Jesi.

Neun Kardindle und 35 Mitglieder des italienischen Kpi-
skopats reprisentieren also die von Pastor verdichtigten ,,gewissen
katholischen Kreise®!

[ %.{4, —



	Fra Girolamo Savonarola

