
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 13 (1899)

Artikel: Fra Girolamo Savonarola

Autor: Commer, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761766

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


301

als Gott gebührend ehrten, wenn einer der Weisesten der Weisen
dieser Welt sogar noch tief unter dem allgemeinen Volksglauben
zurückgeblieben wäre?

Gewifs hat auch Aristoteles nicht die Höhe der
Gotteserkenntnis erreicht, die an und für sich der menschlichen
Vernunft zugänglich ist. Es blieb ihm versagt, die Schöpfungsidee
zu klarem Verständnis und zu bestimmtem Ausdruck zu bringen.
Daher war die Offenbarung in Christus nicht allein zur
Erneuerung und Wiederherstellung des ursprünglichen übernatürlichen

Lebens notwendig, sondern auch dazu, um die Menschheit
zur vollen Höhe natürlicher Vollkommenheit in der Erkenntnis
der Wahrheit und der Übung der Tugend zu erheben. Betrachten
wir aber die vorchristliche Menschheit unter dem paulinischen
Gesichtspunkt der Erziehung zu Christus, so war, wie den Juden
das geschriebene, positive, so den Heiden das natürliche Gesetz
gegeben. Insbesondere aber war das Volk der Griechen
providentiel! von Gott ausersehen, um der Menschheit zu zeigen,
was der unerlösten Natur erreichbar ist, und Gott verlieh ihm
inmitten der Finsternis des Götzendienstes soviel Licht, als nötig
erschien, um das Bedürfnis und das Verlangen nach unmittelbarer

göttlicher Erleuchtung zu erwecken : ein Bedürfnis und
ein Verlangen, die gerade in der sokratischen Schule, der doch
entschieden Aristoteles angehörte, einen lauten und rührenden
Ausdruck gefunden.

ERA GIROLAMO SAVONAROLA.

Von Dr. E. COMMER.

Die Savouarolafrage ist seit vierhundert Jahren verhandelt
worden, ohne eine definitive Lösung gefunden zu haben. Während
Herr Professor Ludwig Pastor durch seine incidente Darstellung
des berühmten Florentiner Dominikaners (im 3. Bande seiner
Papstgeschichte) das Urteil über ihn zum Abschlufs gebracht zu
haben glaubte, kam die Frage gerade durch den Widerspruch,
den seine Darstellung hervorgerufen hatte, und durch das Herannahen

des vierhundertjährigen Todestages (23. Mai 1898) von
neuem in Flufs, und Pastor selbst sah sich genötigt, seine Auf-



302 Fra Girolamo Savonarola.

fassung den Kritikern gegenüber in einer besonderen Schrift1 zu
verteidigen. Hauptsächlich wandte er sich gegen den inzwischen
verstorbenen Professor Paolo Luotto.2 Er berücksichtigte aber
auch die Ausstellungen, welche ich schon vor dein Erscheinen
von Luottos Werk in einem kleinen Aufsatze über Savonarola8

gegen seine Ansichten erhoben hatte. Wenn ich mich auch
nicht veranlafst sehe, für Luotto zu antworten, — was von
anderer Seite geschehen wird — ,so darf ich Pastors Gegenschrift
doch nicht ohne Protest vorübergehen lassen. Die neueste
Savonarolafor8chung bietet, wie mir scheint, mehr als genügendes
Material, um Pastors Auffassung teils zu modifizieren, teils zu
widerlegen. Ich will daher in Kürze auf die von Pastor gegen
mich gerichteten Vorwürfe antworten und dann Savonarola als
Ordensreformator, als Philosophen und Theologen und endlich
als Staatsmann auf Grund seiner eigenen Schriften zu würdigen
versuchen.

I.
Pastors kritische Bemerkungen.

Meinen Ausstellungen gegenüber sieht Herr Professor Pastor
sich genötigt, hauptsächlich seine Quellenkritik und den
Wert seineB Urteils über Savonarola zu verteidigen.
Ferner leugnet er, — was ich behauptet hatte, — dafs die Frage
nach der Legitimität Alexanders VI. und nach der
Rechtsgültigkeit der von ihm verhängten Exkommunikation für die
Beurteilung der Haltung, die Savonarola ihm gegenüber
eingenommen hat, eine sehr wichtige, ja sogar die Kernfrage
sei. Endlich meint er, die Verehrung, welche SavoDarola
nach dem Tode zu teil wurde, sei erstens nicht allgemein
gewesen, namentlich habe der Dominikanerorden selbst ein
Jahrhundert lang das Andenken Savonarolas verfolgt. Zweitens
behauptet Pastor, ich lege zuviel Gewicht auf die Aussprüche
von Päpsten und Heiligen zu Gunsten Savonarolas: nach Pastor
sind alle diese Zeugnisse nicht im stände, die Heiligkeit des
Lebens Savonarolas irgendwie zu erhärten.

Pastors Verteidigung hat, wie ich schon jetzt erklären mufs,
meine früher geäufserten Bedenken über seine Verurteilung
Savonarolas nur noch verstärkt; und die neuen Thatsachen,

1 Zur Beurteilung Savonarolas. Kritische Streifzüge. Freiburg i. Br.
1898. 8». 79 S.

* Ii vero Savonarola e il Savonarola di L. Pastor. Firenze 1897.
4°. 620 S.

3 Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie. Bd. XI, 85 ff.



Pastors kritische Bemerkungen. 303

welche nach dem Erscheinen von Pastors Papstgeschichte in
dieser Frage zu Tage gefördert sind, geben mit ihren Beleuchtungen

meiner Ansicht, wie ich glaube, recht.
Neben den Ausführungen Pastors, welche der eigenen

Verteidigung gelten, finden sich aber auch Stellen, in welchen der
Verfasser die Waffe, die ich gegen ihn gebraucht hatte,, gegen
mich wendet, — allerdings in einer Form, wie ich sie gegen
ihn nicht gebraucht habe, und auf eine solche Kampfesweise
reagiere ich sonst nie. Da ich aber jetzt im Begriff bin,
denselben groben Fehler wieder zu begehen, den mir Pastor
vorgehalten hat, nämlich „als Nichtfachmann über historische Fragen
zu urteilen", so will ich auf diesen Vorwurf zu meiner
Verteidigung etwas sagen. Zunächst möchte ich wissen, ob ich
wirklich unfähig bin, historische Fragen zu beurteilen? Herr
Prof. Pastor wird hoffentlich zugeben, dafs das Wesen der
historischen Methode darin besteht, die logischen Grundgesetze der
Kritik auf historische Fragen anzuwenden. Die Kenntnis dieser
logischen Gesetze wird er mir doch wohl nicht absprechen wollen.
Oder steht er etwa auf dem extremen Standpunkte, dafs er nur
denjenigen erlaubt, Fragen aus dem Gebiete einer Wissenschaft
zu beurteilen, welche in der betreffenden Wissenschaft sich
litterarisch bethätigt haben? Historische Fragen darf also nur
der Fachhistoriker beurteilen? Dann würden sich freilich für
Herrn Prof. Pastor recht unliebsame Konsequenzen ergeben. Er
müfste dann selber zuerst von einer Beurteilung Savonarolas
Abstand nehmen. Denn Savonarola ist eine Erscheinung, welche
nicht blofs in der Profan- und Kirchengeschichte, sondern auch
in der Philosophiegeschichte eine sehr hervorragende Stelle hat.
Zur Beurteilung des Frate von San Marco mufs auch der Historiker
sowohl in der Philosophie wie in der Theologie und im Kirchenrecht

gründliche Kenntnisse besitzen, wenn er die Gefahr eines
schweren Irrtums vermeiden und richtig urteilen will. Diese
Vorkenntnisse rnufs der Historiker, wenn er ein sicheres Urteil
fällen will, als geistiges Eigentum sich erworben haben und darf
die Vorbedingungen zu einem Urteil nicht blofs von der Autorität
anderer Gelehrten auf Treu' und Glauben entlehnen. Übrigens
darf ich zu meiner Verteidigung noch bemerken, dafs ich zu
einer Zeit, in welcher Herr Prof. Pastor sich wohl noch nicht
mit dem eigentlichen Studium der Geschichte beschäftigte, das
Glück hatte, in Göttingen unter der persönlichen Anleitung von
Georg Waitz Geschichte und geschichtliche Kritik zu studieren.
Herr Prof. Pastor hat also an und für sich kein Recht, mir die
Fähigkeit zur Beurteilung historischer Dinge abzusprechen: ich



304 Fra Girolamo Savonarola.

glaube, dafs jeder nach dem gesunden Menschenverstände und
erst recht jeder wissenschaftlich Gebildete in gewisser Weise
über rein historische Thatfragen sich ein Urteil bilden kann. Nur
eins darf man dem Fachmann eher als dem Nichtfachmann
zumuten: die genauere Kenntnis und erst recht die richtigere
Benutzung und Beurteilung der Quellen. Dies letztere ist es,
was man vom Fachhistoriker geradezu erwartet. Das ist aber
der Punkt, an welchem Herr Prof. Pastor mich mit Recht als
Nichtfachmann verdächtigen zu können glaubt: ich meine den

— mehr wie wunderlichen Vorwurf, dafs ich den Diarienschreiber
Burchard aus dem 16. Jahrhundert mit dem erst kürzlich
verstorbenen Baseler Professor Burckhardt verwechselt habe. Wäre
dieser Vorwurf begründet, so hätte Herr Prof. Pastor freilich
einen Beweis für meinen gänzlichen Mangel an Kritik erbracht.
Darum habe ich mich zuerst von dieser Anklage zu reinigen.

§ 1. Pastors Quellen.
Pastors Darstellung Savonarolas beruht meines Erachtens

nicht auf einer erschöpfenden Quellenuntersuchung. Dafs er die
Persönlichkeit Savonarolas nicht aus dessen eigenen Schriften
genügend Btudiert hat, konstatiert mit mir die Kritik anderer.1
Das war im Rahmen der Pastorschen Papstgeschichte auch an
und für sich kein notwendiges Postulat. Weil aber Savonarola
uns die innersten Absichten seiner Handlungen in seinen Predigten
enthüllt und in seinen sonstigen Schriften erklärt, sind diese
Quellen für das Verständnis und für die Beurteilung seiner
Handlungen unentbehrlich.

Aber auch die ältesten Berichterstatter und Biographen
scheint uns Pastor nicht alle durchforscht zu haben. Er hat es
sowohl unterlassen, sie aufzuzählen, als auch nicht ihren Wert
überall genügend kritisch festgestellt. Daher waren Irrtümer in
der Auffassung Savonarolas unvermeidlich. Zum Beweise dieser
meiner Behauptung mufs ich auf Pastors Vorwürfe näher eingehen.

I. Ich hatte gesagt: „Pastor stützt sich auf das skandalöse
Diarium Burchards und verwirft die Vita von Burlamacchi als
eine Fälschung."2 Hierauf entgegnet Pastor: „Die Ausstellung
bezüglich Burchards beruht auf einer schweren sachlichen Irrung.
Weder in der Einleitung der Papstgeschichte, wo S. 132—155
über Savonarola gehandelt wird, noch in dem Abschnitte über

1 Vgl. Jos. Schnitzer: Savonarola im Lichte der neuesten Litte-
ratur. In Histor.-pol. Blätter 1898. Bd. 121. S. 549.

2 Jahrb. f. Phil. u. spek. Theol. XI. 89.



Pastors kritische Bemerkungen.

,Savonarola und Alexander VI.' (S. 377—412) ist das Tagebuch
des Johann Burchard mit einer Silbe ciiiert."1 — Soweit hat
Pastor vollständig recht. — Er fährt fort: „Dagegen ist hier
wiederholt das klassische Werk des Baseler Professors Jakob
Burckhardt über die Kultur der Renaissance herangezogen.
Sollte Cominer hier vielleicht eine Verwechslung des zur Zeit
Alexanders VI. lebenden Diarienschreibers Burchard mit dem
kürzlich verstorbenen Historiker Burckhardt begegnet sein?"

Pastor traut mir also diese grobe Verwechslung zu und gibt
mir — dem unwissenden Schüler — freundliche Belehrung.

1. Eine Verwechslung der Namen Burchard und Burckhardt

wäre ja an und für sich möglich, zumal Burchard sich
selbst bekanntlich Burckardus schrieb,2 und der Name nach
italienischer Weise auch so gesprochen wurde. Gregorovius
sehreibt den Namen Burchards sogar Burkhard3 und Burkard.*

Bei der Namensähnlichkeit kanu die Verwechslung sogar
die Vornamen betreffen, wie das wunderlicherweise sogar
zweimal im Text von Pastors Papstgeschichte III. 297
und 471 geschehen ist, wo beide Male Jakob Burchard statt
Johann Burchard steht. Herr Prof. Pastor hat dieses unter den
Berichtigungen (S. 874) selbst bestätigen müssen. Er kann daher
gleichsam aus eigener Erfahrung auch anderen eine solche
Verwechslung zutrauen.

Habe ich mich aber — denn darum handelt es sich hier —
eines sachlichen Irrtums schuldig gemacht? Mein Vorwurf gegen
Pastor lautete: „er stützt sich auf das skandalöse Diarium
Burchards und verwirft die Vita Burlamacchis als eine
EälBchung". Aus der Gegenüberstellung des Diarium und
der Vita erhellt doch zur Genüge, dafs ich mit Burchard nicht
den Kulturhistoriker Burckhardt meinen konnte. Dafs Pastor
den letzteren citiert, wufste ich: daraus habe ich ihm keinen
Vorwurf gemacht. Dafs er das Diarium Burchards au den von
ihm selbst bezeichneten Stellen nicht citiert, wufste ich ebenfalls.

Ich habe daher auch gar nicht behauptet, dafs er dieses
letztere Werk citiert, sondern, dafs er sich in seinen Urteilen
über Savonarola darauf stützt, d. h. im Grunde dieselben
Urteile über Savonarola abgibt, wie jener alte Skandalhistoriker.
Die „schwere sachliche Irrung" ist daher künstlich konstruiert.

1 Pastor: Zur Beurteilung Savonarolas. S. 9 f.
1 Vgl. Thuasne: Johannis Burchardi Diarium. Tome III. Paris

1885, p. II, note 3.
u Gregorovius: Geschichte der Stadt Rom im Mittelalter. 4. Aull.

8. Bd. Stuttgart 1896. S. 695. * A. a. 0. 7. Bd. S. 356. 601.

Jahrbuch für Philosophie etc. XIII. 20



306 Fra Girolamo Savonarola.

Aber noch mehr: auch die Möglichkeit einer
Verwechslung ist ausgeschlossen. Ich tadelte Pastor, dal's er
sich auf den Diarienschreiber Burchard stützt, weil derselbe eine'

Quelle der für Savonarola ungünstigen Beurteilung geworden ist.
Wohl stützt sich Pastor auch auf den Baseler Professor Burck-
hardt: aber deswegen konnte ich ihn nicht tadeln, denn das Urteil
Burckhardts fallt unvergleichlich günstiger für Savonarola aus
und ist viel richtiger als dasjenige, welches Pastor uns darbietet.
Das kommt daher, dal's Prof. Burekhardt eben nicht in allem
dem Diarienschreiber Burchard gefolgt ist. Prof. Burekhardt
nennt nämlich Savonarola nicht wie Pastor einen stolzen Mönch
und leidenschaftlichen Dominikaner, sondern einen „heiligen
Mönch";1 Burekhardt lobt Savonarolas politische Weisheit,2
während Pastor ihm Klugheit und Vorsicht abspricht, dagegen
mafslose Leidenschaftlichkeit, rücksichtslose Übertreibung,
politischen Fanatismus u. s. w. vorwirft.3 Burekhardt anerkennt
Savonarolas guten Einflufs, rühmt seine Schonung gegenüber den

besiegten Gegnern und schildert die guten Wirkungen seiner
Predigt,4 während Pastor ihm einen förmlichen Vernichtungskrieg
gegen seine Gegner andichtet und seine Predigten als
Schmähpredigten bezeichnet.5 An der Hauptstelle6 rühmt Buickhardt
Savonarolas Bescheidenheit und nennt seine Beform in San Marco
selbst ein Wunder, während Pastor ihm jede Demut abspricht.7
Burekhardt Bagt: „Als Reorganisator des Staates hat er nur
gearbeitet, weil sonst statt seiner feindselige Kräfte sich der
Sache bemächtigt haben würden"; über die Verfassung vom
J. 1495 urteilt er: „Sein wirkliches Ideal war eine Theokratie,
bei welcher sich alles in seliger Demut vor dem Unsichtbaren
beugt und alle Konflikte der Leidenschaft von vornherein
abgeschnitten sind. Sein ganzer Sinn liegt in jener Inschrift des

Signorenpalastes, deren Inhalt schon Ende 1495 sein Wahlspruch
war .: Jesus Christus Rex populi florentini S. P. Q. decreto
creatus."8 So weit stimmt also Burekhardt mit Pastor nicht
überein. Freilich hat Burekhardt auch Tadel für Savonarola:
er habe die Wissenschaft im allgemeinen für schädlich gehalten ;9

1 Jakob Burekhardt: Die Kultur der Renaissance in Italien.
3. Aufl. Leipzig 1877. I, 80. 2 Ebd.

8 Gesch. der Päpste III, 136. 148. 389. 141. 135. 143. 152.
378. 410. 4 J. Burekhardt a. a. 0. I, 80; II, 239.

6 Gesch. der Päpste III, 378. 384.
6 J. Burekhardt II, 245—251.
7 Gesch. der Päpste III, 412.
8 J. Burekhardt II, 247. 248.
8 Ebd. II, 248. 249. 251.



Pastors kritische Bemerkungen. -307

aber darin weicht Pastor ebenfalls von ihm ab, indem er
Savonarola gerade gegen diesen Vorwurf verteidigt.1

Im ganzen urteilt demnach Prof. J. Burckhardt über Savonarola
viel günstiger als Prof. Pastor. Man sieht aber, dal's auch er
nicht zur vollen Klarheit durchgedrungen ist, wie er es später
in dem von Pastor citierten Briefe zu erkennen gibt.2 Der
tiefere Grund dafür liegt wohl darin, dafs Prof. Burckhardt, der
seine Schilderung Savonarolas nur als eine Episode behandeln
konnte, nicht das ganze Quellenmaterial zur Beurteilung heranzog,

als auch ganz besonders in der Burckhardtschen Geschichtsauffassung,

über welche Martin Spahn sich folgenderinafsen
äufsert: „Karl Neumann, Burckhardts Schüler und jetzt Professor
zu Heidelberg, hat jüngst einen bedeutenden Aufsatz über seinen
Lehrer in der ,Deutschen Rundschau' (Märzheft 1898) veröffentlicht,

in dem er zeigt, wie sehr die Geschichtsauffassung Burckhardts

noch in der rationalistischen und den christlichen Geist
der Renaissance verkennenden Anschauungsweise des 18.
Jahrhunderts wurzelte, während Burckhardt persönlich in seinem
Empfinden den jüngeren, dem Christentum freundlich fühlenden
Historikern nahe stand."3

Wenn also Herr Prof. Pastor mir die Verwechslung des
Baseler Professors mit dem Diarienschreiber zumutet, so mufs
er den Sinn meiner diesbezüglichen Kritik gar nicht verstanden
haben. Denn ich betone nochmals: Prof. Burckhardt urteilt im
allgemeinen viel günstiger über Savonarola als Herr Prof. Pastor.

Auch wenn Pastor das Diarium Burchards nicht citiert,
konnte ich sagen, dafs er sich auf ihn stützt. Denn ich durfte
von der Voraussetzung ausgehen, dafs er diese Quelle kennt,
weil er sie ja bei anderen Gelegenheiten öfters citiert. In
Burchards Diarium ist aber das Wesentlichste zusammengetragen
von dem, was überhaupt gegen Savonarola vorgebracht werden
konnte; und grade die hauptsächlichsten Beschuldigungen, welche
sich bei Burchard finden, hat auch Pastor, wie wir sehen werden,
wiederholt. Andererseits bekämpft Pastor die in der Vita Burla-
macchis vertretene und der Burchardschen Darstellung grade
entgegengesetzte, für Savonarola günstige Ansicht. So war daher
mein Schlufs, dafs Pastor sich auf Burchard stütze, doch einiger-
mafBen, oder ich möchte sogar sagen, sehr gerechtfertigt und
begründet. Auffälligerweise verteidigt sich Pastor in seiner Ver-

1 Gesch. der Päpste III, 141.
2 Pastor: Zur Beurteilung u. s. w. S. 8.
' Historisch-polit. Blätter 1898. BJ. 121. Heft 10. S. 738 f.

20*



308

teidigungsbroschüre auch nur gegen das „Citieren" des Burchard,
also gegen einen Vorwurf, den ich ihm gar nicht gemacht habe;
er sagt aber nichts darüber, ob er jenen Diarienschreiber bei
der Darstellnng Savonarolas benützt habe!

Freilich, er brauchte auch das Diarium von Burchard gar
nicht direkt zu benützen; es gibt nämlich genug Schriftsteller,
welche höchst wahrscheinlich ihr Urteil über Savonarola aus
dieser Quelle direkt gezogen haben: Pastor hätte also auch diese
indirekten Quellen allein benützen können. So publizierte schon
11549 Denys Godefroy einige Auszüge aus Burchards Diarium
über Savonarola.1 Rinaldi (Raynaldus) entlehnte zahlreiche Stellen
aus derselben Quelle im XI. Bande der Annales ecclesiastici
(1663). Leibniz gab Auszüge über Alexander VI. aus demselben
Diarium (1696).2 Eceard veranstaltete endlich eine Ausgabe
des Diarium nach dem Wolfeubüttler Manuskript im 2. Buche
seines Corpus historicum (1743). Die Publikation Genarellis
(1854) reicht nur bis zum 2. Jahre Alexanders VI. Die erste
vollständige Ausgabe verdanken wir erst Thuasne (1885).3

Gabriel Naudé4 bemühte sich zwar, Savonarola vom
Verdachte der Magie freizusprechen, wiederholt aber andere
Beschuldigungen, die sich auch bei Burchard vorlinden,6 und
stellt Savonarola als politischen Betrüger hin. Er sucht den
Grund dafür, dafs Savonarola sich als Prophet ausgab, in dessen

verborgenem Ehrgeiz, der ihn überhaupt dazu getrieben hätte, sich
in die Politik einzulassen. Am besten läfst sich seine Stellung
zur Savonarolafrage aus dem Gesamturteil erkennen: „II a esté

un tres-grand Politique, employé quelquefois dans les charges
plus honorables, et doué d'une eloquence si prompte et persuasive,

qu'il peut estre à bon droict comparé à ces anciens Orateurs
qui dominojent sur les Estats populaires et Démocratiques, ne
plus ne moins que les vents font sur la mer, les entretenans à leur
volonté dans le calme de la paix ou dans les bourrasques de la
guerre, les faisans rouler tanto9t d'un costé et tan tost de l'autre,
les bouleversans de fonds en comble, et bref les manians à leur
plaisir et à la cadence de leurs discours, comme Savonarole se

1 Vgl. Thuasne, III. p. LXIII.
Leibniz: Specimen Ilistoriae Arcanae, sive anecdota de vita

Alexandri VI. Papae seu excerpta ex Diario Johannis Burchardi Argen-
tinensis Hannovre 1696. (2. ed. Hanoverae 1697.)

3 Vgl. Thuasne, III. p. LXVI s.
* Gabriel Naudé: Apologie pour les grands personnages qui ont

esté faussement soupçonnez de Magie. A la Haye 1653. p. 446—461.
6 Vgl. Thuasne, Diarium II. 445.



Pastors kritische Bemerkungen. 309

peut vanter d'avoir faict l'espace de plus de dix ans à Florence,
combien qu'il se servoit aussi de ses revelations et de sa pieté
feinte et simulée pour entretenir si longtemps son credit et sa

reputation, n'ignorant point par les exemples d'Arrius et de
Mahomet que le respect de la religions a une extreme puissance
sur nos espritB 1

Auf Grund des Burchardschen Berichtes und der Briefe
des Petrus Delphinus verfafste aber offenbar Rinaldi, der eben

Burchard für durchaus glaubwürdig hält, seine feindliche
Darstellung Savonarolas,2 die dann auch für viele andere wegen der
wörtlich abgedruckten Stellen mafsgebend wurde.

AufBurchards Bericht gründet sich ferner das erste Urteil,
welches Joh. Franz Buddeus über Savonarola fällte.8 Meier
sagt darüber treffend: „Härter und ungerechter wurde Savonarola
indes niemals beurteilt, als von Joh. Franz Buddeus, der mit
leichtfertiger Kritik die Zeugnisse des domines und Guicciardini
als parteiisch verdächtigte, dagegen den Berichten des
päpstlichen Diarienschreibers Burchard und den gedruckten [falsifizierten]
Prozefsakten, die durch beschuldigende Mutmafsungen noch
erweitert wurden, als unverdächtigen Quellen folgte."4

Später änderte freilich Buddeus selbst sein Urteil über
Savonarola und den Wert der Burchardquelle.6 Allein sein Ein-
fiufs als Verbreiter der in dieser Quelle enthaltenen Beschuldigungen
wirkte fort. Dieser Einflufs Burchards erstreckte sich dann auch
auf Bayle und Weismann.6

2. Pastor scheint sich über die Bedeutung der Burchardquelle

nicht ganz klar geworden zu sein. Einerseits betont er,
dafs Burchards Diarium, entgegen den früheren Auffassungen,
eine wichtige historische Quelle sei und hält sie für glaubwürdig,7
fügt aber gleich hinzu, dafs sie mit Vorsicht zu benutzen sei.
Er wird wohl zugeben müssen, dafs Burchard gerade für die

1 Naudé, a. a. 0. S. 457 f.
2 Odoricus Raynaldus: Annales Ecclesiastici. Tom. XI. Romae

1663. A. 1493 n. 29; 1496 n. 41; 1497 n. 15—28; 1498 n. 10—19. Die
Bnrchardstellen: a. 1497 n 19; 1498 n. 10. 15. 19.

3 J. Fr. Buddeus: Exercitatio Historico-politica de artibus tyran-
nicis Hieronymi Savonarolae habita. Jenae 1690. Parerga historico-
theologica (Hal. 1703). Jenae 1719, p. 279—320.

4 Fr. Karl Meier: Girolamo Savouarola, aus grofsen Theils
handschriftlichen Quellen dargestellt. Berlin 1836. S. 324.

6 Vgl. J. F r. Buddeus: Retractatio dissertationis de artibus
Hieronymi Savonarolae (Parerga a. a. 0. S. 323—398).

6 Vgl. Meier a. a. 0. S. 324.
7 Vgl. Gesch. der Päpste III, 452. Anm. 1.



310 Fra Girolamo Savonarola.

Geschichte Savonarolas mit allergröfster Vorsicht zu benutzen
sei; das schliefse ich daraus, dafs Pastor ihn gerade an diesen
Stellen eben nicht citiert.

Anderseits macht er sich Reumonts Urteil über den Wert
Burchards zu eigen.1 Reumont, vergleicht nämlich Burchard mit
Infessura: beide, meint Reumont, bieten allen, die sich an Skandal-
gesehichten vergnügen, reichen Stoff. Pastor findet Burchard
zuweilen vortrefflich unterrichtet, ein anderes Mal wirft er ihm
ungenaue Angaben vor.2 Beides läfst sich wohl im allgemeinen
miteinander vereinigen; aber dann wäre es am allernotwendigsten,
zuerst auseinanderzusetzen, wo und warum Burchard „genau"
oder „ungenau" ist, ehe man apodiktische Urteile aufzustellen wagt.
Pastor schwankt jedoch selbst in der Beurteilung Burchards, wie
eben schon gesagt wurde. Während er z. B. den für Alexander VI.
am meisten gravierenden Bericht über jenes berüchtigte Tanzfest
(in Burchards Diarium III. 167) als Thatsache annimmt und die
Glaubwürdigkeit dieses Berichtes gegen Pieper verteidigt, sagt
er doch: „Übertrieben ist die Sache wohl sicher".3

Ganz allgemein mufs man sagen: für die Savonarolafrage
ist Burchard, wenn er glaubwürdig ist, eine so wichtige Quelle,
dafs sie weder übergangen werden, noch ungeprüft bleiben darf.
Denn Burchard ist Zeitgenosse Savonarolas. Er lebt im Mittelpunkt

der Ereignisse, sofern das Verhalten Alexanders und damit
auch die Verurteilung Savonarolas in Frage kommt. Er erfährt,
was in Rom für und wider Savonarola vorgebracht wird, wie
die Stimmung des Papstes ist, welche Art von Beeinflussung
sich auf diesen letzteren geltend macht. Burchard konnte also
das nötige Wissen besitzen. Es fragt sich daher nur noch, ob
er auch ehrlich war oder wenigstens ehrlich sein wollte. Der
Historiker Savonarolas hat diese Frage zu prüfen und darf sich
nicht daran vorbeidrücken, zumal Burchards Diarium auf die
späteren Darstellungen eingewirkt hat. Dafs Pastor dieses nicht
gethan hat, dafs er ferner, obgleich er Burchard für glaubwürdig
hält, nicht angibt, wo und wann er in der Darstellung Savonarolas
dieser für ihn glaubwürdigen Quelle folgt, ist meines Erachtens
ein kritischer Mangel seiner Arbeit.

3. Hatte ich bisher versucht, den Einflufs Burchards auf
die Darstellung Pastors nächzuweisen, so sehe ich mich jetzt
genötigt, Burchards Arbeit selbst näher zu beleuchten, da Pastor
mir vorwirft, dafs ich mit „diesem Diarienschreiber nicht sehr

1 Gesch. der Päpste II, 557. Anm. 3.

' Vgl. ebd. III, 471. 809. » Ebd. III, 452. Anm. 1.



Pastors kritische Bemerkungen. 311

vertraut zu sein scheine"!1 Es scheint mir .da nicht überflüssig1,
die Hauptmomente im Leben Burchards nach Thnasne u. a.3

anzugeben: sie sind in mancher Hinsicht typisch für die Stellen-
jäger aller Zeiten in Rom.

Johann Burchard, nach Thuasne Mitte des 15. Jahrhdts.
geboren, stammte aus Haslach bei Strafsburg, wo er als Kleriker
studierte und im Kirchenrecht promovierte. Im Juni 1477 kaufte
er sich in Strafsburg das Bürgerrecht und wufste sich bald darauf
auch ein Kanonikat an der S. Thomaskirehe daselbst durch
apostolische Provision vom 31. Oktober 1480 zu verschaffen.
Damit nicht zufrieden, ging er zum November 1481. nach Rom,
um dort sein Glück zu versuchen. Er wurde zunächst zum
apostolischen Protonotar ernannt. Anfangs lebte er als Advokat
von Agentien; durch Sammlung eines kleinen Vermögens hoffte

er, noch weiter zu kommen: per la via della prelatura. Die
Zeiten begünstigten sein Vorhaben. Am 21. Dezember 14833
wurde er Clericus ceremoniarius unter dem päpstlichen Cere-
monienmeister Agostino Patrizzi, mit dem zusammen er das
Ceremoniale Romanum neu bearbeitete. Seinem Vorgänger und
Lehrer in diesem Amte konnte er schou 450 Golddukaten für
die Erwirkung der Investiturbulle zahlen. Die Verwaltung seines
neuen Amtes brachte ihn in persönliche nähere Beziehung zu den
Päpsten und veranlafste auch seine Verwendung zu diplomatischen
Missionen. In den Jahren 1488, 1490 und 1498 war er
zeitweise in Strafsburg, wo er Pfründen besafs, die er sich inzwischen
zu verschaffen gewufst hatte. So wurde er im J. 1489 Dekan
von S. Thomas in Strafsburg; von Innocenz VIII. erhielt er
aufserdem noch die Propstei einer Kirche in Theuerstadt bei
Bamberg. 1490 kaufte er eine Stelle als Magister registri
supplicationum am römischen Hofe. 1494 verhandelte er mit
dem Kardinal Perrault von Gurk, der ihm seine Kirche, das Bistum

Gurk, gegen eine Pension von 200 Gulden abtreten sollte;
allein die Verhandlungen zerschlugen sich.4 Dagegen erlangte
er neun Jahre später, am 3. Oktober 1503, von Julius II. das
Bistum Orte, ohne aber darin zu residieren. Von demselben
Papste wurde er 1504 zum Referendarius gratiae gemacht, uud

1 Pastor: Zur Beurteilung etc. S. 10.
a Thuasne: Johannis Burchardi Diarium. Tome III. Notice

Biograph, p. I. - ßregorovius: Gesch. der Stadt Rom im M.-A. VII.
Stuttgart 1894. S. 602 ff.

" Die offizielle Ernennung war aber schon am 29. November 1483
vollzogen worden.

4 Thuasne: Diarium II, 193 (31. oct.).



312 Era Girolamo Savonarola.

1506 zum Abbreviator de Parco maiori ernannt, zahlte er —
man merkt die Besserung seiner Finanzen — dem resignierenden
Vorgänger 2040 Dukaten. Sein Nachfolger im Amte eines
päpstlichen Ceremoniars, Paris de Grassis, der zugleich sein persönlicher

Feind war, wirft ihm aufserdem vor, „dafs er sich mit
List in die Amter eines Assistenten und Referendars bei jenem
Papste eingedrängt habe".1

Burchard kumulierte also Beneficium auf Beneficium, soviel
er nur konnte. Im Liber notarum zählt er zu Anfang des Jahres
1497 selbst folgende Amter auf: „Incipit über notarum per me
Johannem Burchardum Argentinensem, sedis apostolici proto-
notarium, saneti Florentii Asclacensis et sancti Martini Colum-
bariensis ac beate Marie et sanctorum Germani et Romdoaldi
Grandis Vallis, Argentinensis et Basiliensis diecesis prepositum
et decanum sancti Thome Argentinensis ecclesiarum, Capelle
SS. D. N. pape clericum ceremoniarum factarum ,"2 — Er
starb am 15. oder 16. Mai 1506 in Rom, nachdem er noch die
Grundsteinlegung der neuen Peterskirche geleitet hatte.

Paris de Grassis berichtet, Burchard habe seine (des Paris)
Ernennung zum zweiten Ceremonienraeister (Mai 1504) zu
hintertreiben gesucht. Unglaublich ist dieses bei dem Charakter
Burchards nicht; er war — vielleicht aus Gründen der Eifersucht

— eben einmal gegen ersteren eingenommen. Das kommt
mehrfach zum Ausdruck; so scheut er sich z. B. nicht, eine
kleine Ungeschicklichkeit seines Nebenbuhlers der Nachwelt zu
überliefern; zum 8. September 1504 notiert er nämlich bei der
Beschreibung des feierlichen Hochamtes in Gegenwart des

Papstes: „Paris cum reverteretur, dicto evangelio, evertit ignem
ex turibulo." !3 Feindschaft und Eifersucht bestand nun auf
beiden Seiten. „Sed queso", sagt Paris im Eingang seines

Journals, „ut, si in principio, dum gesta sanctorum patrum
exequar et describam, non invideant mea scripta maligni de-

tractores, presertim ille meus collega Joannes Bruccardus, multo
inagis socius in officio quam amicus meus in charitate, que nulla
est in eo. Nam cum me intellexisset ad officium inspirasse,
illico omnes conatus in me quotquot potuit et quot scivit, ac
plu8quam potuit et scivit, exasperavit ut me eiiceret; sed, his
omissis, Dei gratia sum id quod sum, qui est benedictus in
secnla." 4

1 Gregorovius: Gesch. der Stadt Rom im M.-A. VII. 604.
2 Thuasne: Diarium II, 346. 3 Ebd. III, 365.
4 F. 12 bei Thuasne III, 357.



Pastors kritische Bemerkungen. 313

Dafs Burchard sein Diarium etwa blol's für sieh selbst
niedergeschrieben habe, scheint unglaublich. Die diplomatische
Vorsicht, die Burchard bei der Erzählung von Zeitbegebenheiten
anwandte, läfst wenigstens die Möglichkeit erkennen, dafs er
besonders in den Teilen, wo die Notizen über Ceremonien nur den
äufseren Rahmen und Vorwand zur Erzählung anderer höfischer
Ereignisse bieten, unter glatten Worten eine ausgesuchte Absicht
versteckt: dürfte man vielleicht die Behauptung wagen, dafs
sein Tagebuch für bestimmte Kreise berechnet war?

Wir dürfen nun andererseits auch nicht etwa eine objektive
Darstellung Burchards von seinem Feinde Paris de Grassis
erwarten. Im Gegenteil : der letztere schmäht den ersteren geradezu1
und wirft ihm ebensolche Kleinigkeiten vor, wie Burchard sie
ihm vorgeworfen hatte, so z. B. die widerrechtliche Aneignung
einer der Denkmünzen, die Julius II. bei der Grundsteinlegung
von S. Peter versenken liefs.

Wir wollen daher von dem, was Paris über Burchard e'r-

zählt, ganz absehen, denn der Charakter Burchards läfst sich
schon genügend aus seinem Lebenslauf erkennen. Es ist nicht
das Bild eines eifrigen Priesters und apostolischen Bischofs, das

uns entgegentritt, auch nicht das eines Ehrenmannes. Er ist
ehrgeizig und geldgierig, routinierter Geschäftsmann, ganz und

gar nicht wählerisch in den Mitteln für seine persönlichen Zwecke.
Diese Züge, die nicht geleugnet werden können, müssen wenigstens
Mifstrauen an seiner Ehrlichkeit als Berichterstatter erwecken.
Bei den Erzählungen dieses lauernden und beutesüchtigen
Advokaten wird man jedesmal fragen müssen: cui bono? Er ist
ein unnobler Charakter, dem an und für sich wenig Vertrauen
zu schenken ist. Höheren idealen Zielen gänzlich fremd, hatte
er sicher kein Verständnis für das christliche Ideal einer
religiösen und politischen Reform, wie sie Savonarola erstrebte.

4. Burchards Diarium reicht vom Dezember 1483 bis
"27. April 1506. Grego rovius, auf die Untersuchungen von
Thuasno gestützt, schildert dasselbe folgendermafsen: „Von 1494
ab wird er geschichtlich. Er schreibt in einem rohen Latein,
zeigt sich ohne Sinn für Wissenschaft und humanistische Bildung,
ja ohne Talent: ein geistloser, offizieller Pedant. Besonders die
Thatsachen aus der offiziellen Hofgeschichte der Borgia haben
dem Diarium Burkards Bedeutung gegeben. Er berichtet einfach
und trocken, ohne sich je ein Urteil zu erlauben, aber gerade
das gibt ihm das Zeugnis der Wahrhaftigkeit. Sein Diarium

1 Gregorovius VII, 604. Atim. 1.



314

kann nicht zum Hange eines Pamphlets, wie die Historia arcana
des Procopius, herabgesetzt werden, sondern es ist eine unwider-
legte, authentische Quelle der Geschichte des Papsttums jener
Zeit. Man behauptet, dafs in die Abschriften seiner Tagebücher
Einschaltungen gekommen seien; wenn dies wahr sein sollte, so
würde es doch sehr auffallend bleiben, dafs, so viele Stellen als
solche bezeichnet werden, alle in den bekanntesten Abschriften
sich wiederfinden. Sie deuten daher auf eine gemeinsame Q,uelle,
das Diarium Burkards selbst. Eine jede dieser Kopieen ist
lückenhaft. Das Autograph [?] des Tagebuchs liegt in der
vatikanischen Bibliothek."1 Derselbe bemerkt noch weiter:
„Gleichwohl kennen wir keine Stelle bei Paris, wo er den Inhalt
der Diarien Burchards selbst angriffe oder ihn beschuldigte,
Thatsachen erfunden oder entstellt zu haben. Mit gleichzeitigen
Berichten, namentlich der Botschafter von Venedig, Florenz und
Ferrara in der Hand, haben wir die Richtigkeit der historischen
Angaben Burkards fast durchaus zu beweisen vermocht."2 Das
ist in der That ein äul'serst günstiges Urteil über Burchard.

Hören wir aber noch einige andere Stimmen. Reumont
urteilt über Burchard weniger günstig als Gregorovius; er sagt
nämlich über die beiden Diarienschreiber Infessura und Burchard:
„Der echte Repräsentant der unverwüstlichen römischen Medisance,
hat er (nämlich Infessura) allen, die sich an der Skandalgeschichte
vergnügen, ebenso reichen, wenn nicht reichern Stoff geboten, wie
der vielbesprochene Strafsburger Johannes Burcard,
Bischof von Orte und Ceremonienmeister der päpstlichen Kapelle
von Innocenz VIII. bis Julius II. Aber man mufs in der Art,
wie bis auf den heutigen Tag Liigen mit Wahrheit in der
römischen Stadtgeschichte vermengt, das viele Erlogene durch das

wenige Wahre acereditiert wird, wenig bewandert sein, um
solchen Berichterstattern aufs Wort zu glauben, mag die Zeit
immer noch so schlimm sein. Die Liudprande des fünfzehnten
Jahrhdts. fordern ebenso strenge Kritik wie die des zehnten."3

Perrens sagt von Burchard, Infessura und anderen in

Bezug auf die Vorgänge, die sie über Savonarola berichten:
„Iis les virent, en outre, à travers le prisme d'opinions hostiles
à tout ce qui portait atteinte à l'autorité du Saint-Siège. Ils ne
méritent donc qu'une médiocre confiance, et ne doivent être
consultés, pour l'ordinaire, qu'à titre de renseignement."4

1 Gregorovius a. a. 0. VII, 602 f. 2 Ebd. 614.
3 A. v. Reumont: Gesch. der Stadt Rom. III, 1. Berlin 1868.

S. 367.
4 F. T. Perreus: Jerome Savonarole. Paris-Turin. I, p. XV.



315

Thuasne endlich sagt: Erst seit der vollständigen
Publikation des Diarium läfst sich ein Urteil über Burchard fällen.
„C'est là qu'il se montre sous son véritable jour, qu'il apparaît
tel qu'il est, un greffier scrupuleux, impassible, en quelque sorte

automatique, un irréprochable maître des cérémonies enregistrant
sans étonnement et sans haine [?] tout ce qui se passe sous ses

yeux ou à ses côtés. Il ne faudrait pourtant pas voir en lui
un historien suivant la définition de Tacite [Hist. lib. 1: in-

completam fidem professis neque amori quisquam et sine odio
dicendus est.], car chez Burchard l'âme est presque toujours
absente, les qualités propres à l'historien lui font entirement
défaut. Jamais il ne s'éléve des faits particuliers, il les enregistre
les uns à la suite des autres sans faire intervenir son jugement
moral pour louer ou pour blâmer Cette absence de chaleur,
nuisible à un oeuvre littéraire, n'est pas à regretter chez lui;
car elle nous est un garant de son impartialité. Il n'est pas
jusqu'à son style barbare qui ne prête à ses paroles un accent
de vérité qui gagne le lecteur."1 Uber den Wert des Diariums
als Savonarolaquelle schreibt derselbe: „L'année 1498, qui fut
marquée par la mort de Charles VIII suivie à peu de distance
de celle de Savonarole, donne à Burchard l'occasion de rappeler
les origines du procès intenté à ce dernier, et de se faire l'écho
des conversations qu'il entendait [Burchardi Diarium t. II.
p. 444—445; 461 — 473]. 11 est singulier qu'aucun des historiens

[excepté Rinaldi dans ses Annales ecclésiastiques] qui se
sont occupés de cette étrange figure n'ait pas songé à consulter
le témoignage désintéressé de Burchard qui reflète exactement
l'opinion des prélats romains et du pape à l'endroit du moine
dominicain. Dans la relation du maître des cérémonies, on
retrouve les calomnies répandues à Rome par les Augustins et
les partisans des Médicis contre le réformateur de Florence,
ainsi que les ridicules insinuations du prédicateur Mariano de
Uennazano, dont les exagérations outrées avaient indisposé
plusieurs membres du Sacré-Collège, les moins suspects d'hostilité
envers Alexander VI. [Er beruft sich hier auf Villari, Storia
di Girolamo S., t. II, doc. 41, p. CLXXVI.] ici, comme d'ailleurs,
Burchard se garde bien d'intervenir dans le débat et de
manifester ses sentiments."2 Sein Endurteil lautet so: „Son Journal
est resté, et avec lui la source la plus précieuse qu'on ait pour
l'étude de l'histoire des papes de la fin du XVe siècle et du
commencement du XVIo. Incessamment cité par Rinaldi, qui

1 Thuasne: III, p. I —II. * Ebd. p. XXX s.



316 Fra Girolamo Savonarola.

le qualifie de „très digne de foi" [Ex fide dignissimis manuscriptis
constat: Annales Ecoles, t. XXX, p. 39, ed. 1877], invoqué
comme autorité par les écrivains ecclésiastiques du XVIe, du
XVIIe et du XVIIIe siècle,1 il était réservé à notre époque,
curieuse de paradoxes et aveuglée par la passion religieuse, de

revocquer en doute l'authenticité même du Diarium, en dépit
des publications recentes qui chaque jour viennent confirmer sa
véracité parfaite."2

5. Burchard erwähnt in seinem Diarium Savonarola mehrmals:

I, 563; II, 79; 444-448; 451-453; 461-470; 473;
504; III, 122; 227. Es genügt, wenn wir nur die beiden
Hauptstellen prüfen.

An der ersten Stelle 11, 444 erzählt er kurz die Feuerprobe

vom 7. April 1498: Feria tertia, 10. dicti menais aprilis,
venerunt nova ad Urbem quod die sabbati proxirue preteriti que
fuit 7. huius paratus fuit ignis pro corroboratione et iudicio
verifications certarum conclusionnm fratris Hieronymi Savonarole
de Ferraria, vicarii generalis congregationis conventus s. Marci
Florentinorum ordinis predicatorum, in platea principalis civitatis
Florentie, iuxta instructionem certorum fratrum qui ad hoc se

obtulerant; sed rem raansisse infectam. — Die Bezeichnung
Savonarolas als Generalvikar ist hier sehr auffällig; denn letzterer
war zwar am 28. Mai 1494 zum Generalvikar der neuen tuscischen
Provinz erwählt worden; seit der Ausstellung des Aufhebungs-
breves durch Alexander VI., also seit dem 7. November 1496
konnte er jedoch nicht mehr als solcher schlechthin bezeichnet
werden.

Nach jener Einleitung nun gibt Burchard gleichsam vom
juristischen Standpunkt ein Referat über den ganzen Prozefs:
„Casus fuit: Frater Hieronymus predictus, qui ab adventu
Caroli VIII. regiB Francorum in Italiam in civitate Florentie
multa mendosa et ticta predicavit publice, ac partem unam in
dicta civitate tenebat et ei favebat, sperans se exinde magnum
fieri;3 et in suis predicationibus publice dicebat Christum, salva-
torem nostrum, sepe sibi loqui et multa revelare. Habebat
quemdam modum sciendi peccata hominum per fratres suos quos
habebat sui ordinis doctos et in populo reputatos viros numéro

1 Panvinio, Contelorio, Palatius, Ciacconius. Cardella, Piatti.
'Thuasne III, p. XLVII.
" Vgl. den Bericht der Kommissare bei Meier, Doc. XXII. S. 390:

Seist demum Sanctitas Vcstra, nos Fratrem Hieronymum comperisse
publice praedicasse, non ut evangelium edoceret, sed ut elatus superbia
et allectus nominis cupiditate compararet sibi gloriam saecularem.



Pastors kritische Bemerkungen. 317

sex, qui in diversis oppidis et Florentie residebant; et quicquid
grave vel singulare (andere Lesart: seculare; Leibniz: peculiare)
eis confitebatur, dicto fratri Hieronymo revelabant cum speci-
ficatione nominis et conditionis confitentis; et ex huiusmodi
revelationibus praedicabat peccata populi et Deum sibi revelasse
asserebat.1 Ex quo et aliis modis ita populum attraxit ut plures
eum prophetam et beatum virum esse crederent. Ad omne
consilium in quo res graves tractabantur vocabatur, et eius nutu
civitas regebatur et cuncta fiebant. SS. D. noster tautam hominis
potentiam et eius malitiam cognoscens, fecit per generalem sui
ordinis sibi inhiberi ut a predicationibus huiusmodi cessaret;
noluit tarnen huiusmodi inhibitioni obedire. Ex quo SS. D. noster
sub pena excommunicationis idem sibi mandavit cui nec etiain
obedivit, asserens Deo obedire oportere magis quam hominibus,
et alia deducebat in rationem suam, cum doctus esset, que
populum sibi magis credere faciebant; et tandem certas conclu-
siones hereticas posuit, que publicavit, quas dixit velle sustinere.
Opposuit se conclusionibus huiusmodi quidam frater minorum de
Zoccolis, qui Florentie in conventu s. Crucis dicti ordinis
minorum publice predicabat, asserens se probaturum huiusmodi
conclusiones hereticas esse. Frater Hieronymus autem et alii
sui ordinis fratres conclusiones ipsas veras esse et sustinere velle
firmiter asserebant: ex quo inter ipsos fratres predicatores et
minores ad hoc perventum ut hinc inde scriberent predicatores
velle se conclusiones sustinere; alii vero minores velle eas repro-
bare sub pena vite coram iudice non suspecto, quem minores

acceptarunt. — Tenor conclusionum et inscriptionum huiusmodi
talis est: Ecclesia Dei indiget renovatione, — Flagellabitur, —
ßenovabitur; — Florentia quoque, post flagella renovabitur, et
prosperabitur. — Infideles convertentur ad Christum. — Hec
autem omnia erunt temporibus nostris. — Excommunicatio nuper
lata contra reverendum patrem dominum, fratrem dominum Hie-
ronymum Savonarolam, nulla est. — Non observantes earn, non
peccant."

1 Vgl. den Bericht der päpstlichen Kommissare nach der
Hinrichtung Savonarolas bei Meier, Doc. XXII. S. 389: Etiam dixit
(Savonarola) se dedisse operam, ut et Frater Silvester et multi alii
bratres eiusdem Ordinis in Confessorio evaderent audituri peccata et
errata fidelium eaque renuntiaturi, quae, postquam ab aliis resciverat,
saepe publice praedicando, modo secrete inter ratiocinandum et loquen-
dum arguebat. Et illa sibi divino quodam spiritu fuisse revelata simu-
labat et his artibus quotidie Florentino populo maximum errorem
mcutiebat.



318 Fra Girolaroo Savonarola.

Hieran reiht Burchard den wörtlichen Inhalt der lnscriptiones
des Fr. Domenico da Pescia Ord. Praed., Fr. Franciscus Ord. Min.,
Fr. Mariano Ughi di Firenze Ord. Praed. und des Fr. Giuliano
di Lorenzo Rondinelli vom 30. März 1498. Darauf folgt der
Wortlaut des Schreibens des Minoriten Fr. Nicolo di Giovanni di
Pili an die Signoria vom selben Tage; ferner die sottoscrittione
di Fr. Hieronymo unter das Schreiben seiner Ordensbrüder in
Prato. Weiter läfst Burchard die lnscriptiones des Dominikaners
Fr. Malatesta Sacramoro di Rimini vom 2. April 1498 und des
Dominikaners Fr. Roberto di Bernardo Salviati di Firenze von
demselben Tage und endlich die Antwort Savonarolas auf die
Einwendungen gegen die Feuerprobe folgen. Er fährt dann
S. 451 in der Erzählung fort und beschreibt die Vorgänge bei
der Feuerprobe bis zur Gefangennahme Savonarolas. Dann
beschliefst er p. 453 seine Erzählung: „Haec fuerunt pontifici per
oratorem Florentinorum die jovis sancto, in mane, significata, et
ei supplicatum ut dignaretur bullam absolutions pro populo
Florentino expediri mandare pro eo iam excommunicato, quod
manus violentas in conventum s. Marci et in fratres ipsos ac
alios injecisset, quosdam interfecisset, etiam presbyteros et alios
graviter lesisset: SS. D. noster statim vocavit secretarium suum
et ei hujusmodi bullam expediri sine mora mandandum commisit,
que eadem die, que fuit 12. huius mensis, expedita et oratori
predicto circa horam vesperarum illius diei tradita, qui misit earn
Florentiam; quo venit die sequenti huius circa horam octavam
decimam."

Dafs Pastors Darstellung in der Hauptsache mit dem Bericht
Burchards übereinstimmt, ist doch wohl nicht zu leugnen. Pastor
macht Savonarola dieselben Vorwürfe wie Burchard:1 multa
mendosa et ficta praedicavit publice — die angemafste Prophetenrolle,2

die vorgeblichen Visionen;8 partem unam in dicta civitate
tenebat et ei favebat — seine Stellung als Parteihaupt; i sperans
se exinde magnum fieri — seine Uberhebung und sein Stolz;5
in suis praedicationibus publice dicebat Christum salvatorem
nostrum saepe sibi loqui et multa revelare — seine aus Visionen
geschöpfte Überzeugung von einer ihm speciell gewordenen
göttlichen Sendung,6 vermeintliche Visionen und Offenbarungen.7
Die Anklage, dafs Savonarola das Beichtsigill gebrochen habe,

1 Tbuasne: Diarium II, 444 sq.
2 Pastor: Gesch. d. Päpste III, 151 f. 378. 384.
3 III, 155. 4 III, 410. 152. 384.
3 III, 337. 387. 388. 412. 6 III, 151. 387 f. 391. 393. 412.
' 111, 155. 385. 403.



Pastors kritische Bemerkungen. 319

läfst Pastor freilich fort, weil sie eben zu absurd ist; die des
Ungehorsams gegen den Papst hält er aber mit Burchard
aufrecht. In der Darstellung der Feuerprobe wiederum weicht
Pastor mehrfach von Burchard ab. Die allgemeine, zusammenfassende

Beurteilung Savonarolas dagegen, um die es sich hier
hauptsächlich handelt, entspricht bei Pastor der Burchardquelle,
Und deshalb sagte ich; Pastor stützt sich auf Burchard, nicht
aber, dafs er ihn citiert. Ich glaubte, dieses thtin zu dürfen,
da ja Burchard als zeitgenössische Quelle auch die Grundlage
für alle späteren Anklagen gegen Savonarola sein kann.

Woher schöpfte aber Burchard seine Kenntnis, und wieweit
entsprechen seine Angaben den Thatsachen? Die Anklagen,
welche Burchard am 10. April mitteilt, finden sich auch in dem
offiziellen Bericht der päpstlichen Kommissäre;1 dieser wurde aber
erst am Todestage Savonarolas, d. h. am 23. Mai desselben
Jahres abgefafst, „wobei Aussprüche, Beden und Pläne desselben
berichtet werden, die in den früher überschickten Akten teils
gar nicht enthalten sind, teils durch dieselben widerlegt werden".2
Dieser Bericht wurde nämlich nach den gefälschten sog. Geständnissen

Savonarolas fabriziert. Am 10. April konnte Burchard
den erst am 25. Mai fertiggestellten Bericht offenbar noch gar
nicht besitzen; also hat er ihn entweder gar nicht benützt, oder
er hat die Eintragung vom 10. April erst später im Mai gemacht;
oder endlich, es existierte schon vorher, was nachher erst offiziell
publiziert wurde: d. h. der Grundplan der „Geständnisse"
Savonarolas war schon fertig, ehe man dazu schritt, letzteren durch
die Folter etc. zu den beabsichtigten „Geständnissen" zu zwingen.
Von diesen „Geständnissen" konnte nun Burchard Kenntnis
haben, da sie sich ebenso wie die hauptsächlichen Anklagen
aus dem Bericht der päpstlichen Kommissäre fast mit den alten
Anklagen decken, welche die Feinde Savonarolas beim Papste
vorgebracht hatten. Sie waren relativ alt, denn schon am
26. März 1496 schrieb Becchi an die Zehn, dafs es solche
Anklagen gäbe.3 Der hauptsächlichste dieser Ankläger war der
General der Augustiner-Eremiten Fra Mariano di Gennazano.4

Was die Erzählung der Vorgänge selbst anlangt, so gibt
Burchard meiner Ansicht nach richtig zu verstehen, dafs die

* Meier, Doc. Nr. XXII. S. 389. 3 Ebd. S. 180.
J Al. Gherardi: Nuovi documeuti e studi intorno a Girolamo

oavonarola 2. ed. Firenze 1887. p. 140. Nr. 17.

w vgb Sismondi bei Thuasne II, 445. Quétif: Vita R. P. Fr.
Hjeronymi Savonarolae etc. Parisiis 1674. II, 224. W. Beil. zur (Münchener)
AHgem. Zeitung 1898. Nr. 169. S. 5.



320 Fra Girolamo Savonarola.

Provokation zur Feuerprobe (er nennt sie: „ignis pro corro-
boratione et iudicio verifications certarum conclusionum")1 von
den Franziskanern ausgegangen sei. Denn an der betr. Stelle
(Diarium II, 445) sagt Burchard von Savonarola zunächst:
„tandem certas conclusiones hereticas posuit, que publicavit,
quas dixit velle sustinere". Dafs Savonarola seine Thesen
aufrecht erhalten will, heifst noch nicht, dafs er sie durch ein
Wunder, oder bestimmter, durch eine Feuerprobe beweisen will.
Burchard fährt fort: „Opposuit se conclusionibus huiusmodi
quidam frater minorum de Zoccolis, asserens se proba-
turnm huiusmodi conclusiones hereticas esse". Auch das

„probare" kann noch von einem philosophisch - theologischen
Gegenbeweis gelten. „Frater Hieronymus autem", heifst es
dann weiter, „et alii sui ordinis fratres conclusiones ipsas veras
esse et sustinere velle firmiter asserebant; ex quo inter ipsos
fratres predicatores et minores ad hoc perveptum ut hinc inde
scriberent predicatores velle se conclusiones sustinere;
alii vero minores velle eas reprobare sub pena vite
coram iudice." Die Fratres minores sind es also zuerst,
welche sub poena vitae jene Thesen widerlegen wollen.
Burchard mufste zu dieser Überzeugung gelangen, wenn er mit
Aufmerksamkeit die Worte Savonarolas (Diarium II, 450):
„conciosia chè noi non habbiamo ofl'erto questa tale esperienza
del fuoco". Ich kann daher weder dem Verfasser der Lcltera
Apologetica in der ed. Luccb. von Burlamacchis Vita (1764)
p. XIV., noch Quétif recht geben, die von Burchard das Gegenteil

behaupten.
Die Conclusiones, welche Burchard anführt, sind dieselben

wie diejenigen bei Quétif. Auch die Inscriptiones entsprechen
den historischen Dokumenten. Die Feuerprobe wird von Burchard
gleichfalls richtig berichtet; in den Hauptziigen stimmt damit
die nach Burlamacchi, Violi, Frà Benedetto und Nardi
wiedergegebene Erzählung bei Villari (II, cap. 7. S. 223 ff. Deutsche Übers.)
überein. Besonders interessant für das Verhältnis Burchards zu
anderen Quellen ist, dafs er die Verhinderung der Feuerprobe
nicht dem Regen, sondern nur einem Beschlüsse der Signoria
zuschreibt.2 Auch der Rest des Burchardschen Berichtes, der
sich auf die Feuerprobe bezieht, ist historisch glaubwürdig.

1 Thuasne: Diarium II, 444. Dasselbe Wort corroborazio braucht
au derselben Stelle auch Guicciardini im gleichen Sinne, wie Thuasne
ebd. hervorhebt.

2 Thuasne: Diarium II, 452 f.



321

An der zweiten Hauptstelle notiert Burchard1 zum 23. Mai
1498 folgendes: „Dixi superius in mense aprili de captura fratrie

Hieronymi in Florentia cum duobus aliis fratribus sui ordinis,
et rem ibi non fui pereonaliter persecutus: subjungam igitur hic

que tunc non potui explicare". Hierauf teilt er Savonarolas

„Geständnisse" inhaltlich mit, von denen wir wissen, dafs sie

gefälscht wurden.2 Thuaene läfst hierauf in seiner Ausgabe das

Breve Alexanders an den Prior und die Brüder von San Marco

vom 8. September 1496 und dasjenige an Savonarola vom
16. Oktober 1496 folgen, die in dem Manuskript erst unter dem
Jahre 1502 standen; endlich zuletzt die Antwort Savonarolas
an den Papst vom 29. Oktober 1496. Das Geständnis, welches
Savonarola nach der Folter geschrieben habén soll, enthält nach
Burchard über 80 Blätter, was allen sonstigen Nachrichten
widerspricht. Catarino z. B., der zu den bittersten Feinden Savonarolas

gehört, beruft sieh auf ein (ebenfalls unechtes) Geständnis
von nur 23 Blättern. Nach Burchard bekannte Savonarola: er
habe keine Offenbarungen gehabt, er habe sich die Beichten
verraten lassen und die daraus geschöpften Kenntnisse für
Offenbarungen ausgegeben; er selbst habe seit mehr als 20 Jahren
keine Todsünde gebeichtet, aber doch viele Sünden, besonders
solche der Unzucht, begangen; er habe ferner bei der hl. Messe
nicht konBekriert u. s. w. ; auch habe er ein Wunder erheuchelt.
Diese letztere absurde Erzählung von den durch ihn vergifteten
Fischen steht nicht einmal in dem offiziellen Bericht der päpstlichen

Kommissare, die sich doch ebenfalls auf die gefälschten
Geständnisse beriefen. Während der letztere Bericht auch
schismatische und politische Bestrebungen Savonarolas enthält, fehlen
diese Verbrechen unter den Geständnissen bei Burchard
vollständig. Aus allem diesem kaun man — abgesehen von dem
früher Gesagten — noch klarer erkennen, dafs Burchard that-
sächlich nicht den (späteren) offiziellen Bericht der päpstlichen
Delegaten als Vorlage benützt hat; sonst hätte er sicher die von
Savonarola gegen den Papst verübten „Verbrechen" aufgenommen.
Wegen jener in Burchards Bericht enthaltenen Vergehen ist
ferner Savonarola überhaupt nicht, weder von den weltlichen,
noch von den geistlichen Richtern verurteilt wrorden.3 Quétif
urteilt über Burchard: er habe geschrieben „prorsus et absone,

1 Diarium II, 461—470.
s Vgl. Tkua8ne II, 462, note 1. — Villari, (ed. ital.) II. cap. IX.

p. 1j7. — Meier, S. 168 f.
3 Vgl. Quétif in den Additionen zur Vita von J. Fr. Pico, Tom. II.

480 n.
Jahrbuch für Philosophie etc. XIII. 21



Fra Girolamo Savonarola.

forte delusus inanibus et mendacibus vulgi rumoribus, vel certe
coeco animi abreptus studio".1 — Mir scheint es das
Wahrscheinlichste zu sein, dafs Burchard auch die Anklageschrift
Poggios benützt hat, in welcher Savonarola Häresie, Heuchelei,
Betrug und Ausübung von Zauberkünsten vorgeworfen werden.2

Aber warum hat Burchard, der auch echte Urkunden
mitteilt und die Vorgänge selbst richtig erzählt, seine beiden
Berichte so ohne weiteres aufgenommen und dadurch ein ganz
falsches Urteil erweckt? Er drückt keinen Zweifel an den
ungeheuerlichen Anklagen aus, er sieht nicht, dafs sie moralisch
unmöglich und logisch absurd sind; er verzichtet überhaupt auf
jedes kritische Urteil. Cui bono?, möchte man auch hier fragen.
Entsprechen solche Wiederholungen von Verleumdungen einem
inneren Zuge seines Herzens? Jedenfalls darf man denn doch

sagen, dafs er nicht alles kritisch sichtet, nicht überall angibt,
ob dieser oder jener seiner Zuträger zuverlässig ist oder nicht.
Mag er also im Registrieren von blofsen Thatsachen, die er
entweder selbst kontrollieren oder doch wenigstens richtig referieren
konnte, glaubwürdig sein, dort, wo er Akten vorlegt, auf die
ein moralisches Urteil sich gründen soll, darf er nicht ipso
facto als objektive Quelle betrachtet werden. Es ist ja wahr:
er verurteilt nicht direkt, aber er insinuiert unter dem Mantel
der Indifferenz die Verurteilung mit eisiger Kälte. Ein Ehrenmann

ist Burchard, wie früher gezeigt, gerade nicht gewesen;
seine manchmal hämische Weise zu schreiben belastet seinen
Charakter noch mehr. Buddeus sagt daher: „Ne dicam decipi
multiplici ratione Burchardum, aut variis etiam causis, sed oc-
cultis induci potuisse propensior ut esset in pontificem, quam in
Savonarolam."3 Und: „Ad Burchardum quod attinet, facile illius
falsa confessione, instrumentisque suppositis, imponi potuit: si non
ipse destinato consilio veritatem dissimulavit, et falsa de
Savonarola prodidit. Video certe non multum Burchardo huic tri-
buere Jacobum Quetif."4 — Gerade darum hat auch Buddeus
sein früheres Urteil über Savonarola zurückgenommen, ist aus
einem Feinde sein Verteidiger geworden. Durch tieferes
Eingehen in die Geschichte Savonarolas, durch genauere
Untersuchung der feindlichen Darstellungen sah sich auch Luotto zu
einer Änderung seines ursprünglichen Urteils genötigt; mit

1 Quétif 1. o.
2 Vgl. Gherardi p. 14 Nr. 22. Von Anklageschriften spricht auch

Rinaldi, Ann. Eccl. 1. c. an. 1497. n. 28.
3 Buddeus: Retractatio § X. p. 341.
* Buddeus 1. c. § XXVIII. p. 397.



Pastors kritische Bemerkungen. 6-23

schweren Vorurteilen war er an dieses Studium herangegangen,
nach zwanzig Jahren war er der entschiedenste Verteidiger
Savonarolas.

II. Ich hatte ferner gesagt: „Pastor verwirft die Vita von
Burlamacchi als eine Fälschung, Aber der Beweis dafür scheint

uns wenigstens nicht erbracht zu sein." Darauf antwortet Pastor:

„Was Burlamacchi anbelangt, so ist S. 136 der Papstgeschichte
in einer Anmerkung kurz bemerkt, dafs ein so angesehener
italienischer Forscher wie Pellegrini mit Recht betont, dafs Villari
dem Pseudo- Burlamacchi zu sehr vertraute Hinsichtlich
der Parteilichkeit Burlamacchis genügt es, auf die kritischen
Bemerkungen von Pellegrini1 hinzuweisen, welche bis jetzt nicht
widerlegt sind."2

1. An der angegebenen Stelle sagt nun allerdings Pellegrini,

dais der Pseudo-Burlamacchi nicht als ganz und gar
objektive Quelle zu gelten habe, weil er sich auf Quellen stütze
— so die alte lateinische Vita, die um 1524 geschrieben wurde
und auch dem Pico nicht unbekannt war —, welche eine für
Savonarola günstige Auffassung vertreten. Allein er betont dabei
nicht nur, dafs die Einwendungen, welche Ranke in seinen
Historisch-biographischen Studien sowohl gegen die Auktorität
Picos wie Burlamacchis gemacht hatte, nicht alle Geltung haben
könnten, wie Villari nachweise, sondern sagt auch, dafs die
erwähnte alte lateinische Vita, die Quelle des Pseudo-Burlamacchi,
sich auf „documenti autorevoli" stütze, dafs also die Nachrichten
Burlamacchis auf Quellen zurückgehen, die bis in das erste oder
zweite Decennium des XVI. Jahrhunderts hinaufgerückt werden
müfsten. Trotzdem hält er an der Parteilichkeit Burlamacchis
fest: „Certamente questo riporta il Burlamacchi, cioè le sue fonti,
al primo o al secondo decennio del secolo XVI. e toglie via
gran parte delle dif'ficoltà del Ranke; ma lo riconduce sempre
a fonti alquanto parziali pel S., come alquanto parziale, e per
l'amicizia e per l'ammirazione fervente e per somiglianza di
concetti, poteva essere anche il Pico; e non impedisce che talora,
o per culpa di chi lo compilö o per colpa delle sue fonti, fal-
sasse almeno coll'essagerazione i fatti, che narrava, corne il V.
(Villari) stesso riconosce e sostiene a p. 508 délia présente edi-
zione (lib. III. c. VI.)."3

1 F. C. Pellegrini, Giornale storico délia letteratura italiana X.
246 sg. Torino 1887. 2 Pastor, Zur Beurteilung u. s. w. S. 11.

3 Pellegrini, a. a. O. S. 247; vgl. Pasquale Villari, La storia
di Girolamo Savonarola e dei suoi tempi, narrata con l'aiuto di nuovi
documenti. Nuova ediz. Firenze 1887. I. 508.

21*



324 Fra Girolamo Savonarola.

Also: Pico und seine Quellen sind deshalb nicht
glaubwürdig, weil sie auf Freunde oder Verehrer Savonarolas zurückführen.

Hiermit hört aber jede Möglichkeit einer gerechten
Verteidigung auf. Sollen wir denn einen Angeklagten blofs von
solchen beurteilen lassen, von denen notorisch feststeht, dafs sie
nichts für ihn übrig haben? In einem solchen Falle, wie er
hier vorliegt, können wir zeitgenössische Quellen nur von Freunden
oder von Feinden bekommen: denn alle Quellen, die zu Gunsten
Savonarolas sprechen, sind sofort der Freundschaft gegen ihn
überwiesen, und damit ist ihre Objektivität verdächtigt. Alle in
Betracht kommenden Verfasser waren an der Sache interessiert,
die meisten sogar persönlich in das Drama hineingezogen, durch
Bande der Freundschaft, sei es der persönlichen oder wenigstens
der Partei oder der Ordensgemeinschaft mit Savonarola
verbunden, die anderen dagegen durch feindliche Motive gegen ihn
oder die Seinigen beeinflufst. In einem solchen Falle darf der
kritische Kanon nicht so allgemein lauten; sondern es mufs, nm
eine Quelle zu verdächtigen, erst positiv bewiesen werden,
wenigstens durch beweiskräftige Anzeichen, dafs die freundliche
Quelle auch zugleich auf Grund jener besonderen Freundschaft
wirklich parteiisch ist. Finden wir aber einen Zeugen, dessen
Ehrlichkeit sonst notorisch ist, der die psychologischen und
moralischen Garantieen seiner Glaubwürdigkeit darbietet, so darf
das Faktum der freundlichen Gesinnung und selbst die Absicht
einer Verteidigung des Angeklagten nicht von vornherein seine
Glaubwürdigkeit erschüttern.

Pellegrini kritisiert ferner Burlamacchis Erzählung über den
Tod Lorenzos. Hierzu müssen wir vorerst folgendes bemerken.
Alle Quellen weichen in dieser Sache anscheinend voneinander
ab. Nehmen wir einmal an — was übrigens nicht wahr ist —,
Lorenzo habe wirklich eine sakramentale Beichte bei Savonarola
abgelegt, so läge der Grund für die vielen verschiedenen
Berichte darin, dafs die Thatsache, um die es sich hier handelt,
also die Beichte selbst, im Dunkel liegt; und sie wird auch stets
dunkel bleiben, weil sie gerade von ehrlichen und gewissenhaften
Berichterstattern, die etwas davon hätten erfahren können, zart
behandelt werden mufste. Denn es handelt sich bei dem, was
sie gehört haben konnten, entweder um die sakramentale Beichte
selbst oder um Vorgänge, die näher oder entfernter damit in
Verbindung stehen. Savonarola selbst hätte nichts davon
erzählen dürfen, weil er in seiner Eigenschaft als Beichtvater mit
Lorenzo verhandelt hatte. Selbst wenn er nicht als Cont'essarius

fungierte, so hatte er doch das secretum naturale zu bewahren.



325

Lorenzo war nicht gezwungen, seine Gewissenszweifel anderen
als dem Beichtvater mitzuteilen, und die Umgebung konnte dann
den Inhalt des Gespräches nicht hören. Als Gewissenssache fiel
der Gegenstand unter die Materie der sakramentalen Beichte:

alles, was vor oder nach der Beichte darüber gesprochen wurde,
nahm teil am Charakter des secretum. Die Savonarola freundlichen

wie feindlichen Quellen wären daher in Bezug auf diese
Hypothese gleicherweise auf reine Vermutungen angewiesen.
Aus diesem Punkte allein könnte also kein Einwand gegen
Burlamacehis Vita geltend gemacht werden.

Wir wollen jedoch die Erzählung Burlamacehis (p. 28—30)
etwas näher prüfen. Er bezeichnet seine Quellen genau: „Tutto
questo rif'erl F. Silvestro Maruffi, compagno intimo del Padre iu-
sino alla morte della croce. Lo riferi anco m. Domenico Benivioni
detto lo Scotino, huomo di gran dottrina e santa vita Canonieo
di S. Lorenzo, il quale diceva haverlo ritratto da alcuni familiari
di Lorenzo, a quali egli lo raccontö prima che morisse." Er fügt
dann noch gleich hinzu: „Di questa visitatione parla anco Poli-
tiano in una sua epistola latina stampata insieme con le altre."

Burlamacchi nennt also genau die Personen, von denen er
jene Thatsachen gehört habe. Dafs Savonarola zum sterbenden
Lorenzo gerufen wurde, um ihm geistlichen Beistand zu leisten,
war notorisch. Nach der Erzählung der beiden Zeugen kam er
nun überhaupt nicht zur Beichte. Somit durfte Savonarola, da
auch Lorenzo seinen eigenen Vertrauten Mitteilung über die
ganze Angelegenheit machte, auch seinerseits darüber sprechen.

Allein der Gewährsmann Maruffi ist nach Pastor nicht ein-
wandsfrei. Er nennt ihn einen „somnambulen Mönch, der häufig
Visionen hatte und seltsame Reden führte".1 Viermal wird Fra
Silvestro von ihm stets als somnambul bezeichnet; aber ebenso
oft — fehlt jeglicher Nachweis für die Richtigkeit dieser
Bezeichnung. Ich weifs daher nicht, welche Quelle oder Quellen
Pastor zur Anwendung dieses Beinamens veranlal'st haben.
Vielleicht ist es Perrens,3 der Maruffi einmal „un homme très-médiocre"

nennt und ferner sagt: „Fra Silvestro Maruffi, qui vécut
jusqu' à la fin dans son (Savonarolas) intimité, et dont le seul
mérite était un dévouement sans bornes. Fra Silvestro croyait
aveuglement à tout ce qui était d'un ordre surnaturel; et, grâce
a quelques accès de somnambulisme, il passait, auprès
des simples, pour avoir des visions." Perrens aber beruft sich

I Pastor III, 140.
Perrens: Jérôme Savonarole I, 45.



326 Fra Girolamo Savonarola.

auf die Prozefsakten bei Quétif, welche dieser schon treffend
benennt: Acta commentitia quaestionis ab adversariis Fr. Hie-
ronymi édita.1 Sollen die anerkannt gefälschten „Geständnisse"
Savonarolas in diesem einen Punkte Geltung haben, während
sie sonst, auch von Pastor,2 mit Recht verworfen werden? —
Daf8 Fra Silvestro leichtgläubig war, sagt Perrens direkt, Pastor
scheint es anzudeuten („er hatte häufig Visionen"). Welchen
Grund hat Perrens, dieses anzunehmen und zu behaupten
Sollte ihm nicht etwa hier eine wirkliche Verwechslung begegnet
sein? Denn auffälligerweise bringt er unter den Zeugenaussagen
auch diejenige des Frater Robertus Ubaldinus de Gaglano,3 in
welcher gerade dasselbe vom Fra Domenico ausgesagt wird,
nicht aber von Fra Silvestro, dessen Name aber unmittelbar
vorher erwähnt war. Die Stelle über Fra Domenico lautet: „Fra
Domenico, il quale, credo, fu huomo di buona purità, ma di dura
cervice, et troppo credulo a rivelatione et sogni di donne, et di
capi deboli et stolti ."

Andererseits stützt sich auch Villari4 für seine Beurteilung
Fra Silvestros (bei ihm Salvestro genannt) ausschliefslich auf die
Prozefsakten, auf die durch die Folter erzwungenen und hinterdrein

noch gefälschten Aussagen Savonarolas und der verschiedenen

Zeugen. Wenn man wenigstens andere unverdächtige
Quellen hätte, oder wenn man genauer wiifste, was an den
einzelnen Aussagen gefälscht worden ist — denn dafs die betr.
Fälscher, auch wenn das Verbrechen oft gerade sieh selbst am
schnellsten verrät, raffiniert vorgehen mufsten, um Glauben zu
finden, wird kein Mensch leugnen —, so wäre eine Benützung
dieser Aussagen unter Umständen noch lohnend; wie die Sache
aber vorläufig steht, mufs jeder Historiker es vermeiden,
definitive Schlüsse aus gefälschten Quellen zu ziehen. Das trifft
sowohl Villari, der unzähligemale die Fälschung der Prozefsakten

mit guten Gründen darlegt, als auch Pastor, wenn sich
dieser etwa bezüglich der Beurteilung Maruffis auf Villari
gestützt hat. — Die Verdächtigung des Zeugen Maruffi scheint
mir daher nicht genügend historisch begründet zu sein.5

Sehen wir aber ganz von der Aussage Maruffis ab, so bleibt

i Quétif II, 433 ff.
- Pastor III, 408.
3 Perrens I, 494 ff.
1 Villari I, 234 ff., II, 276 f. (deutsche Ausgabe).
5 Vgl. übrigens die Thatsachen, welche Villari an der angegebeneu

Stelle über Maruffi vorbringt: man gewinnt aus ihnen den Eindruck, dafs
dieser doch nicht ein homme médiocre gewesen sein könne.



Pastors kritische Bemerkungen. 327

doch immer noch die Quelle der familiari des Lorenzo, vom

denen z. B. Politiano seine Kenntnis haben konnte. Nach Poli-
tiano und Cerretti hatte Lorenzo, ehe Savonarola zu ihm kam,
schon gebeichtet und das Viaticum empfangen; er konnte aber

sehr wohl Verlangen tragen, noch einmal und zwar gerade bei

Savonarola zu beichten, wenn er Gewissensängste hatte. Mag
das Reumont auch nicht begreifen, so ist es doch an und für
sich möglich, man könnte vielleicht sogar sagen, es ist
wahrscheinlich. Doch zu dieser zweiten Beichte kam es nicht.

Nun findet Ranke,1 dafs der Bericht Politianos mit dem des

Pico vereinbar ist, nicht aber mit dem des Burlamacchi, weil
letzterer eine wirkliche Beichte erzähle, während Pico sagt,
Savonarola wollte „eine eigentliche Beichte Lorenzos nicht hören,
bevor derselbe ihm über drei Dinge Genüge geleistet habe".2
Das letztere sind die drei Hauptsünden bei Burlamacchi. Aber
wo sagt denn Burlamacchi etwas von einer wirklichen Beichte f
Er stellt alles, ebenso wie Pico, was da von dem Wunsche
Lorenzos, Savonarola bei sich zu sehen etc., erzählt wird, als
eine Vorverhandlung dar, auf welche die sakramentale
Beichte erst später hätte folgen sollen. Er läfst dabei
freilich auch Lorenzo zu Savonarola sagen : er habe diese und
diese drei Sünden zu beichten; allein die Art und Weise, wie
er dieses (bei Burlamacchi) sagt, zwingt absolut nicht zur
Annahme, dafs dies schon die eigentliche Beichte sein sollte. Meines
Erachtens kann man aus diesem Punkte nichts gegen die
Glaubwürdigkeit Burlamacchis herleiten.

Pellegrini führt aber endlich noch ein drittes Argument ins
Feld:3 „E pur notevole che di parecchi nemici del S. si fa rile-
vare dai suoi biografi la mala morte, con particolari, che po-
tranno essere veri, ma che possono anche parère un ritrovato
spontaneo della fantasia popolare eccitata e riscaldata dall' affetto
o dal risentimento. E di tali raconti qualcuno ha rassomiglianza
considerevole con questo della morte del Magnifico, come, per
es., quello della morte di ser Ceccone notario, che scrisse e falsi)
il processo di fra Girolamo [Burlamacchi, Op. cit. pp. 182—3.
E cfr. i §§ successivi]." Hier genügt es, dafs die erzählten
Details wahr sein können, und dafs sie von Augenzeugen
berichtet werden. Dafs die letzteren sie aber unter dem Einflufs

1 L. von Ranke: Historisch-biographische Studien. Zur Kritik
oer Lebensbeschreibungen Savonarolas von Pico und Burlamacchi S. 350 f.
(Sämtliche Werke. Leipzig 1877, Bd. 40. 41.)

2 Pico c. 6.
a Pellegrini a. a. 0. S. 248, Note 4.



328

der erhitzten Volksphantasie erfunden hätten, wäre doch wohl
erst zu beweisen. Die Ähnlichkeit der beiden hier genannten
Fälle ist aufserdem nicht so grofs, dafs sie zur Bezweiflung ihrer
Wahrheit ausreicht. Sie besteht eben darin, dafs sowohl Lorenzo
wie Ceccone den geistlichen Zuspruch abweisen und die
sakramentale Beichte verweigern, weil sie an der Barmherzigkeit
Gottes wegen ihrer schweren Sünden verzweifeln. Die übrigen
Nebenumstände sind dagegen total verschieden. Solche Fälle
sind nicht nur damals vorgekommen, sondern passieren auch
heutzutage noch, wie jeder Seelsorger meist aus eigener Erfahrung

bestätigen kann. Kein Historiker hat daher das Recht, an
und für sich solche Thatsachen, wenn sie erzählt werden,
abzuweisen, auch wenn er selbst nicht derartige Erfahrungen
gemacht hat. Pastor vor allem hätte dies Argument Pellegrinis
doch noch etwas untersuchen können, ehe er sich rückhaltlos
darauf verliefs.1

2. Die Widersprüche, welche Ranke zwischen dem Bericht
Pieos und Burlamacchis finden will, sind, wie mir scheint, sämtlich

auszugleichen: man braucht nur daran festzuhalten, dafs
Pico die Thatsachen kurz erzählt, während Burlamacchi ausführlicher

sein will und zugleich seinen Ausdrücken auch die
theologische Genauigkeit zu geben versucht. Ranke behauptet, die

Abänderungen, welche der Verfasser der Vita Burlamacchis an
Picos Buch vornimmt, „sind alle in dem Sinne des entschiedenen
Mönchtums gemacht, welchem Pico fern stand". Das ist aber
eine willkürliche Hypothese, der jede Grundlage fehlt. Dafs
Giovanni Francesco Pico „dem entschiedenen Mönchtum" nicht
fern stand, sehen wir erstlich aus seiner bekannten Begeisterung
für Savonarola und dessen Ideen. Ferner erhellt es aus dem
Bericht des Florentiner Chronisten Cerretani über Pietro
Bernardino. Es heilst darin: „il sigre Govan Francesco, nipote del
conte Giovanni, homo più suprestitioso (sic!) che savio il
quale sendo machiato non pocho della dottrina fra-
tesche ,"2 Dieser jüngere Pico verfafste im Jahre 1512 eine
Rede an Leo X. und das Laterankonzil de reformandis ecclesiae
moribus,8 in welchem er sich als Vertreter der strengen
Sittenreform, wie sie von Savonarola erstrebt wurde, zeigte.

Ranke findet ferner eine doppelte Tradition darin, dafs bei
Burlamacchi Lorenzo de' Medici den Savonarola nach Florenz
beruft, nachdem Giovanni Pico, der Oheim des Biographen, den

1 Pastor: Gesch. der Päpste III, 146. 2 Ebenda III, 481.
3 Burckhardt: Kultur der Renaissance I, 156.



Pastors kritische Bemerkungen. 329

Dominikaner Savonarola dem Mediceer empfohlen habe. Er
erblickt hierin einen Widerspruch mit der Erzählung Picos: „Es
ist doch sehr merkwürdig, dafs Johann Franz Picus seinem
Oheim zwar einen Anteil an der Berufung Savonarolas zuschreibt,
aber nicht durch Lorenzo, sondern durch die Oberen des Ordens."
Offenbar ist dabei gar nichts Merkwürdiges. Pico der Ältere
wünschte Savonarola, von dem er nicht getrennt sein wollte, in
Florenz zu haben. Das sagen beide. Was that nun Pico? Nach
Burlamacchi bat er Lorenzo: che volesse con l'autorità sua

ope rare che egli ritornasse in S. Marco. Savonarola unterstand
aber nicht der Gewalt Lorenzos, sondern derjenigen seines Oi'dens-
oberen. Deshalb mufste Lorenzo sich an letzteren wenden, der
allein autoritativ Savonarola nach Florenz citieren konnte. Die
Intervention des Ordensobern ist dabei selbstverständlich,
deshalb spricht Burlamacchi gar nicht von ihr. Der jüngere Pico
dagegen erwähnt nur diese und übergeht Lorenzos Vermittlung,
die für seine Erzählung irrelevant war, während er als Apologet
Savonarolas Wert darauf legen mufste, dafs dieser im Gehorsam
gegen den Ordensobern nach Florenz ging.

Bänke erklärt ferner beide Biographieen als Legendenbildungen

wegen der darin enthaltenen Wunder und
Prophezeiungen. Solche Dinge aber, sagt Ranke (vgl. S. 347. 356)
können nicht passieren, also sind sie erfunden! Dieses Argument
hätte Pastor, der doch zugleich Historiker und katholisch-orthodox
sein will, etwas stutzig machen müssen. Einen anderen Grund
für die Entstehung „fratesker Legendenbildungen" hat aber
meines Wissens Ranke nicht. Eine solche falsche Kritik darf
der wahre christliche Historiker nicht ipso facto anerkennen.1

Ich hatte noch gesagt: „Handelt es sich um die
Glaubwürdigkeit der Quellen, so ist der notorisch gehässige Charakter
Burchards gegen den unbestritten edlen und rechtschaffenen
Charakter des P. Pacifico Burlamacchi, auch wenn man ihm die
J oreingenoramenheit für einen Helden beläfst, doch abzuwägen."
Darauf antwortet Pastor: „Das von Commer gebrauchte Wort
„Voreingenommenheit" ist doch zu milde angesichts der That-
sache, dafs einige Erzählungen Burlamacchis von den Thaten
Savonarolas eine beinahe blasphemische Nachahmung der
Leidensgeschichte Jesu Christi sind."2 Er beruft sich dabei auf Ranke
(S. 355) und die Wiener Allgemeine Litteraturzeitung (1869,

~gl- ,auch Luotto S. 585 ff.
- Zur Beurteilung S. 12.



330 Fra Girolair.o Savonarola.

Zunächst mufs ich darauf aufmerksam machen, dafs ich dem
Verfasser der Vita Burlamacchi auch nicht einmal
Voreingenommenheit zuschreibe; ich habe das Wort vielmehr nur con-
ditionaliter in einem argumentum ad hominem angewendet. Hören
wir aber auch Ranke selbst: „Hier tritt nun noch eines der
wichtigsten Momente für die Ausbildung der fratesken Legende
ein. Bei Burlamacchi kommen Erzählungen vor, nach denen
Savonarola eine wunderbare Einwirkung auch nach seinem Tode
mit vieler Bestimmtheit versprochen haben soll; er habe den
Mönchen, indem er von ihnen Abschied nahm, einmal gesagt:
che o vivo l'arebbe riveduto, o che doppo la morte sarebbe loro
apparso in ogni modo. Was soll man davon denken? Ist es
vollkommen aus der Luft gegriffen, oder hat Savonarola wirklich

Aufserungen dieser Art gemacht? Da kommt uns jene,
zwar auf der Fiktion eines Streites zwischen Himmel und Hölle
beruhende, aber doch in den Einzelheiten glaubwürdige
Erzählung des Fra Benedetto zu statten. Benedetto ist über
die letzte in der Bibliothek von San Marco gehaltene Rede sehr
ausführlich; und fast sollte man glauben, seine Erzählung habe
Burlamacchi vorgelegen, da in dessen Bericht die Brüder ebenso
auf fide, orazione, pazienza angewiesen werden, wie wir das bei
Fra Benedetto lesen; auch nach Benedetto liefe nun Savonarola
die Brüder hoffen, dafs er nach seinem Tode ihnen beistehen
werde. Eben dabei aber kommt der grofse Unterschied zu Tage.
Die Worte Benedettos lauten (Kapitel IX. S. 89):

Non so se della vita or sarö privo
ma se pur fussi crudelmente morto,
più morto in Ciel v'ajuterö che vivo, —

Worte, die doch nichts Außerordentliches besagen, sondern
nluden Trost der Sterbenden wiederholen, dafs sie sich durch den
Tod von ihren Freunden nicht vollkommen trennen."1 Hier irrt
Ranke in seiner Auffassung einfach, weil er die diesbezügliche
Lehre der katholischen Kirche nicht versteht. Savonarola, von
seiner Unschuld überzeugt, hofft fest und zuversichtlich, dafs er
für seine gerechte Sache, für die er das Leben hingeben will,
nach dem Tode von Gott belohnt wird, und dafs dann seine
Gebete für seine auf Erden hinterbliebenen Brüder von Gott
wirksam erhört werden würden. Das entspricht vollkommen der
katholischen Auffassung; das war die Auffassung sowohl
Benedettos wie Savonarolas, ihr ist Savonarola als Theologe, als

Prediger und als katholisch-gläubiger und frommer Christ stets

1 Ranke S. 354.



331

treu geblieben. Diese Auffassung von der wirksamen Fürbitte
nach dem Tode können wir auch aus seinen Predigten und

sonstigen Schriften beweisen. Aber Ranke korrigiert sich eigentlich
schon selbst, denn er fährt fort: „Savonarola sagt, er werde den

Gläubigen, wenn er sterben müsse, vom Himmel her mehr Hilte
leisten können [d. h. nach Savonarolas katholischer Lehre: nur
durch sein Gebet, welches Gott erhören würde], als wenn er
leben bliebe, dafs er nichts mehr gesagt hat, mufs man dem an
seinen Propheten unbedingt hingegebenen Benedetto glauben.
[Merkwürdig genug, da sonst der Umstand der Hingebung eines

Zeugen gerade die Glaubwürdigkeit schwächen soll!] Aber bei
Burlamacchi werden gleich bei dieser Gelegenheit Savonarola
Versprechungen ganz anderer Art [?] in den Mund gelegt:
sebbene io sara, morto, v'ajuterö più che non ho fatto in vita, e

tornerö in ogni modo a consolarvi, o vivo o morto, was doch
durch die Weglassung des Wortes „in eielo" und die
Hinzufügung des Wortes „tornerö" alle die Wundererscheinungen,
die später erfolgten, gleichsam als vorausverkündigt erscheinen
läfst. Noch ausdrücklicher sind dann die oben angeführten Worte:
„che dopo la morte sarebbe loro apparso in ogni modo".1
Abgesehen davon, dafs Benedetto in Versen schrieb, also in der
Wiedergabe der Worte gebunden war, so beweist die Auslegung
jener beiden Worte nichts. Es ist selbstverständlich nach
katholischer Lehre, dafs eine solche wirksame Hilfe durch Gebets-
erhörung nach dem Tode nur von denen, die „in cielo" sind,
ausgeübt werden kann. Der Ausdruck „tornerö" bedeutet aber
nur, dafs Savonarola vermöge der Gebetserhörung, auf die
er hofft, sich zu den Brüdern wieder hinwenden werde, ihnen
behilflich sein wolle, indem er es Gott überläfst, wie das
geschehen soll. Wollte man den Ausdruck urgieren, so hiefse
„tornerö morto" soviel wie von den Toten auferstehen, woran
gewifs niemand gedacht hat. Eine für die Sinne wahrnehmbare
Erscheinung liegt gar nicht von selbst in dem Worte. Ranke
fügt dann noch die Bemerkung hinzu: „Man bemerkt bei diesen
Erzählungen eine beinahe blasphemische Nachahmung der
Leidensgeschichte Jesu Christi." Was das bedeuten soll, versteht wohl
Ranke selbst nicht. Entweder sind die mitgeteilten
Lebensschicksale wirklich der Leidensgeschichte Christi ähnlich — und
das kommt sehr oft in den Lebensumständen der Heiligen,
überhaupt der guten Menschen zum Ausdruck, weil sie eben Nachfolger

Christi sind —, dann darf man die Darstellung derselben

1 Ranke a. a. O. S. 354 f.



Fra Girolamo Savonarola.

weder als blasphemisch noch als unglaubwürdig bezeichnen; oder
aber sie sind dem Leben und Leiden Christi nicht ähnlich: dann
inufs man sehen, ob der betr. Schriftsteller in gutem Glauben
die Ähnlichkeit der Lebensschicksale seines Helden mit denen
Christi hergestellt hat, d. h. an diese Ähnlichkeit wirklich glaubt;
auch in diesem Falle kann man nur in ganz unlogischer Weise
eine solche Darstellung blasphemisch nennen. Dafs Ranke aber
überhaupt einen solchen Tadel auszusprechen wagt, ist bei seinem
sonstigen Standpunkt schon unlogisch. Sachlich hat aber Ranke
gerade durch die ünhaltbarkeit seiner Gegengrüude hier die
wesentliche Übereinstimmung zwischen Rurlamacchis Bericht mit
der „in den Einzelheiten glaubwürdigen Erzählung" Benedettos
gerettet, und damit ist seine willkürliche Hypothese über die
frateske Dominikanerlegende, welche sich bei Violi und Burla-
macchi finden soll,1 gerichtet: wir haben die Falschheit dieser
Hypothesen später noch genau zu beweisen. Hier genügt es,
dafs wir die von Pastor für gültig behaupteten Gründe Pellegrinis

und Rankes gegen die Glaubwürdigkeit Burlamacchis
wenigstens teilweise entkräftet zu haben glauben.

Pastor sagte noch: „Von einer völligen Verwerfung der
Vita Burlamacchis als Fälschung ist in der Papstgeschichte keine
Rede: nur die Unkenntnis des Umstandes, dafs das den Namen
Burlamacchis tragende Buch in einer Gestalt, welche tausend
Zweifeln Raum gibt, überliefert worden ist [er citiert dafür Ranke
8. 347, vgl. Reumont im Histor. Jahrbuch der Görresgesellschaft
VII, 626 f. und in der Allgem. Zeitung 1878 Beil. Nr. 122],
konnte den auch von Pellegrini angewandten Ausdruck so
verstehen."2 Der Ausdruck „Pseudo-liurlamacehi" ist also wenigstens

zweideutig: es freut mich, wenn Pastor ihn nur in jenem
beschränkten Sinne gelten läfst. Das Mil'sverständnis war jedoch
sehr leicht möglich. Jedenfalls ist der gröl'ste Teil der Burla-
macchischen Vita die Arbeit eines Zeitgenossen Savonarolas;
einige Zuthaten, wie die Erzählung der nach dem Tode
Burlamacchis geschehenen Wunder, rühren von der Hand des spätem
Bearbeiters Fra Timoteo Bottonio her.8 Dafs der Verfasser
Zeitgenosse Savonarolas sein will, deutet er im Prolog an: „scrive-
remo quanto di lui con i propri occhi veduto abbiamo ovvero

1 Ranke S. 313 Anm. 3.
2 Zur Bourteilung S. 12 f.
;l Vgl. Quarto Centenario Nr. 12, S. 183 ff.; Nr. 13, S. 192 f.

Timoteo Bottonio degli F.rcolani, geb. 1531, trat 1552 in den Dominikanerorden.

Er stand in Verkehr mit der hl. Catarina de' Ricci und war ein
äufserst strenger und gewissenhafter Ordeusmann.



Pastors kritische Bemerkungen. 333

dalla sua propria bocca udito" (Ed. Luoca 171(1 p. 12). Der
Verfasser sagt ferner: „Trovandoini io presento quando
[Savonarola] dichiarava questo suo desiderio dissi: A tal tempo diven-
tero in Religioso" (p. 12). Er erzählt, dafs er Savonarola,
Domenico und Silvestro selber gesehen hat: „Ed in quel modo

gli viddi io poi in sulla piazza dei Signot'i impiccati" (p. 100).
Als er schrieb, lebte Era Desiderio, der Vikar von Lecce, noch,
der sich erboten hatte, Savonarola zu retten: „II detto Desiderio

ancor vive, e testifica questo esser vero" (p. 100). Ebenso lebte
damals der alte Vater des mit Savonarola hingerichteten Fra
Silvestro noch, denn von diesem Vater sagt der Verfasser: „E
questo io l'intesi da lui proprio" (188). Ferner nennt er als
seine Quellen zwei Zeitgenossen Savonarolas: „E questo io intesi
da F. Bartolommeo da Faenza" (p. 189); „Questo mi riferi il
F. Jacopo da Sicilia" (p. 197). Pacifico Burlamacchi war Prior
im Konvent della Quercia vom 24. Juli 1508 bis zum April
1510 und empfing als solcher den Besuch Julius' II. am 18.
September 1509, wie aus der handschriftlichen Chronik des Klosters
erhellt.1 Er starb im Jahre 1519. Uber Timoteo Bottonio werden
wir das Nötige mitteilen, wenn wir die Ordenstradition
besprechen.2 Bottonios Zusätze sind wohl alle als solche erkennbar,
und Beine Ehrlichkeit und Gewissenhaftigkeit unbestreitbar. Deshalb

glaube ich auch, an der Glaubwürdigkeit des „Pseudo-
Burlamacchi" festhalten zu müssen, diesen Namen überhaupt nur
in sehr modifiziertem Sinne annehmen zu können.

III. Nachdem Pastor es getadelt hatte, „dafs Villari dem
Pseudo-Burlamacchi zu sehr vertraute", macht er mich darauf
aufmerksam, dafs er an derselben Stelle8 und noch an mehreren
anderen Urteile von sehr hervorragenden Forschern, wie z. B.
Gaspary, Armstrong, Gothein, gegen die Auffassung Savonarolas
durch Villari herangezogen habe.4 Die Urteile derselben
verdienen eine kurze Würdigung.

1. Gaspary sagt: „Wie sehr ich Villaris so geistvolles und
lehrreiches Buch über Savonarola bewundere, in dem allgemeinen
Urteil über die Bedeutung des Mönches kann ich des Verfassers
Standpunkt nicht teilen. Donato Giannotti, der Savonarola sonst
sehr schätzte, sagte von ihm treffend (Della Repubbl. Fior. IV, 6) :

e perö si vede manifestamente, che chi vuole privare gli uomini
di questi piaceri mondani, cerca combattere contra la natura. Si

1 Quarto Centenario Nr. 7, p. 105 s.
2 Vgl. Quarto Centenario Nr. 7, p. 106.
3 Gesch. der Päpste III, 136.
4 Zur Beurteilung S. S. 11.



334 Fra Girolamo Savonarola.

come noi vedemmo che fece fra Girolamo il quale volendo
fare gli uomini boni, messo tanto terribile e violente usanze,
togliando via tutta la allegrezza e feste pubbliche, che ebbero

poca stability, ed insieme con la voce di quello ruinarono."1
Offenbar betrifft dieser Protest gegen Villari nur einen für die
Gesamtauffassung Savonarolas sehr nebensächlichen Punkt, und
der Tadel Gianottis2 ist nicht einmal berechtigt, weil Savonarola
nur die im höchsten Grade unmoralischen und kostspieligen
Belustigungen der Florentiner, welche sie auch während der Hungersnot

fortsetzen wollten, verbot und ihnen dafür christliche Feste
verschaffen wollte. Gasparys eigenes Urteil über Savonarola
selbst lautet aber viel günstiger als das von Pastor. Das, was
Gaspary einzig an Savonarola tadelt, dafs er „den mittelalterlichen

Ascetismus" erneuern wollte, darf der katholische Historiker

keineswegs tadeln. Denn sachlich ist jener mittelalterliche
Ascetismus nichts anderes als das christliche Ideal des praktischen
Lebens nach den Vorschriften und Räten des Evangeliums. Das
allein erstrebte Savonarola mit seiner Reform, und darüber ging
er nicht hinaus; er hielt auch den Unterschied der Gebote und
der evangelischen Räte stets fest, wie aus seinen Predigten und
Schriften klar hervorgeht, wenn auch Pastor im offenbaren Widerspruch

mit diesen letzteren Savonarola sogar hierin Übertreibung
vorwirft.

Dafs Gaspary, ebenso wie Ranke, überhaupt die religiöse
Seite des Mittelalters nicht versteht, zeigt seine Charakterisierung
des XV. Jahrhunderts: „Die Religiosität war nicht erstorben;
aber freilich war sie jetzt eine andere als im 13. Jahrhundert;
sie war kühler, verständiger, weltlicher geworden, man glaubte
an den Himmel; aber die Erde verlangte daneben auch ihr
Recht; die frommen Gebräuche wurden aufrecht erhalten und
geübt; aber sie bildeten nicht mehr den wichtigsten Inhalt des

Lebens, mul'sten andere Interessen neben sich dulden. Dieses
verkannte Savonarola, als er am Ende des Jahrhunderts den
Glauben in seiner ganzen Stärke und Reinheit zurückführen
wollte; er bemerkte nicht, wie sich die Zeiten geändert hatten,
und indem er sich der wachsenden Lauheit und Verderbnis
entgegenstellte, übertrieb er seine Reaktion, wollte den mittelalterlichen

Ascetismus erneuern. Daher konnte er zeitweise so

glühende, begeisterte Anhänger finden; aber sein Werk, für
welches er als Märtyrer zu Grunde ging, war kein dauerndes;

1 Adolf Gaspary: Geschichte der italienischen Litteratur. Berlin
1888. II, 664.

s Vgl. Luotto p. 162—156.



Pastors kritische Bemerkungen. 335

er verstand es nicht, wie Luther, seine Neuerung- mit gewaltigen
Banden an die Realität zu knüpfen".1 Ein besseres Lob für die
Absichten Savonarolas kann man nicht finden! Gaspary weil's
nichts vom politischen Fanatismus Savonarolas, von dem Pastor
träumt. Und sehr bezeichnend für die Katholicität Savonarolas
fügt Gaspary in der Anmerkung zu S. 199 zur Begründung
seines Urteils noch den Vergleich hinzu: „Savonarola, wie die
vorhergegangenen Bufsprediger, verbrannte die „Eitelkeiten",
Karnevalsputz, lockere Bilder und Bücher; Luther verbrannte
die Bannbulle des Papstes."

2. Armstrong meint, Villaris Biographie sei ein Panegy-
ricus und eine Apologie.2 Gegen diesen von Pastor angerufenen
Ausspruch kann ich nur sagen, dafs ich Pastor gar nicht getadelt
habe, weil er Villari nicht gefolgt ist, sondern weil er die
Quellen Villaris nicht gelten liefs. Villaris Auffassung- ist
durchaus nicht überall die richtige. Was Armstrong noch weiter
sagt, um Alexander VII. zu rechtfertigen: „But it is difficult
to draw a hard and fast line between doctrine and discipline,
and the head of the church would appear to have an even
stronger claim to enforce his views of discipline than of doctrine",3
ist eine anglikanische Ansicht, die der kanonischen Lehre über
den Primat widerspricht. Dafs aber thatsächlich die rein
politischen Motive für den Papst die leitenden waren, hat Schnitzer
klar nachgewiesen.4

3. Gothein äulsert sich so: „Die Grundlage für jede
Betrachtung der religiösen Zustände Italiens während der Re-
naissancezeit bleibt selbstverständlich das Schlufskapitel von
J. Burckhardts C. d. R. |was wir freilich auch beanstanden
müssen, vgl. oben S. 307]. Der kurze Abschnitt über Savonarola
gibt für diesen den richtigen Gesichtspunkt der Beurteilung [die
weit günstiger ausfällt als bei Pastor]. Man kann Villaris Werk
höchlich bewundern und doch seine Grundanschauung für
verfehlt halten. So ist auch die Auflassung der religiösen Bewegung,
die Reumont im Lorenzo Medici vertritt, so feinsinnig sie
durchgeführt ist, doch von einer gewissen Befangenheit nicht
freizusprechen."6

1 Gaspary II, 199.
2 Armstrong: English Historical Review IV, 454, bei Pastor,

Gesch. d. Päpste III, 401.
8 Armstrong 1. c. IV, 455.
4 Schnitzer: Savonarola im Lichte der neuesten Litteratur, IV.

In den histor.-pol. Blättern 1898, Bd. 121, S. 717 ff.
6 Eberhard Gothein: Ignatius von Loyola und die Gegenreformation,

Halle 1895. Anm. 4 zu Iiap. II, S. 782.



336 Fra Girolamo Savonarola.

Gothein spricht über die „grofsen Prediger, die sich nicht
begnügten, vorübergehende, mächtige Gemütserschütterungen
auszuüben, sondern mit einer gründlichen Sittenreform eine Ordnung
der staatlichen Verhältnisse verbinden wollten, die jene dauernd
verbürge. In diesem Bürgertum wurzelt auch der gröfste
aller Bufsprediger und religiösen Staatsredner, Savonarola. Er
hat den Gedauken einer republikanischen Theokratie, den die
anderen gleichsam nur hilfsweise ergriffen hatten, mit Konsequenz
ausgebildet und ist für ihn zum Märtyrer geworden. Man mag
wohl sagen: er hat ein schlummerndes Ideal, dessen sich diese
wenig reflektierenden Menschen nie deutlich bewufst geworden
waren, erweckt. Darum ist aber sein Gesichtskreis in allen
anderen Dingen der enge, zugleich des Mönches und des
Kleinbürgers geblieben; er besitzt noch mehr sociale als religiöse
Intoleranz. Seine Anhänger gehören fast durchaus den Alt-
Elorentinern au, welche sich so zuversichtlich, gleichsam von
Dante beglaubigt, als alleinberechtigt in ihrer Stadt ansahen.
Darum hat auch dieser religiöseste aller Italiener in dem
irreligiösesten, Macchiavelli, einen so aufrichtigen Bewunderer gehabt;
denn Macchiavelli ist der gröfste Lobredner, den dies Altbiirger-
tum gefunden hat" .* „Von einem Mönchskloster war die
Reform Savonarolas ausgegangen; dafs er ein musterhafter Mönch

war, schuf vor allem seine Autorität; an der Lehre oder an den
Sittlichkeitsidealen der Kirche auch nur im geringsten zu rütteln,
kam weder ihm noch seinen Gesinnungsgenossen in den Sinn.
Seine Partei bestand weiter als eine religiös-politische Gruppe
von Mifsvergnügten, mit dem Groll gegen alle geistlichen und
weltlichen Tyrannen und gegen alle gebildeten Freigeister im
Herzen, aber ohne viel Kenntnisse in der Dogmatik und mit
einem gründlichen Abscheu vor aller Ketzerei."2 Auch hier
kommt also Savonarola im Urteil Gotheins besser weg als bei
Pastor.

4. Nach Anrufung dieser Urteile fährt Pastor fort:
„Denselben sei noch hinzugefügt, dafs Perrens3 nicht ansteht, Villaris
Werk eine systematische Apologie' zu nennen."4 Perrens steht
bekanntlich der Kirche ganz feindlich gegenüber, und eben
deshalb urteilt er falsch und feindlich über Savonarola in allem,
worin dieser sich als echt katholisch erwies. In seinem Werke
liber Savonarola ist Wahres und Falsches im Urteil6 wider-

1 Gothein a. a. 0. S. 82 f. 2 1. c. S. 83.
3 Perrens: Histoire de Florence II, 248.
4 Zur Beurteilung S. S. 11.
5 Perrens: Jérôme Savonarole II, 445—450.



Pastors kritische Bemerknngen. 337

spruchsvoll vermischt. Er stellt Savonarola zwischen Arnold
von Brescia, Giordano Bruno und Thomas Campanella. Das ist
eine ebenso falsche Auffassung wie diejenige Villaris. Aber in
der Beurteilung der Absichten und des Charakters Savonarolas
stimmen beide nicht mit Pastor überein, da sie ihm unvergleichlich

mehr Gerechtigkeit widerfahren lassen. Auf keinen von
ihnen darf Pastor sich stützen.

IV. Was endlich Pastors eigene Darstellung betrifft, so sagt
er: ,,Bei der Darstellung im Texte war es mein Bestreben, den
berühmten Dominikaner möglichst objektiv zu würdigen, ihn im
Anschlufs an die grundlegenden und im wesentlichen abschliel'sen-
den Studien und Publikationen von Ranke, Cappelli, Gherardi,
Grisar, Cosci, Pellegrini, Armstrong, welche zum Teil die
Auffassung Villaris berichtigen, als historische. Erscheinung zu
erfassen."1 Über die Absicht Pastors spreche ich keinen Zweifel
aus. Es fragt sich nur, ob er auch die notwendigen Mittel
angewendet hat, um seinen Zweck, die objektive Würdigung
Savonarolas, zu erreichen.

Die Dokumente hat er nicht alle selbständig geprüft, wie
aus der Arbeit Schnitzers ersichtlich ist, der ihm auch nachweist,
dafs er Wichtiges verschwiegen habe. Auch die Schriften
Savonarolas hat Pastor so gut wie gar nicht benützt. Dafs sie schwer
zugänglich sind, ist keine Entschuldigung für einen Forscher,
der auch ohne dieselben glaubt, definitive Urteile abgeben zu
können, und der seine Zeit und Mühe an der Ausgrabung von
Kleinigkeiten nicht gespart hat.

Unter den Quellen ferner hat Pastor, wie ich glaube,
parteiisch einige bevorzugt, andere vernachlässigt und verdächtigt,
ohne sie selbständig und endgültig zu prüfen. Es fehlt ihm also
die Grundlage zur objektiven Würdigung der Persönlichkeit, über
welche er urteilt. Dagegen glaube ich sagen zu dürfen, dafs
seine Darstellung hauptsächlich auf sekundären Quellen beruht:
sie besteht zumeist aus einer eklektischen Aneinanderreihung
von Urteilen der verschiedensten Schriftsteller.

Was aber noch mehr auffällt, ist der Umstand, dafs Pastor
sich oft, selbst in specifisch katholischen Dingen, dem Urteil
solcher sonst sehr achtbarer Forscher anschliefst, die unmöglich
das Wesen des Katholicismus vollständig begreifen können.2

1 Zur Beurteilung S. S. 2.
- Villari, Perrens, Karl Hase, Böhringer, Ranke, Cosci, Pellegrini,

Armstrong, Gaspary, Gothein.

Jahrbuch für Philosophie etc. XIII. 22



338 Fra Girolamo Savonarola.

Wenn von kirchlicher Ascetik, von kirchlicher Auktorität, von
göttlicher Erleuchtung, Visionen etc. die Rede ist, so wird kein
wahrer Historiker nur dem feindlichen Urteil über diese Fragen
Glauben schenken: sonst müfsten wir ja auch dem Anarchisten
glauben, wenn er das Königtum von Gottes Gnaden verurteilt!
Freilich gehört ein gewisser Mannesmut dazu, auch dem
wahrheitsliebenden und nach Objektivität strebenden Gegner zu sagen,
dafs er für specifisch katholische Einrichtungen vielleicht nicht
das nötige Verständnis besitze: er wird uns dafür dankbar sein,
wenn wir es ihm ehrlich sagen und ihn aufzuklären suchen.
Wrir wollen hiermit aber nicht Herrn Prof. Pastor diesen Mut
absprechen: welche Gründe ihn bewogen haben, trotz allem in
den erwähnten Fragen rückhaltlos Akatholiken zu vertrauen —
wir wissen es nicht. Blofses kritisches Verständnis genügt
nicht für die Behandlung historischer Fragen, man mufs auch
die nötigen Vorkenntnisse, das nötige Verständnis für gewisse
Sachen haben, ehe man darüber definitive Urteile abzugeben
versucht.

§ 2. Pastors Urteil über Savonarola.
I. Auf meine Bemerkung, dafs Herr Prof. Pastor in seinem

Urteil über Savonarola schwankt und sich selbst widerspricht,
entgegnet derselbe: „Von einem Schwanken des Urteils über
den grol'sen Prediger wird kein Leser etwas finden. Wenn die
Wertschätzung der Phasen im Leben Savonarolas verschieden
ausfällt, so ist daran Savonarola selbst schuld, der nicht blofs
schwankte, sondern auch die gewaltigsten Wandlungen
durchgemacht hat. Ebensowenig finden sich Widersprüche. Die von
Commer aus der Papstgeschichte angeführte Stelle, dafs die Er
folge Savonarolas für den Augenblick aufserordentliche waren,
aber, weil äufserlich, nicht andauerten, enthält doch wohl keinen
Widerspruch."1 Demgegenüber möchte ich meinen Gegner doch
zunächst fragen, ob nicht zum Nachweis und zur Widerlegung
des Vorwurfs, dafs ein Schriftsteller in seinem Urteil schwanke,
mehr als ein Urteil, mehr als eine Behauptung anzuführen
nötig ist. Warum gibt Pastor blofs diese eine Stelle an? Dafs
ich mit diesem Vorwurf des schwankenden Urteils bei Pastor
nicht allein stehe, haben mir aufser verschiedenen gedruckten
Kritiken auch mehrfache mündliche Besprechungen mit
„Fachhistorikern" bewiesen. Ich wiederhole daher meinen Vorwurf
und bitte meine Leser selbst zu urteilen.

1 Zur Beurteilung Savonarolas S. 14.



Pastors kritische Bemerkungen. 339

1. Schwankend mui's ich Pastors Urteil nennen, wenn er
am Schlufs seiner Darstellung (Gesch. der Päpste III, 410)
Savonarola ganz allgemein „den geistvollen, sittlich tadellosen Mann"
nennt, während er ihm einen groben moralischen Fehler
vorwirft: „Unter nichtigen Vorwänden war der sich selbst
überhebende Mönch der ihm zur strengen Pflicht gemachten Prüfung
der Echtheit seiner prophetischen Gaben ausgewichen" (383).
„Selbstüberhebung" läfst sich vielleicht noch bei einem
„phantastischen, überspannten" (337. 382. 410) Manne voraussetzen;
aber wenn jemand absichtlich nichtige Vorwände sucht, um
der Erfüllung einer strengen Pflicht auszuweichen, so kann man
ihn doch wohl nicht mehr geistvoll, erst recht aber nicht mehr
sittlich tadellos nennen. Wie deckt sich überhaupt der Begriff
„sittlich tadellos" mit den Begriffen „phantastisch" und
„überspannt" (384. 410)? Wie deckt sich „sittlich tadellos" mit
„Schmähpredigten" (387)? Wie verträgt sich ferner die
sittliche Tadellosigkeit mit einer zur Schau getragenen Demut?
Denn „der demütige Gehorsam gegen die von Gott gesetzte
höchste Autorität fehlte Savonarola vollständig" (412). Solche
Schwankungen im Urteil liefsen sich noch zu Dutzenden
aufzählen.

Von Anfang an schildert Pastor die Weltanschauung Savo-
narolas als eine pessimistische, die schon in der Zeit vor dem
Eintritt ins Kloster vorhanden war (132), und hält auch für die
ganze Entwicklungszeit Savonarolas an dieser Auffassung fest.
Von Anfang an erscheint Savonarola bei Pastor als leidenschaftlich

und zu Übertreibungen geneigt (133), bleibt es auch und
steigert die Leidenschaftlichkeit nach Pastor bis zum Tode. Wo
sind die „Wandlungen" zu finden? und was für Wandlungen
meint Pastor eigentlich? Meiner Ansicht nach existieren Wandlungen

nur in Pastors Worten. Und die gröfste Pastorsche
Wandlung ist diejenige, welche Pastor angesichts des toten
Savonarola vollzieht, gleichsam eingedenk des Spruches: de mortuis nihil
nisi bene! Oder sollte vielleicht ein anderer Grund vorliegen?
Denn nachdem er Savonarola fast unzähligemale der
Leidenschaftlichkeit und Mafslosigkeit, des direkten offenen und wohl
bewufsten Aufruhrs gegen das Oberhaupt der Kirche angeklagt
hat — nachdem er Savonarola den theoretisch rechten Glauben
der Kirche zugestanden, ihn aber zugleich des praktischen
Handelns gegen den Glauben beschuldigt hat —, erinnert er sich
plötzlich, dafs die Protestanten denselben Savonarola für sich in
Anspruch genommen haben, wie sie ihn jetzt noch, im Widerspruch

22*



340

zu Pastors Worten,1 in Anspruch nehmen.2 Das geschieht nicht,
wie Pastor glaubt, blofs deshalb, weil die Protestanten meinen,
Savonarola habe „das Princip der Rechtfertigung durch den
Glauben geltend gemacht", sondern hauptsächlich deshalb, weil
Savonarola ihnen als Typus der Opposition gegen den Papst
dargestellt wurde. Warum gesteht denn Pastor diese Berechtigung

nicht zu? Warum nennt er diese Idee so seltsam (410
Anm. 3)? Weifs er — der Nachfolger Janssens — denn nicht
mehr, dafs gerade die Opposition gegen den Papst der erste
Grund für jene bedauerliche Spaltung im Abendlande war? dafs
Luther erst später die Trennnngslehre zum Hauptgrund
gemacht hat?

Pastor wird aber sagen, er hätte nicht anders schreiben
können, denn er sei Historiker von Fach und als solcher müfste
er die Figuren malen, wie sie in der Geschichte erscheinen.
Savonarola sei aber ein so wunderlicher Mann, der die tiefsten
Gegensätze in sich vereinige, zwar nicht gleichzeitig — denn
das wagt auch Pastor nicht zu behaupten —., aber doch
nacheinander, so, dafs er solche Wandlungen von Extrem zu Extrem
in seinem Leben durchgemacht habe. Aber wie beweist denn
Pastor dies? In seiner Papstgeschichte ist davon wenig zu
spüren: denn entweder kamen diese Wandlungen ohne bestimmten
Anlafs plötzlich über Savonarola, und dann müfste man ihn doch
wirklich schon unter die halb oder ganz Geistesgestörten
versetzen; oder aber sie kamen nicht so plötzlich über ihn, sondern
wurden durch äufsere und innere Ereignisse herbeigeführt: dann

war es aber die Pflicht des Geschichtschreibers, wenn er nicht
blofs Tabellen aufstellen wollte, diese Anlässe und Anlange
mitzuteilen. Allein gleich von Anfang an wird Savonarola, wie
schon oben bemerkt wurde, von Pastor als leidenschaftlich und
einseitig, übertreibend, rücksichtslos charakterisiert, sein erstes
Auftreten gegenüber Lorenzo de' Medici sofort als zwecklose
Reizung, er selbst als der offenste, heftigste und mafsloseste
Widersacher desselben verschrieen (132 ff.). Mit diesen
Epitheta wird aber der Name Savonarolas fast durchweg von Pastor

1 Zur Beurteilung S. S. 2.
3 Wenn die Protestanten ihr Anrecht auf Savonarola längst

aufgegeben hätten, so brauchte Proctor ihn nicht gegen die Ansprüche
des Anglikaners Farrar zu verteidigen. Noch heute reklamiert Pastors
eigener Kritiker (Kreuzzeitung 1898 Nr. 235) seinen Savonarola für den
Protestantismus. Vgl. Comba, Revue Chrétienne, Paris 1898, 1. mai.
Galassi: Girolamo Savonarola fu egli vittima del Clericalismo? Fi-
renze 1898.



341

belegt, so dafs man sie nachher schon vorausahnen kann, wenn
sein Name vorkommt.

Die einzige bei Pastor vielleicht angedeutete Wandlung
könnte man darin finden, dafs Savonarola im Jahre 1486
in Brescia1 zuerst über die Apokalypse zu predigen anfing:
von der Beschäftigung mit diesem Buche leitet Pastor nämlich
die Visionen Savonarolas her (1411, die derselbe auch zu
politischen Zwecken benutzt habe (151 f.). Aber die innere Tendenz
seiner Predigten ist konstant dieselbe geblieben von Anfang bis
zum Tode. Wären also die „Wandlungen" bei Savonarola
historisch wahr, so hätte Pastor sie beweisen können und beweisen
müssen. Vor allem hätte er eine Wandlung Savonarolas beim
Antritt der Regierung Alexanders VI. zeigen müssen, weil gerade
durch das Auftreten eines simonistisch gewählten Hauptes der
Kirche ein „überspannter Mönch", der für die Reform der Kirche
sich begeisterte, zu gröfserer Überspanntheit, zu unüberlegten
Schritten sich hätte gereizt fühlen können. Gerade an jener
Papstwahl hätte Savonarola für seine Reformpläne einen
durchschlagenden Anlal's gewinnen können. Denn das Sittenverderbnis
und die Reform der Kirche (134. 136) im echt katholischen Sinne
war von Anfang an das Thema der Predigt Savonarolas:2
er „wollte unzweifelhaft in der besten Absicht alles Weltliche
aus der Kirche ausscheiden" (148); und dennoch hat die
Thronbesteigung Alexanders darin nicht den geringsten Unterschied
gemacht. Nach Pastors Darstellung ist vielmehr die Entstehung
des Konflikts mit dem Papste (376) eine rein äufserliche, die
nur von seinen Feinden ausging: Savonarolas Tendenz wurde
gar nicht davon berührt, höchstens trat sie verstärkt hervor.
Auch die „Einmischung in die Politik" beruht nach Pastors
Darstellung nicht auf einer inneren Wandlung Savonarolas,
sondern ist die notgedrungene Konsequenz seiner
reformatorischen Predigten (139): um seine Sittenreform durchzuführen,

war er gezwungen, auf die politischen Angelegenheiten
Rücksicht zu nehmen. Dafs aber Savonarola alles vom kirchlichen

Standpunkt aus und einzig nur zum Zwecke der Erhaltung
der Religion in den vom Humanismus verseuchten italienischen
Ländern that, läfst sich sowohl aus der Darstellung Pastors selbst
entnehmen, als auch aus den von Luotto wörtlich in mehr als
ausreichender Zahl wiedergegebenen Stellen der Predigten
Savonarolas beweisen.

1 Luotto p. 17 sq.
s Vgl. Beilage zur Allgemeinen Zeitung 1898 Nr. 143 S. 3.



342 Fra Girolamo Savonarola.

2. Der geduldige Leser wird schon erkannt haben, dafs
unser Urteil über Pastors Schwanken in der Beurteilung Savo-
narolas doch nicht so ganz ungerechtfertigt ist, wie Pastor in
seiner Verteidigungsschrift behauptet und — an einem Satze
bewiesen zu haben glaubt. Ich meine auch recht zu haben,
dafs Pastor sich selbst widerspricht: möge der Leser sich aus
dem, was folgt, selbst seiu Urteil bilden.

Nach Pastor ist Savonarola der hochbegabte (132), geistvolle,

sittlich tadellose Mann (410). In Gebet und Bufsiibungen
suchte der junge Dominikaner, nach dem Eintritt ins Kloster,
Trost gegen die Qual, welche ihm der Anblick der sittlichen
Verkommenheit verursachte (133). Der glühende Eifer für
sittliche Erneuerung (412) bewirkte, dafs er als furchtloser
Sittenrichter auftrat (136) und einen rücksichtslosen Kampf gegen die
Laster führte (134). In San Marco führte er eine strenge Reform
durch: er selbst gab allen ein lebendiges Vorbild der Grundsätze,

welche er einschärfte (136). Das ihm vorschwebende Ziel
war eine durchgreifende Reform aller Verhältnisse (136).

Wie stimmt aber zu dieser Charakterschilderung die
folgende Auffassung, die Pastor an anderen Stellen ausspricht und
auch in das Gesamturteil aufnimmt? Der geistvolle Mann,
der si energisch und zielbewufst für die höchsten Ideale
eintrat, soll doch phantastisch und überspannt gewesen seiu (337
382. 410): er überschreitet Klugheit und Billigkeit (148), sein
ungestümer Geist reifst ihn fort und läfst ihn jede von Klugheit
und Vorsicht gebotene Schranke vergessen 136). Sind diese
Gegensätze in einem solchen Charakter, wie Pastor ihn eben

gezeichnet hatte, überhaupt möglich? Und wie erklärt sich denn
Pastor die Vereinigung der Gegensätze psychologisch, er, der
doch den Gegner Savonarolas, Alexander VI., stets psychologisch
zu ergründen versucht? Herr Prof. Pastor möge mir gestatten,
hier meine Ansicht auszusprechen. Es ist nicht möglich, dafs
ein Mann, der so hohe christliche Tugendideale thatsächlich und
mit solchem Erfolge anstrebt, ein Mann, der als Ordensreformator
ein lebendiges Vorbild seiner wahrhaft reformatorischen Grundsätze

wurde, zugleich von mafsloser Leidenschaftlichkeit (378)
beherrscht war und sieh als stolzen (337. 387. 309), selbstüberhebenden

(337. 387) Mönch von unversöhnlicher Gesinnung, als

trotzig (391) beweist, ja sogar Blasphemieen (152. 394) begeht.
Es ist nicht denkbar, dafs ein Mann von so anerkannter Tugend
das Beispiel seiner eigenen Predigt, die Grundlage seiner
Reformen vollständig vergessen sollte, indem er wohl nicht an dauernde
loyale Unterwerfung dachte (381), seine objektive Uberzeugung



Pastors kritische Bemerkungen.

als Mafs seines kirchlichen Gehorsams aufstellte (382), so dais
ihm sogar der demütige Gehorsam gegen die höchste Autorität
vollständig fehlte (412). Ein solcher Mann wäre nicht sittlich
tadellos zu nennen, er wäre auch nicht sittlich tadellos geblieben!
Er hätte die Erfolge nicht haben können, die er gehabt hat.
Sein gröfster Fehler, sagt Pastor, ist die Einmischung in
politische Händel und der Ungehorsam gegen den Heiligen Stuhl
(410). Aber seine Absichten waren zum mindesten in den
ersten Jahren seiner öffentlichen Thätigkeit rein und lauter (410).
Wann änderten sich denn Savonarolas Absichten, wann hörten
sie auf, rein und lauter zu sein, wenn er sofort beim ersten
Schritte seiner öffentlichen Thätigkeit seinen Gegner, den Mcdi-
ceer, absichtlich und zwecklos reizte? „Er hatte sich an der
politischen Umwälzung beteiligt hauptsächlich im Interesse der
Religion: der Staat sollte durch Zwangsmittel der Korruption
entgegentreten, eine religiös-sittliche Erneuerung durchführen"
(153). „Die politische Reform war nur ein Teil der grofsen
Aufgabe, welche sich Savonarola gestellt: seine Pläne umfafsten
ebenso das sociale Leben wie Wissenschaft, Litteratur und Kunst.
Gegenüber dem Heidentum der falschen Renaissance sollte auf
allen Gebieten des Lebens das Christentum wieder zur Herrschaft
gebracht werden. Sein Evviva Christo sollte von Mund zu Mund
gehen; das göttliche Gesetzbuch sollte die höchste Norm des
politischen und socialen, wissenschaftlichen und künstlerischen
Lebens sein. In diesem Sinne ward Christus zum König von
Florenz und zum Schutzherrn seiner Freiheit proklamiert" (140).
Hier ist doch offenbar die religiöse Tendenz und das christliche
Ideal der Predigt Savonarolas anerkannt. Dann ist es aber
unbegreiflich, wenn wir über denselben Mann das Urteil hören:
„Predigen aber war für den Mönch von S. Marco fast
gleichbedeutend mit politisch thätig sein" (380). Wenn Savonarola
solche eminent christliche und kirchliche Zwecke verfolgte, so
möchte man doch gern die psychologische Begründung dafür
kennen lernen, dafs derselbe Mann dabei „bis zum politischen
Fanatismus" sich ereiferte (152. 410), fortgesetzte Schinähpredigten
hielt (384), und dafs ihn „sein politischer Fanatismus zu einem
förmlichen Vernichtungskrieg gegen seine Gegner" trieb (378),
besonders wenn wir an die persönlichen Tugenden des
geistvollen, sittlich tadellosen Mannes denken. Durch ein solches
Benehmen hätte er mehr, als es seine Gegner thaten, die er
bekämpfte, die christliche Religion ruiniert. Vor allem hätte er
nie einen solchen angemessenen Einflufs zum Guten auf hoch
und niedrig errungen.



344 Fra Girolamo Savonarola.

Die Erfolge seiner Predigt leugnet selbst Pastor nicht ab.

„Alle Berichte stimmen darin iiberein, dafs sein Ansehen ein
aufserordentliches war" (378). Pastor anerkennt, ferner sein
erfolgreiches Auftreten für die Erhaltung der Ruhe in Florenz
im Jahre 1494 (138). „Die Erfolge, welche er durch seine

Sittenpredigten namentlich in Florenz erzielte, waren für den

Augenblick ganz aufserordentliche. Das Aussehen der Stadt schien
wie umgewandelt.1... Ein ueues Leben hatte in Florenz begonnen"
(147). Die Wirkungen seiner Verfassung sind wohlthätig
gewesen (139). Dennoch soll er „der ungeeignetste Mann zu
einer wirklich dauernden Umwandlung der Lebensverhältnisse"
(149) gewesen sein, und die geistige Erneuerung, die sich in
den zahlreichen Bekehruugen und in der Änderung der Sitten
zum Besseren als eine innere greifbar zeigte, soll doch nur eine
änfserliche Umgestaltung der Sitten gewesen sein (153): dann
müfsten freilich die Bekehrten alle Heuchler gewesen sein!
Warum sucht Pastor denn den Grund für das Scheitern der
durch Savonarola vorgenommenen Religionsernenerungen alleiu
in Savonarola selbst? Erinnert er sich nicht, — ich möchte

sagen an Tausende von Beispielen aus der Geschichte, welche
deutlich zeigen, dafs auch die beste Absicht unter gewissen
Umständen nur eine zeitweise Besserung von Land und Volk
hervorzurufen vermag? Ich erinnere ihn z. B. an die von
Wundern so oft verklärten Bemühungen des grofsen Heideu-
apostels, des hl. Franz Xaver, bei den total verkommenen
Portugiesen in Ostindien: wie oft hat die Anwesenheit des Heiligen
ganze Städte plötzlich zum Guten bekehrt; kaum aber hatte er
sie auch nur für kurze Zeit verlassen, so kehrten die alten Laster
wieder ein! Niemand wird diesen Mifserfolg dem hl. Franz
Xaver, sondern einzig und allein den verderbten Portugiesen
selbst zuschreiben. Somit darf für den Historiker das Scheitern
eines Planes und erst recht das Scheitern nach dem Tode nicht
als ein Moment gegen die Gesinnung des Urhebers jenes Planes
ausgelegt werden. Pastor mufs selbst zugestehen, dafs das Volk
von Florenz leichtsinnig und leichtfertig war (vgl. 153), dafs

1 „Das Aussehen der Stadt schien wie umgewandelt." Das
Aussehen der Stadt bedeutet hier das Aussehen, welches die Stadt dem
Beobachter darbietet, das Objekt, welches er sieht. Der Beobachter bemerkte
also ein anderes Objekt, als er vorher erblickt hatte: aber das, was er
jetzt sah (nämlich das in sittlicher Hinsicht bessere Benehmen der Bürger),
das schien ihm so, d. h. es wurde von ihm gesehen. Jener Satz ist
also eigentlich nur ein Identitätsurteil: der logische Ausdruck desselben
pafst nicht für den Inhalt, wie der Zusammenhang der Rede zeigt.



Pastors kritische Bemerkungen. 345

ein unausgleichbarer Gegensatz zwischen den Florentinern und
ihrem begeisterten Propheten bestand (153). Vielleicht wird
Pastor wieder sagen, er habe an den angegebenen Stellen gar
nicht daran gedacht, Savonarola wegen der späteren Mifserfolge
seiner Bestrebungen als unfähig zur Erneuerung und Reform der
Kirche hinzustellen: nun gut, warum war denn Savonarola
unfähig, eine dauernde Umwandlung bei den Florentinern
durchzuführen? Wahrscheinlich wohl wieder wegen seiner Mafs-
iosigkeit, Überstürzung,Übertreibung, Engherzigkeit, Härte, Strenge:
denn die Grundgedanken, ,Principien' des Ümwandlungsplanes,
ja selbst die bewufsten Absichten Savonarolas waren ja nach
Pastor selbst gut und kirchlich! Vielleicht gibt Pastor uns in
einer neuen Broschüre die ersehnte Aufklärung.

Am aufïalligsten scheinen mir jedoch die Widersprüche in
Pastors Urteil Uber die Stellung Savonarolas zum kirchlichen
Glanben zu sein. Savonarola gehört nicht zu den Vorläufern der
Reformatoren (410 Anra. 3; 392: Anm. 4 zu 391). Der Mönch
von S. Marco leugnete keine Glaubenslehre (377). Dem
katholischen Dogma als solchem ist Savonarola in der Theorie stets
treu geblieben (410). Aber trotzdem wirft Pastor ihm die
schwersten dogmatischen Irrtümer vor und läfst ihn die wichtigsten
Dogmen, welche die Konstitution der Kirche betreffen, leugnen.
Er macht ihn zum Rigoristen, zum Geistesverwandten Tertullians
(148). Er läfst ihn ferner die Strafgewalt des Heiligen Stuhles
leugnen und erklärt seine Konzilspläne für schismatisch (410),
denn Savonarola arbeitet für eine Nationalicirche (151). Savonarola

hatte die falsche Theorie eiuer Oberhoheit des Konzils über
den Papst (399. 154). Sein Vorgehen war offenbar revolutionär
(401), er betrat den Weg aller Rebellen (399). Er wollte
Alexander mit Hilfe der weltlichen Gewalt vom Throne stürzen
(408). Er wollte eine europäische Fürstenrevolution zum Sturze
des Papstes ins Werk setzen (401). Nicht nur Ungehorsam
gegen den Heiligen Stuhl (392), sondern Auflehnung gegen die
päpstliche Autorität selbst (388) ist sein Verbrechen. „Wie
einst Hus nahm er keinen Anstand, die subjektive Überzeugung
zum Mafsstabe des kirchlichen Gehorsams zu erklären" (382).
„Er stellte eine neue Theorie des kirchlichen Gehorsams auf,
welche alle Ordnung in der Kirche umstürzen mufste" (383 f.).
Seine Theorie machte jede Auflehnung gegen die Autorität leicht
(393 Anm. 1). Er griff die Grundlage aller kirchlichen Ordnung
an (154).

Es ist aber evident, dafs der Geistesverwandte Tertullians,
der zugleich Hus nachahmt, schismatische Pläne hegt und die



34H Fra Girolamo Savonarola.

genannten antikirchlichen Thcorieen praktisch befolgt, unmöglich
dogmatisch korrekt, katholisch sein kann. Das sind klare
theologische Widersprüche.

Noch ein letzter Widerspruch mul's aber berührt werden.
Pastor hält sein Urteil über Savonarola für abschliefsend. Savonarola

war Rebell gegen den Papst und hat die Strafe seines
Ungehorsams gefunden. „Aber wie weit die Verurteilung zum Tode
gerecht war, wird stets ungewifs bleiben" (408). Wenn aber
letztere stets ungewifs bleiben wird, so ist ja gerade einer
der wichtigsten Punkte für die Beurteilung ungewifs, und die
Geschichte hat Savonarola noch nicht volle Gerechtigkeit widerfahren

lassen, wie Louis Veuillot sagt, der natürlich von Pastor
als Journalist und als stets den extremen Tendenzen huldigend
verdächtigt wird.1 Was für einen Wert haben denn eigentlich
solche kurze Urteile? Weil's Pastor nicht, dafs er selbst von
anderen Kritikern als den extremsten Tendenzen huldigend
bezeichnet wird? Wie oft schon schien das Urteil über irgend
eine geschichtliche Thatsache oder Persönlichkeit festgestellt und
abgeschlossen zu sein: Pastor möge nur an die feststehenden
Urteile über die Jungfrau von Orleans denken Er selbst citiert
zu seinem Lobe eine Kritik der Revue bleue von Müntz, woriu
es heifst, dafs die Sache Savonarolas schon einmal abgemacht
schien.

Wir haben die Urteile Pastors bis jetzt nur nach ihrer
formalen Seite vom logischen Standpunkte betrachtet und geprüft,
ob sie so, wie Pastor sie hinstellt, überhaupt untereinander in
Einklang zu bringen sind. Das Kesultat scheint uns folgendes
zu sein: Pastors Urteil schwankt und widerspricht sich selbst.
Bald mufs man Savonarola nach Pastor für grenzenlos überspannt,
eigebildet, ja für jemand halten, der an Hallucinationen leidet, denn

er glaubt ja sogar dem „somnambulen" Mönch Fra Maruffi, bald
für bewilfst schlecht, aufsässig gegen Papst und Kirche, — bald,
aber seltener, ist er endlich ein Mann von Tugend und starkem
Charakter. Diese drei Dinge reime sich Pastor zusammen, —
wir können es nicht!

3. Aber wir müssen auch noch hinzufügen: Pastors Urteil
über Savonarola ist unvollständig. Er hat eigentlich nur die

politische Seite der Predigt Savonarolas ins Auge gefafst und
auch diese nur einseitig behandelt. Ebensowenig wie von dem

Bildungsgange Savonarolas erfahren wir auch von seiner
wissenschaftlichen Thätigkeit durch Pastor so gut wie nichts. Seine

1 Zur Beurteilung S. S. 2 Anm. 4.



Pastors kritische Bemerkungen. 347

zahlreichen litterarischen Werke sind nicht angegeben, nicht
analysiert, obwohl sich aus ihnen erst das Verständnis für die
Ideen des Verfassers gewinnen läfst. Pastor beschränkt sich
darauf, uns mitzuteilen, dafs Savonarola kein Feind der
Wissenschaften war, und führt dafür zwei Thatsachen an, dafs er in
San Marco die Sprachstudien gefördert und die Bibliothek Co-

simos (die mediceische Handschriftensammlung) für Florenz
gerettet habe, legt aber der ersteren nur ganz geringe Erfolge
bei, während sie thatsächlich viel gröfser waren.1 Von der
Bedeutung Savonarolas als Philosoph und Apologet2 weifs Pastor
nichts zu sagen: von seiner grofsen Aufgabe als Hüter der
christlichen Principien im Kampfe gegen den ethnisierenden
Piatonismus der Renaissance und von seinen erfolgreichen
Anstrengungen zur Erhaltung der aristotelischen Traditionen des
Mittelalters erfahren wir nichts. Die Gründung einer christlich-
philosophischen Akademie dutch Savonarola wird nicht erwähnt.
Nur über seinen Einflufs zu Gunsten der christlichen Kunst
verbreitet, er sich, aber auch dabei bemängelt er, wie wir schon
oben S. 345 bemerkt haben, den engherzigen Rigorismus und
die Übertreibung, ohne auf die Ästhetik Savonarolas und ihre
christliche Begründung in seinen Schriften näher einzugehen.
Aus den letzteren widerlegt sich aber jener Vorwurf von selbst.
SavonarolaB Kritik des Naturalismus in der zeitgenössischen
Kunst wird übrigens von Pastor als „nicht selten übertrieben"
(143. 147) bezeichnet. Welche Fälle er damit meint, ist leider
nicht zu ersehen; denn die beiden angeführten Stellen (143)
entsprechen in allem, selbst im Kleinsten, gerade dem Bilde,
welches Pastor über Malerei und Skulptur der damaligen Zeit
von S. 143 bis 146 in einer Breite entwirft, die wunderlich
genug gegen eine an anderen wichtigeren Stellen angewandte
Kürze absticht. Mit Staunen nur, möchte ich sagen, liest man
die noch recht milden Worte Savonarolas über jene kunst-
geBchichtlichen Thatsachen, welche Pastor selbst in ihrer ganzen
Schamlosigkeit aufdeckt: bei der von Pastor so oft betonten
Übertreibung und Rücksichtslosigkeit Savonarolas in der Kritik
der Kunst müfste man wahrlich viel Schlimmeres erwarten.

Savouarolas spekulative und mystische Theologie und
besonders seine Ansichten über die Kirche und ihre Hierarchie,
— ohne deren Kenntnis sein Verhältnis zu Alexander, seine

Kouzilspläne und viele andere Mafsnahmen nicht gewürdigt
1 Vgl. Luotti p. 78.
2 M. Glofsner, Savonarola als Apologet und Philosoph. Eine

philosophiegeschichtliche Studie. Paderborn 1898.



348 Fra Girolamo Savonarola.

werden können, werden nicht behandelt: und die Stellen, welche
sein Prophetentum betreifen, ersetzen nicht die von Savonarola
darüber aufgestellte theologische Lehre.

Von der socialen Wirksamkeit Savonarolas für die Armen
und die arbeitenden Klassen erfahren wir nichts. Pastors Urteil
ist deshalb unvollständig und bedarf sehr der Ergänzung,
(jewifs konnte man von Pastor nicht verlangen, dafs er die
genannten Punkte ausführlich oder gar erschöpfend behandeln sollte,
weil er keine Monographie über Savonarola geschrieben hat:
allein ganz übersehen oder übergehen durfte er sie nicht, wenn
er sich auf ein Gesamturteil einlassen und die Bedeutung Savonarolas

in dem dazu breit genug entworfenen Rahmen der
Papstgeschichte darstellen wollte. Sein Bild zeigt Lücken, welche
die Ähnlichkeit beeinträchtigen.

In der politischen Beurteilung endlich findet sich ein
anderer Fehler. Pastor hat Alexander VI, moralisch vernichtet.
Das Urteil über ihn — mag es richtig sein, wie uns scheint,
oder nicht —, ist ein hartes und schweres und nicht ohne Bitterkeit

geschrieben, wir nehmen an, aus gerechter Entrüstung.
Aber Pastor ist sich in diesem Gefühle nicht konsequent
geblieben. Bei der Beurteilung des Verhältnisses, in welchem
Alexander zu Savonarola stand, tritt der Kritiker ganz auf
Alexanders Seite, nicht blofs auf die Seite des Papstes, sondern
er nimmt für Borja Partei. Er läfst ihn in einem Lichte
erscheinen, welches sich nach psychologischen Gesetzen nicht mit
der vorangegangenen harten Beurteilung vereinigen läfst. Bis
dahin hatte Pastor für Alexanders Motive keine rechtfertigende
Entschuldigung: nur gegenüber Savonarola sind die Motive
Alexanders untadelhaft, und die ganze Schwere der Schuld wird
Savonarola zugeschoben. Dabei wird aber aufser acht gelassen,
dafs der letztere einem schlechten, vielleicht dem schlimmsten
Papste des Mittelalters gegenüberstand. Pastor selbst gibt
Alexander die Schuld an dem Verderben der Kirche (174); aber
er tadelt Savonarola wegen der mafslosen Schilderung der Sünden
Roms (383), für deren Wahrheit Pastor selbst die besten
Beweise erbringt, indem er sich gerade auf Savonarola beruft
(II, 547). Ja, er stellt Savonarola mit den Heiligen der Kirche,
Vincenz Ferrer, Bernadino von Siena, Giovanni Capistrano
zusammen, welche „die furchtbaren Schäden" des Jahrhunderts
rückhaltslos aufdeckten (I, 29). Die Mitwirkung politischer
Motive bei Alexander1 im Konflikt mit Savonarola kann auch

Vgl. Schnitzer, Hist.-pol. Bl. Bd. 121. S. 717 ff.



Pastors kritische Bemerkungen. 349

Pastor nicht leugnen (III, 384. 388. 39(5): er gesteht, dafs
Alexander durchaus Savonarola aus Florenz entfernen wollte und
deshalb die Ordensreform desselben inhibierte (385); aber er
übersieht, dafs er dadurch den Streit zwischen beiden selbst auf
ein weltliches Gebiet verlegt und dann auch vom gleichen
Standpunkte aus die Rechte Savonarolas auf eigene politische
Überzeugung von der Schädlichkeit der Liga und vom Nutzen der
neuen Florentiner Verfassung, sowie auf die Erhaltung seiner
reformierten Kongregation anerkennen müfste. Er rühmt die

grofse Mäl'sigung und Schonung, mit welcher Alexander seinen

Gegner behandelte; aber er vergifst, dafs Alexander denselben
stürzen wollte und zu diesem Zwecke seine Auslieferung um
jeden Preis verlangte, dafs er die Erlaubnis zur Anwendung der
Folter gab, die Kommissäre zur Verhängung der Todesstrafe
instruierte und seine Freude über die Hinrichtung nicht
verbergen konnte.1 Er übersieht auch, dafs Alexander in seinen
Mafsregeln gegen Savonarola vielfach schwankte, ihn bald tadelte,
bald wieder lobte, seine Lehre zuerst als richtig anerkannte und
ihn, obwohl er sie nachher für falsch erklärte, dennoch nicht
wegen derselben verurteilen liefs, ja ihm noch bis zuletzt
Verzeihung und Belohnung in Aussicht stellte, wenn er nur
nachgegeben hätte und für die persönlichen Zwecke des Papstes
eingetreten wäre. Pastor verschweigt dabei auch die zweifellos

erwiesene Thatsache, dafs Alexander, um Savonarola zu
bestechen, ihm das Kardinalat anbieten liefs.2 Ebenso verschweigt
er das Anerbieten, welches Kardinal Piccolomini (Pius III.)
Savonarola im Jahre 1497 machte, seine Lossprechung für 5000 Scudi
zu erwirken.3 Endlich vergifst er auch, wie es scheint, die
Bedeutung der Thatsache, dafs Alexander selbst die Schuld der
Verurteilung von sich auf die Florentiner abwälzen wollte, und
dafs die letzteren sich selbst davon frei zu machen suchten.
Wenn die Richter selber die Verantwortung für das bereits
gefällte Urteil ablehnen möchten, so ist das ein sehr schlimmes
Zeichen, dafs auch die Verurteilung nicht mit rechten Dingen
zuging.

4. Wir können daher nur sagen: Pastors Urteil über
Savonarola ist unlogisch und unpsychologisch. Ist aber die
Darstellung Savonarolas bei Pastor unlogisch und wider die Erfahrungsgrundsätze

der Psychologie, enthält sie psychologisch wider-

1 Schnitzer a. a. 0. S. 728—730.
3 Schnitzer a. a. 0. S. 721 ; 645. — Beilage zur Allgemeinen Zeitung

1898 Nr. 3 S. 6.
8 Schnitzer a. a. 0. S. 723.



350 Fra Girolamo Savonarola,

sprechende Züge, so ist sie sofort auch unhistorisch: das heifst
nichts anderes, als dafs es einen solchen Mann nicht geben kann,
und dafs er nicht existiert hat.

Pastors Savonarola hätte nie den weisen Philipp Neri
so begeistern können, dafs der Apostel von Rom, der Stifter
des Oratoriums, der seinen Lieblingsschüler Cäsar Baronius zum
Geschichtsschreiber der Kirche herangebildet hat, in dem
Dominikaner von San Marco den Heiligen und Märtyrer verehrte.
Pastors Savonarola ist eine Figur, wie sie die Arrabiati sich
schufen. Und eine solche Figur sollte im stände gewesen sein,
vierhundert Jahre hindurch sich begeisterte Verehrer und
Bewunderer ihrer Thaten unter allen Ständen, Laien und Priestern,
Bischöfen und Päpsten, ja selbst unter den von der Kircho
anerkannten Heiligen zu schaffen Man vergafs den Scheiterhaufen
und den scheinbaren Mifserfolg seines Wirkens; aber niemals
hat man Savonarolas gewaltige Wirkung als Reformators der
Kirche, als Apologeten des Christentums, als Philosophen und als
Theologen vergessen. Die Worte, welche die Civiltà Cattoliea
erst jüugst gesprochen hat, sind auch ein kleiner Beweis gegen
Pastor, dafs das Werk Savonarolas nicht so vollständig gescheitert
ist, wie unser Innsbrucker Historiker glauben machen will: „Vier
ganze Jahrhunderte vermochten nicht den glühenden Enthusiasmus
und die starke Liebe zu dem Frate von San Marco auszulöschen,
als ob er noch unter uns lebte oder gestern gestorben wäre;
und die höchsten Rücksichten der bürgerlichen Gesellschaft wie
der Kirche verlangten die prompte Apologie seines Lebens, seiner
Mission, seiner persönlichen Tugend."1

In unserem ersten Versuche zur Richtigstellung des Pastor -

schen Urteils haben wir uns bescheiden ausgedrückt: Pastor
schwankt und widerspricht sich; dadurch zeigt er, dafs er
Savonarola nicht verstanden hat. Wir wollen auch jetzt diesem
Resultat nichts hinzufügen; es genügt vollständig, um unsere
innerste Überzeugung auszudrücken. Nur möchten wir Pastor
noch bitten, seine litterarische Ehre nicht wieder mit der
gehässigen Behauptung zu beflecken, wie er es in seinen „Kritischen
Streifzügen" (S. 17) gethan hat, als ob wir uns auch hier wieder
die „Dokumente" nach unserer Art zurechtgelegt hätten. Gerade
diese Verdächtigung hat uns leider gezwungen, ausführlicher und
schärfer, als uns lieb war, uns über diese Teilfrage
auszusprechen.

1 La Civiltà Cattoliea, Ser. XVII vol. 3 quad. 1155 (6. Ag.
1898) p. 206.



Pastors kritische Bemerkungen. 35

Was den Ausdruck „Volksverführer" anbetrifft, so hat Pastor
recht zu behaupten, dafs er weder an der von mir angegebenen
Stelle (Gesch. d. Päpste III. 150), noch an einer anderen
Savonarola so genannt habe: er nennt ihn a. a. 0. blofs „Volks-
führer". Aber dieser Ausdruck konnte in dem Zusammenhange,

in welchem er steht, und nach der ganzen Auffassung,
welche Savonarola bei Pastor erfährt, nur in malam partem
verstanden werden, in der Bedeutung, die wir im gewöhnlichen
Sprachgebrauche mit dem Worte „Volksverführer" ausdrücken.
Denn ein politisches Parteihaupt, ein von mafsloser Leidenschaft
und politischem Fanatismus beseelter Volksführer, welcher den

Weg aller Rebellen betritt u. s. w., ist eben nichts anderes als
ein Volksverführer, und als solchen hat Pastor Savonarola fälschlich
aufgefafst und dargestellt. So hatte auch Alexander VI. ihn
genannt.1 So hat ihn später Joh. Fr. Buddeus als Demagogen
geschildert.2 Ich hatte also sachlich recht zu behaupten, dafs
Pastor Savonarola einen „Volksverführer" genannt habe, obwohl
er an jener Stelle nicht dieses Wort, sondern das mehrdeutige
Wort Volksführer gebraucht hat.

II. Gehen wir gleich auf die Selbstverteidigung Pastors
ein. Er führt zunächst günstige Urteile über seine Savonarola-
darstellung an (Zur Beurteilung S., S. 4—8): „In den sehr
zahlreichen Kritiken über den dritten Band der Papstgeschichte
wurde gerade die Darstellung Savonarolas als besonders gelungen
hervorgehoben, und zwar von sehr kompetenten Beurteilern"
(S. 4). Diese Urteile sind jedoch weder uneingeschränkt günstig,
noch rühren sie alle von sehr kompetenten Beurteilern her.
E. Müntz gibt freilich in der Revue bleue Pastor vollständig
recht. Aber sein Urteil entspricht nicht den kirchlichen
Entscheidungen über die Korrektheit von Savonarolas Lehre. Aufser-
dem nennt dieser Kritiker Savonarola gerade auf Grund der
Pastorschen Darstellung „einen Vorläufer der Reformation", was
Pastor doch als unrichtig hingestellt hat. Das Urteil von Müntz

1 Gberardi,,Nüovi document! e Studi intorno a Girolamo Savonarola,

2. ed. Fireuze 1887, p. 242: ad examen illius iniquitatis filii et
perditionis alumni, populi seductoris, Hieronymi Savonarolae Vgl.
p. 231: qui non solum vanis ampulosisque pollicitationibus populum illum
diluserat

Artes Tyrannicas Hieronymi Savonarolae Praeside M. Joh. Francisco

Buddeo repraesentabit Iliurich Adam Nolbeck, Jenae 1690, p. 24:
Tanto quippe facilius erat, fucatae Sanctitatis specie, populo, ad vana
commenta jam satis prociivi, illudere, quanto majorem pietatis opinionem
ipsa vitae profossio, ac severior Dominici disciplina, ipsi conciliabat.
Vgl. p. 11.



352 Fra Girolamo Savonarola.

konstatiert daher gerade den oben angegebenen Widerspruch
Pastors. Forgeot erklärt zwar „die Einleitung der
Papstgeschichte, in welcher Savonarola im allgemeinen gekennzeichnet
ist, für eine wunderbare Leistung". Ob er auch die historische
Darstellung der Lebeusereignisse Savonarolas im einzelnen für
richtig hält, darüber sagt Pastor uns nichts. Das von Burr
abgegebene Urteil ist nicht zutreffend. Er sagt, dais Creighton
und Pastor Savonarola mit grofser Übereinstimmung behandeln:
„Sie halten fest an seiner Ehrlichkeit, seiner Rechtgläubigkeit",
Das thut zwar Pastor, wie wir gesehen haben, manchmal — aber
nicht durchgängig; denn wer soll noch an die Ehrlichkeit
Savonarolas glauben, wenn er, wie Pastor sagt (III, 140), behauptet,
er habe „sogar einmal eine Vision Maruffis im angeblichen
Auftrage der Engel als eigene ausgegeben"! Wurm, Oardauns
(in einem populären Aufsatz in der illustrierten Familienzeitung
„Deutscher Hausschatz") und Rosier geben Pastor recht. Soviel
bekannt geworden ist, haben diese ehrenwerten Gelehrten sich

jedoch nicht selbständig mit der Frage beschäftigt. Röslers
Urteil ist zum Teil schon durch die Thatsachen zunichte gemacht:
„Den Versuchen von der einen sowie von der anderen Seite,
den in Selbsttäuschung befangenen Propheten im Nimbus der
Verklärung erscheinen zu lassen, dürfte mit Pastors Darstellung
ein Ende gemacht sein." Üafs dieser Erfolg nicht eingetreten
ist, zeigt sowohl Luottos Werk wie die sonstige scharfe Gegenkritik,

welche Pastor hervorgerufen hat. Viktor Müller drückt
sich über Pastors Buch etwas sehr allgemein aus: „Die Geschichte
Savonarolas ist mit vieler Bestimmtheit, Klarheit und einem
wundervollen Feingefühl für die Farbenwahl gezeichnet." Man
sieht nicht ein, worauf dieses Lob eigentlich zielen soll; hebt es

nur die gute Diktion hervor, oder erklärt sich der Kritiker auch
für überzeugt von der historischen Wahrheit? Einen eigentümlichen,

ja peinlichen Eindruck machen die Worte, welche Pastor
von Bellesheim anführt, und welche nur einen Teil von
Savonarolas Leben betreffen : „Eine hervorragende Leistung ist die
Darstellung des Verhältnisses, welches der Papst zu Savonarola
einschlug [sie]. Der Theologe, der Kulturhistoriker und auch
der Seelentührer kann aus dieser mit voller Beherrschung der
Thatsachen wie mit klarer Erkenntnis der Grundsätze und
Erscheinungen des mystischen Lebens verfafsten Studie reichen
Gewinn schöpfen." Der Theologe freilich kann daraus lernen,
wie es möglich ist, das katholische Dogma in der Theorie
festzuhalten und doch montanistische, husitische und schismatische
Ansichten zu vertreten. Der Kulturkistoriker dürfte aus dieser



Pastors kritische Bemerkungen. 353

Partie des Pastorschen Buches nichts Neues lernen, was er nicht
schon von Burckhardt und anderen, aus deren Werken Pastor
schöpfte, gelernt hätte. Die Pastoraltheologie, welche der Seelenführer

sogar lernen könnte, widerspricht jedenfalls der kirchlich
auerkannten Theologie. Von dem Kulturhistoriker Georg
Steinhausen läfst sich Pastor nur sein „Streben nach Objektivität"
bezeugen; soweit dasselbe etwas rein Innerliches ist, wollen auch
wir es Pastor nicht absprechen: ut desint vires, tarnen est lau-
danda voluntas. Professor Freytag bezeichnet (im Berliner
Centraiorgan für die Interessen des Realschulwesens) Pastors
Beurteilung Savonarolas als durchaus richtig, das Leipziger
Centralblatt als „durchaus verständig", und die Berliner
Mitteilungen aus der historischen Litteratur geben für die
Darlegung der Wirksamkeit Savonarolas und seines Verhältnisses
zu Alexander VI. sogar das Prädikat „vortrefflich".

Zuletzt spielt Pastor noch einen Trumpf aus: „Kein
Geringerer endlich als Jakob Burckhardt schrieb mir am 22.
Dezember 1895: ,Auch über den wirklichen Savonarola kann man
sich mit Ihrer Hilfe nun völlig ins klare setzen'."1 Der
berühmte Kulturhistoriker Burckhardt hatte freilich früher ein von
Pastors Ansicht abweichendes und für Savonarola günstigeres
Urteil gefällt. Dafs er, zumal bei dem damaligen Standpunkt
der Forschung, über das Thatsächliche nicht ganz ins reine
kommen konnte, zeigt diese letzte briefliche kurze Äufserung des
beinahe achtzigjährigen Greises, der vorsichtigerweise nichts weiter
sagt, als dafs er glaubte im stände zu sein, mit Vergleichung
der Pastorschen Darstellung jetzt zur Klarheit zu gelangen, wenn
er die Prüfung selber vornehmen würde.

Hierauf fährt Pastor fort: „Neuerdings ist jedoch sehr
scharfer Widerspruch gegen die in der Papstgeschichte
vorgetragene Auffassung Savonarolas erhoben worden," und fügt sofort
hinzu: „freilich nur von Schriftstellern, welche an der Apologie
des unglücklichen Dominikaners ein fast persönliches Interesse
nehmen." Dieser Zusatz bezweckt, jene Kritiker alle ohne
Ausnahme von vornherein als parteiisch zu verdächtigen und damit
ihre sachlichen Gegengründe zu entwerten. Dafs aber die

Gegner Pastors nur dieser Klasse angehören, ist thatsächlich
unrichtig. Nicht nur Verehrer Savonarolas, sondern auch andere
Gelehrte, die keine Stellung zu der Frage eingenommen haben,
endlich auch solche, welche Savonarola verurteilen, haben Pastors
Auffassung getadelt und korrigiert. Nur einige von diesen Ur-

1 Zur Beurteilung S. S. 8.

Jahrbuch für Philosophie etc. XIII. 23



354 Fra Girolamo Savonarola.

teilen wollen wir herausgreifen, um unsere Behauptung zu
beweisen. Wir sehen dabei von den Kritikern minoris subsellii
ganz ab und überlassen es Herrn Prof. Pastor, die Pastoralblätter
und ähnliche Stimmen zu seiner Verteidigung zu citieren.

Fr. X. Kraus vor allem, als vir spectabilis in der
Kirchengeschichtsschreibung, der sicher nicht zu den parteiischen
Savonarola-Verehrern gezählt werden will, leugnet, dafs mit Pastors
Urteil das letzte Wort in der Savonarolat'rage gesprochen ist.
Auch er meint, dafs die Geschichte Savonarola noch nicht gerecht
geworden ist.1

Ebenso urteilt auch in der wissenschaftlichen Beilage zur
Münchener Allgemeinen Zeitung der Verfasser des ersten Briefes
zur Centenarfeier: „Savonarola gehört zu den seltenen Männern,
denen bis zu dieser Stunde auch diese Genugthuung versagt
blieb: wie in seinen sterblichen Tagen, so schwankt noch heute,
400 Jahre nach seinem Tode, sein Charakterbild in der
Geschichte — von der Parteien Gunst und Hafs verwirrt."2

Auch Prof. von Fuuk findet, dafs Savonarola von Pastor

„zu hart" beurteilt ist: „Derselbe hat freilich gefehlt. Bei
allseitiger Betrachtung aber erscheinen seine Fehler doch in einem
milderen Lichte, als es bei Pastor zu finden ist. S. 394 wird
eine seiner Aufserungen geradezu blasphernisch genannt, während
in Wahrheit nur eine für unser Gefühl allerdings unzulässige,
aber dem Mittelalter weniger anstöfsige Beteuerung vorliegt."3
Prof. Schnitzer in Dillingen hat in einer Reihe von Aufsätzen
die Pastorschen Behauptungen vielfach aus den Quellen als
unrichtig erwiesen und hervorgehoben, dafs Pastor wichtige That-
sachen, die zu Gunsten Savonarolas sprechen, einfach verschwiegen
hat.4 Wir werden auf diese sehr mafsvolle Kritik noch öfter
verweisen müssen. Prof. Grauert kommt ebenfalls zu einem
Urteil, welches Savonarola sehr viel günstiger ist als dasjenige
Pastors.5

Von besonderem Interesse ist die Stellung, welche die von
Jesuiten redigierte Civiltà Cattolica eingenommen hat. Diese
Zeitschrift hatte früher Savonarola jedenfalls entschieden
verurteilt. Auf Grund der Arbeit Luottos ist sie jetzt zu einer von

1 Vgl. Litter. Rundschau 1898, Nr. 3, S. 65—70.
2 Wi8senschaftl. Beilage zur M. Allg. Ztg. 1898, Nr. 143, S. 2.

Kirchenpolitische Briefe XXVII.)
3 Litter. Rundschau 1896, Nr. 10, S. 291.
1 Jos. Schnitzer: Savonarola im Lichte der neuesten Litteratur:

Histor.-polit. Blätter 1898, Bd. 121, Heft 7 — 11.
3 Wissenschaftliche Beilage zur Germania 1898, Nr. 34—39.



Pastors kritische Bemerkungen. 355

Pastor abweichenden Auffassung gelangt:1 Savonarola ist nicht
länger Revolutionär und Rebell gegen die Lehrautorität der Kirche
und des Papstes. Über die Wirkung, welche Luottos Buch
ausgeübt hat, sagt die Zeitschrift folgendes: „le pubblicazioni recenti
intorno il Savonarola, segnatamente quelle del compianto prof.
Luotto, accrebero senza dubbio le simpatie pel grande domeni-

cano e misero in miglior luce la sua attività apostolica, il suo
zelo fervente per la riforma de' costumi depravati, la bontà e

purezza delle sue intenzioni: mà tutto cio si riferisce in gran
parte [also doch nicht ausschliefslich] al primo periodo, diremo
cosi, e suo apostolato. [Diese Unterscheidung der Perioden ist
unklar und meines Erachtens willkürlich; denn mit Savonarolas
Auftreten in Florenz beginnt seine Rel'ormthätigkeit, sein Apo
stolat. ] La catastrofè, che poi segui, rimane nelle sue cause e
ne' Buoi efletti, quale l'ha designata flnora la storia [inzwischen
ist aber durch die neuesten Forschungen der Kausalzusammenhang

der Ereignisse viel genauer erkannt worden!], e so vi ha
ora differenza nel giudicarla, la differenza sta in questo, che

appunto per le accresciate simpatie verso il Savonarola ersti ci

appare più grande e più doloroso."2 Das Endurteil aber ist ein
allgemeines, welches dem Gesamturteil Pastors widerspricht:
„Noi per parte nostra teniamo conto delle gravissime difficoltà nelle
quali trovossi il grande domenicano, siamo pronti perfino a scu-
sare le sue intenzioni."3 In einem späteren Aufsalze derselben
Zeitschrift wird konstatiert, dafs das Leben Savonarolas doch
noch von neuem geschrieben werden inüfste: „Anziehe peidere
tanto tempo nel confutare illustri serittori cattolici, corne un Lu-
dovico Pastor, anzichè spregare l'ingegno in pubblicazioni di
scritti polemici e pero di occasione (c tale e in buona parte
quello stesso del Luotto), destinati a cadere appena trascorso il
pericolo ardente delle controversie, meglio assai sarebbe stato
pubblicaro le opere intere del Savonarola, che ancora aspettano
la loro edizione critica, ci poi su questi, e sui documenti o co-
nosciuti od inediti rifare la vita del grande Domenicano con
criterio storico, sereno, imparziale, obbiettivo. Questo sarebbe
stato il vero e durevolo monumento da erigere al Savonarola in

questa occasione del centenario."i

' La Civiltà Cattolica. Roma, 5 marzo 1898. Serie XVIL Vol. I.
Quaderno 1145: Fra Girolamo Savonarola e la risposta di Ludovico Pastor
ai suoi critici, p. 577—594. Vgl. Ser. XVI, Vol. V, p. 597; Vol. XII,
Quad. 1137, p. 320 sqq. Ser. XVII, Vol. Ill, Quad. 1155 p. 296 sqq.

2 La Civiltà Cattolica, Ser. XVII, Vol. I, p. 578.
:l La Civiltà Cattolica 1. c. p. 594.
4 La Civiltà Cattolica, Ser. XVII, Vol. Ill, Quad. 1155, p. 316.

23*



356 Fra Girolamo Savonarola.

Auch Ales8andro Gherardi, der sich durch Herausgabe
der Nuovi Documenti gewifs als Fachmann in der Savonarola-
ibrschung legitimiert hat, verurteilt im Archivio Storico Italiano
Pastors Darstellung: „Trattando del Savonarola, niente passb
inosservato al Pastor di quanto si è finora scritto intorno a lui,
niuno forse dei documeuti che a lui in qualche modo si riferis-
cono: ma tutto, o quasi, accolse nella sua Storia, giudizi e in-
formazioni, senza raffrontare e discutere, senza badare, dico, alla
qualità dei giudici e de' relatori. Trascuro poi quasi del tutto
ogni studio ed esame di quanto il Frate avea pensato e scritto;
e sentenzio, o per meglio dire accettb, sugli atti della sua vita,
la sentenza altrui, senza tener conto delle dottrine da lui pro-
fes8ate, e che avrebber potuto, anche a suoi occhi, giustificarle e

spiegarle. Questa critica delle fonti e quest' esame degli scritti
del Savonarola, che mancano nel Pastore, fece il professor
Luotto 1 Der Kritiker der Schlesischen Volkszeitung gibt
ebenfalls Luotto recht, ,,wenn er es bemängelt, dafs Pastor sich
bei seiner Beurteilung Savonarolas fast nur an dasjenige gehalten
hat, was andere über denselben geurteilt haben, statt die Schriften
Savonarolas selbst durchzusehen. Pastor hat hierauf nur die
etwas timide und im Zeitalter der Eisenbahnen kaum verständliche

Antwort, dafs die Werke Savonarolas schwer zugänglich
seien."2 Die Revue Thomiste schliefst ihre sehr ruhige, aber
die Darstellung Pastors abweisende Kritik mit den Worten:
„L'auteur de l'Histoire des Papes pourra répondre qu'il a
cité exactement les jugements d'autrui et en nombre, avec
indication scrupuleuse de titres des livres et des pages, nous
persistons à croire qu'il a méconnu le caractère de Savonarole et
de son oeuvre. Heureusement que M. Luotto nous a notablement

dédommagé."8
III. Hiernach wird man nicht mehr sagen dürfen, dafs der

Einspruch gegen Pastors Auffassung nur von parteiischen
Apologeten Savonarolas erhoben worden ist. Pastor begeht aber in
seiner Selbstverteidigung noch einen anderen Fehler, indem er
das Interesse, welches die Savonarolafrage für sich gewonnen
hat, als blofses Parteiinteresse verdächtigt: „Gewisse katholische
Kreise", sagt er (zur Beurteilung S. 8), „halten es im Hinblick
auf das bevorstehende vierte Centenarium von Savonarolas Tod
für ihre Pflicht, diesen Dominikaner ,der Verehrung der
Freimaurer zu entziehen' und ihn ,als einen mit heroischen Tugenden

1 Quarto Centenario, Nr. 6, p. 42.
' Schlesische Volkszeitung 1898, Nr. 97, S. 2.
" Revue Thomiste, VI. année, mars 1898, p. 112 s.



Pastors kritische Bemerkungen. 357

ausgestatteten Mann Gottes für die katholische Kirche wieder
zu erobern'." Was Pastor unter diesen „gewissen katholischen
Kreisen" versteht, werden wir sehen.

Unter dem Ehrenpräsidium des Erzbischofs von Florenz,
Kardinal Agostino Bausa, hatte sich ein Comitato Eccle-
siastico Fiorentino für die Feier des Centenariums gebildet.
Als Organ dieses und der übrigen italienischen Festkomitees
erschien daselbst seit Januar 1898 zweimal monatlich eine
Zeitschrift „Quarto Centeuario délia morte di FraGirolamo
Savonarola, Bollettino bimensile illustrato", welche sich die
Savonarolaforschung zur Aufgabe gemacht hat und nach ihrem
Programm durchaus keine Apotheose ihres Helden, sondern
objektive Klarstellung der Fragen beabsichtigt. Später hat die
Redaktion freilich erklärt, dafs die Zeitschrift vom 4. Hefte ab
nicht mehr als Organ jenes Komitees betrachtet sein wolle, weil
sie sich genötigt sehe, in die Polemik einzugreifen und deshalb
volle Freiheit der Aktion haben müsse: dadurch verlieren aber
die Zustimmungserklärungen, welche die Sache Savonarolas
betreffen, nicht an Wert. Der in der ersten Nummer veröffentlichte

Aufruf des Florentiner Comentato ecclesiastico ist
unterzeichnet vom Weihbischof, sieben Mitgliedern des Metropolitac-
kapitels, von Kanonikern, Professoren, den Obern der verschiedensten
Orden und zählt im ganzen 33 Namen. Ihre Stellung ist mit
klaren Worten ausgesprochen: „Commemorando cattolicamente il
quarto centenario délia morte del Savonarola noi intendiamo dun-
que anzitutto di strappare dalle mani degli avversari una bandiera
che non è loro, di cancellare dalle nostre insegne un'onta che
non fu mai nostra. Figli riverenti e devoti del Pontificato
Romano, senza cercar d'uscire sotto nessun pretesto del la nostra
posizione d'umili diseepoli, noi intendiamo d'onorarc in Fra Giro-
lamo Savonarola il cattolico intemerato, il grande Dornenicano
arso dallo zelo délia casa di Dio, il diseepolo fedele di San
Tommaso d'Aquino, il riformatore dei costumi, che colla potenza
délia parola e dell' esempio, converti la Firenze dei Carnasciali
nella città di Christo e di Maria: intendiamo d'onorare infine
uno dei più grandi e indubbiamente il più vigoroso oratore délia
nostra lingua, e l'ispiratore délia riforma delle arti belle."

Unter den Namen derer, die teils dem Komitee beigetreten
sind, teits die Bestrebungen desselben oder der Zeitschrift approbiert

haben, finden sich aufser vielen Prälaten und Gelehrten
geistlichen und weltlichen Standes aus ganz Italien auch die
Namen von acht Kardinälen und sehr vielen Mitgliedern des
italienischen Episkopats. Viele davon haben ihre Zustimmung



358

durch Schreiben, welche im Quarto Centenario abgedruckt sind,
ausdrücklich erklärt und motiviert. Überall finden wir
Begeisterung für die Sache, die ihnen gerecht erscheint, aber trotzdem
die gröfste Reserve und jenes Mafs, welches nichts mehr, aber
auch nichts weniger als eine objektive Erforschung der Wahrheit

durch die Geschichtswissenschaft verlangt. Von Mitgliedern
des hl. Kollegiums finden wir neben Kardinal Bau sa den als
Historiker rühmlichst bekannten Kard. Alfonso Capecelatro,
jetzigen Erzbischof von Capua und Bibliothekar der hl. Kirche;
Kard. Sebastiauo Galanti, Erzbischof von Ravenna; Kard.
Giuseppe Sarto, Patriarch von Venedig; Kard. Domenico
Svarnpa, Erzbischof von Bologna; den Benediktiner Kard.
Miche le Ce lesia, Erzbischof von Palermo; Kard. Parocchi,
Generalvikar von Rom. Diesen Eminenzen könnten wir noch
den Namen eines neunten, durch seine Gelehrsamkeit
hervorragenden Kardinals in Rom hinzufügen, der uns mündlich seiner
Zustimmung versichert hat. Aus der Zahl des Episkopats
finden wir ferner neben dem Weihbischof von Florenz die Erz-
bischöfe von Vercelli, Taranto, Pisa, Reggio-Emilia, Colossi,
Nicopoli, Lepanto, Genua, Udine; die Bischöfe von Montepul-
ciano, Urbania und 8. Angelo in Vada, Colle Val d'Eisa, San

Miniato, Massa Carrara, Grosseto, Rieti, Chiusi und Piacenza,
Sansevero, Cerreto-Sannite, Massa Marittima, Teodosiopoli, Cara
und Sarno, Pontremoli, Catanzaro, Luni und Sarzana, Castellaneta,
Narui, Venosa, Bagnorea, Modigliana, Modena, Sovano und Pi-
tigliano, Crema, Jesi.

Neun Kardinäle uud 35 Mitglieder des italienischen
Episkopats repräsentieren also die von Pastor verdächtigten „gewissen
katholischen Kreise"!

•=»••«»


	Fra Girolamo Savonarola

