
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 13 (1899)

Artikel: Der Darwinismus in der Gegenwart

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761764

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER DARWINISMUS IN DER GEGENWART.

Von Dr. M. GLOSSNER.

Um den gewaltigen Umschwung, den das Urteil über den
Darwinismus in den letzten Jahren erfuhr, zu ermessen, ist es

von Interesse, an folgenden vor zwei Jahrzehnten gemachten
Ausspruch eines philosophischen Schriftstellers zu erinnern: „Es
ist nicht unsere Absicht, die wahrhaft klassische Leistung des

englischen Beobachters, Sammlers und Forschers, welche den
Zweck in der Natur ein für allemal totgeschlagen, ja mehr als
das, ein rationelles System der Entwicklung alles Organischen
an die Stelle unwissender Theologie und hilfloser Polemik gegen
dieselbe gesetzt hat, hier zu zergliedern. Wer das Buch On
the origin of Species nicht gründlich studiert hat, mit dem ist
überhaupt so wenig zu reden, wie mit einem Idioten über
Geisteskrankheiten. Wer sich mit der Zeitungs- und Broschüren-Lektüre
über Zuträglichkeit oder Unzuträglichkeit der grofsen physiko-
philosophischen Entdeckung begnügt, der mag sich in aller
Gemütsruhe sein Ansichtchen bilden: er wird von den

Konsequenzen des Darwinschen Grundgesetzes kein Iota abmarkten
und zu diesen Konsequenzen hinzuthun."1

So lautet ein vor ungefähr zwanzig Jahren im Namen der
Philosophie abgegebenes Urteil. Vernehmen wir nun ein anderes,
das über die „grofse physiko-philosophische Entdeckung" in der
nächsten Gegenwart im Namen der Naturforschung gefällt wurde!
„Der Darwinismus ist eine Epidemie, und es wird sicherlich einer
spätem Zeit zu denken geben, dafs geistig normale Menschen
in einem bestimmten Punkte ihres Denkens krank waren." „Sowie

es in der Zeit des aufkommenden Darwinismus an Warnern
nicht fehlte, unter denen sich einige der hervorragendsten
zeitgenössischen Naturforscher befanden, liefsen sich auch in der
Epoche seiner Herrschaft Stimmen vernehmen, welche die Lehre
von der natürlichen Zuchtwahl richtig beurteilten: als Absurdität."
»Die Jahrzehnte aber, während welcher das Darwinische System
geherrscht hat, haben unsere Erkenntnis der biologischen Gesetze
nm keinen Schritt weiter gebracht; da man glaubte, den Stein

1 Karl Grün, Die Philosophie in der Gegenwart. Realismus und
Idealismus. Leipzig 1876. S. 154.

Jahrbuch für Philosophie etc. XIII. 17



258 Der Darwinismus in der Gegenwart.

der Weisen gefunden zu haben, lag zu empirischer Forschung
keine Veranlassung vor. Schon die nächste Generation, welche
nicht unter dem unmittelbaren Eindruck von Darwins Auftreten
steht und nicht Wahres und Falsches als einen schwer entwirrbaren

Knäuel überkommen hat, wird diesen Teil der Darwinschen
Lehren (d. i. die natürliche Zuchtwahl) kaum mehr ernst zu
nehmen vermögen, und eine spätere Nachwelt wird sicherlich
die Zuchtwahl und ihre Schicksale als eine der gröfsten geistigen
Verirrungen des nun zu Ende gehenden Jahrhunderts betrachten."1

Ungeachtet der Absurdität der Darwinschen Zuchtwahltheorie
werden wir uns über die weite Verbreitung der Darwinschen
Lehren nicht alzusehr wundern dürfen. Die auf dem festen
Boden einer zielbewul'sten Forschung wandelndeNaturwissenschaft
hat mit dem Darwinismus allerdings nichts zu schaffen. Bekannt
ist die entschiedene Stellung, die einer der kompetentesten Forscher,
der insbesondere durch seine in das embryologische Gebiet
einschlagenden Entdeckungen berühmte Akademiker Bär dem Darwinismus

gegenüber eingenommen. Allerdings stand ihm eine unter
den Vertretern derNaturwissenschaft höchst seltene philosophische
Bildung zur Seite, wie seine feinsinnigen Erörterungen über die
einschlägigen Begriffe Kausalität, Ziel, Zweck, Zufall, Vererbung
beweisen.

Kann sonach nicht die solide Naturforschung für die
Erfolge des Darwinismus verantwortlich gemacht werden, so
erklären sich dieselben teils aus dem bedauernswerten, durch die
Kantsche Philosophie geförderten naturwissenschaftlichen
Vorurteil, dafs ausschliefslich die mechanisch-mathematische Erklärung
auf wissenschaftliche Bedeutung Anspruch erheben könne, was
darüber hinausgehe, aber Sache des „Glaubens" sei, teils aus
dem gerade zur Zeit des Auftauchens der darwinistischen Theorie
als Reaktion gegen die Naturphilosophie zur Herrschaft gelangten
Materialismus. Demzufolge waren es denn auch die Matadoren
des Materialismus, die Popularphilosophen Büchner, Vogt u. a.,
die den Darwinismus, d. h. den Versuch, den Zweck und jede
Spur einer höheren Intelligenz aus der Natur zu verbannen
und alle zweckmäßigen Erscheinungen sowie die ideellen
Zusammenhänge aus DeBcendenz und rein mechanisch zu erklären,
auf freudigste begrüfsten und in ihren Schriften dafür bei
Gebildeten und „mehr noch bei Ungebildeten" Propaganda machten.2

1 P. N. Cofsmann, Die Lehre von der natürlichen Zuchtwahl.
In der Beil. d. M. Allg. Zeitg 1898 v. 7. Febr. Nr. 29.

2 Gustav Wolff, Der gegenwärtige Stand des Darwinismus. Leipzig
1896. S. 5.



Der Darwinismus in der Gegenwart. 259

Die Art und Weise, wie sich die verschiedenen
naturwissenschaftlichen Disciplinen zur Darwinschen Zuchtwahltheorie
stellten, würde allein zum evidenteu Beweise genügen, dafs das
Urteil darüber der Philosophie zufällt. Es handelt sich darin
um Begriffe und Probleme von solcher Allgemeinheit, dafs nur
die umfassendste aller Wissenschaften, als welche von allen die
Philosophie anerkannt wird, eine Entscheidung über Wert oder
Unwert derselben, wenn sie überhaupt möglich, herbeizuführen
vermag.

Das Wesen des Darwinismus besteht nicht in der Annahme
einer Entstehung der höheren und vollkommeneren Organismen
aus niederen und unvollkommenen Anfängen oder in der Theorie
einer Entwicklung überhaupt, auch nicht in der Ableitung der
höheren Formen aus den niederen durch Abstammung (Descendenz-
theorie), sondern in einer bestimmten Fassung der Entwicklungs
und Descendenztheorie, oder in der Annahme, dafs ohDc jegliche
Vervollkommnungstendenz unter der alleinigen Wirksamkeit der
allgemeinen chemisch-physikalischen Kräfte durch Summierung
zufällig entstandener Veränderungen, die sich unter zahlreichen
anderen als nützlich und (ex eventu) zweckmäfsig erwiesen, auf
dem Wege einer Art von natürlicher Auslese und infolge von
Vererbung die verschiedenen Gattungen und Arten im Pflanzen-
und Tierreiche aus wenigen organischen Keimen sich gebildet haben.

Obgleich es richtig ist, dafs Darwin aul'ser der natürlichen
Zuchtwahl noch andere offenbar teleologische Principien, wie das
der Anpassung und der Korrelation des Wachstums, angenommen,
so steht doch fest, dafs er die Theorie der Selektion des
Tauglichen im Kampfe ums Dasein auch noch in der späteren Periode
seiner litterarischen Thätigkeit als den wichtigsten Teil seiner
Erklärung der Lebenserscheinungen betrachtet habe. Denn selbst
an jener Stelle, in welcher er sich gegen die Übertreibung der
Bedeutung der natürlichen Zuchtwahl verwahrt, erklärt er,
dieselbe sei das hauptsächlichste, wenn auch nicht das einzige Mittel
zur Abänderung der Lebensformen gewesen.1 In der That würde
es einer unbegrenzten Variabilität bedürfen, wenn nicht allein
die Anpassung an veränderte äufsere Verhältnisse, sondern die
Art- und Gattungsunterschiede selbst ans mechanischen Ursachen
erklärt werden sollten. Die mechanische Erklärbarkeit aber wird
von Darwin auch für die Hilfsprincipien ausdrücklich angenommen
oder stillschweigend vorausgesetzt, und gerade diese mechanische

1 Den Text s. bei K. Göbel, Über Studium und Auffassung der
Anpassungserscheinungen bei Pflanzen. Beil. d. Allg. Zeit. 1898 Nr. 60.

17*



260 Der Darwinismus in der Gegenwart.

Erklärbarkeit aller Lebensformen und Lebenserscheinungen, die
Entstehung des Lebens miteingeschlossen, ist es, was dem
Darwinismus seinen auszeichnenden Charakter gibt und die ungeheure

Verbreitung sowie den ungewöhnlichen Beifall, von dem
oben die Rede war, gefunden hat.

Über das Verhältnis des Darwinismus zur Naturwissenschaft
spricht sich der bereits angeführte antidarwinistische Schriftsteller

Wolff in folgender, treffender Weise aus: „Jeder mit den
Verhältnissen einigermal'sen Vertraute weifs, dafs innerhalb der
biologischen Specialzweige der Darwinismus meistens ebenso als
etwas Gegebenes betrachtet wird, wie aufserhalb derselben, dafs
die meisten Biologen dem Darwinismus nicht anders gegenüberstehen,

wie ein Nichtbiologe. Ich glaube nicht, dafs sich eine
biologische Disciplin finden liel'se, die sich als offizielle Vertreterin,
sozusagen als verantwortliche Redacteurin des Darwinismus
betrachtet wissen wollte. Jedenfalls ist als ganz sicher zu betrachten,
dafs, wenn der Darwinismus endlich ein überwundener Standpunkt
geworden ist, jede Disciplin ihn mit Entschiedenheit von ihren
Rockschöl'sen abschütteln wird, und insofern auch mit einem
gewissen Recht, als man eben meist das Resultat des Darwinismus,
nämlich die Beseitigung aller teleologischen Principien als
gesicherte Fundaraentalthatsache annahm und im übrigen dem
Darwinismus gegenüber sich vollkommen passiv verhielt, was
um so leichter möglich war, als der Darwinismus mit keinem
einzigen der biologischen Arbeitsgebiete eine direkte Berührung
hat. Wenn heute der Darwinismus aufgegeben würde, so würde
dies nicht den geringsten Einfiufs auf den Arbeitsverlauf irgend
einer dieser Disciplinen ausüben. Da aber trotzdem der Darwinismus

als ein sicheres und wertvolles Besitztum betrachtet wird,
so spielt er die Rolle eines herrenlosen Gutes, das von allen
Seiten geplündert wird. Nach dem Eigentümer und der Herkunft,
nach der Existenzberechtigung dieses Gutes wird wenig gefragt,
es genügt, dafs es vorhanden ist, dafs man seinen Segen ge-
niefsen kann."1

Diesem Zeugnisse zufolge dürfte eine Beurteilung des
Darwinismus nach allgemeinen, philosophischen Gesichtspunkten einer
weiteren Rechtfertigung nicht benötigen; die den speciellen
Gebieten, der Botanik, der Physiologie u. a. entnommenen That-
sachen aber sind weit entfernt, die auf dem Wege der
philosophischen Betrachtunggewonnenen Resultate umzustofsen; vielmehr
wird sich uns zeigen, dafs weder der gegenwärtige Stand der

1 Wolff a. a. 0. S. 6 f.



Der Darwinismus in der Gegenwart.

Botanik, noch derjenige der Protoplasmaforschung, noch auch der
der organischen Chemie, der mechanischen Erklärungsweise und
der natürlichen Zuchtwahl günstig sind.

Mit dem Fiasko des Darwinismus erweist sich folgerichtig
auch der vermeintliche Triumph der mechanischen Naturauffassung
als eine Täuschung, und die Teleologie tritt aufs neue in ihre
Rechte ein.

Die mechanische Erklärungsweise bringt es mit sich, dafs
alles Qualitative aus der objektiven Realität verwiesen und auf
quantitative Bestimmungen zurückgeführt wird. Derselbe Prozefs,
der sich seit Descartes und Locke in der Erkenntnistheorie
vollzog, wird vom Darwinismus auf die Lebenserscheinungen
übertragen. Wie auf jenem Gebiete nur die sogenannten primären
„Qualitäten", Gröfse, Bewegung u. s. w. (die aristotelischen
gemeinsamen Sinnesobjekte) als objektiv-real anerkannt werden, so

gelten auch im Fall des Darwinismus nur quantitative Veränderungen

alB wirksam im Vorgang der biologischen Entwicklung.
Weisinann, der „heute fast noch einzige eigentliche Vertreter des
Darwinismus, welcher seit etwa fünfzehn Jahren in zahlreichen
Broschüren an der Verbreitung und Weiterbildung des
Darwinismus arbeitet,"1 gesteht unumwunden zu, dafs nur quantitative

Unterschiede der Individuen das Material der Naturzüchtung
bilden können: ein Eingeständnis, das sich aus der einfachen
Erwägung als völlig begründet und notwendig erweist, dafs nur
ein Variieren nach dem Mehr und Minder dem Selektionsprozefs
eine Handhabe bietet, während bei qualitativen Veränderungen,
deren mögliche Anzahl eine unbegrenzte ist, die Wahrscheinlichkeit
des Auftretens „günstiger" Fälle eine verschwindend kleine ist.

Wie verhängnisvoll aber jenes Eingeständnis für den
Darwinisten sich gestaltet, zeigen die Fälle, in denen es sich nicht
um Entstehung und Erhaltung günstiger Merkmale, sondern um
das Verschwinden von Merkmalen und Organen handelt, die im
Kampfe ums Dasein ihren Wert verloren oder geradezu schädlich
geworden sind. In diesem letzteren Falle tritt nach Weismanns
Ausdruck „Panmixie" ein, „weil jetzt alle Variierungen, gute
und schlechte, sich durcheinandermischen."2 Quantitative
Veränderungen reichen in diesem Falle nicht mehr aus, weil für
das Mehr und Minder die gleiche Wahrscheinlichkeit besteht.
Da greift nun Weismann zu dem verzweifelten Auskunftsmittel,
alle Veränderungen als ungünstig zu erklären, indem er zwischen

1 Wolff a. a. 0. S. 7.
2 Wolff a. a. 0. S 11.



262 Der Darwinismus in der Gegenwart.

der Höhe der Anpassung und der Höhe der Bildung
unterscheidet und behauptet, alle Veränderungen an einem Organe,
welches die Höhe der Anpassung erreicht habe, seien als
ungünstige und daher im Kampf ums Dasein nachteilige zu
betrachten, also z. B. jede Abänderung des Insektenauges ebensowohl

als jede solche des Falkenauges. Wer sieht nicht ein, dafs
diese Theorie den Darwinismus von Grund aus umstürzt, dessen
Wesen und Verdienst gerade darin besteht und bestehen soll,
dafs er zeigt, wie Organe und Organismus auf dem Wege der
natürlichen Züchtung von den unscheinbarsten Anfängen zur
höchsten Höhe der „Ausbildung" gelangen konnten und gelangten.
Das darwinistische Princip hat eine wächserne Nase, die sich,
wie gewisse Gesetze, nach den entgegengesetzten Ilichtungen
drehen und wenden läfst. Mit Recht bemerkt Wolff: „Wer
die Panmixie zu halten sucht dadurch, dafs er das Auftreten
günstiger Variierungen als unwahrscheinlich oder gar als
unmöglich erscheinen läfst, der sägt sich damit selbst den Ast ab,
auf dem er sitzt, indem er in gleichem Mafse der Erklärung
der Entstehung zweckmäfsiger Veränderungen entgegenarbeitet,
und beruhigen kann sich bei solchen Ausflüchten nur derjenige,
der von der Hand in den Mund lebt, dem es heute gleichgültig
ist, wovon er gestern sein Dasein gefristet hat."1

Die von Weismann ausgeführte Wendung bedeutet nichts
anderes und geringeres als die Annahme „einer bestimmten
Variierungstendenz nach Plus für das Auftreten zweckmäfsiger
Gebilde und einer solchen nach Minus für das Verschwinden
zweckmäfsiger Einrichtungen", d. h. die Preisgabe des Grund-
princips des Darwinismus.

Gleichwohl ist Weismann hierdurch in seinem Bestreben
rüchsichtsloser Durchführung des mechanistischen Princips nicht
entmutigt. Indern er seine Keimplasmatheorie (derzufolge das

Keimplasma alle Teile des künftigen Organismus in sogenannten
Determinanten anticipiert) mit der Rouxschen Lehre „vom Kampf
der Teile im Organismus" (einer Übertragung der Laraarkschen
Theorie von der Umbildung der Organe durch Anpassung infolge
von Gebrauch und Nichtgebrauch auf die Zellen oder Zellenteile)
verbindet, versucht er eine mechanische Erklärung zweckmäfsiger
Variierung, um das oben erwähnte Zugeständnis mit dem
Darwinismus zu vereinigen.2

1 Wolff a. a. 0. S. 17.
2 Wolff a. a. 0. S. 19 ff., wo eine lichtvolle, wenn auch kurze

Erläuterung der Rouxschen Theorie und ihrer Verwendung durch Weismann
zu finden ist.



Der Darwinismus in der Gegenwart. 263

Ohne in ejin näheres Detail einzugehen, genügt es für unseren
Zweck, hervorzuheben, wohin die Absicht Weisinanns abzielt,
nämlich aus der Variierung der Determinanten im Keimplasma
nach dem Plus und Minus, also nach quantitativen Bestimmungen
das Verschwinden von Organen abzuleiten. Dagegen wendet
Wolff ein, es könne zwischen Determinanten, die ja nur einmal
im Keimplasma vorhanden seien, kein Kampf, keine Selektion
stattfinden. Solle aber ein solcher zwischen Determinantengruppen
stattfinden, so gelte von diesen, was von dem Kampfe zwischen
Organen, nämlich, dafs die Rückbildung des einen nur in
Abhängigkeit von dem Fortbildungsprozesse des andern geschehen
könnte. Er wirft daher die Frage auf: „Wenn Fortbilduugs-
und Rückbildungsprozesse einander die Wage halten, wie war
eine Entwicklung in der Richtung des Vollkommeneren und
Komplizierteren (des mikroskopischen Lebewesens zum Elefanten)
möglich?" Das Schwinden eines Organes kam sonach aus
quantitativen Veränderungen im Keimplasma, aus der von Weismann
angenommenen Intraselektion, nicht erklärt werden. Mit Recht
schliefst daher der erwähnte Autor: „Wenn der Darwinismus
dieser Stütze bedarf, dann ist er verloren," und knüpft hieran
die Hoffnung, „dafs in die biologische Forschung ein Geist des
Ernstes wieder einziehen werde, der in der Natur nicht zu finden
trachtet, was er gern möchte, sondern der stetig bereit ist, sich
der Wahrheit auf Gnade und Ungnade zu ergeben und ohne
Wunsch an das Rätsel des Lebens heranzutreten."1

Betrachtet man den Darwinismus vom logisch-methodologischen
Standpunkt, so kann derselbe weder auf den Namen einer Hypothese

noch den einer berechtigten Analogie Anspruch erheben,
geschweige denn, dafs er auf induktivem Wege erwiesen wäre.
Abgesehen davon, dafs eine Hypothese in dem Grade an
Wahrscheinlichkeit verliert, als sie der Unterstützung durch Hilfshypothesen

bedarf, so ist der völlige Mangel an Bestätigung durch
die Erfahrung ein hinreichender Grund, um sie zu verwerfen.
Um den Darwinismus aber steht es nicht so, dafs manche That-
sachen ihn bestätigen, andere nicht.2 Er enthält einen Schlufs
von der Möglichkeit auf die Wirklichkeit, und, was vor allem
in Betracht zu ziehen ist, steht trotz seines PocheDs auf eine
rein „kausale" Erklärung — die er in unlogischer Weise der
teleologischen entgegensetzt — im schärfsten Widerspruch gegen
das Kausalitätsprincip.

1 Wolff a. a. 0. S. 24 ff.
2 Cofsmann a. a. 0.



264 Der Darwinismus in der Gegenwart.

Nicht auf irgend eine direkte Erfahrung, sondern auf eine
angebliche Analogie ist der Begriff der natürlichen Zuchtwahl
gegründet; aber die Rinder der Herren Bakewell und die Schafe
des H. Western haben nicht zufällig variiert;1 überdies gebricht
es in dieser „Analogie" an dem Faktor, der in der natürlichen
Auslese dem Züchter in der künstlichen entsprechen würde.
Denn wenn sich Darwin auf die wunderbaren und ungleich
mächtigeren Mittel beruft, die der Natur zu Gebote stehen, so

liegt hierin eine Personifikation der Natur, die in dem idealistischen
SystemeeinesSchelling, nicht aber in dem empirisch-mechanistischen
Gedankenkreise des Schülers Humes und Lockes irgend einen
Schein von Wahrheit und Berechtigung besitzt.

Zwei Sätze sind es, auf denen die Zuchtwahllehre basiert:2
1. es finden zufällige Veränderungen statt; 2. das Un-

zweckmäfsige geht unter; hieraus folgt: das Zweckmäfsige
bleibt übrig.

Der erste dieser Sätze überantwortet das Reich des

Organischen, in welchem bis ins kleinste an jeder Pflanze, an jedem
Tiere die Zweckmäfsigkeit herrscht, dem Zufall und widerspricht
der täglichen Erfahrung, wornach das Zweckmäfsige auch das

Regel- und Gesetzmäfsige ist. Der zweite Satz enthält ein
analytisches Urteil, sagen wir richtiger: eine leere Tautologie, denn
er besagt nichts weiter, als dafs das Überlebende das
Zweckmäfsige und das Zweckmäfsige das Überlebende sei. „Wer den
durchaus deduktiven Charakter des Darwinismus eingesehen hat,
wer erkennt, dafs von den beiden Obersätzen der Zuchtwahllehre
der eine ein aller Erfahrung widersprechendes Phantasiegebilde,,
der andere vollkommen inhaltsleer, weil analytisch ist, der mufs
eine Weiterentwicklung des Systems für aussichtslos halten."3

Unter den hervorragendsten Biologen der Neuzeit wird der
am 29. Mai 1898 verstorbene G. H. Th. Eimer genannt.4 Er
widmete seine Thätigkeit vorzugsweise den biologischen Fragen
der Gegenwart und setzte sich das Begreifen der Artbildung
zum Ziel. Er gelangte zur Erkenntnis, dafs die Umbildungen
im organischen Entwicklungsprozefs durchweg gesetzmäfsige
seien, und kam dabei zur Überzeugung, dafs Darwins Theorie
von der natürlichen Zuchtwahl und dem Überleben des Passendsten

das Entstehen neuer Eigenschaften nicht zu erklären vermag.
Wenn ein Organismus Abänderungen erfährt, so erfolgen diese
nach gewissen, durch seine Einrichtung, den Zusammenhang

1 Cofsmann a. a. 0. 2 Ebd. 3 Ebd.
4 Hesse, G. H. Theodor Eimer. Ein Nachruf. Beil. d. M. Allg.

Zeit. 1898. Nr. 132.



Der Darwinismus in der Gegenwart. 265

seiner Teile und seiner Beziehungen zur Aufsenwelt bestimmten
Richtungen. „Die Trennung der Organismenkette in Arten
erklärt er durch eine Beharrung einzelner oder aller Teile eines
Organismus auf einer bestimmten Stufe der eingeschlagenen
Entwicklungsrichtung, durch Entwicklungsstillstand bei diesen,
während andere fortschreiten."

Wie es sich mit diesem Entwicklungsstillstand auch
verhalten mag — er läfst sich nur aus einem Gesamtschöpfungs-
plan, dem Werk einer bewnfsten Intelligenz, d. h. teleologisch
begreifen — der Darwinismus ist in dieser Auffassung
vollständig verlassen.

Nachdem der Darwinismus als offenbar unfähig erkannt
worden ist, die Entstehung der Gattungen und Arten im Tierund

Pflanzenreiche zu erklären, flüchtet er sich wie in eine letzte
Zufluchtsstätte in das Gebiet der Anpassungserscheinungen.
„Gewöhnlich," bemerkt K. Göbel,1 „sucht man die Bedeutung
des Darwinismus immer noch darin, dafs er die Entstehung der
Arten durch natürliche Zuchtwahl zu erklären versucht. Es
kann aber keinem Zweifel unterliegen, dafs er in erster Linie
eine Theorie der Entstehung der Anpassungserscheinuugen
geben will und kann." Dafs dies im Sinne Darwins und noch
mehr der Darwinisten falsch ist, bedarf keines Beweises; denn
gerade in der Erklärung der Arten und Gattungen sucht der
Darwinismus sein Verdienst und seine Bedeutung. Nun folgt
aber das wertvolle Geständnis: „Denn die von manchen noch

gehegte Meinung, dafs die Anpassungscharaktere zugleich
zusammenfallen mit den specifischen Merkmalen, welche die
einzelnen Arten, Gattungen oder Gruppen voneinander trennen,
ist eine so offenbar unhaltbare, dafs sie keiner Widerlegung
mehr bedarf."

Wo bleibt da, wird man erstaunt fragen, der Darwinismus,
jene errettende That, die das Geheimnis des Lebens enthüllt und
das schwierigste der Rätsel wissenschaftlich gelöst, d. h.

mechanisch erklärt hat? Seltsam klingt das weitere: „Wenn
es eine Zeitlang fast verpönt war, die ,Zweckmäfsigkeit'
bestimmter Bauverhältnisse der Organismen hervorzuheben, so
wurde durch den Darwinismus die teleologische Betrachtung —
nur mit anderer Deutung (sie!) — wieder in den Vordergrund
gerückt." Ja und mit welcher Deutung! Einer solchen, durch
die — wie der Verf. selbst bemerkt — die teleologische
Betrachtung ein für alle mal beseitigt werden sollte! Teleologisch
ist der Darwinismus wie lucus leuchtend, aber a non lucendo!

1 Über Studium u. s. w. Beil. d. A. Z. 1898. N. 00.



266 Der Darwinismus in der Gegenwart.

Auch weiterhin gesteht derselbe Vf., dafs der Darwinismus
für die Erklärung der Gattungen und Arten nichts leiste. Blofser
Zufall sei es, wenn Anpassungscharaktere zuweilen als charakteristisches

Merkmal für Gruppen und kleinero systematische
Komplexe auftreten können. Die Systematik der Farne sei ein sehr
lehrreiches Beispiel dafür, wie irrig die Anschauung sei, dafs
keine der bestimmten Thatsachen der organischen Natur den
Anforderungen der Zuchtwahltheorie gemäfs bestehen könne, als
solohe, welche entweder jetzt oder einstmals für Individuen oder
Rassen, die sie besitzen, nützlich gewesen sind. Wie nämlich
in der empirischen Moral, so ist es auch in der empirischen
Auffassung des Organischen der gemeine Nutzen, der den Hauptfaktor

und die Triebfeder im Entwicklungsvorgang bildet. Nun
bietet aber gerade die Pflanzenwelt eine Menge von Erscheinungen,

die sich dem Nützlichkeitsprincip schlechterdings nicht
fügen wollen.

Es ist daher, wie K. Göbel konstatiert, begreiflich, „dafs
der eigentliche Darwinismus, d. h. die Richtung, welche der
natürlichen Zuchtwahl die Hauptrolle bei dem Zustandekommen
der Anpassungen zuschreibt, in Deutschland wenigstens fast
keine Vertreter mehr hat". Also spielt der „eigentliche"
Darwinismus immerhin noch eine Nebenrolle in der Erklärung der
Anpassungserscheinungen oder jener „wunderbar vielseitigen
Reizbarkeit für äulsere Faktoren", die „in den meisten Fällen
eine zweckmäfsige ist". Nun höre man und staune! Der Vf.
nämlich nimmt die Wendung: „dafs diese in den meisten Fällen
eine zweckmäfsige ist, kann darauf beruhen, dafs die unzweck-
mäfsigen im Kampf ums Dasein zu Grunde gingen". Eiue ganz
merkwürdige Logik, die ungefähr soviel besagt als: die übrig
gebliebenen sind zweckraäfsig, weil sie nicht zu Grunde gingen,
d. h. übrig blieben! Fürwahr eine des Darwinismus, dieses
geistlosesten Produkts menschlicher Verirrung, würdige Folgerung!

Der Darwinismus soll nur mehr für ein sehr eingeschränktes
Gebiet gelten, er könne nicht, wie er beabsichtigte, das
Zustandekommen der Anpassung erklären, sondern nur das Unterliegen

der weniger gut angepafsten Formen.1 Was werden wir
hieraus schliefsen? Dafs der Darwinismus ganz und gar
überflüssig ist. Denn dafs Lebensformen, die den äufseren
Lebensbedingungen nicht angepafst sind, zu Grunde gehen, begreift
sich ohne Darwinismus. Der Darwinismus hat damit nichts zu
schaffen. Wer sich, ohne schwimmen zu können, ins Wasser

1 Göbel a. a. 0.



Der Darwinismus in der Gegenwart. 267

wagt, wird ertrinken, weil er nicht wie der Fisch dem Wasser
angepafst ist. Wenn also der Vf. nicht zweifelt, dafs die natürliche

Zuchtwahl das Aussterben minder geeigneter Pflanzen
bedingt hat, so vermögen wir hierin nichts anderes als eine
gewisse Scheu zu erkennen, einen liebgewonnenen Irrtum
unumwunden einzugestehen. Man schämt sich desselben und sucht
den unvermeidlichen Rückzug derart zu decken, dafs man den
Schein erweckt, der Darwinismus habe immerhin noch ein wenn
auch sehr eingeschränktes Geltungsgebiet. Umsonst! Trotz allen
Sträubens wird man schliefslich eingestehen müssen, dafs der
„eigentliche" Darwinismus, d. h. die Theorie der zufällig
auftretenden Veränderungen weder zur Erklärung des Entstehens
und Vergehens der Arten noch zur Erklärung der Anpassungs-
crscheiuungen das geringste leisten und daher ohne weitere
Umstände aus dem Gebiete der Biologie auszuweisen sei.

In engem Zusammenhang mit Darwinismus, Descendenz- und
Enwticklung8theorie steht die Frage nach der Lebenskraft.1
Dieselbe ist zu unterscheiden von der Frage nach dem
Lebenssubstrat oder dem Sitze des Lebens, obgleich Lebenssubstrat
und Lebensprincip vielfach miteinander verwechselt wurden,
indem man glaubte, in dem ersten Sitze des Lebens, z. B. der
Zelle, auch zugleich das Princip des Lebens entdeckt zu haben.
Was unsere Stellung zur Frage anbelangt, so halten wir die
Fassung der Frage nach der Lebenskraft für verfehlt, uud
zwar aus dem Grunde, weil sie die Vorstellung insinuiert, dafs
«ine besondere Kraft in einem aktuellen, an sich unorganischen
Stoffe wirke; eine Vorstellung, die viel dazu beigetragen haben

mag, den Begriff der Lebenskraft in Mifskredit zu bringen. Für
uns ist der Lebensgrund nicht Kraft, sondern Substanz, jedoch
nicht vollendete Substanz, die sich etwa äufserlich mit dem
ebenso substantiell vollendeten Stoffe verbände, sondern beide,
Lebensgrund und Substrat, sind unvollendete Substanzen, die
sich wechselseitig ergänzen, indem das eine sich bestimmbar,
das eine aber bestimmend verhält: ein Verhältnis, aus dem die
eine von innen heraus sich bewegende, lebende Substanz
resultiert.

Decken sich auch nicht die Begriffe von Lebenskraft und
Lebensprincip, so teilen sie doch insofern die gleichen Schicksale,

als die Gegner der Lebenskraft zugleich auch solche eines
besonderen über die allgemeinen Naturkräf'te übergreifenden und

1 Borodin, Protoplasma über Lebenskraft. Beil. d. M. A. Zeit. 1898
N. 1G6.



268 Der Darwinismus in der Gegenwart.

die Erscheinungen des Lebens bewirkenden Princips sind. Die
Geschichte der Lebenskraft zu verfolgen, liegt daher auch in
unserem Interesse.

Wie früher in der Zelle, so erblickt man gegenwärtig im
Protoplasma, d. h. dem stickstoffhaltigen, beweglichen,
gewöhnlich feinkörnigen Schleim, der sich in den Zellen der Pflanzen
befindet, den ursprünglichen Sitz oder das Substrat des Lebens.
Was früher als das Wesentliche galt, Zellenwand und Zellenkern,
gilt seit fünfzig Jahren als die blofse Hülle des eigentlichen
Substrats des Lebens. „Von jetzt an erkannte sowohl die Tier-
wie die Pflanzenwelt die Herrschaft des Protoplasmas an; dieses
wird das allgemeine Lebenssubstrat; ist doch alles, was in der
Zelle sich vorfindet, das Werk des Protoplasmas Dies alles
aber (Häutchen, Chlorophyllkörner, Zellenkern) sind Erscheinungen,
die nicht wesentlich mit dem Begriffe Leben selbst verknüpft
sind Ohne Protoplasma aber ist kein Leben denkbar."

Im Protoplasma glaubte man dem Geheimnis des Lebens
auf der Spur zu sein. Bald aber machte sich der Zellenkern
oder vielmehr die Zellenkerne unabhängig, und im Kern selbst
erhob sich das Centrosoma, um die Herrschaft zu beanspruchen;
darauf folgte der Abfall der Piastiden, infolgedessen das

Protoplasma auch die Gewalt über die Erzeugung der Stärke verlor.1
Dagegen machte man eine andere Entdeckung, die das

Protoplasma für diese Verluste zu entschädigen scheint, nämlich dafs
die Masse desselben, obgleich durch Wandungen geteilt, derart
zusammenhängt, dafs „die Schicksalsschläge, die der Existenz
eines Zellenbewohners drohen, durch die Anstrengungen der
gesamten Einwohnerschaft abgewehrt werden."2

Wie in dem äufseren Bau, so wurde auch in der chemischen
Zusammensetzung des Protoplasmas der eigentliche Sitz des
Lebens immer zweifelhafter, indes sich über seine innere
Organisation ein „ungeheurerWirrwarr von einander widersprechenden
Meinungen bildete". Kurz gesagt: das Geheimnis des Lebens
wollte sich durchaus der sinnlichen Forschung nicht preisgeben;
es floh in dem Mafse aus dem Auge des Forschers, in welchem
dieser sich ihm zu nähern schien.

Sehen wir nun zu, ob es mit den im Lebenssubstrat
wirkenden Kräften besser bestellt ist. Man sagt uns, der Vitalismus,
die Annahme einer besondern Lebenskraft, habe den ersten Stöfs
durch die Darstellung sog. organischer Stoffe auf chemischem
Wege erlitten; den zweiten durch die Entdeckung des Gesetzes

1 Borodin a. a. 0. 2 Ebd.



Der Darwinismus in der Gegenwart. 269

von der Erhaltung dor Kraft, indem man erkannte, dafs die in
den Organismen wirkenden Kräfte in letzter Linie auf das
Sonnenlicht zurückzuführen seien. Den Todesstofs aber glaubte
der Darwinismus der Lebenskraft gegeben zu haben, indem er
auch die Erklärbarkeit der „unendlich mannigfaltigen Formen, der
Zweckmäfsigkeit des inneren und äufseren Baues und der
physiologischen Funktion mit der merkwürdigen Fähigkeit, sich den
äufseren Umständen anzupassen",1 aus mechanischen Ursachen
nahezulegen schien.

Nach dem Fiasko des Darwinismus erhob der Vitalismus
begreiflicherweise aufs neue das Haupt, allerdings in einer andern
Form, indem er „die Herrschaft der Physik und Chemie in den

lebendigen Körpern unbedingt anerkennt". Diesen Neovitalis-
mus trifft daher der übliche Vorwurf nicht, dafs man alles
Unverständliche einfach der Lebenskraft zuschrieb. Der Vorwurf,
die Lebenskraft sei ein Zufluchtsort für unser Nichtwissen, trifft
auch das Protoplasma, dem man problematische Eigenschaften,
z. B. eine unbegrenzte Reizbarkeit, je nach Bedürfnis zuschreibt.
„Indem sie den Begriff von der Reizbarkeit schaffen, erlauben
sie (die Mechanisten) dem Protoplasma, alles zu thun, was ihnen
gefällt, wenn es nur nicht mit der Physik kollidiert." Dem
Mechanisten um jeden Preis würde das evidenteste Zeugnis für
das Dasein der Lebenskraft nicht genügen. „Ich möchte sagen,
selbst wenn sie aus ihren dumpfen Zellen zu rufen anfinge:
,Da bin ich' — so würde man darin eben einen merkwürdigen
Fall der Reizbarkeit des Organismus sehen."

Den Beweis für die Existenz des Lebensprincips sind wir
im stände zu führen. Die vermifste Grenze, die Organisches
vom Anorganischen scheidet, ist längst bekannt. Schon Aristoteles

hat sie in den Büchern von der Seele genau bestimmt.
Was kein Mechanismus vermag, sich aufzubauen aus einem
Keime, zu wachsen, sich zu nähren und fortzupflanzen, sich
selbst auszubessern, („seine unvermeidlichen Verletzungen
unaufhörlich wieder gutzumachen"): das vermag der Organismus in
Kraft des beseelenden Lebensprincips. Denn wenn wir auch von
einem Wachsen unorganischer Körper reden, wenn wir sagen,
das Feuer nähre sich, wachse, pflanze sich fort: so sieht jeder
Verständige sofort ein, dafs diese Redeweise eine bildliche ist.
Denn das Feuer, der Krystall selbst, wird genährt, nährt nicht
sich: denn das Feuer ist kein wesenhaftes Ganzes mit
immanenten Wirkungen. In den Tieren kommt hinzu die willkürliehe

1 A. a. 0. N. 167.



270 Der Darwinismus in der Gegenwart.

Bewegung, die physischen Ursprungs ist und auf Grund von
Vorstellungen und Begehrungen erfolgt. Scheint nicht in all
diesen Erscheinungen in der That das Lebensprincip aufzustehen
und zu rufen: „Hier bin ich"? Zweifellos bedient sich das Lebensprincip

der chemisch-physikalischen Kräfte, aber sie stehen eben
in seinem Dienste; die Abhängigkeit ist eine wechselseitige, wie
z. B. recht deutlich selbst die Bewegung der Flüssigkeiten im
pflanzlichen und tierischen Organismus beweist.

Wir können daher ruhig abwarten, ob sich die Hoffnung
der Mechanisten erfüllen wird, dal's in der Zukunft die Ableitung
aller Lebenserscheinungen aus den Gesetzen der Physik und
Chemie gelingen werde. Vergeblich behaupten sie, die ganze
Geschichte der biologischen Wissenschaft sei „bisher eine
ununterbrochene Reihe von Niederlagen" der Lebenskraft gewesen.
Denn jene Erscheinungen sind bisher nicht mechanisch erklärt
worden und werden es auch in Zukunft nicht werden: aus dem
einfachen Grunde, weil dies unmöglich ist.

Bei solcher Sachlage inufste begreiflicherweise auch jeder
Versuch scheitern, eine Entstehung von Organismen auf
mechanischem Wege nachzuweisen. Nicht einmal eine Urzeugung
im Sinne der Alten zu konstatieren ist bis jetzt gelungen, und
wäre eine solche nachweisbar, so könnte sie nicht zu Gunsten
einer „mechanischen" Erklärung ausgebeutet werden. „Die ganze
Geschichte der Versuche, die Urzeugung der Organismen zu
entdecken, war nur eine Reihe von gröfseren oder geringeren
Niederlagen." Mehr als je gilt heutzutage das bekannte Wort:
Omne vivum ex ovo.

In der Verlegenheit verlegt man die Urzeugung bald in
ein unsichtbares Gebiet des winzigst Kleinen, obgleich nach
anderen gerade „die Winzigkeit auf eint) gewisse Höhe der
Organisation" hindeutet, die mit Urzeugung nicht vereinbar ist;
bald läfst man die Keime aus anderen Weltkörpern zu uns
herübergewandert sein, als ob eine Veränderung des
Schauplatzes eine Lösung der Frage bedeutete. „Schliefslich gibt es

sogar Schwärmer, die — eine Art Feueranbeter — annehmen,
dafs die lebende Natur der toten voranging, und dafs das Feuer
als Prototyp des Lebens gelten kann, dasselbe Feuer, das, wie
bekannt, alles Lebende aufs sicherste zerstört."

Nach alledem verstehen wir nicht, wie unser Gewährsmann,
Borodin, schliefsen kann: „Unmöglich ist es ja nicht, dafs in
Zukunft das mechanische Princip einen vollständigen Sieg davontragen

wird, dafs man das Lebende aus dem Toten wird
ableiten können," obgleich er selbst es bezweifelt. Die von uns



Der Darwinismus in der Gegenwart. 271

vorgebrachten Gründe beweisen vielmehr die Unmöglichkeit jenes
Triumphes der Mechanik. Was aber heutzutage aus inneren
Gründen unmöglich ist, bleibt unmöglich für immer. Für uns
ist daher das Lebensprincip nicht Sache des Glaubens, sondern
einer unnmstöfslichen wissenschaftlichen Gewifsheit. Mögen daher
die Mechanisten an einen Triumph ihrer Sache glauben. Ihr
Glaube ist etwas Schlimmeres als Köhlerglaube; er ist nicht
einmal eine ganz und gar unwahrscheinliche Meinung, sondern
einfach ein Vorurteil, das sich gegen die Evidenz verschliefst.

Die Schicksale des Darwinismus haben einen bedenklichen
Mangel an philosophischer Bildung und an Klarheit und Schärfe
des Denkens auf Seiten vieler Naturforscher geoffenbart. Daher
der laute Iiuf nach logisch-kritischer Schulung.1 Über das
Bedürfnis philosophischer Bildung besteht in der That kein Zweifel.
Dagegen ist es sehr fraglich, ob diese Bildung aus der richtigen
Quelle geschöpft wird, wenn man beispielsweise in der Auffassung
des Kausalitätsprincips Hume, Kant und Schopenhauer sich zu
Führern wählt. Ahnliches gilt von der Forderung einer
immanenten Naturerklärung, die, um ja die Stufenfolge in der
geringeren und gröfseren Vollkommenheit der Naturwesen, die
Grade des Seins, Lebens und Erkennens nicht als Wirkung
einer transcendenten Ursache anerkennen zu müssen, selbst zu
den sonBt so verpönten qualitates occultae zu greifen zwingt.

Was das Kausalitätsprincip betrifft, so ist die Behauptung,
die regelmäfsige Succession begründe schon an und für sich einen
Kausalzusammenhang, falsch. Jedenfalls bedarf die Bemerkung
einer einschneidenden Korrektur; „dafs dort, wo es sich um
erkannte Gesetzmäfsigkeiten, also notwendig erscheinende
Kausalzusammenhänge handelt, diese Gesetze eben ursprünglich auch
nur aus der absolut regelmäfsigen Succession der betreffenden
Erscheinungen abstrahiert werden könnten, dafs also das Kausal-
prineip in sich selbst dabei immer das gleiche bleibt." Es genügt
daher nicht, im Interesse der komplizierteren biologischen
Probleme die Definition, die der Physiker von seiner Aufgabe gibt
(die in der Natur vor sich gehenden Bewegungen vollständig
und auf die einfachste Weise zu beschreiben), durch den Zusatz:
in ihren „regelmäfsigen Zusammenhängen" zu ergänzen. Die
Energiegleichungen (die übrigens nur innerhalb des Bereichs
der Physik und Chemie und bei Organismen nur in Bezug auf
den Stoff- und Kraftwechsel durchgeführt werden könnten) seien

1 H. Buchner, Naturwissenschaft und Materialismus. Beil. d. M.
A. Z. 1898. Nr. 140. 141.



272 Der Darwinismus in der Gegenwart.

ursprünglich aus Beobachtung von Succession hervorgegangen.
Es sei bedauerlich, dafs Hume und Kant noch immer von so
vielen Naturforschern nicht gekannt und verstanden sind.1 Zu
ihrem Glücke, denn Hume, Kant und Schopenhauer konnten sie
durch ihre subjektivistische Deutung des Kausalprincips nur in
die Irre führen.

Hume führt das genannte Princip auf eine blofse Gewohnheit
zurück, auf die Erwartung ähnlicher Fälle, da die Erfahrung
nur Aufeinanderfolge, nicht Aui'einanderwirken bezeuge. Kant
dagegen erklärt es aus einer aprioristischen Urteilsform oder
einer bestimmten Weise des Verstandes, Mannigfaltiges in Einheit
zu denken, deren Schema die regelmäfsige Succession bilde. Ihm
folgt Schopenhauer, in dessen Ansicht das Kausalprincip ebenso
nicht ein objektiv-reales Verhältnis der Dinge an sich erschliefst
und daher nur auf die Erscheinung, nicht auf das Ansich
anwendbar ist.

Als Beleg für unsere Behauptung, dafs die regelmäfsige
Aufeinanderfolge noch keinen Kausalzusammenhang begründe,
diene der gesetzliche Wechsel von Tag und Nacht. Der Tag
bewirkt nicht die Nacht, diese nicht den Tag. Doch deutet die
Regelmäfsigkeit der Aufeinanderfolge auf einen Kausalzusammenhang

hin, der jedoch nur durch Induktion gefunden werden kann.
Die Erfahrung nämlich lehrt, dafs die Entziehung einer
Lichtquelle Schatten, Finsternis nach sich zieht. Auf diesem Wege
gelangen wir zur Enkenntnis, dafs der Wechsel von Tag und
Nacht durch die veränderte wechselseitige Stellung von Sonne
und Erde abhängt.

In dieser Frage sind zwei Dinge sorgfältig zu unterscheiden,
die Hume mit einander verwechselte : die Erkenntnis des
Kausalprincips selbst und die Bestimmung der konkreten Ursachen
bestimmter Erscheinungen. Die letztere geschieht durch
Induktion; die erstere aber entspringt unmittelbar der Vernunft
und besteht in der Einsicht, dafs Veränderungen nicht von selbst
— grundlos und zufällig — entstehen können: eine Einsicht, zu
der Erfahrung allein, d. h. Beobachtung der Succession, nicht zu
führen vermöchte.

Der Vf. des erwähnten Aufsatzes2 unterscheidet eine doppelte
„Erledigung" des Kausalproblems, eine „kausale, energetische,
mathematische", die einfach darin bestehe, die Erscheinung in
eine Formel zu bringen, wie z. B. die Energiegleichung des

fallenden Gewichts Mu2, wozu beim Falle eines zuvor ruhenden
u

1 Buchner a. a. 0. - Ebd.



Der Darwinismus in der Gegenwart. 273

Körpers die Auslösung des Vorgangs als causa occasionalis tritt.
Hiermit aber begnüge sich unsere denkende, analogisierende
Vernunft nicht, sondern frage noch weiter nach dem Grunde der
Beschleunigung, worauf seit Newton die Antwort laute, dafs
dafür die Gravitationsanziehung verantwortlich zu machen sei.
Solche Fragen und Antworten haben jedoch mit dem kausalen,
energetischen Problem nichts zu thun. Es handle sich dabei um
den Erkenntnisgrund, um eine über die verstandesmäfsige
hinausgehende, vernunftmäfsige Betrachtung der Natur.

Auf demselben Wege gelangen wir zu der Annahme der
chemischen Affinität, der Krystallisationsanziehung, des Wachstumstriebes

oder organischen Bildungstriebes. Die Hauptsache aber
sei, dafs der Wachstumstrieb nicht von aufsen in die Stoffe hineinfährt,

sondern, wie es sich auch mit den übrigen qnalitates occultae,
Gravitationsanziehung u. s. w. verhält, als eine qualitas occulta
anzusehen ist, die, ursprünglich in den Elementarstoffen enthalten,
erst bei den höheren Kombinationen derselben sich offenbart.
Gerade diese Kombinationen zu erforschen, mit andern Worten:
die kausale Betrachtung ist Aufgabe der Naturforschung, sie
sucht zu Stoff, Struktur und Enérgieen vorzudringen. Erst dann,
wenn kausal nichts mehr zu thun übrig bleibe, komme die
qualitas occulta. Daraus nun folge, dafs auch die teleologische
Betrachtung berechtigt sei, denn die Lebenserscheinungen seien,
rein kausal, mechanisch nicht zu begreifen; gleichwohl empfehle
es sich, an die Stelle des den Naturforschern nicht sympathischen
Ausdrucks „teleologisch" den des „Rationellen", oder um den
Boppelsinn dieses Wortes zu vermeiden, den des „Erhaltungs-
mäfsigen" einzuführen. Ziel und Zweck nämlich seien in der
Natur nicht durch menschliche Einsicht und Willen gesetzt, und
aufserdem gebe es in der unorganischen Natur weder Ziel
noch Zweck.

Wir haben bisher getreu den Gedankengang dieses
Naturforsehers dargelegt. Beachtungswert ist das Zugeständnis der
Gleichberechtigung der mechanischen und „rationellen"
Betrachtungsweise. Indes zeigt sich in der Empfehlung des Ausdrucks:
„Erhaltungsmäfsig" für: Teleologisch die Nachwirkung des
Darwinismus. Die Erklärung der Affinität, des Wachstumstriebes
u. s. w. aus je einer qualitas occulta der Urelemente ist eine
völlig willkürliche; das plötzliche Hervorspringen eines einheitlichen

Lebensprineips aus dem Dunkel des Urstoffs aber ist
nicht allein willkürlich, sondern undenkbar: das verzweifelte
Ausknnftsmittel einer immanenten Naturbetrachtung um jeden
Preis. Weiterhin ist falsch, dafs Ziol und Zweck nur im

Jahrbuch für Philosophie otc. XIII. 18



274 Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung.

Organischen walten, auch die Gravitation und die Affinität haben
ihren Zweck. Die teleologische Katuransicht ist in allen Teilen
des Alls berechtigt und durchführbar, weist aber, da ein Zweck
allerdings nur in Beziehung auf Intellekt und Willen begriffen
werden kann, auf eine transcendente Intelligenz hin. Man drehe
und wende sich, wie man wolle: die Katur gibt Zeugnis von
Gott, und mit Recht singt der Psalmist: Coeli enarrant gloriam
Dei et opera manuum ejus annuntiat firmamentum.

-<£>—

DIE ARISTOTELISCHE GOTTESLEHRE
IN DOPPELTER BELEUCHTUNG.

Von Dr. M. GLOSSNER.

Zwei Schriften liegen uns über die aristotelische Gotteslehre
vor, die eine von einem Autor, dem wir bereits wiederholt auf
dem Gebiete aristotelischer Forschung begegnet sind,1 und dem
wir das Zeugnis eines tief eindringenden Verständnisses und
reifen Urteils ausstellen durften; die andere, bereits vor fünf
Jahren erschienen2 von einem Verfasser, der sich uns wenigstens
zum erstenmale als Aristotelesforscher präsentiert.

Wir stehen nicht an, die erstgenannte Schrift als eine höchst
verdienstvolle, für Philosophie, Apologetik und Theologie gleich
bedeutsame Leistung zu erklären. In die feinsten Details der
aristotelischen und thomistischen Gedankengänge eingehend, gibt
der Vf. eine ebenso gründliche als glänzende Rechtfertigung
jenes Teils der aristotelischen und thomistischen Metaphysik,
der als das wertvollste, kostbarste und grofsartigste Ergebnis
menschlicher Wissenschaft betrachtet werden mufs.

Der verhältnismäfsig gröfste Raum ist dem von den Neueren
mit Unrecht vernachlässigten ebenso klaren als überzeugenden
Beweis aus der Thatsache der Bewegung gewidmet. Allerdings
hängt weder von diesem noch von den wissenschaftlichen
Beweisen überhaupt Sein und Nichtsein der Religion ab.

Denn, wie der Vf. richtig bemerkt, auch abgesehen von der

1 Dr. Eug. Rolfes, Die Gottesbeweise bei Thomas von Aquin und
Aristoteles. Köln 1898.

2 Dr. K. Elser, Die Lehre des Aristoteles über das Wirken Gottes.
Münster i. W. 1893.


	Der Darwinismus in der Gegenwart

