Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 13 (1899)

Artikel: Der Darwinismus in der Gegenwart
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761764

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER DARWINISMUS IN DER GEGENWART.
Von Dr. M. GLOSSNER.

Um den gewaltigen Umschwung, den das Urteil iber den
Darwinismus in den letzten Jahren erfuhr, zu ermessen, ist es
von Interesse, an folgenden vor zwei Jahrzehnten gemachten
Ausspruch eines philosophischen Schriftstellers zu erinnern: ,,Es
ist nicht unsere Absicht, die wahrhaft klassische Leistung des
englischen Beobachters, Sammlers und Forschers, welche den
Zweck in der Natur ein fiir allemal totgeschlagen, ja mehr als
das, ein rationelles System der Entwicklung alles Organischen
an die Stelle unwissender Theologie und hilfloser Polemik gegen
dieselbe gesetzt hat, hier zu zergliedern. Wer das Buch On
the origin of Species nicht griindlich studiert hat, mit dem ist
iiberhaupt so wenig zu reden, wie mit einem Idioten iiber Geistes-
krankheiten. Wer sich mit der Zeitungs- und Broschiiren-Lektiire
iiber Zutridglichkeit oder Unzutrdglichkeit der grofsen physiko-
philosophischen Entdeckung begniigt, der mag sich in aller
Gemiitsruhe sein Ansichtchen bilden: er wird von den Kon-
sequenzen des Darwinschen Grundgesetzes kein Iota abmarkten
und zu diesen Konsequenzen hinzuthun.*!

So lautet ein vor ungefihr zwanzig Jahren im Namen der
Philosophie abgegebenes Urteil. Vernehmen wir nun ein anderes,
das iiber die ,grolse physiko-philosophische Entdeckung® in der
nichsten Gegenwart im Namen der Naturforschung gefillt wurde!
»Der Darwinismus ist eine Epidemie, und es wird sicherlich einer
spatern Zeit zu denken geben, dafls geistig normale Menschen
in einem bestimmten Punkte ihres Denkens krank waren.“  So-
wie es in der Zeit des aufkommenden Darwinismus an Warnern
nicht fehlte, unter denen sich einige der hervorragendsten zeit-
genigssischen Naturforscher befanden, liefsen sich auch in der
Epoche seiner Herrschaft Stimmen vernehmen, welche die Lehre
von der natiirlichen Zuchtwahl richtig beurteilten: als Absurditit.*
»Die Jahrzehnte aber, wihrend welcher das Darwinische System
geherrscht hat, haben unsere Erkenntnis der biologischen Gesetze
um keinen Schritt weiter gebracht; da man glaubte, den Stein

! Karl Griin, Die Philosophie in der Gegenwart. Realismus und
ldealismus. Leipzig 1876. S. 154.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIII. 17



258 Der Darwinismus in der Gegenwart.

der Weisen gefunden zu haben, lag zu empirischer Forschung
keine Veranlassung vor. Schon die niichste Generation, welche
nicht unter dem unmittelbaren Eindruck von Darwins Auftreten
steht und nicht Wahres und Falsches als einen schwer entwirr-
baren Kniuel iiberkommen hat, wird diesen Teil der Darwinschen
Lehren (d. i. die natiirliche Zuchtwahl) kaum mehr ernst zu
pehmen vermogen, und eine spitere Nachwelt wird sicherlich
die Zuchtwahl und ihre Schicksale als eine der grofsten geistigen
Verirrungen des nun zu Ende gehenden Jahrhunderts betrachten.!

Ungeachtet der Absurditdt der Darwinschen Zuchtwahltheorie
werden wir uns iiber die weite Verbreitung der Darwinschen
Lehren nicht alzusehr wundern diirfen. Die auf dem festen
Boden einer zielbewulsten Forschung wandelnde Naturwissenschaft
hat mit dem Darwinismus allerdings nichts zu schaffen. Bekannt
ist die entschiedene Stellung, die einer der kompetentesten Forscher,
der insbesondere durch seine in das embryologische Gebiet ein-
schlagenden Entdeckungen beriihmte Akademiker Béir dem Darwi-
nismus gegeniiber eingenommen. Allerdings stand ihm eine unter
den Vertretern der Naturwissenschaft hochst seltene philosophische
Bildung zur Seite, wie seine feinsinnigen Erdrterungen iiber die
einschligigen Begriffe Kausalitit, Ziel, Zweck, Zufall, Vererbung
beweisen.

Kann sonach nicht die solide Naturforschung fiir die Er-
folge des Darwinismus verantwortlich gemacht werden, so er-
klaren sich dieselben teils aus dem bedauernswerten, durch die
Kantsche Philosophie geforderten naturwissenschaftlichen Vor-
urteil, dals ausschlielslich die mechanisch-mathematische Erklarung
aut wissenschaftliche Bedeutung Anspruch erheben konne, was
dariiber hinausgehe, aber BSache des ,,Glaubens“ sei, teils aus
dem gerade zur Zeit des Auftauchens der darwinistischen Theorie
als Reaktion gegen die Naturphilosophie zur Herrschaft gelangten
Materialismus. Demzufolge waren es denn auch die Matadoren
des Materialismus, die Popularphilosophen Biichner, Vogt u. a.,
die den Darwinismus, d. h. den Versuch, den Zweck und jede
Spur einer hoheren Intelligenz aus der Natur zu verbannen
und alle zweckmilsigen KErscheinungen sowie die ideellen Zu-
sammenhinge aus Descendenz und rein mechanisch zu erkldren,
auf freudigste begriifsten und in ihren Schriften dafiir bei Ge-
bildeten und ,,mehr noch bei Ungebildeten Propaganda machten.?

1 P. N. Cofsmann, Die Lehre von der natiirlichen Zuchtwahl.
In der Beil. d. M. Allg. Zeitg 1898 v. 7. Febr. Nr. 29.

2 Gustav Wolff, Der gegenwiirtige Stand des Darwinismus. Leipzig
1896. 8. b. :



Der Darwinismus in der Gegenwart. 259

Die Art und Weise, wie sich die verschiedenen natur-
wissenschaftlichen Disciplinen zur Darwinschen Zuchtwahltheorie
stellten, wiirde allein zum evidenten Beweise geniigen, dals das
Urteil dariiber der Philosophie zuféllt. Es handelt sich darin
um Begriffe und Probleme von solcher Allgemeinheit, dals nur
die umfassendste aller Wissenschaften, als welche von allen die
Philosophie anerkannt wird, eine Entscheidung iiber Wert oder
Unwert derselben, wenn sie iiberhaupt moglich, herbeizufiihren
vermag.

Das Wesen des Darwinismus besteht nicht in der Annahme
einer Entstehung der hoheren und vollkommeneren Organismen
aus niederen und unvollkommenen Anfingen oder in der Theorie
einer Entwicklung iiberhaupt, auch nicht in der Ableitung der
hoheren Formen aus den niederen durch Abstammung (Descendenz-
theorie), sondern in einer bestimmten Fassung der Entwicklungs-
und Descendenztheorie, oder in der Annahme, dafs ohne jegliche
Vervollkommnungstendenz unter der alleinigen Wirksamkeit der
allgemeinen chemisch-physikalischen Kréfte durch Summierung
zufillig entstandener Verdnderungen, die sich unter zahlreichen
anderen als niitzlich und (ex eventu) zweckmilsig erwiesen, auf
dem Wege einer Art von natiirlicher Auslese und infolge von
Vererbung die verschiedenen Gattungen und Arten im Pflanzen-
und Tierreiche aus wenigen organischen Keimen sich gebildet haben.

Obgleich es richtig ist, dafs Darwin aulser der natiirlichen
Zuchtwahl noch andere offenbar teleologische Principien, wie das
der Anpassung und der Korrelation des Wachstums, angenommen,
so steht doch fest, dals er die Theorie der Selektion des Taug-
lichen im Kampfe ums Dasein auch noch in der spéteren Periode
seiner litterarischen Théatigkeit als den wichtigsten Teil seiner
Erklirung der Lebenserscheinungen betrachtet habe. Denn selbst
an jener Stelle, in welcher er sich gegen die Ubertreibung der
Bedeutung der natiirlichen Zuchtwahl verwahrt, erklirt er, die-
selbe sei das hauptsidchlichste, wenn auch nicht das einzige Mittel
zur Abénderung der Lebensformen gewesen.! In der That wiirde
es einer unbegrenzten Variabilitit bediirfen, wenn nicht allein
die Anpassung an verdnderte #ufsere Verhdiltnisse, sondern die
Ari- und Gattungsunterschiede selbst aus mechanischen Ursachen
erklirt werden sollten. Die mechanische Erklirbarkeit aber wird
von Darwin auch fiir die Hilfsprincipien ausdriicklich angenommen
oder stillschweigend vorausgesetzt, und gerade diese mechanische

! Den Text s. bei K. Gobel, Uber Studium und Auffassung der
Anpassungserscheinungen bei Pflanzen. Beil. d. Allg. Zeit, 1898 Nr. 60,

17



260 Der Darwinismus in der Gegenwart.

Erkliarbarkeit aller Lebensformen und Lebenserscheinungen, die
Entstehung des Lebens miteingeschlossen, ist es, was dem Dar-
winismus seinen auszeichnenden Charakter gibt und die unge-
heure Verbreitung sowie den ungewdshnlichen Beifall, von dem
oben dic Rede war, gefunden hat.

Uber das Verhiltnis des Darwinismus zur Naturwissenschaft
spricht sich der bereits angefiihrte antidarwinistische Schrift-
steller Wolff in folgender, treffender Weise aus: , Jeder mit den
Verhiltnissen einigermalsen Vertraute weifs, dals innerhalb der
biologischen Specialzweige der Darwinismus meistens ebenso als
etwas Gegebenes betrachtet wird, wie auflserhalb derselben, dals
die meisten Biologen dem Darwinismus nicht anders gegeniiber-
stehen, wie ein Nichtbiologe. Ich glaube nicht, dals sich eine
biologische Disciplin finden lielse, die sich als offizielle Vertreterin,
sozusagen als verantwortliche Redacteurin des Darwinismus be-
trachtet wissen wollte. Jedenfalls ist als ganz sicher zu betrachten,
dafs, wenn der Darwinismus endlich ein iiberwundener Standpunkt
geworden ist, jede Disciplin ihn mit Entschiedenheit von ihren
Rockschdlsen abschiitteln wird, und insofern auch mit einem ge-
wissen Recht, als man eben meist das Resultat des Darwinismus,
nimlich die Beseitigung aller teleologischen Principien als ge-
sicherte Fundamentalthatsache annahm und im iibrigen dem
Darwinismus gegeniiber sich vollkommen passiv verhielt, was
um so leichter moglich war, als der Darwinismus mit keinem
einzigen der biologischen Arbeitsgebiete eine direkte Beriihrung
hat. Wenn heute der Darwinismus aufgegeben wiirde, so wiirde
dies nicht den geringsten Kinflufs auf den Arbeitsverlauf irgend
einer dieser Disciplinen ausiiben. Da aber trotzdem der Darwi-
nismus als ein sicheres und wertvolles Besitztum betrachtet wird,
so spielt er die Rolle eines herrenlosen Gutes, das von allen
Seiten gepliindert wird. Nach dem Eigentiimer und der Herkunft,
nach der Existenzberechtigung dieses Gutes wird wenig gefragt,
es geniigt, dals es vorhanden ist, dals man seinen Segen ge-
niefsen kann,“1

Diesem Zeugnisse zufolge diirfte eine Beurteilung des Dar-
winismus nach allgemeinen, philosophischen Gesichtspunkten einer
weiteren Rechtfertigung nicht bendtigen; die den speciellen Ge-
bieten, der Botanik, der Physiologie u. a. entnommenen That-
sachen aber sind weit entfernt, die auf dem Wege der philo-
sophischen Betrachtung gewonuenen Resultate umzustolsen; vielmehr
wird sich uns zeigen, dals weder der gegenwirtige Stand der

1 Wolff a. a. 0. S. 6 f.



Der Darwinismus in der Gegenwart. 261

Botanik, noch derjenige der Protoplasmaforschung, noch auch der
der organischen Chemie, der mechanischen Erklirungsweise und
der natiirlichen Zuchtwahl giinstig sind.

Mit dem Fiasko des Darwinismus erweist sich folgerichtig
auch der vermeintliche Triumph der mechanischen Naturauffassung
als eine Téduschung, und die Teleologie tritt aufs neue in ihre
Rechte ein.

Die mechanische Erkldrungsweise bringt es mit sich, dals
alles Qualitative aus der objektiven Realitat verwiesen und auf
quantitative Bestimmungen zuriickgefiihrt wird. Derselbe Prozels,
der sich seit Descartes und Locke in der Erkenntnistheorie
vollzog, wird vom Darwinismus auf die Lebenserscheinungen
iibertragen. Wie auf jenem Gebiete nur die sogenannten priméren
»Qualititen”, Grolse, Bewegung u. s. w. (die aristotelischen ge-
meinsamen Sinnesobjekte) als objektiv-real anerkannt werden, so
gelten auch im Fall des Darwinismus nur quantitative Verdnde-
rungen als wirksam im Vorgang der biologischen Entwicklung.
Weismann, der ,heute fast noch einzige eigentliche Vertreter des
Darwinismus, welcher seit etwa fiinfzehn Jahren in zahlreichen
Broschiiren an der Verbreitung und Weiterbildung des Darwi-
nismus arbeitet,”! gesteht unumwunden zu, dafs nur quantita-
tive Unterschiede der Individuen das Material der Naturziichtung
bilden konnen: ein Eingestindnis, das sich aus der einfachen
Erwigung als vollig begriindet und notwendig erweist, dals nur
ein Variieren nach dem Mehr und Minder dem Selektionsprozels
eine Handhabe bietet, wahrend bei qualitativen Verdnderungen,
deren mogliche Anzahl eine unbegrenzte ist, die Wahrscheinlichkeit
des Auftretens ,,giicstiger Fille eine verschwindend kleine ist.

Wie verhéingnisvoll aber jenes Kingestindnis fiir den Dar-
winisten sich gestaltet, zeigen die Fille, in denen es sich nicht
um Entstehung und Erhaltung giinstiger Merkmale, sondern um
das Verschwinden von Merkmalen und Organen handelt, die im
Kampfe ums Dasein ihren Wert verloren oder geradezu schadlich
geworden sind. In diesem letzteren Falle tritt nach Weismanns
Ausdruck ,,Panmixie“ ein, ,weil jetzt alle Variierungen, gute
und schlechte, sich durcheinandermischen.”“? Quantitative Ver-
dnderungen reichen in diesem Falle nicht mehr aus, weil fir
das Mehr und Minder die gleiche Wahrscheinlichkeit besteht.
Da greift nun Weismann zu dem verzweifelten Auskunftsmittel,
alle Verdnderungen als ungiinstig zu erkléren, indem er zwischen

! Wolff a. a. O, S. 7.
2 Wolff a. a. 0. S 11.



Der Darwinismus in der Gegenwart.

| N"
S
NG

der Hohe der Anpassung und der Hohe der Bildung unter-
scheidet und behauptet, alle Verdnderungen an einem Organe,
welches die Hohe der Anpassung erreicht habe, seien als un-
giinstige und daher im Kampf ums Dasein nachteilige zu be-
trachten, also z. B. jede Abdnderung des Insektenauges ebenso-
wohl als jede solche des Falkenauges. Wer sieht nicht ein, dafs
diese Theorie den Darwinismus von Grund aus umstiirzt, dessen
Wesen und Verdienst gerade darin besteht und bestehen soll,
dafs er zeigt, wie Organe und Organismus auf dem Wege der
natiirlichen Ziichtung von den upscheinbarsten Anféngen zur
hochsten Hohe der ,,Ausbildung* gelangen konnten und gelangten.
Das darwinistische Princip hat eine wichserne Nage, die sich,
wie gewisse (Gesetze, nach den entgegengesetzten Richtungen
drehen und wenden lafst. Mit Recht bemerkt Wolff: ,,Wer
die Panmixie zu halten sucht dadurch, dals er das Auftreten
giinstiger Variierungen als unwahrscheinlich oder gar als un-
moglich erscheinen ldfst, der siigt sich damit selbst den Ast ab,
auf dem er sitzt, indem er in gleichem Malse der Erklirung
der Entstehung zweckmilsiger Verdnderungen entgegenarbeitet,
und beruhigen kann sich bei solchen Ausfliichten nur derjenige,
der von der Hand in den Mand lebt, dem es heute gleichgiiltig
ist, wovon er gestern sein Dasein gefristet hat.*!

Die von Weismann ausgefiihrte Wendung bedeutet nichts
anderes und geringeres als die Annahme ,einer bestimmten
Variierungstendenz nach Plus fiir das Auftreten zweckmifsiger
Gebilde und einer solchen nach Minus fiir das Verschwinden
zweckmélsiger Einrichtungen®, d. h. die Preisgabe des Grund-
princips des Darwinismus.

(Gleichwohl ist Weismann hierdurch in seinem Bestreben
riichsichtsloser Durchfithrung des mechanistischen Princips nicht
entmutigt. Indem er seine Keimplasmatheorie (derzufolge das
Keimplasma alle Teile des kiinftigen Organismus in sogenannten
Determinanten anticipiert) mit der Rouxschen Lehre ,,vom Kampf
der Teile im Organismus* (einer Ubertragung der Lamarkschen
Theorie von der Umbildung der Organe durch Anpassung infolge
von Gebrauch und Nichtgebrauch auf die Zellen oder Zellenteile)
verbindet, versucht er eine mechauische Erklirung zweckmilsiger
Variierung, um das oben erwihnte Zugestindnis mit dem Dar-
winismus zu vereinigen.?

! Wolff a. a. 0. S. 17.

? Wolff a. a. 0. S. 19 ff., wo eine lichtvolle, wenn auch kurze Er-
liuterung der Rouxschen Theorie und ihrer Verwendung durch Weismann
zu finden ist.



Der Darwinismus in der Gegenwart. 263

Ohne in ein nidheres Detail einzugehen, geniigt es fiir unseren
Zweck, hervorzuheben, wohin die Absicht Weismanns abzielt,
niamlich aus der Variierung der Determinanten im Keimplasma
nach dem Plus und Minus, also nach quantitativen Bestimmungen
das Verschwinden von Organen abzuleiten. Dagegen wendet
Wolff ein, es konne zwischen Determinanten, die ja nur einmal
im Keimplasma vorhanden seien, kein Kampf, keine Selektion
stattfinden. Solle aber ein solcher zwischen Determinantengruppen
stattfinden, so gelte von diesen, was von dem Kampfe zwischen
Organen, némlich, dafs die Riickbildung des einen nur in Ab-
hingigkeit von dem Fortbildungsprozesse des andern geschehen
konnte. Er wirft daher die Frage auf: ,,Wenn Fortbildungs-
und Riickbildungsprozesse einander die Wage halten, wie war
eine Entwicklung in der Richtung des Vollkommeneren und Kom-
plizierteren (des mikroskopischen Lebewesens zum Elefanten)
moglich?“ Das Schwinden eines Organes kam sonach aus quan-
titativen Verdnderungen im Keimplasma, aus der von Weismann
angenommenen Intraselektion, nicht erklirt werden. Mit Recht
schlie[st daher der erwéihnte Autor: ,,Wenn der Darwinismus
dieser Stiitze bedarf, dann ist er verloren,“ und kniipfi hieran
die Hoffnung, ,dafs in die biologische Forschung ein Geist des
Ernstes wieder einziehen werde, der in der Natur nicht zu finden
trachtet, was er gern mochte, sondern der stetig bereit ist, sich
der Wahrheit auf Gnade und Ungnade zu ergeben und ohne
Wunsch an das Rétsel des Lebens heranzutreten.*!

Betrachtet man den Darwinismus vom logiseh-methodologischen
Standpunkt, so kann derselbe weder auf den Namen einer Hypo-
these noch den einer berechtigten Analogie Anspruch erheben,
geschweige denn, dafs er auf induktivem Wege erwiesen wire.
Abgesehen davon, dals eine Hypothese in dem (Grade an Wahr-
scheinlichkeit verliert, als sie der Unterstiitzung durch Hilfshypo-
thesen bedarf, so ist der villige Mangel an Bestitigung durch
die Erfahrung ein hioreichender Grund, um sie zu verwerfen.
Um den Darwinismus aber steht es nicht so, dafs manche That-
sachen ihn bestitigen, andere nicht.? Er enthilt einen Schlufs
von der Moglichkeit auf die Wirklichkeit, und, was vor allem
in Betracht zu ziehen ist, steht trotz seines Pochens auf eine
rein ,kausale“ Erklirung — die er in unlogischer Weise der
teleologischen entgegensetzt — im schirfsten Widerspruch gegen
das Ka.usa.htat&sprmmp

1 Wolff a. a. 0. S. 24 ff.
® Cofsmann a. a. 0.



264 Der Darwinismus in der Gegenwart.

Nicht auf irgend eine direkte Erfahrung, sondern auf eine
angebliche Analogie ist der Begriff der natirlichen Zuchtwahl
gegriindet; aber die Rinder der Herren Bakewell und die Schafe
des H. Western haben nicht zuféllig variiert;! iiberdies gebricht
es in dieser ,Analogie’‘ an dem Faktor, der in der natiirlichen
Auslese dem Ziichter in der kiinstlichen entsprechen wiirde.
Denn wenn sich Darwin auf die wunderbaren und ungleich
michtigeren Mittel beruft, die der Natur zu Gebote stehen, so
liegt hierin eine Personifikation der Natur, die in dem idealistischen
Systeme eines Schelling, nicht aber in dem empirisch-mechanistischen
Gedankenkreise des Schiillers Humes und Lockes irgend einen
Schein von Wahrheit und Berechtigung besitzt.

Zwei Sitze sind es, auf denen die Zuchtwahllehre basiert:?

1. es finden =zufillige Verdnderungen statt; 2. das Un-
zweckmiilsige geht unter; hieraus folgt: das Zweckmilsige
bleibt ibrig. :

Der erste dieser Sitze iiberantwortet das Reich des Or-
ganischen, in welchem bis ins kleinste an jeder Pflanze, an jedem
Tiere die Zweckmifsigkeit berrscht, dem Zufall und widerspricht
der taglichen Erfahrung, wornach das Zweckmilsige auch das
Regel- und Gesetzmillsige ist. Der zweite Satz enthélt ein ana-
lytisches Urteil, sagen wir richtiger: eine leere Tautologie, denn
er besagt nichts weiter, als dals das Uberlebende das Zweck-
mifsige und das Zweckmaf31ge das Uberlebende sei. ,,Wer den
durchaus deduktiven Charakter des Darwinismus eingesehen hat,
wer erkennt, dals von den beiden Obersitzen der Zuchtwahllehre
der eine ein aller Erfahrung widersprechendes Phantasiegebilde,.
der andere vollkommen inhaltsleer, weil analytisch ist, der muls
eine Weiterentwicklung des Systems fiir aussichtslos halten.*3

Unter den hervorragendsten Biologen der Neuzeit wird der
am 29. Mai 1898 verstorbene G. H. Th. Eimer genanntt Er
widmete seine Thitigkeit vorzugsweise den biologischen Fragen
der Gegenwart und setzte sich das Begreifen der Artbildung
zum Ziel. Er gelangte zur Erkenuntnis, dafs die Umbildungen
im organischen Entwicklungsprozefs durchweg gesetzmiilsige
seien, und kam dabei zur T.'Ibelzetlgung, dafs Darwins Theorie
von der natiirlichen Zuchtwahl und dem Uberleben des Passend-
sten das Entstehen neuer Eigenschaften nicht zu erkliren vermag.
Wenn ein Organismus Abénderungen erfihrt, so erfolgen diese
nach gewissen, durch seine Einrichtung, den Zusammenhang

1 Cofsmann a. a. O. 2 Ebd. 8 HEbd.
¢+ Hesse, G. H. Theodor Eimer. Kin Nachruf. Beil. d. M. Allg.
Zeit. 1898. Nr. 132.




Der Darwinismus in der Gegenwart. 265

seiner Teile und seiner Beziehungen zur Aulsenwelt bestimmten
Richtungen. ,,Die Trennung der Organismenkette in Arten
erklart er durch eine Beharrung einzelner oder aller Teile eines
Organismus auf einer bestimmten Stufe der eingeschlagenen
Entwicklungsrichtung, durch Entwicklungsstillstand bei diesen,
wahrend andere fortschreiten.

Wie es sich mit diesem Entwicklungsstillstand auch ver-

halten mag — er ldfst sich nur aus einem Gesamtschopfungs-
plan, dem Werk einer bewulsten Intelligenz, d. h. teleologisch
begreifen — der Darwinismus ist in dieser Auffassung voll-

stindig verlassen.

Nachdem der Darwinismus als offenbar unfihig erkannt
worden ist, die Entstehung der Gattungen und Arten im Tier-
und Pﬂdnzenremhe zu erkliren, fliichtet er sich wie in eine letste
Zufluchtsstitte in das Gebiet der A npassungserscheinungen.
»Gewohnlich,” bemerkt K. Gobel,! ,sucht man die Bedeutung
des Darwinismus immer noch darin, dals er die Entstehung der
Arten durch natiirliche Zuchtwahl zu erkldaren versucht. KEs
kann aber keinem Zweifel unterlicgen, dafs er in erster Linie
eine Theorie der Entstehung der Anpassungserscheinungen
geben will und kann.“ Dals dies im Sinne Darwins und noch
mehr der Darwinisten falsch ist, bedarf keines Beweises; denn
gerade in der Erklirung der Arten und Gattungen sucht der
Darwinismus sein Verdienst und seine Bedeutung. Nun folgt
aber das wertvolle Gestindnis: ,,Denn die von manchen mnoch
gehegte Meinung, dafs die Anpassungscharaktere zugleich zu-
sammenfallen mit den specifischen Merkmalen, welche die ein-
zelnen Arten, (Gattungen oder Gruppen voneinander trennen,
ist eine so offenbar unhaltbare, dals sie keiner Widerlegung
mehr bedarf.”

Wo bleibt da, wird man erstaunt fragen, der Darwinismus,
Jene errettende That, die das Geheimnis des Lebens enthiillt und
das schwierigste der Riitsel wissenschaftlich gelost, d. h.
mechanisch erklirt hat? Seltsam klingt das weitere: ,,Wenn
es eine Zeitlang fast verpont war, die ,Zweckmilsigkeit’ be-
stimmter Bauverhiltnisse der Organismen hervorzuheben, so
wurde durch den Darwinismus die teleologische Betrachtung —

nur mit anderer Deutung (sic!) — wieder in den Vordergrund
geriickt.“ Ja und mit welcher Deutung! Einer solchen, durch
die — wie der Verf. selbst bemerkt — die teleologische Be-

trachtung ein fir alle mal beseitigt werden sollte! Teleologisch
ist der Darwinismus wie lucus leuchtend, aber a non lucendo!

—_—

1 Uber Studium u. s. w. Beil. d. A. Z. 1898. N. 60.



266 Der Darwinismus in der Gegenwart.

Auch weiterhin gesteht derselbe Vf., dafs der Darwinismus
fir die Erklirung der Gattungen und Arten nichts leiste. Blofser
Zufall sei es, wenn Aunpassungscharaktere zuweilen als charakte-
ristisches Merkmal fir Gruppen und kleinere systematische Kom-
plexe aunftreten konnen. Die Systematik der Farne sei.ein sehr
lehrreiches Beispiel dafiir, wie irrig die Anschauung sei, dals
keine der bestimmten Thatsachen der organischen Natur den
Anforderungen der Zuchtwahltheorie geméls bestehen konne, als
solche, welche entweder jetzt oder einstmals fiir Individuen oder
Rassen, die sie besitzen, niitzlich gewesen sind. Wie némlich
in der empirischen Moral, so ist es auch in der empirischen
Auffassung des Organischen der gemeine Nutzen, der den Haupt-
faktor und die Triebfeder im Entwicklungsvorgang bildet. Nun
bietet aber gerade die Pflanzenwelt eine Menge von KErschei-
nungen, die sich dem Niitzlichkeitsprincip schlechterdmgs nicht
figen wollen.

Es ist daher, wie K. Gobel konstatiert, begreiflich, ,,dals
der eigentliche Darwinismus, d. h. die Richtung, welche der
natiirlichen Zuchtwahl die Hauptrolle bei dem Zustandekommen
der Anpassungen zuschreibt, in Deutschland wenigstens fast
keine Vertreter mehr hat“. Also spielt der ,eigentliche’’ Darwi-
nismus immerhin noch eine Nebenrolle in der Erklirung der
Anpassungserscheinungen oder jener ,wunderbar vielseitigen
Reizbarkeit fiir aufsere Faktoren®, die ,in den meisten Féllen
eine zweckmélsige ist“. Nun hore man und staune! Der Vf.
nimlich nimmt die Wendung: ,,dals diese in den meisten Fillen
eine zweckmélsige ist, kann darauf beruhen, dafs die unzweck-
mélsigen im Kampf ums Dasein zu Grunde gingen. Eine ganz
merkwiirdige Logik, die ungefihr soviel besagt als: die iibrig
gebliebenen sind zweckmilsig, weil sie nicht zu Grunde gingen,
d. h. iibrig blieben! Fiurwahr eine des Darwinismus, dieses geist-
losesten Produkts menschlicher Verirrung, wiirdige Folgerung!

Der Darwinismus soll nur mehr fiir ein sehr eingeschranktes
Gebiet gelten, er konne nicht, wie er beabsichtigte, das Zu-
standekommen der Anpassung erkliren, sondern nur das Unter-
liegen der weniger gut angepafsten Formen.! Was werden wir
hieraus schliefsen? Dafs der Darwinismus ganz und gar iiber-
fliissig ist. Denn dals Lebensformen, die den #ulseren Lebens-
bedingungen nicht angepalst sind, zu Grunde gehen, begreift
sich ohne Darwinismus. Der Darwinismus hat damif nichts zu
schaffen. Wer sich, ohne schwimmen zu konnen, ins Wasser

1 Gobel a. a. O,



Der Darwinismus in der Gegenwart. 267

wagt, wird ertrinken, weil er nicht wie der Fisch dem Wasser
angepalst ist. Wenn also der Vf nicht zweifelt, dals die natiir-
liche Zuchtwahl das Aussterben minder geeigneter Pflanzen
bedingt hat, so vermogen wir hierin nichts anderes als eine
gewisse Scheu zu erkennen, einen liebgewonnenen Irrtum un-
umwunden einzugestehen. Man schiamt sich desselben und sucht
den unvermeidlichen Riickzug derart zu decken, dafs man den
Schein erweckt, der Darwinismus habe immerhin noch ein wenn
auch sebr eingeschrianktes Geltungsgebiet. Umsonst! Trotz allen
Straubens wird man schliefslich eingestehen miissen, dafs der
»eigentliche Darwinismus, d. h. die Theorie der zufillig auf-
tretenden Verdnderungen weder zur Erklirung des Entstehens
und Vergehens der Arten noch zur Erklarung der Anpassungs-
erscheinungen das geringste leisten und daher ohne weitere Um-
stinde aus dem Gebiete der Biologie auszuweisen sei.

In engem Zusammenhang mit Darwinismus, Descendenz- und
Enwticklungstheorie steht die Frage nach der Lebenskraft.! Die-
selbe ist zu unterscheiden von der Frage nach dem Lebens-
substrat oder dem Sitze des Lebens, obgleich Lebenssubstrat
und Lebensprincip viclfach miteinander verwechselt wurden,
indem man glaubte, in dem ersten Sitze des Lebens, z B. der
Zelle, auch zugleich das Princip des Lebens entdeckt zu haben.
Was unsere Stellung zur Frage anbelangt, so halten wir die
Fassung der Frage nach der Lebenskraft fiir verfehlt, und
zwar aus dem Grunde, weil sie die Vorstellung insinuiert, dals
eine besondere Kraft in einem aktuellen, an sich unorganischen
Stoffe wirke; eine Vorstellung, die viel dazu beigetragen haben
mag, den Begriff der Lebenskraft in Milskredit zu bringen. Fiir
uns ist der Lebensgrund npicht Kraft, sondern Substanz, jedoch
nicht vollendete Substanz, die sich etwa dufserlich mit dem
ebenso substantiell vollendeten Stoffe verbinde, sondern beide,
Lebensgrund und Substrat, sind unvollendete Substanzen, die
sich wechselseitig ergiinzen, indem das eine sich bestimmbar,
das eine aber bestimmend verhilt: ein Verhiltnis, aus dem die
eine von innen heraus sich bewegende, lebende Substanz re-
sultiert.

Decken sich auch nicht die Begriffe von Lebenskraft und
Lebensprincip, so teilen sie doch insofern die gleichen Schick-
Sale, als die Gegner der Lebenskraft zugleich auch solche eines
besonderen iiber die allgemeinen Naturkrifte iibergreifenden und

5 ! Borodin, Protoplasma iiber Lebeuskraft. Beil. d. M. A, Zeit. 1898
. 166.



268 Der Darwinismus in der Gegenwart.

die Erscheinungen des Lebens bewirkenden Princips sind. Die
Geschichte der Lebenskraft zu verfolgen, liegt daher auch in
unserem Interesse.

Wie frither in der Zelle, so erblickt man gegenwirtig im
Protoplasma, d. h. dem stickstoffhaltigen, beweglichen, ge-
wohnlich feinkornigen Schleim, der sich in den Zellen der Pflanzen
befindet, den urspriinglichen Sitz oder das Substrat des Lebens.
Was frither als das Wesentliche galt, Zellenwand und Zellenkern,
gilt seit finfzig Jahren als die blofse Hiille des eigentlichen
Substrats des Lebens. ,,Von jetzt an erkannte sowohl die Tier-
wie die Pflanzenwelt die Herrschaft des Protoplasmas an; dieses
wird das allgemeine Lebenssubstrat; ist doch alles, was in der
Zelle sich vorfindet, das Werk des Protoplasmas ... Dies alles
aber (Hautchen, Chlorophyllkérner, Zellenkern) sind Erscheinungen,
die nicht wesentlich mit dem Begriffe Leben selbst verkniipft
sind . . . Ohne Protoplasma aber ist kein Leben denkbar.®

Im Protoplasma glaubte man dem Geheimnis des Lebens
auf der Spur zu sein. Bald aber machte sich der Zellenkern
oder vielmehr die Zellenkerne unabhéngig, und im Kern selbst
erhob sich das Centrosoma, um die Herrschaft zu beanspruchen;
darauf folgte der Abfall der Plastiden, infolgedessen das Proto-
plasma auch die Gewalt iiber die Erzeugung der Starke verlor.?

Dagegen machte man eine andere Entdeckung, die das Proto-
plasma fiir diese Verluste zu entschiddigen scheint, ndmlich dafs
die Masse desselben, obgleich durch Wandungen geteilt, derart
zusammenhéngt, dals ,die Schicksalsschlige, die der Existenz
eines Zellenbewohners drohen, durch die Anstrengungen der
gesamten Einwohnerschaft abgewehrt werden.“?

Wie in dem dufseren Bau, so wurde auch in der chemischen
Zusammensetzung des Protoplasmas der eigentliche Sitz des
Lebens immer zweifelhafter, indes sich iiber seine innere Or-
ganisation ein ,,ungeheurer Wirrwarr von einander widersprechenden
Meinungen bildete”. Kurz gesagt: das Geheimnis des Lebens
wollte sich durchaus der sinnlichen Forschung nicht preisgeben;
es floh in dem Malse aus dem Auge des Forschers, in welchem
dieser sich ihm zu naéhern schien.

Sehen wir nun zu, ob es mit den im Lebenssubstrat wir-
kenden Kriften besser bestellt ist. Man sagt uns, der Vitalismus,
die Annahme einer besondern Lebenskraft, habe den ersten Stols
durch die Darstellung sog. organischer Stoffe auf chemischem
Wege erlitten; den zweiten durch die Entdeckung des Gesetzes

1 Borodin a. a. O. 2 KEbd.



Der Darwinismus in der Gegenwart. 269

von der Erhaltung der Kraft, indem man erkannte, dals die in
den Organismen wirkenden Kréifte in letzter Linie auf das
Sonnenlicht zuriickzufiihren seien. Den Todesstols aber glaubte
der Darwinismus der Lebeunskraft gegeben zu haben, indem er
auch die Erklarbarkeit der ,,unendlich mannigfaltigen Formen, der
Ziweckmaélsigkeit des inneren und dulseren Baues und der physio-
logischen Funktion mit der merkwiirdigen Féhigkeit, sich den
dufseren Umstdnden anzupassen‘‘,! aus mechanischen Ursachen
nahezulegen schien. |

Nach dem Fiasko des Darwinismus erhob der Vitalismus
begreiflicherweise aufs neue das Haupt, allerdings in einer andern
Form, indem er ,die Herrschaft der Physik und Chemie in den
lebendigen Korpern unbedingt anerkennt®, Diesen Neovitalis-
mus trifft daher der iibliche Vorwurf nicht, dafs man alles Un-
versidndliche einfach der Lebenskraft zuschrieb. Der Vorwurf,
die Lebenskraft sei ein Zufluchtsort fiir unser Nichtwissen, trifft
auch das Protoplasma, dem man problematische Eigenschaften,
z. B. eine unbegrenzte Reizbarkeit, je nach Bediirfnis zuschreibt.
,,Indem sie den Begriff von der Reizbarkeit schaffen, erlauben
sie (die Mechanisten) dem Protoplasma, alles zu thun, was ihnen
gefillt, wenn es nur nicht mit der Physik kollidiert.” Dem
Mechanisten um jeden Preis wiirde das evidenteste Zeugnis fiir
das Dasein der Lebenskraft nicht geniigen. ,Ich mdchte sagen,
selbst wenn sie aus ihren dumpfen Zellen zu rufen anfinge:
,Da bin ich® — so wiirde man darin eben einen merkwiirdigen
Fall der Reizbarkeit des Organismus sehen.

Den Beweis fiir die Existenz des Lebensprincips sind wir
im stande zu fiilhren. Die vermilste Grenze, die Organisches
vom Anorganischen scheidet, ist lingst bekannt. Schon Aristo-
teles hat sie in den Biichern voun der Seele genau bestimmt.
Was kein Mechanismus vermag, sich aufzubauen aus einem
Keime, zu wachsen, sich zu nihren und fortzupflanzen, sich
selbst auszubessern. (,,seine unvermeidlichen Verletzungen unauf-
horlich wieder gutzumachen“): das vermag der Organismus in
Kraft des beseelenden Lebensprincips. Denn wenn wir auch von
einem Wachsen unorganischer Korper reden, wenn wir sagen,
das Feuer nihre sich, wachse, pflanze sich fort: so sieht jeder
Verstindige sofort ein, dafs diese Redeweise eine bildliche ist.
Denn das Feuer, der Krystall selbst, wird geniihrt, nihrt nicht
sich: denn das Feuer ist kein wesenhaftes Ganzes mit imma-
nenten Wirkungen. In den Tieren kommt hinzu die willkiirliche

1A, a. 0. N. 167.



270 Der Darwinismus in der Gegenwart.

Bewegung, die physischen Ursprungs ist und auf Grund von
Vorstellungen und Begehrungen erfolgt. Scheint nicht in all
diesen Erscheinungen in der That das Lebensprincip aufzustehen
und zu rufen: ,,Hier bin ich“? Zweifellos bedient sich das Lebens-
princip der chemisch-physikalischen Krifte, aber sie stehen eben
in seinem Dienste; die Abhingigkeit ist eine wechselseitige, wie
z. B. recht deutlich selbst die Bewegung der Fliissigkeiten im
pflanzlichen und tierischen Organismus beweist.

Wir kénnen daher ruhig abwarten, ob sich die Hoffnung
der Mechanisten erfiillen wird, dals in der Zukunft die Ableitung
aller Lebenserscheinungen aus den (sesetzen der Physik und
Chemie gelingen werde. Vergeblich behaupten sie, die ganze
Geschichte der biologischen Wissenschaft sei ,bisher eine un-
unterbrochene Reihe von Niederlagen“ der Lebenskraft gewesen.
Denn jene Erscheinungen sind bisher nicht mechanisch erklirt
worden und werden es auch in Zukunft nicht werden: aus dem
einfachen Grunde, weil dies unmoglich ist.

Bei solcher Sachlage mulste begreiflicherweise auch jeder
Versuch scheitern, eine Entstehung von Organismen auf me-
chanischem Wege nachzuweisen. Nicht einmal eine Urzeugung
im Sinne der Alten zu konstatieren ist bis jetzt gelungen, und
wire eine solche nachweisbar, so konnte sie nicht zu Gunsten
einer ,,mechanischen Erkldrung ausgebeutet werden. ,Die ganze
Geschichte der Versuche, die Urzeugung der Organismen zu
entdecken, war nur eine Reihe von grilseren oder geringeren
Niederlagen.“ Mehr als je gilt heutzutage das bekannte Wort:
Omne vivam ex ovo.

In der Verlegenheit verlegt man die Urzeugung bald in
ein unsichtbares Gebiet des winzigst Kleinen, obgleich nach
anderen gerade ,die Winzigkeit auf eine gewisse Hohe der
Organisation” hindeutet, die mit Urzeugung nicht vereinbar ist;
bald ldfst man die Keime aus anderen Weltkorpern zu uns
heriibergewandert sein, als ob ecine Verdnderung des Schau-
platzes eine Losung der Frage bedeutete. ,Schliefslich gibt es
sogar Schwirmer, die — eine Art Feueranbeter -— annehmen,
dafs die lebende Natur der toten voranging, und dals das Feuer
als Prototyp des Lebens gelten kann, dasselbe Feuer, das, wie
bekannt, alles Lebende aufs sicherste zerstort.

Nach alledem verstehen wir nicht, wie unser Gewihrsmann,
Borodin, schliefsen kann: ,,Unmoglich ist es ja nicht, dafs in
Zukunft das mechanische Princip einen vollstindigen Sieg davon-
tragen wird, dafs man das Lebende aus dem Toten wird ab-
leiten koonnen,” obgleich er selbst es bezweifelt. Die von uns



Der Darwinismus in der Gegenwart. 271

vorgebrachten Griinde beweisen vielmehr die Unmoglichkeit jenes
Triumphes der Mechanik., Was aber hentzutage aus inneren
Griinden unmoglich ist, bleibt unmdglich fiir immer. Fiir uns
ist daher das Lebensprincip nicht Sache des Glaubens, sondern
einer unumstofslichen wisscnschaftlichen Gewilsheit. Mogen daher
die Mechanisten an einen Triumph ihrer Sache glauben. Ihr
Glaube ist etwas Schlimmeres als Kohlerglaube; er ist nicht
einmal eine ganz und gar unwahrscheinliche Meinung, sondern
einfach ein Vorurteil, das sich gegen die Evidenz verschliefst.
Die Schicksale des Darwinismus haben einen bedenklichen
Mangel an philosophischer Bildung und an Klarheit und Schérfe
des Denkens auf seiten vieler Naturforscher geoffenbart. Daher
der laute Ruf nach logisch-kritischer Schulung.! TUber das Be-
diirfnis philosophischer Bildung besteht in der That kein Zweifel.
Dagegen ist es sehr fraglich, ob diese Bildung aus der richtigen
Quelle geschopft wird, wenn man beispielsweise in der Auffassung
des Kausalitdtsprincips Hume, Kant und Schopenhauner sich zu
Fithrern wahlt. Ahnliches gilt von der Forderung einer imma-
nenten Naturerklarung, die, um ja die Stufenfolge in der ge-
ringeren und grolfseren Vollkommenheit der Naturwesen, die
Grade des Seins, Lebens und Erkennens nicht als Wirkung
einer transcendenten Ursache anerkennen zu miissen, selbst zu
den sonst so verponten qualitates occultae zu greifen zwingt.
Was das Kausalitdtsprineip betrifft, so ist die Bebauptung,
die regelmafsige Succession begriinde schon an und fiir sich einen
Kausalzusammenhang, falsch. Jedenfalls bedarf die Bemerkuug
einer einschneidenden Korrektur: ,dals dort, wo es sich um
erkannte Gesetzmalsigkeiten, also notwendig erscheinende Kausal-
zusammenhdnge handelt, diese Gesetze eben urspriinglich auch
nur aus der absolut regelmilsigen Succession der betreffenden
Erscheinungen abstrahiert werden konnten, dafs also das Kausal-
princip in sich selbst dabei immer das gleiche bleibt. KEs geniigt
daher nicht, im Interesse der komplizierteren biologischen Pro-
bleme die Definition, die der Physiker von seiner Aufgabe gibt
(die in der Natur vor sich gehenden Bewegungen vollstindig
und auf die einfachste Weise zu beschreiben), durch den Zusatz:
I ihren ,regelmélsigen Zusammenhidngen® zu ergdnzen. Die
Energiegleichungen (die ibrigens nur innerhalb des Bereichs
der Physik und Chemie und bei Organismen nur in Bezug auf
den Stoff- und Kraftwechsel durchgetithrt werden kdonnten) seien

' H. Buchner, Naturwissenschaft und Materialismus. Beil. d. M.
A, Z. 1898, Nr. 140. 141.



272 Der Darwinismus in der Gegenwart.

urspriinglich aus Beobachtung von Succession hervorgegangen.
Es sei bedauerlich, dafs Hume und Kant noch immer von so
vielen Naturforschern nicht gekannt und verstanden sind.! Zu
ihrem Gliicke, denn Hume, Kaot und Schopenhauer konnten sie
durch ihre subjektivistische Deutung des Kausalprincips nur in
die Irre fihren.

Hume fiihrt das genannte Princip auf eine blofse Gewohnheit
zuriick, auf die Erwartung d#hnlicher Fille, da die Erfabrung
nur Aufeinanderfolge, nicht Aufeinanderwirken bezeuge. Kant
dagegen erklidrt es aus einer aprioristischen Urteilsform oder
einer bestimmten Weise des Verstandes, Mannigfaltiges in Einheit
zu denken, deren Schema die regelmilsige Succession bilde. IThm
folgt Schopenhauer, in dessen Ansicht das Kausalprincip ebenso
nicht ein objektiv-reales Verhiltnis der Dinge an sich erschlielst
und daher nur auf die Erscheinung, nicht auf das Ansich
anwendbar ist.

Als Beleg fiir unsere Behauptung, dafs die regelmilsige
Aufeinanderfolge noch keinen Kausalzusammenhang begriinde,
diene der gesetzliche Wechsel von Tag und Nacht. Der Tag
bewirkt nicht die Nacht, diese nicht den Tag. Doch deutet die
Regelmilsigkeit der Aufeinanderfolge auf einen Kausalzusammen-
hang hin, der jedoch nur durch Induktion gefunden werden kann.
Die Erfahrung némlich lehrt, dafs die Euntziehung einer Licht-
quelle Schatten, Finsternis nach sich zieht. Auf diesem Wege
gelangen wir zur Enkenntnis, dafs der Wechsel von Tag und
Nacht durch die verdnderte wechselseitige Stellung von Sonne
und Erde abhéngt.

In dieser Frage sind zwei Dinge sorgfiltig zu unterscheiden,
die Hume mit einander verwechselte: die Erkenntnis des Kausal-
princips selbst und die Bestimmung der konkreten Ursachen
bestimmter Erscheinungen. Die letztere geschieht durch In-
duktion; die erstere aber enispringt unmittelbar der Vernunft
und besteht in der Einsicht, dals Veridnderungen nicht von selbst
— grundlos und zufillig — entstehen konnen: eine Einsicht, zu
der Erfahrung allein, d. h. Beobachtung der Succession, nicht zu
filhren vermochte.

Der Vf. des erwihnten Aufsatzes® unterscheidet eine doppelte
,EBrledigung® des Kausalproblems, eine ,kausale, energetische,
mathematische”, die einfach darin bestehe, die Erscheinung in
eine Formel zu bringen, wie z. B. die Energiegleichung des
fallenden Gewichts M—vz, wozu beim Falle eines zuvor ruhenden

2
1 Buchner a. a. O. 2 Kbd.



Der Darwinismus in der Gegenwart. 273

Korpers die Auslosung des Vorgangs als causa occasionalis tritt.
Hiermit aber begniige sich unsere denkende, analogisierende
Verounft nicht, sondern frage noch weiter nach dem Grunde der
Beschleunigung, worauf seit Newton die Antwort laute, dals
dafiir die Gravitationsanziehung verantwortlich zu machen sei.
Solche Fragen und Antworten haben jedoch mit dem kausalen,
energetischen Problem nichts zu thun. Es handle sich dabei um
den Erkenntnisgrund, um eine iiber die verstandesmilsige
hinausgehende, vernunftmifsige Betrachtung der Natur.

Auf demselben Wege gelangen wir zu der Apnahme der
chemischen Affinitdt, der Krystallisationsanziehung, des Wachstums-
triebes oder organischen Bildungstriebes. Die Hauptsache aber
sei, dafs der Wachstumstrieb nicht von aufsen in die Stoffe hinein-
fihrt, sondern, wie es sich auch mit den iibrigen qualitates ocoultae,
Gravitationsanziehung u, s. w. verhilt, als eine qualitas occulta anzu-
sehen ist, die, urspriinglich in den Elementarstoffen enthalten,
erst bei den hoheren Kombinationen derselben sich offenbart.
Gerade diese Kombinationen zu erforschen, mit andern Worten:
die kausale Betrachtung ist Aufgabe der Naturforschung, sie
'sucht zu Stoff, Struktur und Enérgieen vorzudringen. Erst dann,
wenn kausal nichts mehr zu thun iibrig bleibe, komme die
qualitas occulta. Daraus nun folge, dals auch die teleologische
Betrachtung berechtigt sei, denn die Lebenserscheinungen seien,
rein kausal, mechanisch nicht zu begreifen; gleichwohl empfehle
€s sich, an die Stelle des den Naturforschern nicht sympathischen
Ausdrucks ,teleologisch* den des ,Rationelien”, oder um den
Doppelsinn dieses Wortes zu vermeiden, den des , Erhaltungs-
malsigen einzufiihren. Ziel und Zweck nidmlich seien in der
Natur nicht durch menschliche Einsicht und Willen gesetzt, und
aufserdem gebe es in der unorganischen Natur weder Ziel
noch Zweck.

- Wir haben bisher getreu den Gedankengang dieses Natur-
forschers dargelegt. Beachtungswert ist das Zugestindnis der
Gleichberechtigung der mechanischen und ,rationellen® Betrach-
tungsweise. Indes zeigt sich in der Empfehlurg des Ausdrucks:
»Erhaltungsmifsig fiir: Teleologisch die Nachwirkung des Dar-
Winismus. Die Erklarung der Affinitdt, des Wachstumstriebes
U. 8. w, aus je einer qualitas occulta der Urelemente ist eine
vollig willkiirliche; das plotzliche Hervorspringen eines einheit-
lichen Lebensprincips aus dem Dunke! des Urstoffs aber ist
nicht allein willkiirlich, sondern undenkbar: das verzweifelte
Auskunftsmittel einer immanenten Naturbetrachtung um jeden
Preis. Weiterhin ist falsch, dals Ziel und Zweck nur im

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIII. 18



274  Die aristotelische Gotteslehre in doppelter Beleuchtung.

Organischen walten, auch die Gravitation und die Affinitdt haben
ihren Zweck. Die teleologische Naturansicht ist in allen Teilen
des Alls berechtigt und durchfiihrbar, weist aber, da ein Zweck
allerdings nur in Beziehung auf Intellekt und Willen begriffen
werden kann, auf eine transcendente Intelligenz hin, Man drehe
und wende sich, wie man wolle: die Natur gibt Zeugnis von
Gott, und mit Recht singt der Psalmist: Coeli enarrant gloriam
Dei et opera manuum ejus annuntiat firmamentum.

——— e e

DIE ARISTOTELISCHE GOTTESLEHRE
IN DOPPELTER BELEUCHTUNG.

Von Dr. M. GLOSSNER.

Zwei Schriften liegen uns iiber die aristotelische Gotteslehre
vor, die eine von einem Autor, dem wir bereits wiederholt auf
dem Gebiete aristotelischer Forschung begegnet sind,! und dem
wir das Zeugnis eines tief eindringenden Verstindnisses und
reifen Urteils ausstellen durften; die andere, bereits vor fiinf
Jahren erschienen? von einem Verfasser, der sich uns wenigstens
zum erstenmale als Aristotelesforscher présentiert.

Wir stehen nicht an, die erstgenannte Schrift als eine hochst
verdienstvolle, fiir Philosophie, Apologetik und Theologie gleich
bedeutsame Leistung zu erkldren. In die feinsten Details der
aristotelischen und thomistischen Gedankengénge eingehend, gibt
der Vf. eine ebenso griindliche als glinzende Rechtfertigung
jenes Teils der aristotelischen und thomistischen Metaphysik,
der als das wertvollste, kostbarste und grofsartigste Ergebnis
menschlicher Wissenschaft betrachtet werden mulfs.

Der verhaltnismilsig grofste Raum ist dem von den Neueren
mit Unrecht vernachlassigten ebenso klaren als iiberzeugenden
Beweis aus der Thatsache der Bewegung gewidmet. Allerdings
hingt weder von diesem noch von den wissenschaftlichen
Beweisen iiberhaupt Sein und Nichtsein der Religion ab.
Denn, wie der Vf. richtig bemerkt, auch abgesehen von der

1 Dr. Bug. Rolfes, Die Gottesbeweise bei Thomas von Aquin und
Aristoteles. Koln 1898.

? Dr. K. Elser, Die Lehre des Aristoteles iiber das Wirken Gottes.
Miinster i. W. 1893.



	Der Darwinismus in der Gegenwart

