
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 13 (1899)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Litterarische Besprechungeil. 239

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

1. Victor Frins, S. J. : I)e actibus liuuianis, ontologice et
psychologice consideratis, seu disquisitiones psycliolo-
gicae - tlieologicae de voluntate in ordine ad mores.
Friburgi Brisgoviae, Herder. 441 S. Ji 5,60.
Nachdem der Verf. dargelegt hat, was unter einem actus humanus

zu verstehen sei, erörtert er in der 1. Abteilung die Bedeutung des
Zweckes und die Art und Weise, wie der Zweck verursachend in das
menschliche Handeln eingreift; in der 2. das voluntarium und die Hindernisse,

die ihm entgegenstehen ; in der 3. und letzten die einzelnen Arten
der actus bumaui, nämlich den Willensakt selber, die vom Willen den
anderen Kräften befohlenen Handlungen und das Geniefsen. Das Buch
hat, wie der Verf. in der Einleitung sagt, den Zweck, eine Lücke
auszufüllen. In den Moralkompendien werden gewöhnlich die rein
philosophischen Fragen nur kurz gestreift, welche sich auf die menschlichen
Akte beziehen. Danach soll das vorliegende Buch gewissermafsen als
Einleitung in die Moraltheologie dienen, denn es behandelt in rein
philosophischer Weise und hinreichender Ausführlichkeit die Elemente des
menschlichen Aktes. Ahnlich beginnt ja Thomas den moraltheologischen
Teil seiner Summa mit der rein spekulativen Erörterung der Bestauri-
'eile des menschlichen Aktes. Der Verf. beteuert sowohl in der
Einleitung als auch öfter im Text des Werkes, dafs er dem Aquinaten
in seinen Darlegungen getreu folgen wolle. Wenn er jedoch bereits in
der Einleitung hinzusetzt, er wolle dem Suarez gleichfalls folgen, und
diesen ein magnum lumen nennt, so macht er sich die Erfüllung seines
Versprechens etwas schwer. 1st es doch bekannt, dafs Suarez fast in
jedem Artikel des hl. Thomas, den er zu erklären vorgibt, etwas zu
bessern findet und nicht selten in Gegensatz zu ihm tritt. Wir haben
gewifs nichts dagegen, wenn jemand dent Suarez, Vasquez, Kipalda und
ähnlichen Autoren folgt; aber er möge dann nicht zu gleicher Zeit als
seinen Hauptschild, „scutum potissimum", den hl. Thomas bezeichnen.

Tv.
^Vht'heit trennt sich der Verf. in den Hauptbegriffen offen von

Ihomas, mag er auch dies nicht klar ausdrücken. Wenn er in der
Einleitung sagt, fast alle Seiten zeigten an, wie er auf den engelgleichen
Lehrer sich stütze, so könnten wir mit demselben Rechte sagen, fast
alle Seiten geben Zeugnis davon, wie der Verf. entweder dem hl. Thomas
entgegentrete oder durch Stellen desselben in Verlegenheit gesetzt werde.
Wir brauchen nicht lange nach Beispielen zu suchen. Gleich im Anfange,

4, wird vom bonuni gesagt, dafs es ens alicui conveniens sei. Thomas
aber weifs von dieser Begriffsbestimmung nichts. Er definiert mit
Aristoteles ständig: bonum est, quod omnia appetunt.. Damit stellt Thomas
das Gute als den Beweggrund zum Handeln hin und zugleich als die
Grundlage für die Verbindung der Geschöpfe in der Thätigkeit. Der
Verf. sagt allerdings später, dafs bonum und appetibile sich decken; aber
er nimmt dies in einem dem Aquinaten entgegengesetzten Sinne. Der
letztere erklärt, dafs, während das Wahre nach innen, nach dem
auffassenden Subjekte, treibt, das Gute den Wollenden nach aufsen trage,
zum geliebten Gegenstande hin. Der Verf. aber sagt; bonum dicitur ens



240 Litterarische Besprechungen.

in ordine ad omne, ctiicunque convenit; er setzt also das Gute in die
Beziehung zum Wollenden. Thomas findet somit im Guten die
Richtschnur für die Einheit und Harmonie der Geschöpfe in der Thätigkeit,
weil kraft des ihm anhaftenden Guten das eine vom anderen angezogen
und somit nach aufsen getrieben wird ; der Verf. dagegen sieht im Guten
nichts als etwas rein Subjektives. Zudem schreibt der letztere, der
Begriff des Zweckes sei weniger weit wie der des Guten, minus late patere
notionem finis quam notionem boni. Thomas aber sagt geradezu das
Gegenteil: Bonum, inquantum bonum, est finis (c. 9. III, 16, 1). Quid-
quid est finis, est hoc inquautum bonum (21 de Ver. 2). In Verlegenheit
wird der Verf., um ein Beispiel anzuführen, gesetzt durch folgende Stelle
aus Thomas (S. 78; I. qu. 44. a. 4. ad III): „Alle Dinge begehren Gott
als ihren letzten Endzweck, mögen sie was immer für ein besonderes
Gut erstrebeu" (Omnia appetunt Deum ut finem, appetendo quodcunque
bonum, quia nihil habet rationem boni et appetibilis nisi secundum quod
participât Dei similitudinem). Ist dies wahr, fragt der Verf., wenn wir
Sündhaftes begehren? Und er weist die Antwort des Vasquez und Lessius
nicht zurück, welche eine solche Redeweise offen mifsbilligen und sagen:
„Wie kann man mit gesundem Sinn behaupten, der Sünder als solcher
begehre nach Gott durch jenen Akt, durch welchen er sich von Gott
abwendet und seine eigene Seele befleckt?" Der Verf. nimmt zu einem
„sensus diminutus" seine Zuflucht, um diese Stelle im hl. Thomas sowie
jene andere zu erklären, in welcher derselbe meint, der Sünder strebe,
auch wenn er sündigt, Dach Seligkeit. Ein solcher sensus diminutus ist
gar nicht notwendig. Man darf ruhig dem Sinne folgen, den die Worte
klar, auf den ersten Blick, ergeben, ohne ihn „zu mindern", wenn man
nur die Lehre des hl. Thomas festhält, dafs alles Positive im Akte der
Sünde von Gott herrührt und nur der Mangel, das Nichts, vom Sünder,
jener Mangel, den der Sünder hätte meiden können und müssen. Der
hl. Thomas folgt da, wie immer, genau dem hl. Dionysius, dem Areopa-
giten. Dieser schreibt: „Gott hat keinen Gegensatz;" „zu Gott steht
nichts im Gegensatze." Die Sünde stellt nicht ein eigenes positives Sein
Gott gegenüber. Sie bedeutet vielmehr einzig ein Abfallen von den Gaben
Gottes. Der Sünder steht nur sich selbst gegenüber, seiner eigenen
Natur, die da so bestimmt wie möglich betont, dafs mit den natürlichen
Kräften der letzte Endzweck nicht zu erreichen ist, und zwar, wie Thomas
öfter hervorhebt, propter excellentiam huius finis. Der Sünder als
solcher wendet sich von Gott ab, nur insoweit Gott sein eigenes, nämlich
des Sünders, höchstes Gut ist. „Er ist," wie die Schrift sagt, „der Feind
seiner selbst." Gott ist alles Gute, die Fülle alles Guten. Nach Dionysius

ist Gott esse subsistentibus tanquam omnium causa. Das Gute also,
wonach der Sünder strebt, ist in Gott, ist eine Ähnlichkeit mit Gott.
Somit begehrt auch der Sünder nach Gott, der allem, was ist, den
Charakter des Guten verleiht. Nur darin täuscht er sich und fällt, dafs er
dem Guten, das er als sein letztes. Endziel betrachtet, Grenzen gibt,
während seine eigene Natur ihm sagt, dafs kein begrenztes und
beschränktes Gut ihn völlig beruhigen kann. Der Sünder nimmt, soweit
er es vermag, in der sündhaften Handlung dem Guten die Verbindung
mit seinem unerschöpflichen Quell, und sonach verliert auch dieses Gute,
das er in der Sünde festzuhalten meint, den Charakter des Guten, sobald
die Sünde vollbracht ist; vom Quell getrennt, zeigt es sich nicht mehr
als Trost, sondern als Qual. Deshalb sagt Gregor d. Gr. von solchen
Gütern, wenn der Sünder sie habe, so werden sie zum Ekel. Sie werden
das Werkzeug der Gerechtigkeit Gottes und der Inhalt der Gewissens-



Litterarische Besprechungen. 241

bisse. Der Mensch hat blofs der Stimme seiner Natur zu folgen, um als
letzten Endzweck seiner Thätigkeit, soweit es auf die natürlichen Kräfte
ankommt, zu erkennen, dafs in der Natur ein solcher Endzweck, der ihn
vollauf befriedigt, nicht sich findet. Er sündigt und zwar gegen die
Stimme Gottes in der Natur selber, wenn er bei einem solchen innerhalb
der Natur enthaltenen Gute stehen bleibt wie beim letzten Endzweck und
es nicht auf Gott, als auf den wahren letzten Endzweck, bezieht. Die
Natur mit ihren Kräften betont selber ausdrücklich die Gratuität des
dem Menschen gegebenen letzten Endzieles. Sie erklärt, dafs sie durch
eigene Kraft nicht zum selben gelangen kann, sondern einzig ex virtute
Dei, einzig auf Grund übernatürlicher, der göttlichen Liebe gedankter
Kraft. Mit dem Freiheitsbegriffe des P. Frins wird man in Thomas nur
Stoff zu Verlegenheit finden. Den freiheitlichen Akt mit eigener,
unabhängig bewegender Kraft ausstatten, heifst ihn neben Gott stellen, nicht
unter Gott: das heifst somit zugleich, ihm den Charakter des Freien
nehmen. Denn nur Gott ist aufserhalb des innerlich notwendigen
Verbandes der natürlichen Ursachen. Nur von ihm, von seiner bewegenden
Kraft kann es kommen, dafs die Kreatur frei, d. h. absehend von den
stets notwendig wirkenden natürlichen Ursachen, sich selbst bestimmt.
Daher ist jede Sünde notwendig Knechtschaft. Sie richtet sich nicht
direkt gegen Gott, soweit er in der Fülle alles Guten, in sich selber,
thront und als unerschöpflicher Quell alles Guten dasteht; sondern gegen
das Gute, das Gott dem Sünder mitgeteilt und das ihn in den Stand
setzt, in keinem einzigen beschränkten Gute seinen letzten Endzweck zu
finden. Wir könnten die Aufzählung von Stellen in diesem Buche, die
dem hl. Thomas widersprechen oder Verlegenheit in der Erklärung von
Texten aus Thomas bekunden, bedeutend verlängern. Was angeführt
worden, genügt, um zu bezeugen, dafs der Verf. nicht dem hl. Thomas
folgt, sondern Autoren wie Suarez, Vasquez, Ripalda. Man darf demnach

nicht meinen, dafs dieses Buch etwa als Einführung in die Lehre
des hl. Thomas de actibus humanis dienen könnte. Aus dem Gesagten
geht zudem hervor, dafs die in Betracht kommenden Begriffe wenig scharf
und klar formuliert sind. Störend wirken Nachahmungen moderner, bei
weitem nicht allgemeiner Schreibweise. Man liest da intellegere, intelle-
gentia, incohatio statt inchoatio u. dgl. Wir sehen keinen Grund für solch
oin Eindringen einer recht fraglichen Philologie in theologische und
philosophische Werke; die Sucht nach Neuem sollte nicht so weit gehen.

2 Dr. Georg Hagemann Psychologie. Ein Leitfaden für
akademische Vorlesungen sowie zum Selbstunterrichte. 6. Aufl.
Herder, Freiburg i. Br. 210 S.

In der Einleitung wird Begriff und Aufgabe der Psychologie sowie
ihr Verhältnis zu verwandten Disciplinen und die Methode, nach der sie
behandelt werden soll; erörtert. Der 1. Teil betrachtet das Seelenwesen,
die Wechselwirkung der Seele und des leiblichen Organismus, sowie die
Entstehung und Beschaffenheit dos Selbstbewufstseins. Der 2. Teil enthält

die Beschreibung der allgemein menschlichen Seelenzustände. Dazu
Rechnet der Verf. die Empfindung, die Anschauung, das Gedächtnis, die
I hantasie, die geistige Vorstellung oder den Begriff, die Versinnbildigung
der Vorstellungen oder die Sprache, den Trieb, die Begierde, die Neigung,
die Leidenschaft, den Willen und die Gefühlszustände. Im 3. Teile sind
Modifikationen der allgemein menschlichen Seelenzustände Gegenstand der

Jahrbuch für Philosophie etc. XIII. 16



242 Litterarische Besprechungen.

Erörterung: die Temperamente, die Geschlechter, die Lebensalter, die
Rassen- und Stammesunterschiede, der Somnambulismus, Spiritismus und
ähnliche Erscheinungen. Den Schlufs macht der Hinweis auf die
Charakterunterschiede bei den Menschen. Wir machen keinem ein Verbrechen
daraus, dafs er dem hl. Thomas nicht folgt. Wir folgen ihm, weil uns
seine Gründe gefallen. Wir haben noch nirgends Behauptungen gefunden,
die besser begründet wären, wie die des Aquinaten. Der Verf. ist
wenigstens so ehrlich, dafs er nicht dem Texte des hl. Thomas Gewalt
anthut, um die eigenen Ansichten aus ihm zu beweisen oder in ihn
hineinzulegen. Soll dieser kurze Leitfaden blofs das Thatsächliche im Seelenleben

und in den Äufserungen der Seele wiedergeben, so erfüllt er
vollkommen seinen Zweck und verdient Anerkennung. Wir vermissen nach
dieser Seite hin nur die Ansichten über das Entstehen der Seele und den
durch die höchste kirchliche Autorität festgestellten Ausdruck forma
corporis für die Beschaffenheit der Verbindung zwischen Leib und Seele.
Soll dagegen der Leitfaden auch die beschriebenen Thatsachen begründen
wollen, so wird dieser Absicht wenig entsprochen und in ausreichender
Weise bei keinem Punkte. Der Verf. hätte sich da den hl. Thomas zum
Muster nehmen sollen, der das Geringste, was er aufstellt, auch sogleich
begründet. Wir führen ein Beispiel an. Der Verf. weist ohne weiteres
die inneren Sinne zurück, wie solche von den Scholastikern und den
Alten vorgelegt werden. Thomas sagt darüber folgendes und wir machen
darauf aufmerksam, wie er von jeglichem, was er sagt, den Grund
beibringt; man soll ihn kontrollieren können (I. q. 78. a. 4; Übers. III. Bd.
S. 342): „Da die Natur nicht ermangelt, das zu geben, was notwendig
ist zur Erreichung des Zweckes, so müssen ebenso viele Thätigkeiten im
Leben der Sinne angenommen werden, als es für das Leben eines
vollendet sinnbegabten Wesens hinreichend ist. Und können mehrere dieser
Thätigkeiten nicht auf ein einziges Priucip zurückgeführt werden, so mufs
man mehrere Vermögen annehmen; denn ein Vermögen ist nichts anderes
wie das nächste Princip für die seelische Thätigkeit." Hätte der Verf.
diese Begründung der Vielheit in den Sinnesvermögen sich zu eigen
gemacht, so würde er nicht bald von der Seele als dem unmittelbaren
Princip der Thätigkeit sprechen und bald von der Notwendigkeit,
Vermögen anzunehmen. Ist die Seele unmittelbar Princip der Thätigkeit,
so bedarf es nicht der Annahme von Vermögen; und sind Vermögen da,
so vollenden diese durch ihre Thätigkeit die Seele, aber letztere
entwickelt sich nicht selber. Sehen wir, wie folgerichtig Thomas weiter
schliefst; „Nun wird zum Leben eines vollendet sinnbegabten Wesens
nicht nur erfordert, dafs es einen sinnlich wahrnehmbaren Gegenstand
auffafst, wenn derselbe gegenwärtig ist, sondern auch, wenn er nicht
gegenwärtig ist. Sonst würde ein solches Wesen sich nicht in Bewegung
setzen können, um etwas Abwesendes zu suchen, wie wir dies bei den
Tieren sehen, die sich von Ort zu Ort bewegen. Einen Eindruck
aber empfangen und ihn bewahren oder behalten kommt im Bereiche des

Körperlichen nicht von ein und demselben Princip. Denn was weich und
feucht ist, nimmt einen Eindruck wohl gut auf, behält ihn aber schlecht;
das Gegenteil gilt vom Trocknen und Harten. Da also das sinnliche
Vermögen die Thätigkeit eines körperlichen Organs ist, so mufs ein
anderes Vermögen dafür bestehen, dafs die Sinnes - Eindrücke gut
aufgenommen, und ein anderes, dafs sie festgehalten werden. — Sodann ist
es dem sinnbegabten Wesen notwendig, dafs es nicht nur die Dinge suche
oder vermeide, insofern dieselben den äufseren Sinnen angenehm oder
widerwärtig vorkommen, sondern auch insofern sie nach anderen Seiten



Litterarische Besprechungen. 243

hin Nutzen oder Schaden bringen. So flieht das Schaf den Wolf, nicht
weil dessen Farbe als solche seinen Augen widerwärtig ist, sondern als
den Feind seiner Natur. Und ähnlich sammelt der Vogel Strohhalme,
nicht weil dies seinen äufseren Sinn ergötzt, sondern um sein Nest zu
bauen. Da also dergleichen Eigenheiten der äufsere Sinn nicht auffafst
und doch für solche Auffassungen ein Princip da sein mufs, so ist ein
weiteres Vermögen anzunehmen, verschieden von den äufseren Sinnen,
das da nicht vom Einflüsse des äufserlich Wahrnehmbaren in seiner
Thätigkeit verändert wird. — So richtet sich also auf die Auffassung der
äufserlich wahrnehmbaren Eigenschaften der äufsere Sinn, ein jeder
mit dem ihm eigenen Gegenstande, und der Gem ein s inn, der die Gegenstände

der äufseren Sinne, also das Weifse z. B. vom Süfsen unterscheidet
und die Thätigkeit des einzelnen Sinnes selber wahrnimmt, da kein Sinn
seine eigene Thätigkeit wahrzunehmen vermag. Zum Festhalten und
Bewahren dieser Eindrücke dient die Phantasie oder Einbildungskraft,
die da eine Schatzkammer ist für die von den äufseren Sinnen empfangenen
Eindrücke. Der Auffassung jener Einzelheiten aber, welche von den
äufseren Sinnen nicht ausgeht, wendet sich der Instinkt zu, auch
Schätzungskraft genannt (vis aestimativa). Und zur Bewahrung dieser
Eigenheiten oder Formen dient das Gedächtnis. Von letzterem ist
dies ein Zeichen, dafs das Princip des Gedächtnisses in den Tieren von
der Auffassung kommt, dafs etwas schädlich oder nützlich ist. Die Natur
des Vergangenen selber gehört zu den Eigenheiten oder Formen, die da
aufgefafst werden." Der Verf. spricht am Ende von den Zuständen,
welche heutzutage Hypnotismus, Spiritismus und ähnlich genannt werden,
fügt aber kein Wort der Erklärung hinzu. Sie lassen sich wissenschaftlich

erläutern nur mit Hilfe dieser fünf inneren Sinne, die der Verf.
zurückweist oder in seinerWeise auffafst. Er hat viel über das
Gefühlsvermögen, bringt aber nichts vor, was die Annahme eines eigenen
Gefühlsvermögens zu rechtfertigen geeignet wäre. Er meint, die Seele bilde
sich Vermögen heran. Er verwechselt da Vermögen mit Zuständen in
den Vermögen. Letztere sind mit der Natur gegeben. Wenn er S. 63
zu betonen scheint, dafs der wahrgenommene Gegenstand nicht identisch
sei mit dem wirklichen, so öffnet er dem Skepticismus Thür und Thor!
Nach S. 74 soll das Gedächtnis blofs in der Seele sein, aber doch mit
dem Gehirn zusammenhängen. Wie dieser Zusammenhang zu denken sei,
,st nicht angegeben.

3. Dr. Friedrich Harms. Psychologie. Aus dem hand¬
schriftlichen Nachlasse des Verfassers herausgegeben von
Dr. Heinrich Wiese. Leipzig, Griebens Verlag (L. Fernau).
204 S.

Dr. Ilarms hat als Professor der Philosophie in Berlin während
etwa 13 Jahre eine reiche akademische Thätigkeit entfaltet. Nach seinem
.de, der im Jahre 1880 eintrat, gab aus seinem Nachlasse H. Wiese,

einer von seinen begeistertsten Schülern, eine Metaphysik heraus, eine
Methode des akademischen Studiums, eine Logik, Ethik und eine
Rechtsphilosophie oder genauer eine Grundlegung für eine solche. Dazu tritt
pun jetzt die Psychologie. Man darf kein System dieser Wissenschaft
>n dem angezeigten Buche suchen; aber wer es liest, wird eine Fülle
anregender Gedanken finden. Es mag mit dem Ursprünge dieses Werkes
zusammenhängen, dafs die materialistischen, idealistischen und pantheistiscben

16*



244 Litterarische Besprechungen.

Gegner, d. h. solche, die sich einer Einseitigkeit in der Auffassung des
Wesens der Psychologie schuldig machen, ausreichend zu Worte kommen,
die gesunden Ansichten aber des Verf. selber zwar klar und scharf
vorgelegt werden, jedoch zumeist eine eingehende Erörterung und Begründung

vermissen lassen. Dafs der Verf. es versteht, seine Meinungen
spekulativ, in überzeugender Weise zu begründen, geht aus manchen
Abschnitten hervor. Wenn er meint, Aristoteles habe „die Physik der
Seele bearbeitet" und „die scholastische Philosophie die Metaphysik der
Seele dargestellt", so beruht dies auf Unkenutnis beider Arten vou
philosophischer Behandlung. Ebenso wenn er sagt, Aristoteles erkläre, dafs
das weibliche Kind eine Mifsgeburt sei, dafs das Weib zwischen Tier und
Mann stehe. Aristoteles nennt in seiner drastischen Ausdrucksweise das
weibliche Kind einen mas occasionatus. Damit spricht er aber durchaus
nicht dem Weibe das vollmenschliche Wesen ab, sondern betont blofs
genau dasselbe, was wir ebenfalls ausdrücken wollen, wenn wir vom
„schwächeren" Geschlechte reden. Ein Irrtum ist es, wenn der Verf. den
Tieren eine vernünftige Seele zuschreibt, die nur einen Grad tiefer stände
wie die menschliche. Alle die Geschichten, die da mit Rücksicht auf
Tiere erzählt werden, beweisen nicht, dafs Tiere allgemeine Ideen haben
und auf Grund derselben volle Freiheit oder die Herrschaft über ihre
Thätigkeit. Gerade aber dies, die Fähigkeit, allgemeine Ideen zu
erwerben, macht das Wesen der Vernunft aus. Derartige Geschichten von
Tieren, wie sie da erzählt werden, waren auch den Alten bekannt. Mau
denke an den Löwen des Caracalla. Geist ist Identität von Subjekt und
Objekt, nicht in der Substanz, sondern in der Thätigkeit allein.
Erfreulich ist es, wie warm der Verf. für die individuelle Unsterblichkeit
der Seele eintritt und die Gröfse Gottes anerkennt. „In der Logik
bekennt er Gott als die Wahrheit, in der Metaphysik als die unendliche
Vollkommenheit, in der Ethik als den Erlöser." Das Buch ist
empfehlenswert.

4. Dr. Constantin Gutberiet: Allgemeine Metaphysik.
3. Auflage. Münster, Theissing. 279 S.

Wir begnügen uns, die 3. Auflage dieses Buches anzuzeigen. Die
Auffassungen, welche in demselben vertreten werden, sind schon so oft
in dieser Zeitschrift in verschiedenartigster Form erörtert, beziehungsweise

bekämpft worden, dafs wir den Leser darauf verweisen können.
Mit Rücksicht nur auf die Möglichkeit einer ewigen Weltschöpfung
erschien uns der Standpunkt des Verfassers in etwa, vielleicht blofs dem
Ausdrucke nach, geändert. Er will mit Suarez zugeben, dafs ein
unverändertes ewiges Geschöpf keinen Widerspruch in sich enthalte; nicht
aber, dafs ein veränderliches Wesen von Ewigkeit her geschaffen sein
könne. Geht der Verf. in seiner „Milde und Versöhnlichkeit", wie er
sagt, noch weiter und „behauptet nur, dafs sich kein Widerspruch
nachweisen lasse", so verstehen wir diesen weiteren Schritt in der Milde
und Versöhnlichkeit nicht. Dafs ein Widerspruch sich nicht nachweisen
lasse und dafs er nicht darin enthalten sei, scheint uns genau dasselbe
zu sein. Was sich nicht nachweisen läfst, das besteht für den vernünftigen

Menschen nicht. Was die Sache selbst anbetrifft, so ist ein
unverändertes Geschöpf das Unmögliche. Wie die Unveränderlichkeit
eine Vollkommenheit des Schöpfers ist, so kommt die Veränderlichkeit
wesentlich dem Geschöpflichen zu. Es ist dies also keine „mittlere
Stellung", sondern die direkte Leugnung der Ansicht des hl. Thomas, die



Litterarische Besprechungen. 245

dieser wohl begründet. Wenn nur ein unverändertes Geschöpf ewig sein
kann, dann kann eben Gott keine Welt von Ewigkeit her schaifen. Besser
thäten diese Autoren daran, die Gründe zu widerlegen oder auch nur
objektiv anzuführen, welche den Aquinaten bestimmen, eine Weltschöpfung
von Ewigkeit her für möglich zu halten.

5. IL. G. Opitz: Grundrifs einer Seinswissenscliaft. l.Band:
Erscheimmgslelire. 1. Abteilung : Erkeiuitnislehre. Leipzig,
Hermann Ilaake.
Wir haben es in diesem Werke wieder mit einem ganz neuen System

der Philosophie zu thun. Nachdem der Verf. dem Königsberger
Philosophen in der Vorrede das höchste Lob gespendet hat, erklärt er: „Es
mufs erst der letzte Rest der Kantschen Lehre vom Apriorismus und den
Kategorieen beseitigt sein, ehe für die Erkenutnislehre die Bahn wieder
frei und es ermöglicht wird, die ihrem Gebiete angehörigen Fragen einer
ihrem Wesen angemessenen Lösung zugängig zu machen." Es ist dies
ein heute auf dem Gebiete der modernen Philosophie gewöhnlicher
Vorgang, dafs mau Kant hochpreist, aber von seinem.System nichts wissen
will. Ob man in jedem einzelnen Falle ein besseres an die Stelle setzt?
Wir glauben dies mit Rücksicht auf das vorliegende Werk verneinen zu
müssen. Kant anerkennt wenigstens noch eine Substanz in den Dingen,
wenn er auch der Ansicht ist, sie werde von uns nicht in erschöpfender
Weise oder selbst nicht in ihrem notwendigen Wesen erkannt. Der Verf.
des oben angezeigten Werkes aber scheidet die Substanz ganz und gar
vom Bereiche des Erkennens und, wie es scheint, auch des Seins aus.
Er gibt als den Gegenstand des vernünftigen Erkennens nur die äufser-
lichen Erscheinungen an. Da diese aber zum Bereiche der Sinne
gehören, müfste er folgerichtig jede vernünftige Erkenntnis leugnen. Er
schreibt S. 120: „Alles, was wir in Bezug auf die Aufsenwelt denken und
erkennen, bewegt sich auf den durch diese vier Richtungen angedeuteten
Bahnen, ist in ihnen völlig und seinem ganzen Umfange nach eingeschlossen."
Diese Bahnen aber sind: 1) Das räumliche Verhalten a) der Sachen an
sich, b) der Sachen im Verhältnis zu einander; II) das zeitliche
Verhalten a) der Sachen an sich, b) der Sachen im Verhältnis zu einander."
Das Erkennen also richtet sich einzig auf die Dinge, soweit sie den
Bedingungen von Zeit und Raum unterstehen. Die Substanz aber sieht
von Zeit und Raum in ihrem Begriffe ah. Was der Mensch, der Stein,
die Pflanze an sich ist, wird von Zeit und Raum nicht eingeschlossen,
'st allgemein und notwendig. Von der Substanz Mensch z. B. aus, steht
•"chts dem entgegen, ob viele Menschen sind oder wenige, ob sie hier
leben oder dort, zu jener Zeit oder zu dieser. Da nun aber das
Allgemeine und Notwendige in den Dingen Gegenstand der Vernunft ist,
nämlich die Substanz, so nimmt der Verf. diesem Vermögen den Gegenstand

und somit seine Berechtigung, überhaupt zu sein. Derselbe
beachtet viel zu wenig die Grundlage jeglichen Erbennens : die Einheit.
So weit erkannt wird, herrscht Einheit; nicht Gleichheit, sondern Einheit.
Diese selbe Substanz oder Wesenheit, die im Dinge das Vermögen für
das Sein der Wirklichkeit bildet, ist im Innern der Vernunft heim
Erkennen das Vermögen oder die Idee, um gerade diese Wirklichkeit zu
erfassen und keine andere. Sowie das nämliche Vermögen der menschlichen

Substanz viele Menschen zu wirklichen Menschen macht, sobald
es den äufseren Stoff formt, so ist dieses Vermögen der menschlichen
Substanz in der Vernunft aller, die demgemäi's erkennen, die Form und



246 Litterarische Besprechungen.

damit der Grund für das Erkennen der äufseren Wirklichkeit eines
Menschen. Danach mufs jedes Erkennen, sobald es seinen natürlichen
Verlauf nimmt, sich immer auf jene Wirklichkeit richten, deren
allgemeine Substanz im Innern der Vernunft als Idee oder Begriff sich
findet. Deshalb sagt Aristoteles recht scharf: „Was ist, das wird
erkannt", quod est, cognoscitur. Die Brücke zwischen innen und aufsen,
zwischen der Vernunft und der Wirklichkeit ist die Substanz als
formendes Vermögen in der Vernunft und als formendes Vermögen im Stoffe.

6. Pietro Ceretti: Saggio circa la ragione logica <li tutte
le cose. Vol. IV: Essologia, Sezione II, la Fisica,
parte I# della Fisica et parte II# della Fisica. Turino.
Unione typografico-editrice.
Wir haben vor einiger Zeit den 3. Band dieses höchst umfangreichen

Werkes angezeigt. Der 4. Band zählt ebenfalls au die 1000 Seiten.
Wie der Titel besagt, wird darin die Physik spekulativ-philosophisch
behandelt. Zu Grunde gelegt ist das Hegeische System. Es ist jammerschade,

dafs ein reich unterrichteter und scharf denkender Kopf wie der
des Verfassers sich bei der Hegeischen Spekulation beruhigen kann und
sie in höchst ausführlicher Form in Italien einbürgern möchte. Wir
wollen nicht sagen, dafs Ceretti sklavisch dem deutschen Philosophen
folgt; aber die Veränderungen, die er anbringt, sind eher Verschlechterungen

wie Verbesserungen. Er hätte nicht die Grundideen seiner
Philosophie in einer fremden Nation zu suchen brauchen, obgleich ja an und
für sich darin nichts Tadelnswertes liegt. Sein Landsmann, der hl. Thomas
von Aquin, hätte seinem emporstrebenden Geiste eine weit bessere Stütze
geboten.

7. Eduard v. Hartmann: Sehellings philosophisches
System. Hermann Haake, Leipzig. 224 S.

Hartmann erklärt in der Vorrede mit vollem Hecht, die „im letzten
Menschenalter betriebenen erkenntnistheoretischen, psychologischen und
ethischen Studien hätten vor der Metaphysik krampfhaft die Angen
verschlossen und deshalb auf einen Puukt geführt, wo man zu fühlen beginnt,
dafs man in Sackgassen sich verrannt hat und dafs ohne Metaphysik
nicht auszukommen ist." Auch darin hat er recht, dafs „das exakt-
naturwissenscliaftliche Zeitalter seinem nahen Ende entgegengeht" und
darum „eine Naturphilosophie oder naturwissenschaftliche Metaphysik
wiedergewonnen werden müsse, welche die Brücke schlägt über die jetzt
bestehende Kluft zwischen den Naturwissenschaften einerseits und der
modernen Geisteskultur andererseits." Aber wenn er sich, bemüht, zu
zeigen, dafs Sehellings Naturphilosophie den Ausgangspunkt zu bilden
habe, von dem aus die Verbindung zwischen den Erscheinungen der Natur
und der Metaphysik hergestellt werden müsse, so ist Hartmann durchaus
auf falschem Wege. Dies geht schon daraus hervor, dafs Schelling, wie
H. selbst hervorhebt, in seiner Naturphilosophie gar keine brauchbaren
Theoreme niedergelegt hat. Gegen das Ende seines Lebens soll er das

Richtige erkannt haben; aber er hat es nicht mehr schriftlich
auseinandergesetzt. Oder vielmehr, um uns noch genauer auszudrücken, H.
meint, aus mehreren Bemerkungen schliefsen zu müssen, dafs Schelling
in seinem hohen Alter zur Erkenntnis fruchtbarer Wahrheiten nach dieser



Litterarische Besprechungen. 247

Seite hin vorgedrungen sei. Wir brauchen uns gar nicht damit zu
befassen, was Schölling, der so viel und so oft seine Ansichten, und zwar
auch seine Grundprincipien, gewechselt hat, am Ende seines Lebens
gelehrt haben würde. Gänzlich unbezweifelte Sätze von ihm gehen uns
die Sicherheit, dafs sein ganzes System von vornherein völlig ungeeignet
ist, um metaphysisches Licht in die Naturerscheinungen zu bringen. Schon
die folgende Behauptung kann als Beleg dienen (S. 158): „Um der Zweck-
mäfsigkeit willen der Natur eiuen bewufsten Verstand als Urheber
vorauszusetzen, wäre das Grab aller Philosophie." Wo kein Zweck ist, da ist
Zufall; Zufälliges aber ist kein Gegenstand von Wissenschaft. H. meint,
es sei ein Irrtum, zu wollen, dafs die menschliche Wissenschaft nach
Gewifsheit strebe. Wissen heifst nichts anderes wie gewifs sein. Gegenstand

des Wissens ist das Notwendige und Allgemeine. Wenn H. blofs
die Thatsachen der Naturäufserungen aufzählen will, so ist das keine
Metaphysik der Naturwissenschaft. Dann sind wir so weit wie vorher,
nämlich wir stehen vor der exakt-wissenschaftlichen Naturforschung. Die
Metaphysik soll diese Erscheinungen der Natur sammeln, auf einheitliche

Grundprincipien zurückführen und damit auf ein festes, unverrückbares,

durchaus gewisses Fundament, dieselben stellen. Der grofse Grundfehler

der Naturphilosophie bei Schelling und Hartmann ist eben das
Unbewufste, Zwecklose, Unbestimmte als erster Ausgangspunkt. Folgender
Satz wird dies verdeutlichen (S. 44): „Die reine Substanz des Bewufst-
seins oder das Bewufstsein in seiner reinen Substanz oder das rein
substantielle Bewufstsein ist ein aller wirklichen Bewegung, allem wirklichen
Bewufstsein vorausgehender Grund; es ist nicht mit einem Aktus von
Wissen oder Wollen verbunden, nicht Bewufstsein von sich, sondern Ur-
bewufstsein von Gott in seiner Wahrheit und absoluten Einheit. Zwischen
dem Bewufstsein in seiner blofsen Wesentlichkeit, als blofs wesentlich
gesetzter Einheit, und dem Bewufstsein in seiner Wirklichkeit als wirklich
gesetzter Einheit liegt die Welt in der Mitte. Nicht ein ursprüngliches,
wenn auch noch so herrliches Wissen ist dieses Urbewufstsein, sondern
ein Sein in Gott." Die Monisten rühmen sich, ohne irgend eine Voraussetzung

zu denken, und werfen uns vor, wir liefsen unsere Wissenschaft
von den Voraussetzungen abhängen, die der Glaube an die Hand gibt.
Aber sie wollen nicht einsehen, dafs auf ihrer Seite die allermeisten
Voraussetzungen gemacht werden. Der Unterschied zwischen den ihrigen
und den Voraussetztingen, die in unseren Glaubensartikeln enthalten
sind, ist an erster Stelle dieser, dafs sie uns nie etwas Vernunftloses in
unseren Glaubensartikeln nachweisen können; nie können sie darlegen,
dafs die Glaubensartikel unsere Wissenschaft beschränken oder ihr Fesseln
anlegen. Wohl aber sind die Voraussetzungen, die ihrem Wissen leitend
voraufgehen, offenbar widerspruchsvoll, und gilt da im wahren Sinne des
Wortes das Credo, quia absurdum. Was ist denn das: ein Bewufstsein
ohne Wissen? Was ist denn das: eine wesentlich gesetzte Einheit und
im Unterschiede davon: eine wirklich gesetzte Einheit? Was soll dies
heifsen: Das rein substantielle Bewufstsein geht allem wirklichen
Bewufstsein voraus? Ist das substantielle kein wirkliches, oder ist das
letztere ohne Substanz und Wesen, ohne Inhalt? Was kein wirkliches
Bewufstsein ist, das soll eiu Urbewufstsein von Gott sein, in seiner
Wahrheit und Einheit. Hat also Gott kein wirkliches Bewufstsein? Und
hat er wenigstens keines von seiner Schönheit, Ewigkeit, Unendlichkeit,
sondern blofs von seiner Wahrheit und Einheit? Hier heifst es
fortwährend: Credo, quia absurdum. Der Irrtum indes bleibt im Laufe der
Zeiten inhaltlich immer derselbe wie die Wahrheit. Schelling und mit



248 Litterarische Besprechungen.

ihm Hartmann meinen, zwischen dem Urbewufstsein, wobei kein Wissen
ist, und dem wirklichen Bewufstsein als wirklich gesetzter Einheit liege
die Welt, nämlich alle Entwicklung in Raum und Zeit. Genau dasselbe
sagte, wie die Philosophumena berichten, zur Zeit, als die Apostel lebten,
Simon der Magier (vgl. Areopagitica. Die Schriften des hl. Dion, vom
Areopag. Eine Verteidigung der Echtheit von C. M. Schneider; Regensburg

1884. S. 192 u. ff). Auch er nimmt dieses „unbewufste Urbewufstsein"

an; nur dafs er nicht gerade diesen Ausdruck gebraucht, welcher
den Widerspruch offen an der Stirne trägt. Simon lehrt: „Das Vermögen
ohne Ende ist derjenige, von dem gesagt worden: Er ist, Er war und
Er wird sein (tjvxiva övva/xiv àniqavxov <p>joi xov saxäixa, axàvxa,
oxrjoéfisvov). Wenn sich derselbe in den sechs Principien, aus denen die
Welt entsteht und sich entwickelt (p/Çaç xubel vovv xal ènlvoiav, ipwvrjv
xal ovofiu, boyiafiov xal iv&vfir/oiv), ganz herausgebildet haben wird
(igeixovioS-jj), dann wird er auch der Substanz, der Gröfse, der
Vollendung, also dem nun durchaus wirkliches Sein (èveçysla) gewordenen
Vermögen nach ganz und gar der unerzeugten und unmefsbaren Potenz
entsprechen und nichts von dieser Potenz (des Urvermögens, dem Simon
auch vollkommene, wenn auch unentwickelte Vernunft zuschreibt) wird
dem wirklichen thatsächlichen Sein mangeln." Etwas weiter nennt Simon
die Rückkehr des Urvermögens zu sich selbst (âvvapuç r/ unéQavxoç-,
potestas influita übersetzt Schneidewin) „das Schauen seiner selbst in
der Entwicklung zu wirklicher Thatsächlichkeit", „die Ruhe im eigenen
Vermögen". Dionysius, der Areopagite, widerlegt Wort für Wort, und
zwar mit Nennung des Namens Simon, diese Irrtümer (de div. nom. c. 6,
§ 2) und schreibt: „Trotz der Weisheit, deren sich Simon in diesen
Fragen rühmt, mufs man diesem Manne sagen, dafs seine Reden thöricht
sind, und selbst seine Ausdrucksweise, sein Stil ist widernatürlich."

In letztvergangeuer Zeit wurde ein Artikel veröffentlicht, der
nachweisen wollte, dafs der Areopagite ein Schüler des Plotiuus sei und die
Werke des Areopagiten nur Auszüge darstellten von den Vorträgen des
Plotinus, wie etwa ein Student gemäfs der Vorlesung des Professors in
seinem Kollegienheft nachschreibt. Behauptet war viel, bewiesen nichts.
Bei offenkundigen Verschiedenheiten und Gegensätzen war die Erklärung
sehr leicht: Dionysius habe eben seinen Lehrer bisweilen nicht recht
verstanden. Wir raten dem Verf. dieses Artikels, das nächste Mal als
Thema seiner Auseinandersetzungen zu nehmen, dafs Thomas v. Aquin
von Suarez abgeschrieben habe, seine theologische Summa sei ein blofser
Auszug aus den Vorträgen des Suarez, kommen Verschiedenheiten vor
oder Gegensätze, so ist die Erklärung nicht schwer. Thomas hat eben
den Suarez nicht hinreichend verstanden, und das war um so eher möglich,
als Suarez sich so oft widerspricht. Die Wahrheit, welche auch Hart-
manu feststellt, ist die, dafs Plotinus dem Schelling sehr verwandt ist,
dafs, wie H. sagt, Schelling weit klarer geschrieben haben würde, hätte
er noch eingehender, wie er gethan, den Plotinus studiert. Es ist eben
die Grundidee bei allen beiden, bei Plotinus und Schelling, dieselbe wie
bei Simon magus: die Idee vom Urvermögen, das sich durch die Welt
hindurch zu sich selbst hin entwickelt. Da tritt die Welt notwendig in
die Natur oder Wesenheit Gottes ein. Der Areopagite aber, der alle die
Ausdrücke kennt, welche Simon, der Magier, mifsbraucht, stellt den
richtigen Sinn gemäfs der hl. Schrift fest. Auch er sagt, Gottes Natur sei
unbegreifbar, sowie Simon seine (>lt,a oder oiyrj als dôçaroç: xal ctxa-
xàlrjnxoç bezeichnet; aber er setzt hinzu, nicht weil das göttliche Sein
blofses Vermögen für unmefsbare Entwicklung sei, weil ihm also etwas



Litterarische Besprechungen. 249

mangele, könne es von uns nicht begriffen werden, sondern wegen seiner
Fülle und allseitigen Vollendung. Auch Dionys, sagt, von Gott komme alles
Sein, ja, Gott sei das esse subsistentibus; aber er fügt hinzu tanquam
omnium causa, als die wirkende Ursache von allem. Hier ruht die Lösung
aller Schwierigkeiten, von denen Hartmann spricht. Dionysius drückt
kurz und scharf diese Lösung aus, wenn er sagt (div. n. c. 6,_§ 2): „Zur
ersten Ursache steht nichts im Gegensatze" (avxf/ — t>] navrtov ahia.
— yàç oviSsv èvavxiov). Anstatt eines elenden Urvermögens, das selber
nichts kann und hat, und von welchem Simon ebensogut sagt wie Schelling
und Hartmann, es trete, in seiner widerspruchsvollen Selbstentwicklung,
in das Wesen aller Dinge als Teil ein oder sei dieses Wesen, gehört sich
an die Spitze des Seins eine stets in sich vollendete Seinsfülle, in der
keinerlei Gegensatz von Vermögen und Thatsächlichkeit, von Potenz und
Akt sich findet, die da reinste Thatsächlichkeit, nichts als Existenz ihrem
Wesen nach ist. Man sieht es im 1. und 2. Kapitel, wo H. viel von
der Substanz, vom Ding au sich des Kant nach Auffassung Schellings
spricht, wie er die Verlegenheit fühlt, eine wirkliche Substanz und damit
wirkliche Dinge zu erweisen. Er stimmt nicht mit Schelling überein, der
die sinnliche Aufsenwelt für ein Erzeugnis der Einbildung hält, nicht
mit Kant, der Raum und Zeit blofs als Formen im Auffassenden kennt;
aber er weifs auch nicht, aus dem unbewufsten Urbewufstsein, das sich
selber nicht gehört und erst in der Entwicklung, also vermittels der Welt
Wirklichkeit erhalten soll, das Wirkliche abzuleiten. Und dafs er darin
verlegen ist, dies weist auf sein spekulatives Talent hin. Es läfst sich
einmal mit diesem monistischen Urvermögen, mag man es Ding an sich
oder absolutes Ich oder unbewufstes Bewufstsein oder Identität oder
sonstwie nennen, nichts machen. Credo, qtiia absurdum, müssen die Pan-
theisten bei Annahme eines solchen mangelhaften Princips sagen. Aber
steht an der Spitze des Seins eine reine Wirklichkeit als unbedingte und
unbeschränkte Seinsfülle, dann verhält sich die Sache anders. Wer etwas
hat, kann geben. Wie vom Maler auf die Leinwand die Möglichkeit übergeht,

bemalt werden zu können, so geht von der Fülle der Wirklichkeit,
von der Existenz jenes Seins, das dem Wesen nach Wirklichkeit und
nichts als Wirklichkeit ist, wie der Mensch nichts als Mensch, das da
somit alle Wirklichkeit in sich enthält, die Möglichkeit oder das Vermögen
auf das Nichts über, sein zu können, an der Wirklichkeit teilzunehmen.
Es besteht dann ein wirkliches Vermögen für die Wirklichkeit eines
Menschen, ein wirkliches Vermögen für die Wirklichkeit eines Steines.
Es bestehen wirkliche Substanzen, soweit nur immer die reine Wirklichkeit

die Möglichkeit mitteilt, etwas zu sein der Gattung nach. Es
bestehen wirkliche Persönlichkeiten, soweit die reine Wirklichkeit die
Möglichkeit mitteilt, etwas zu sein dem Einzelbestande nach. Es besteht
wirkliche Freiheit, soweit die reine Wirklichkeit das Vermögen mitteilt,
unabhängig von jeglicher begrenzten Ursächlichkeit zu handeln, au keine
vorhergehende Neigung zu einem beschränkten Gute notwendig gebunden
zu sein. Alle Wirklichkeit bleibt immer Gott. Er ist esse subsistentibus,
tanquam omnium causa. Nichts besteht neben dem göttlichen Sein.
Alles ist nur, soweit es an dieser Fülle der reinen Wirklichkeit teilnimmt.
Den Dingon eigen ist nur das Nichts; dieses allein ist aufserhalb Gottes,
der reinen fürsichbestehenden Wirklichkeit. Dafs also die Vermögen
der Dinge: ihre Gattungs-Substanz als Vermögen für Sein, ihr
Einzelbestand als Vermögen für eigene Thätigkeit, ihre Fähigkeiten und Kräfte
als Vermögen für bestimmte Art von Thätigkeit, wirkliche sind, das ist
von Gott, damit sind die Dinge in Gott, in der Wirklichkeit, wie Paulus



250 Litterarische Besprechungen.

sagt: In Ihm sind wir, leben wir, bewegen wir uns. Aber dafs kein Ding
das andere ist, dai's keines alle Vollkommenheiten hat und somit der
Entwicklung offen steht oder dem Vergehen, und Ähnliches, was Mangel
bedeutet, danach sind die Dinge nicht, sie stammen vom Nichts, das ist
ihnen, und zwar ganz und gar selbständig, zu eigen, das hat keine äufsere
Ursache in ihnen verursacht. Gott allein kann etwas zu eigen geben,
weil er sich selbst gehört. Es ist der unendlich vollkommenste Selbst-
hewufstseinsakt. Er schaut auf einmal und zugleich in sich ganz und
gar erschöpfend sich selbst, und er schaut auf einmal und zugleich alles
Vermögen, das durch Teilnahme an seiner Wirklichkeit für eine gewisse
Zeit Sein gewinnt. Sein Einflufs auf das Geschöpf und auch auf den
freien Willen kann diesem nie schaden, kann nie beengen, ebensowenig
wie die Wirklichkeit die Dinge und ihre Thätigkeit beengt oder ihnen
schadet. Sein Einwirken zieht dem freien Willen keine Schranken, an
die der nachfolgende Akt gebunden wäre. Es ist zugleich mit der
Wirklichkeit des Aktes. Also nur wie der Akt selber, seine Wirklichkeit,
den freien Willen bethätigt und vollendet, so bethätigt ihn an erster Stelle
Gott und vollendet ihn. Auch die Sünde tritt nicht in direkten Gegensatz
zu Gott. Alles, was in ihr positiv Sein hat und was in ihr Vollendung
besagt, ist von Gott, nimmt teil an seiner Wirklichkeit. Nur insoweit ist
der Sünder im Gegensatze zu Gott, als Gott das Heil des Menschen will
und deshalb ihm Vernunft und freien Willen als Anteil seiner Natur
verliehen hat. Nur dadurch, dafs der Sünder der Stimme der eigenen Vernunft
und dem Streben des Willens nach dem Unendlichen sich entgegenstellt,
tritt er in Gegensatz zu Gott, denn er tritt in Gegensatz zur eigenen
Natur, die Gott ihm gegeben. Es gibt keine Schwierigkeit in der
fruchtreichen Metaphysik, von der H. spricht, wenn eine reine Seinsfülle,
wie sie der Glaube lehrt und wie die blolse Vernunft auf sie hinweist,
als Urquelle und steter Halt alles Seins an die Spitze gestellt wird.
Dann fallen auf einmal alle die Absurditäten fort, welche mit einem
bettelhaften Urvermögen, das alles bereichern soll, verbunden sind. H.
will eine voraussetzungslose Wissenschaft. Es gibt keine solche Wissenschaft,

ebensowenig wie es eine Freiheit der Wissenschaft gibt. Das
sind Phrasen, von denen sich ein so grofser Philosoph wie Hartmann
losmachen sollte. Nichts in der Welt ist wesentlich so gebunden wie die
Wissenschaft. Ihr Gegenstand ist das Notwendige; überzeugenden
Beweisen mufs der Verstand zustimmen, Freiheit beginnt erst beim Willen.
Sonderbarerweise sprechen diejenigen am meisten von Freiheit der Wissenschaft,

die sonst alle Freiheit leugnen. Ebenso verhält es sich mit der
Voraussetzungslosigkeit der Wissenschaft. Man würde einen Astronomen
auslachen, der voraussetzuugslos über den Lauf und die Natur der Sterne
schreiben und forscheu wollte. Jede Wissenschaft setzt ihren Gegenstand
voraus, wie das Ohr den Schall, das Auge die Farbe. Die Metaphysik
soll nicht das Sein hervorbringen, sie soll die allgemeinsten Gesetze, die
im Sein walten, erforschen. Und da ist das allerallgemeiuste Gesetz
dieses, dafs etwas um so mehr ist, je mehr es der Wirklichkeit sich
nähert. Was nur Möglichkeit hat, um zu sein, das ist weniger als
das, was Wirklichkeit hat, und nach verschiedenen Seiten hin ist es

gar nicht. Die Wirklichkeit kann nie dem Wissen Schranken ziehen,
aufser etwa wie die Sterne dem Astronomen, die Pflanzen dem Botaniker
Regeln vorschreiben, der pythagoreische Lehrsatz dem Mathematiker.
Ist das, was der Astronom weifs und lehrt, im offenen Gegensatze zu der
Thatsächlichkeit in der Sternenwelt, so ist seine Lehre Unsinn und sein
Forschen ein leeres. Der Glaube aber enthält nichts wie die Enthüllung



Litterarische Besprechungen. 251

der reinsten Wirklichkeit, kraft deren alle Dinge, die bestehen, wirk^
liehe sind. Ist also die Wirklichkeit die Regel und der Mafsstab des
Seins, so kann der Glaube nur die Augen öffnen, er kann nur das Gebiet
der Wissenschaft erweitern. Ähnlich würde das Gebiet der Optik
erweitert, wenn man genau das Wesen des Lichtes kännte. Wir nehmen
hier Wirklichkeit, wenn wir von der reinsten Wirklichkeit sprechen, im
weitesten, unbedingtesten Sinne. Wie das Licht die Helligkeit aller
Körper ist, nicht aher diese Körper seihst, sondern wesentlich von ihnen
geschieden; wie das Feuer im Ofen die Wärme aller Zimmer ist und
doch nicht die warmen Zimmer selber; — so ist Gott die Wirklichkeit
aller Dinge, von dem alles, was wirklich ist, dies hat, dafs es wirklich
ist; und doch ist Gott nimmer das Wesen dieser Dinge. Vielmehr eben
weil Gott wesentlich nichts als Wirklichkeit ist, kann er nimmer das
Wesen eines Dinges sein, das nur im Vermögen fiir das Sein besteht und
somit erst durch die wirkende Kraft der reinen Wirklichkeit ein
wirkliches wird. Kein Ding bringt in seiner Substanz die Wirklichkeit mit,
und selbst eine solche Substanz hat nur Vermögen für Sein, insoweit eine
reine Wirklichkeit existiert, wie ein Ding nur Vermögen hat, um sichtbar
zu sein, inwieweit Licht existiert, dessen Wesen es ist, hell zu sein.
Deshalb nennt der Psalmist Gott „sein Leben", „seine Stärke", „seine
Geduld"; er sagt, seine „Substauz sei bei Ihm"; denn alle diese so
bezeichnete Wirklichkeit hat er nur durch Teilnahme an Gottes Kraft, an
Gottes Wirklichkeit. Wenn Gott schafft, so ist das keine Thätigkeit,
deren Wirkung aufserhalb Gottes wäre; sie ist blofs virtualiter transiens.
Nur das Nichts, das da Kraft erhält, ist aufserhalb Gottes; soweit es
Kraft und Wirklichkeit hat, nimmt es an der reinen Wirklichkeit Gottes
teil und bleibt in Gott, wie Paulus sagt. Gott ist gegenwärtig in den
Dingen durch sein Wesen (essentia), indem dadurch die Substanz oder
das Wesen des Dinges ein wirkliches Vermögen für Sein wird. Gott
ist gegenwärtig in den Dingen durch seine Macht (potentia), indem
dadurch die Kräfte und Fähigkeiten des Dinges wirklich geeignet werden
zu entsprechender Thätigkeit. Er ist gegenwärtig durch seine Gegenwart

(praesentia), indem die Dinge immer ihr wirkliches Sein in Gott
haben, Er die Wirklichkeit bleibt, an der sie teilnehmen. Dieses Princip
ist weit fruchtbarer für die Metaphysik, wie wenn man an die Spitze des
Seins ein leeres Vermögen setzt.

8. Kirchmann: Philosophie. Leipzig, Weber.
Auf etwa 270 kl. Oktavseiten will der Verf. einen „Katechismus"

aller Zweige der Philosophie bieten. In einen Katechismus gehören vor
allem objektiv feststehende Wahrheiten. Der Verf. aber gibt einzig seine
Spekulationen zum besten, die er obendrein nicht im mindesten beweist.
Er verwechselt zuvörderst Philosophie und Metaphysik, wenn er sagt,
„Philosophie sei die Wissenschaft, welche die höchsten Begriffe und
Gesetze des Seins und des Wissens zu ihrem Gegenstande hat." Um
Philosoph im vollen Sinne des Wortes zu sein, mufs man nach ihm ein
langes und reiches Leben hinter sich haben, viel gereist sein, mit allen
Klassen der Gesellschaft in Verkehr stehen, die Erfahrung von guten und
bösen Thaten, von Trost und Reue besitzen. Er kennt nur zwei geistige
Vermögen innerhalb des Wissens: Wahrnehmen und Denken, als ob beides
nicht zusammengehörte. Die Unsterblichkeit der Seele hält er, trotz
Plato und Aristoteles, für unbeweisbar. Das Sittliche hat nach dem Verf.
seine einzige Richtschnur in äufserlichen, menschlichen Geboten, mag



252 Litterarische Besprechungen.

diese der Familienvater oder das Stammeshaupt gehen. Von einer
inneren Richtschnür, der menschlichen Vernunft, nach der doch, um
sittlich zu sein, auch rein die menschlichen Gebote vorschreiben müssen,
spricht er nicht. Die Religion ist rein Gefühl. Der Kampf zwischen ihr
und der Wissenschaft ist ein notwendiger. Die heutigen Religionen sind
für ihn alle im Verfall begriffen. Christus hat die Religion der Indier
abkopiert. Wir lieben nicht jene philosophischen Bücher, die aus der
Philosophie das Recht ableiten wollen, alles Mögliche behaupten zu
dürfen, ohne dafs sie den mindesten Beweis versuchen. Es genügt nicht,
zu sagen, wie der Verf. es thut, dafs die Philosophie voraussetzungslos
sei, damit man alle Hirngespinste als Wahrheit ausgeben könne. Das
Gesetz, welches für die Philosophie noch weit mehr gilt wie für die
übrigen Zweige des menschlichen Wissens, ist die Vernunft, d. h. das
Vermögen, die Wahrheit zu erkennen, wie sie aufsen und innen, im Sein,
gegeben ist. Sie soll sich nicht vermessen, Wahrheit machen zu wollen;
sie soll sich der Wahrheit, wie sie objektiv besteht, unterwerfen. Dazu
gehört aber anderes wie Reisen und mit allen Klassen der menschlichen
Gesellschaft verkehren. Solche Bücher ziehen durch den Titel an. Wer
möchte nicht gern einen „Katechismus der ganzen Philosophie" haben,
in welchem alles Wichtige und Notwendige kurz enthalten ist und wo
er sich in Bedenken und Zweifeln Rats holen kann? Aber nicht selten
geht es so, wie bei diesem Katechismus. Man ist enttäuscht, wenn man
ein solches Buch in der Hand gehabt hat. Es läfst sich eben nicht alles
Wissenswerte in würdiger und nützlicher Weise auf ein paar Seiten
zusammendrängen.

!>. Dr. med. Willi. Stern: Kritische Grundlegung (1er
Ethik als positiver Wissenschaft. Ferd. Düinmler, Berlin.
471 S.

Der Verf. zählt zu den Vertretern einer unabhängigen Ethik. Er
hält allerdings die Religion nicht gerade für eine der Ethik feindliche
Macht; aber er ist der Meinung, dafs sie unnötig sei und wenn sie
belassen werde, einzig den Zweck haben könne, der Ethik, wie er sie
versteht, als Werkzeug zu dienen. Und was versteht er unter Ethik? Er
sagt so: „Das Wesen der Sittlichkeit oder das wirkliche Grundprincip
der Ethik ist der Trieb zur Erhaltung des Psychischen in seinen
verschiedenen Erscheinungsformen durch Abwehr aller schädlichen Eingriffe
in dasselbe." Aber damit stellt er das Gebiet höchstens fest, auf dem
die Ethik sich bewegt. Ein Trieb kann kein Grundprincip sein; es kommt
darauf an, wie der Trieb geregelt wird, nach welchen Grundsätzen man
ihm zu folgen hat. Und dies um so mehr, als der Verf. unter dem
„Psychischen" auch die Tiere eiubegreift, sonach das Gebiet des Ethischen
über das gewöhnliche Mafs hinaus erweitert. Lohn und Strafe haben
als mafsgebende Principien des menschlichen Handelns nach ihm nur
Geltung in den verschiedenen Religionen, und deshalb stehen die letzteren
insgesamt auf einer niedrigeren Stufe als seine Ethik. Sie können
Durchgangsstufen zu dieser sein und somit ihr dienen; aber die wahre Ethik
ist weit über allen Glauben erhaben. Und doch spricht auch er von der
Ruhe des Herzens und der inneren Freude, die einer guten That als
Lohn folgt. Da ist das Grundprincip der Alten fruchtbarer, das der
Verf. wohl erwähnt, aber nicht eingehender würdigt. Bonum est, esse
secundum naturam. Zur Natur des Menschen gehört als leitender Teil
die Vernunft. Also ist vor allem es eine wesentliche Eigenheit der



Litterarische Besprechungen. 253

Sittlichkeit, dafs der Mensch sich von der Stimme der Vernunft leiten
läfst. Der Natur des Menschen entspricht es, dafs kein beschränktes
Gut, also kein in der sichtbaren Welt enthaltenes Gut, auch nicht die
Erkenntnis der durch letztere vermittelten Wahrheit ihm volle, endgültige
Ruhe gibt. Demnach mufs die schliefsliche Vollendung des Menschen
über die Natur und ihre Kräfte hinaus liegen. Darin liegt auch das
Princip, welches der Verf. eigentlich meint, nämlich die Dahingabe des
eigenen wahrnehmbaren Vorteils und der eigenen Bequemlichkeit zu
Gunsten anderer Wesen, der sog. Altruismus, mit eingeschlossen. Denn
weil die abschliefsende menschliche Vollendung nicht innerhalb der Grenzen
seiner Natur liegt, deshalb kann der Mensch ruhig alles, was die natürlichen

Kräfte in ihm gewinnen können, zu Gunsten anderer darangeben
und verliert nichts. Der Verf. kann noch lange warten, ehe die Menschen
ohne Aussicht auf Lohn oder Strafe ihre Thätigkeit einrichten. Man
soll nicht eine Sittlichkeit verfechten, die gegen die Natur des Menschen
ist. Das Werk des Verf. hat viele Vorzüge. Es verrät eine grofse
Belesenheit, viel Liebe zu philosophischer Forschung, eine grofse
Darstellungsgabe. Aber dem Inhalte nach vereinigt es alle Unzuträglichkeiten

jener (idealistischen, materialistischen und Religions-) Systeme,
welche im 1. und 2. Teil geprüft werden.

10. J. (*. Vogt: Das Weseu der Elektricität und des Magne¬
tismus auf Grund eines einheitlichen Substanzbegriffes.
Leipzig, E. Wiest Nachf.
Dieses Schriftchen ist ein Auszug aus des Verf. gröfserem Werke,

das denselben Titel trägt. Er will alle elektrischen, magnetischen, Licht-
und ähnliche Erscheinungen aus dem von ihm neuentdeckten Wesen der
Elektricität erklären. Dieses Wesen wird auf einen einheitlichen Substanzhegriff

zurückgeführt. Der letztere besteht in den Verdichtungsenergieen
des Äthers und der Körperform. Wenn ein Äther die ganze Welt
kontinuierlich füllt; wenn es neben den Ätheratomen oder Ätherenergieen
Körperatome gibt; wenn beiderlei Atomo in stetem Kampf miteinander
sind; wenn ein Verdichtungscentrum dadurch entsteht, dafs ein Körperatom

nachgiebig ist; wenn der Äther Teilchen von den Atomen
abzusprengen versucht, um selber ein Dichtigkeitscentrum herzustellen; —
dann liefse sich ja über die Zuverlässigkeit eines solchen Substanzhegriffes

reden. Nun aber sagt der Verf. selbst: „Niemand bann sich
über die Natur des Äthers, vor allem in seinem Gegensatze zu den Körperatomen,

irgendwelche Rechenschaft geben. Man legt ihm nach Belieben
irgendwelche Eigenschaften bei, die man gerade für unerläfslich hält,
um gewisse Erscheinungen zu erklären. Der Äther wird von jedem
zugestutzt, um ihn den zu erklärenden Eigenschaften anzupassen" (S. 35).
Er hätte hinzufügen können, dafs man diesem deus ex machina auch die
einander entgegengesetztesten Eigenschaften beilegt. Der Verf. wird uns
deshalb gestatten, sein Fundament für eine neue Naturphilosophie für
ein recht schwankendes anzusehen. Er spricht (S. 54) von den „leicht
befiederten Überlieferungen einer naiven Scholastik", und auf derselben
Seite verwirft er mit grofser Entschiedenheit als „das Ungeheuerlichste,
was die moderne Weltanschauung heute noch in ihrem Busen birgt",
genau dasselbe, was bereits diese „naive Scholastik" ebenso entschieden,
aber noch dazu mit Hinzufügen von Gründen, verworfen hat: „die
unvermittelte Fernwirkung". Wollte der Verf. sich mit dem Wesen des
Lichtes bekannt machen, wie dieses Aristoteles, Albertus d. Gr. und



254 Litterarische Besprechungen.

Thomas v. Aquin eingehend und begründend darlegen, so würde er
vielleicht zu einer festeren Grundlage einer Naturphilosophie nach dieser
Seite hin kommen. Das Licht ist im Bereiche des Sichtbaren nur (vis
activa) Kraft, erste Ursache aller Bewegung in den Dingen und somit
zuvörderst Ursache der Wärme. Vermittels der Bewegung ist es in allen
Dingen die erste chemische Ursache (primum agens chimicum) und erst,
als reflektiert, leuchtet es. Elektricität, Magnetismus und ähnliche Kräfte
sind immer wieder am Ende Licht, nur wechselt das Substrat, auf welches
und in welchem das Licht wirkt. Es wird desto besser gelingen, das Licht
als chemische erste Ursache darzustellen und experimentell zu zeigen,
je mehr man dazu kommt, die besonderen, trennenden Eigenschaften der
verschiedenen Körper zu entfernen. Unter dem Lichte, als chemischem
Agens, erst erscheint der Zusammenhang und die Einheit der Körperwelt

(vgl. Bd. XI. S. 93—232 meines Thomaswerkes. Regensburg, Manz).

11. Erdmann Langner : Pestalozzis anthropologische All¬
schaumigen. Inauguraldissertation. Breslau, Galle.
Der Verf. will aus sämtlichen Schriften P.s die Ansichten desselben

über die menschliche Natur zusammenstellen. Er behandelt demnach die
Kräfte der Menschennatur, nämlich die des Körpers, des Geistes und
des Herzens, sodann die Entwicklung des Menschen uud die Menschen
als Ganzes, als Menschengeschlecht. In einem 2. Teile legt er die Quellen
der Anschauungen P.s vor; die hauptsächlichste unter diesen ist Rousseau.
Die Schrift kann allen ernsten und vor allem den christlich-gläubigen
Pädagogen dazu dienen, sich zu überzeugen, wie viele Fehler in den
Theorieen P.s sind. Der Grundfehler ist die Verneinung der Erbsünde.
P. spricht und denkt immer so, als ob unsere Natur als eine gute oder
wenigstens als indifferente für Gut und Böse zur Welt käme. Seine
Erziehungsmethode findet sich in Widerspruch mit der Thatsache, die
einmal besteht und die der Apostel mit den Worten ausspricht: „Das
Fleisch begehrt wider den Geist; denn das eine steht im Gegensatze zum
andern." Deshalb kann und konnte seine Erziehungsmethode keinen
Erfolg haben, so achtungswert auch der persönliche Charakter P.s war.
Ist ein Erfolg zu verzeichnen gewesen, so rührt er daher, dafs man sich,
uubewufst, von dem Gewichte der Thatsache gedrängt, von der Theorie
entfernte und dem eigenen guten und praktisch angelegten Charakter
nachgab.

12. Dr. med. Heinrich Sachs: Die Entstehung der
Raumvorstellung aus Sinnesempfindnngen. Habilitationsschrift.

Breslau, Schletter.
Nicht so sehr die Entstehung der Raumvorstellung wird in diesem

Schriftchen erörtert, wie die Materialien gewissermafsen dazu geliefert.
Der Verf. beachtet fast ausschliefslich die physiologische und medizinische
Seite gemäfs den Ergebnissen der modernen Forschung.

13. Denken und Handeln von Fr. Fr., den deutschen Männern
und Frauen gewidmet. Berlin.
Der ungenannte Verf. findet es für gut, über die Pflicht, zu arbeiten,

Frauenbewegung, Gesundheitspflege, Landwirtschaft (heutzutage
unvermeidlich), die 4. Dimension, Religion und Kirche und Ähnliches dem



255

deutschen Volke Ermahnungen zu unterbreiten. Er will für die Frauen
kurze Rocke, damit sie nicht heim Aussteigen aus dem Wagen auf den
Boden fallen und auch hesser arbeiten können. Ein Freund der
katholischen Kirche ist er nicht, er prophezeit deren baldigen Untergang und
kann wohl zur Not jene Priester ertragen, die sich für ihre Gemeinden
aufopfern, aber nicht die prunksüchtigon und hoffärtigen. Dagegen hat's
ihm der Negus Menelik angethan. Er ist ihm ein selbstbewufster Herrscher
und ein selbstbewufster Christ. Wahrscheinlich geht der Verf. nächstens
nach Abessynien und betreibt dort die Durchführung seiner Reformen,
wenn die deutschen Männer und Frauen sich hartnäckig zeigen.

14. Dr. Eduard Jfechtner: John Locke, ein Bild aus
den geistigen Kämpfen Englands im 17. Jahrhundert.
Stuttgart, Frommanns Verlag. 296 S. 5 Ji.
Wir haben dieses Buch mit wahrem Vergnügen gelesen. Die Gröfsen

der modernen Philosophie lernt man in ihrer wissenschaftlichen Thätigkeit
erst verstehen, wenn man die innere und äufsere Entwicklung kennt,
welche sie durchgemacht haben. Das Leben Lockes gehört zu den
interessantesten. Es fällt in eine äufserst bewegte Zeit der Geschichte
Englands. Die erste, sog. blutige Revolution mit ihrem tragischen
Ausgange berührt die erste Jünglingszeit Lockes; und die zweite, sog.
glorreiche Revolution sieht den „Nationalphilosophen" des englischen Volkes
als thätigen, regen Anteil nehmenden Begünstiger. Sehr angenehm
berührt zumal die Unbefangenheit, mit welcher der Verf. über das
Verhältnis Lockes zur katholischen Kirche spricht. „Ich mufs aufrichtig
gestehen," schreibt Locke aus Cleve, „die katholische Religion ist etwas
ganz anderes, als wir sie uns in England vorstellen. Ich habe jetzt
andere Anschauungen von ihr als früher, da ich mich an einem Orte
befand, der voll von Vorurteilen ist und wo man von den Dingen nur
durch Hörensagen weifs. Ich habe noch keine so gutmütigen und
höflichen Leute getroffen wie die katholischen Geistlichen. Ich habe von
ihnen viele Gefälligkeiten erfahren, die ich immer dankbar anerkennen
werde." Darauf sagt der Verf.: „Schade, dafs Locke dieser seiner
Überzeugung nicht treu geblieben ist und die katholische Kirche später
doch nur wieder danach beurteilte, was er durch Leute seines Glaubens
darüber vernommen", und dafs er, wie später bemerkt wird, die katholische

Religion, wie sie am Hofe Ludwigs XIV. praktiziert wurde, mit der
eigentlichen katholischen Religion verwechselte. Das Urteil Lockes,
wonach es ein Widersinn ist, sechs bis acht Jahre der kostbarsten Jugendzeit
mit der Erlernung zweier toter Sprachen zu verbringen, unterschreiben
wir vollständig. Die Darstellung der inneren philosophischen Entwicklung
Lockes zeigt so recht, wie tief das 16. Jahrhundert in der spekulativen
Wissenschaft gefallen war. Es war kein Jahrhundert des Lichts, sondern
des Dunkels. Die gewöhnlichsten philosophischen Grundwahrheiten ver-
blafsten derart, dafs man meinen konnte, sie seien verloren gegangen.
Locke rühmt sich, darauf gekommen zu sein, dafs der Mensch aus der
sichtbaren Welt, vermittels der Sinne, vernünftige Kenntnis schöpfe, dafs
also alle Kenntnis von den Sinnen beginne. Aber diese Wahrheit war
In der Zeit der Scholastik allgemein anerkannt. Nur hat diese die
störenden Irrtümer Lockes nicht damit verbunden. Die Erfahrung bleibt
immer notwendige Erkenntnisquelle, aber nicht, wie bei Locke
anscheinend, die einzige. Locke konnte sich beruhigen. Kein Katholik
meint, dafs die Offenbarung Gottes auf dem Sinai und durch Christus



256 Litterarische Besprechungen.

„übertroffen werde durch die Aussprüche des siebenhügeligen Rom". Einem
,exakten' Gelehrten der Neuzeit stehen solche Worte schlecht an, die
von krasser Unwissenheit zeugen.

15. Otto Gaupp: Herbert Spencer. Stuttgart, Frommann
(E. Hauff). 160 S. 1,75 Jb.
Herbert Spencer ist der Philosoph der Entwicklungstheorie Darwins,

der ihn „den gröfsten, jetzt lebenden Philosophen Englands nennt,
vielleicht jedem der früheren ebenbürtig". Dr. Gaupp legt in diesem Buche
das Leben Spencers in fesselnder Sprache vor und führt in den Inhalt
seiner Werke ein. Spencer hat sein Wissen nicht aus den Schulen.
Vielmehr war er in der Schule faul und machte wenig Fortschritte. Sein
Vater, der Lehrer war, bemerkte aber, dafs der Knabe Freude an der
Natur und am Zeichnen hatte. Er pflegte diese Neigung in praktischer
Weise und bald kam Spencer, noch nicht 20 Jahre alt, zu der Idee, die
sein ganzes Leben beherrschen sollte: zur Theorie der Entwicklung, nicht
zur Lamarckschen, sondern zu einer eigenen, die sich mehr der späteren
Darwinschen näherte. Alle Zweige des menschlichen Wissens hat er
dann, unter unsagbaren Opfern, nach den Grundsätzen dieser Theorie
bearbeitet und ist noch jetzt, im hohen Alter von 78 Jahren, damit
beschäftigt. Es ist zu bedauern, dafs so viel Geduld und Anlage und
sittliche Kraft mit einem Beginnen verbunden wird, dessen Grundlage olfenbar
falsch ist, weil gegen die Natur und gegen alle Erfahrung. In der Natur
sehen wir wohl, dafs reife Früchte faulen, aber nicht, dafs aus faulen
Früchten nach und nach reife werden. Nicht aus dem Unvollkommenen
kommt das Vollkommene, sondern umgekehrt ist das Unvollkommene ein
Abfallen vom Vollkommenen. Grofse Meister stehen, der Geschichte
nach, an der Spitze der verschiedenen Künste und Wissenschaften; die
Schüler sind geringeren Wertes. Spencer konstruiert die Welt, wie es
ihm vorkommt, dafs sie konstruiert sein müfste, oder wie er selbst sie
gemacht hätte; nicht wie die Thatsachen dazu anleiten. Er findet, dafs
Wissenschaft und Religion immer im Kampfe lagen. Das Gegenteil ist
wahr, Jahrhunderte lang waren beide in innigstem Bunde geeint. Er
will beide dadurch versöhnen, dafs beide einen unkennbaren Gott an die
Spitze Btellen, und vernichtet beide damit. Ist Gott unkennbar, so ist
Religion unmöglich und die Wissenschaft führt zum Nichts; denn was
an sich unkennbar ist, das hat auch keiu Sein. Die Religion sagt that-
sächlich, dafs Gott über alles natürliche Mafs kennbar ist und dafs
wir, einzig wegen der gegenwärtigen Schwäche unserer Vernunft, ihn für
jetzt nicht erkennen. Dies über das System Spencers. Das Buch Gaupps
ist frei von Überschwenglichkeiten, urteilt über die Person Spencers, wie
dies nicht mehr als recht erscheint, in sehr anerkennender Weise und
bespricht objektiv die einzelnen Teile des Systems.

16. Dr. Max Krieg: Die Übertragung der Platonischen
„Gesetze" durch Philipp v. Opus. Herder, Freiburg i. B.
1,20 Ji.
Bekanntlich ist das Buch über die Gesetze zwar von Plato, aber die

Redaktion oder die ganze äufsere Gestalt des Werkes stammt von
Philippos von Opus, einem Schüler Piatos. Der Verf. widmet seine Schrift
der Untersuchung, was für Änderungen Philipp vorgenommen, welches
Verhältnis obwaltet zwischen dem Werke Piatos und der uns vorliegenden
Bearbeitung. Die Darstellung ist sehr anregend.

-O—«K@X*-0-


	Litterarische Besprechungen

