Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 13 (1899)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Litterarische Besprechungen. 239

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.
Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

1. Victor Frins, S.J.: De actibus humanis, ontologice et
psychologice consideratis, sen disquisitiones psycholo-
gicae - theologicae de voluntate in ordine ad mores.
Friburgi Brisgoviae, Herder. 441 S. .4 5,60.

Nachdem der Verf. dargelegt hat, was unter einem actus humanus
zu verstehen sei, erdrtert er in der 1. Abteilung die Bedeutung des
Zweckes und die Art und Weise, wie der Zweck verursachend in das
menschliche Handeln eingreift; in der 2. das voluntarium und die Hinder-
nisse, die ihm entgegenstehen; in der 3. und letzten die einzelnen Arten
der actus humani, nimlich den Willensakt selber, die vom Willen den
anderen Kriften befohlenen Handlungen und das Genielsen., Das Buch
hat, wie der Verf. in der Einleitung sagt, den Zweck, eine Liicke aus-
zufiillen. In den Moralkompendien werden gewéhnlich die rein philoso-
phischen Fragen nur kurz gestreift, welche sich auf die menschlichen
Akte beziehen. Danach soll das vorliegende Buch gewissermafsen als
Kinleitung in die Moraltheologie dieneu, denn es behandelt in rein philo-
sophischer Weise und_hinreichender Ausfiihrlichkeit die Klemente des
menschlichen Aktes. Ahnplich beginnt ju Thomas den moraltheologischen
Teil seiner Summa mit der rein spekulativen KErérterung der Bestand-
teile des menschlichen Aktes. Der Verf. beteuert sowohl in der Kin-
leitung als auch 6fter im Text des Werkes, dafs er dem Agquinaten
ln seinen Darlegungen getreu folgen wolle. Wenn er jedoch bereits in
der Kinleitung hinzusetzt, er wolle dem Suarez gleichfalls folgen, und
diesen ein magnum lumen nennt, so macht cr sich die Erfiillung seines
Versprechens etwas schwer. Ist es doch Dbekannt, dals Suarez fast in
Jedem Artikel des hl. Thomas, den er zu erkliren vorgibt, etwas zu
bessern findet und nicht selten in Gegensatz zu ihm tritt. Wir baben
gewifs nichts dagegen, wenn jemand dem Suarez, Vasquez, Ripalda und
hnlichen Autoren folgt; aber er mége dann nicht zu gleicher Zeit als
Selnen Hauptschild, ,scutum potissimum®, den hl. Thomas bezeichnen.
‘fl Wahrheit trennt sich der Verf. in den Hauptbegriffen offen von

Q0mas, mag er auch dies nicht klar ausdriicken. Wenn er in der Ein-
leitung sagt, fast alle Seiten zeigten an, wie er auf den engelgleichen

ehrer sich stiitze, so konnten wir mit demselben Rechte sagen, fast
alle Seiten geben Zeugnis davon, wie der Verf. entweder dem hl. Thomas
€ntgegentrete oder durch Stellen desselben in Verlegenheit gesetzt werde.

It brauchen nicht lange nach Beispielen zu suchen. Gleich im Anfange,

4, wird vom bonum gesagt, dafs es ens alicui conveniens sei. Thomas
aber weils von dieser Begriftsbestimmung nichts. KEr definiert mit Ari-
Stoteles stéindig: bonum est, quod omnia appetunt. Damit stellt Thomas
das Gute als den Beweggrund zum Handeln hin und zugleich als die
Grundlage fiir die Verbindung der Geschopfe in der Thitigkeit. Der
Verf._ sagt allerdings spiter, dafs bonum und appetibile sich decken; aber
€r nimmt dies in einem dem Aquinaten entgegengesetzten Sinne. Der
letztere erklirt, dafs, wihrend das Wahre nach innen, nach dem auf-
fassenden Subjekte, treibt, das Gute den Wolleuden nach aulsen trage,
“um geliebten Gegenstande hin. Der Verf, aber sagt: bonum dicitur ens



240 Litterarische Besprechungen.

in ordine ad omne, cuicunque convenit; er setzt also das Gute in die
Beziehung zum Wollenden. Thomas findet somit im Guten die Richt-
schnur fiir die Einheit und Harmonie der Geschdpfe in der Thitigkeit,
weil kraft des ihm anhaftenden Guten das eine vom anderen angezogen
und somit nach aufsen getrieben wird; der Verf. dagegen sieht im Guten
nichts als etwas rein Subjektives. Zudem schreibt der letztere, der Be-
griff des Zweckes sei weniger weit wie der des Guten, minus late patere
notionem finis quam notionem boni, Thomas aber sagt geradezu das
Gegenteil: Bonum, inquantum bonum, est finis (c. 9. III, 16, 1). Quid-
quid est finis, est hoc inquantum bonum (21 de Ver. 2). In Verlegenheit
wird der Verf.,, um ein Beispiel anzufiihren, gesetzt durch folgende Stelle
aus Thomas (8. 78; I. qu. 44. a. 4. ad III): ,Alle Dinge begehren Gott
als ihren letzten Endzweck, mogen sie was immer fiir ein besonderes
Gut erstreben“ (Omnia appetunt Deum ut finem, appetendo quodcunque
bonum, quia nihil habet rationem boni et appetibilis nisi secundum quod
participat Dei similitudinem). Ist dies wahr, fragt der Verf., wenn wir
Siindhaftes begehren? Und er weist die Antwort des Vasquez und Lessius
vicht zuriick, welche eine solche Redeweise offen milsbilligen und sagen:
,Wie kann man mit gesundem Sinn behaupten, der Siinder als solcher
begehre nach Gott durch jenen Akt, durch welchen er sich von Gott ab-
wendet und secine eigene Seele befleckt? Der Verf. nimmt zu einem
,sensus diminutus® seine Zuflucht, um diese Stelle im hl. Thomas sowie
jene andere zu erkliren, in welcher derselbe meint, der Siinder strebe,
auch wenn er sindigt, nach Seligkeit. Ein solcher sensus diminutus ist
gar nicht notwendig. Man darf ruhig dem Sinne folgen, den die Worte
klar, auf den ersten Blick, ergeben, ohne ihn ,zu mindern“, wenn man
nur die Lehre des hl. Thomas festhidlt, dafls alles Positive im Akte der
Sitnde von Gott herriihrt und nur der Mangel, das Nichts, vom Siinder,
jener Mangel, den der Siinder hétte meiden koénnen und miissen. Der
hl. Thomas folgt da, wie immer, genau dem hl. Dionysius, dem Areopa-
giten. Dieser schreibt: ,Gott hat keinen Gegensatz;* ,zu Gott steht
nichts im Gegensatze.“ Die Siinde stellt nicht ein eigenes positives Sein
Gott gegeniiber. Sie bedeutet vielmehr einzig ein Abfallen von den Gaben
Gottes. Der Sinder steht nur sich selbst gegeniiber, seiner eigenen
Natur, die da so bestimmt wie moglich betont, dafs mit den natiirlichen
Kriften der letzte Endzweck nicht zu erreichen ist, und zwar, wie Thomas
ofter hervorhebt, propter excellentiam huius finis. Der Siinder als
solcher wendet sich von Gott ab, nur insoweit Gott sein eigenes, nimlich
des Siinders, hichstes Gut ist. ,Er ist,“ wie die Schrift sagt, ,der Feind
seiner selbst.“ Gott ist alles Gute, die Fiille alles Guten, Nach Diony-
sius ist Gott esse subsistentibus tanquam omnium cansa. Das Gute also,
wonach der Sinder strebt, ist in Gott, ist eine Ahnlichkeit mit Gott.
Somit begehrt auch der Siinder nach Gott, der allem, was ist, den Cha-
rakter des Guten verleiht. Nur darin téduscht er sich und fillt, dafls er
dem Guten, das er als sein letztes, Kndziel betrachtet, Grenzen gibt,
wihrend seine eigene Natur ihm sagt, dafs kein begrenztes und be-
schrinktes Gut ihn vollig beruhigen kann. Der Siinder nimmt, soweit
er es vermag, in der stindhaften Handlung dem Guten die Verbindung
mit seinem unerschopflichen Quell, und sonach verliert auch dieses Gute,
das er in der Siinde festzuhalten meint, den Charakter des Guten, sobald
die Siinde vollbracht ist; vom Quell getrennt, zeigt es sich nicht mehr
als Trost, sondern als Qual. Deshalb sagt Gregor d. Gr. von solchen
Giitern, wenn der Siinder sie habe, so werden sie zum Ekel. Sie werden
das Werkzeug der Gerechtigkeit Gottes und der Inhalt der Gewissens-



Litterarische Besprechungen. 241

—_— . — MR

bisse, Der Mensch hat blofs der Stimme seiner Natur zu folgen, um als
letzten Endzweck seiner Thitigkeit, soweit es auf die natiirlichen Krifte
ankommt, zu erkennen, dafls in der Natur ein solcher Endzweck, der ihn
vollauf befriedigt, nicht sich findet. Er sindigt und zwar gegen die
Stimme Gottes in der Natur selber, wenn er bei einem solchen innerhalb
der Natur enthaltenen Gute stehen bleibt wie beim letzten Endzweck und
es nicht auf Gott, als auf den wahren letzten Endzweck, bezieht. Die
Natur mit ibren Kriften betont selber ausdriicklich die Gratuitit des
dem Menschen gegebenen letzten Kndzieles. Sie erklirt, dals sie durch
eigene Kraft nicht zum selben gelangen kann, sondern einzig ex virtute
Dei, einzig auf Grund ibernatiirlicher, der gottlichen Liebe gedankter
Kraft. Mit dem Freiheitsbegriffe des P. Frins wird man in Thomas nur
Stoff zu Verlegenheit finden. Den freiheitlichen Akt mit eigener, unab-
hiingig bewegender Kraft ausstatten, heifst ihn neben Gott stellen, nicht
unter Gott: das heilst somit zugleich, ihm den Charakter des Freien
nehmen. Denn vur Gott ist aufserhalb des innerlich notwendigen Ver-
bandes der natiirlichen Ursachen. Nur von ihm, von seiner bewegenden
Kraft kann es kommen, dafs die Kreatur frei, d. h. absehend von den
stets notwendig wirkenden natiirlichen Ursachen, sich selbst bestimmt.
Daher ist jede Siinde notwendig Knechtschaft. Sie richtet sich nicht
direkt gegen Gott, soweit er in der Fiille alles Guten, in sich selber,
thront und als unerschopflicher Quell alles Guten dasteht; sondern gegen
das Gute, das Gott dem Siinder mitgeteilt und das ihn in den Stand
setzt, in keinem einzigen beschrinkten Gute seinen letzten KEndzweck zu
finden. Wir konnten die Aufziihlung von Stellen in diesem Buche, die
dem hl, Thomas widersprechen oder Verlegenheit in der Erklirung von
Texten aus Thomas bekunden, bedeutend verlingern. Was angefiihrt
worden, geniigt, um zu bezeugen, dafs der Verf. nicht dem hl. Thomas
folgt, sondern Autoren wie Suarez, Vasquez, Ripalda. Man darf dem-
nach nicht meinen, dafs dieses Buch etwa als Einfiihrung in die Lehre
des hl. Thomas de actibus humanis dienen konnte. Aus dem Gesagten
geht zudem hervor, dafs die in Betracht kommenden Begriffe wenig scharf
und klar formuliert sind. Stdérend wirken Nachahmungen moderner, bei
weitem nicht allgemeiner Schreibweise. Man liest da intellegere, intelle-
gentia, incohatio statt inchoatio u. dgl. Wir sehen keinen Grund fiir solch
ein Kindringen einer recht fraglichen Philologie in theologische und
Philosophische Werke; die Sucht nach Neuem sollte nicht so weit gehen.

2. Dy. Georg Hagemann: Psychologie. Ein Leitfaden fiir
akademische Vorlesungen sowie zum Selbstunterrichte. 6. Aufl.
Herder, Freiburg i. Br. 210 8. -

. In der Einleitung wird Begriff und Aufgabe der Psychologie sowie
ihr Verhiltnis zu verwandten Disciplinen und die Methode, nach der sie
ehandelt werden soll; erdrtert. Der 1. Teil betrachtet das Seelenwesen,
die Wechselwirkung der Seele und des leiblichen Organismus, sowie die
ntstehung und Beschaffenheit des Selbstbewulstseins. Der 2. Teil ent-
hilt die Beschreibung der allgemein menschlichen Seelenzustiinde. Dazu
rechnet der Verf. die Empfindung, die Anschauung, das Gedichtnis, die
hantasie, die gristige Vorstellung oder den Begriff, die Versinnbildigung
der Vorstellungen oder die Sprache, den Trieb, die Begierde, die Neigung,
le Leidenschaft, den Willen und die Gefiihlszustinde. Im 3. Teile sind
Modifikationen der allgemein menschlichen Seelenzustinde Gegenstand der

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIII. 16



242 Litterarische Besprechungen.

Erérterung: die Temperamente, die Geschlechter, die Lebensalter, die
Rassen- und Stammesunterschiede, der Somnambulismus, Spiritismus und
ahnliche Erscheinungen. Den Schluls macht der Hinweis auf die Cha-
rakterunterschiede bei den Menschen. Wir machen keinem ein Verbrechen
daraus, dals er dem hl. Thomas nicht folgt. Wir folgen ihm, weil uns
geine Griinde gefallen. Wir haben noch nirgends Behauptungen gefunden,
die besser begriindet wiren, wie die des Aquinaten. Der Verf. ist
wenigstens so ehrlich, dals er nicht dem Texte des hl. Thomas Gewalt
anthut, um die eigenen Ansichten aus ihm zu beweisen oder in ihn hinein-
zulegen. Soll dieser kurze Leitfaden blofs das Thatsiichliche im Seelen-
leben und in den Aulfserungen der Seele wiedergeben, so erfiillt er voll-
kommen seinen Zweck und verdient Anerkennung. Wir vermissen nach
dieser Seite hin nur die Ansichten iiber das Entstehen der Seele und den
durch die hochste kirchliche Autoritit festgestellten Ausdruck forma
corporis fiir die Beschaffenheit der Verbindung zwischen Leib und Seele.
Soll dagegen der Leitfaden auch die beschriebenen Thatsachen begriinden
wollen, so wird dieser Absicht wenig entsprochen und in ausreichender
Weise bei keinem Punkte. Der Verf. hitte sich da den hl. Thomas zum
Muster nehmen sollen, der das Geringste, was er aufstellt, auch sogleich
begriindet. Wir fiihren ein Beispiel an. Der Verf. weist ohne weiteres
die inneren Sinne zuriick, wie solche von den Scholastikern und den
Alten vorgelegt werden. Thomas sagt dariiber folgendes und wir machen
darauf aufmerksam, wie er von jeglichem, was er sagt, den Grund bei-
bringt; man soll ihn kontrollieren kionnen (I. q. 78. a. 4; Ubers. III. Bd.
S. 842): ,Da die Natur nicht ermangelt, das zu geben, was notwendig
ist zur Erreichung des Zweckes, so miissen ebenso viele Thitigkeiten im
Leben der Sinne angenommen werden, als es fiir das Leben eines voll-
endet sinnbegabten Wesens hinreichend ist. Und konnen mehrere dieser
Thitigkeiten nicht auf ein einziges Princip zuriickgefiihrt werden, so muls
man mehrere Vermdgen annehmen; denn ein Vermdogen ist nichts anderes
wie das néchste Princip fiir die seelische Thitigkeit.“ Héatte der Verf,
diese Begriindung der Vielheit in den Sinnesvermdgen sich zu eigen ge-
macht, so wiirde er nicht bald von der Seele als dem unmittelbaren
Princip der Thiitigkeit sprechen und bald von der Notwendigkeit, Ver-
mogen anzunehmen. Ist die Seele unmittelbar Princip der Thitigkeit,
s0 bedarf es nicht der Annahme von Vermdgen; und sind Vermoégen da,
so vollenden diese durch ihre Thiitigkeit die Seele, aber letztere ent-
wickelt sich nicht selber. Sehen wir, wie folgerichtig Thomas weiter
schliefst: ,Nun wird zum Leben eines vollendet sinnbegabten Wesens
nicht nur erfordert, dafs es einen sinnlich wahrnehmbaren Gegenstand
auffafst, wenn derselbe gegenwirtig ist, sondern auch, wenn er nicht
gegenwartig ist. Sonst wiirde ein solches Wesen sich nicht in Bewegung
setzen konnen, um etwas Abwesendes zu suchen, wie wir dies bei den
Tieren sehen, die sich von Ort zu Ort bewegen. . . . Einen Eindruck
aber empfangen und ihn bewahren oder behalten kommt im Bereiche des
Korperlichen nicht von ein und demselben Princip. Denn was weich und
feucht ist, nimmt einen Eindruck wohl gut auf, bebilt ihn aber schlecht;
das Gegenteil gilt vom Trocknen und Harten. Da also das sinnliche
Vermogen die Thitigkeit eines korperlichen Organs ist, so mufs ein
anderes Vermogen dafiir bestehen, dafs die Sinnes- Eindriicke gut auf-
genommen, und ein anderes, dafs sie festgehalten werden. — Sodann ist
es dem sinnbegabten Wesen notwendig, dafs es nicht nur die Dinge suche
oder vermeide, insofern dieselben den &ulseren Sinnen angenehm oder
widerwiirtig vorkommen, sondern auch insofern sie nach anderen Seiten



Litterarische Besprechungen. 243

hin Nutzen oder Schaden bringen. So fliecht das Schaf den Wolf, nicht
weil dessen Farbe als solche seinen Augen widerwértig ist, sondern als
den Feind seiner Natur. Und dhnlich sammelt der Vogel Strohhalme,
nicht weil dies seinen dufseren Sinn ergétzt, sondern um sein Nest zu
bauen. Da also dergleichen Eigenheiten der dulsere Sinn nicht auffalst
und doch fiir solche Auffassungen ein Princip da sein muls, so’ ist ein
weiteres Vermigen anzunehmen, verschieden von den &ulseren Sinnen,
das da nicht vom Einflusse des #ufserlich Wahrnehmbaren in seiner
Thitigkeit verindert wird. — So richtet sich also auf die Auffassung der
dufserlich wahrnehmbaren Kigenschaften der dufsere Sinn, ein jeder
mit dem ihm eigenen Gegenstande, und der Gemeinsinn, der die Gegen-
stinde der iulseren Sinne, also das Weilse z. B. vom Siifsen unterscheidet
und die Thitigkeit des einzelnen Sinnes selber wahrnimmt, da kein Sinn
seine eigene Thiitigkeit wahrzunehmen vermag. Zum Festhalten und Be-
wahren dieser Eindriicke dient die Phantasie oder Einbildungskraft,
die da eine Schatzkammer ist fiir die von den #ufseren Sinnen empfangenen
Eindriicke. Der Auffassung jener Einzelheiten aber, welche von den
dufseren Sinnen nicht ausgeht, wendet sich der Instinkt zu, auch
Schitzungskraft genaunt (vis aestimativa). Und zur Bewahrung dieser
Eigenheiten oder Formen dient das Gedédchtnis. Von letzterem ist
dies ein Zeichen, dafs das Princip des Gedichtnisses in den Tieren von
der Auffassung kommt, dafs etwas schidlich oder niitzlich ist. Die Natur
des Vergangenen selber gehort zu den Kigenheiten oder Formen, die da
aufgefalst werden.“ Der Verf. spricht am Ende von den Zusténden,
welche heutzutage Hypnotismus, Spiritismus und #ihnlich genannt werden,
fugt aber kein Wort der Erklirung hinzu. Sie lassen sich wissenschaft-
lich erlautern nur mit Hilfe dieser fiinf inneren Sinne, die der Verf.
zurlickweist oder in seiner Weise auffalst. Kr hat viel idber das Gefiihls-
vermogen, bringt aber nichts vor, was die Annahme eines eigenen Gefiihls-
vermogens zu rechtfertigen geeignet wire. KEr meint, die Seele bilde
sich Vermogen heran. Kr verwechselt da Vermégen mit Zustinden in
den Vermogen. Letztere sind mit der Natur gegeben. Wenn er S. 63
zu betonen scheint, dals der wahrgenommene Gegenstand nicht identisch
sei mit dem wirklichen, so offnet er dem Skepticismus Thiir und Thor!
Nach 8. 74 soll das Gediichtnis blofs in der Seele sein, aber doch mit
dem Gehirn zusammenhiingen. Wie dieser Zusammenhang zu denken sei,
18t nicht angegeben,

8. Dr. Friedrich Harms: Psychologie. Aus dem hand-
schriftlichen Nachlasse des Verfassers herausgegeben von
Dr. Heinrich Wiese. Leipzig, Griebens Verlag (L. Fernau).
204 S,

Dr. Harms hat als Professor der Philosophie in Berlin wiihrend
etwa 18 Jahre eine reiche akademische Thitigkeit entfaltet. Nach seinem
Tode, der im Jahre 1880 eintrat, gab aus seinem Nachlasse H. Wiese,
€iner von seinen begeistertsten Schiilern, eine Metaphysik heraus, eine
Mffthode des akademischen Studiums, eine Logik, Ethik und eine Rechts-
Philosophie oder genauer eine Grundlegung fiir eine solche. Dazu tritt
lun jetzt die Psychologie. Man darf kein System dieser Wissenschaft
In dem angezeigten Buche suchen; aber wer es liest, wird eine Fiille an-
regender Gedanken finden. Ks mag mit dem Ursprunge dieses Werkes zu-
Sammenhtingen, dafs die materialistischen, idealistischen und pantheistischen

16*



244 Litterarische Besprechungen.

Gegner, d. h. solche, die sich einer Einseitigkeit in der Auffassung des
Wesens der Psychologie schuldig machen, ausreichend zu Worte kommen,
die gesunden Anpsichten aber des Verf. selber zwar klar und scharf vor-
gelegt werden, jedoch zumeist eine eingehende Erérterung und Begriin-
dong vermissen lassen. Dals der Verf. es versteht, seine Meinungen
spekulativ, in tberzeugender Weise zu begriinden, geht aus manchen
Abschnitten hervor. Wenn er meint, Aristoteles habe ,die Physik der
Seele bearbeitet“ und ,die scholastische Philosophie die Metaphysik der
Seele dargestellt“, so beruht dies auf Unkenntnis beider Arten von philo-
sophischer Behandlung. Ebenso wenn er sagt, Aristoteles erklire, dafs
das weibliche Kind eine Milsgeburt sei, dals das Weib zwischen Tier und
Mann stehe. Aristoteles nennt in seiner drastischen Ausdrucksweise das
weibliche Kind einen mas occasionatus. Damit spricht er aber durchaus
nicht dem Weibe das vollmenschliche Wesen ab, sondern betont blofs
genau dasselbe, was wir ebenfalls ausdriicken wollen, wenn wir vom
nSchwicheren“ Geschlechte reden. Kin Irrtum ist es, wenn der Verf. den
Tieren eine verniinftige Seele zuschreibt, die nur einen Grad tiefer stinde
wie die menschliche. Alle die Geschichten, die da mit Riicksicht auf
Tiere erzihlt werden, beweisen nicht, dafs Tiere allgemeine Ideen haben
und auf Grund derselben volle Freiheit oder die Herrschaft iiber ihre
Thitigkeit. Gerade aber dies, die F#higkeit, allgemeine Ideen zu er-
werben, macht das Wesen der Vernunft aus. Derartige Geschichten von
Tieren, wie sie da erzihlt werden, waren auch den Alten bekannt. Man
denke an den Liwen des Caracalla. Geist ist Identitit von Subjekt und
Objekt, nicht in der Substanz, sondern in der Thitigkeit allein. Er-
freulich ist es, wie warm der Verf, fir die individuelle Unsterblichkeit
der Seele eintritt und die Grofse Gottes anerkennt. ,In der Logik be-
kennt er Gott als die Wahrheit, in der Metaphysik als die unendliche
Vollkommenheit, in der KEthik als den Erléger. Das Buch ist em-
pfehlenswert.

4. Dr. Constantin Gutberlet: Allgemeine Metaphysik.
3. Auflage. Miinster, Theissing. 279 8.

Wir begniigen uns, die 3. Auflage dieses Buches anzuzeigen. Die
Auffassungen, welche in demselben vertreten werden, sind schon so oft
in dieser Zeitschrift in verschiedenartigster Form erdrtert, beziehungs-
weise bekimpft worden, dafs wir den Leser darauf verweisen koénnen.
Mit Riicksicht nur auf die Moglichkeit einer ewigen Weltschopfung er-
schien uns der Standpunkt des Verfassers in etwa, vielleicht blofs dem
Ausdrucke nach, gedndert. Er will mit Suarez zugeben, dafs ein unver-
dndertes ewiges Geschopf keinen Widerspruch in sich enthalte; nicht
aber, dafs ein veriinderliches Wesen von Ewigkeit her geschaffen sein
konne. Geht der Verf. in seiner ,Milde und Versohnlichkeit®, wie er
sagt, noch weiter und ,bebauptet nur, dals sich kein Widerspruch nach-
weisen lasse“, so verstehen wir diesen weiteren Schritt in der Milde
und Versoéhnlichkeit nicht, Dafs ein Widerspruch sich nicht nachweisen
lasse und dafs er nicht darin enthalten sei, scheint uns genaun dasselbe
zu sein. Was sich nicht nachweisen lifst, das besteht fiir den verniinf-
tigen Menschen nicht. Was die Sache selbst anbetrifft, so ist ein
unverindertes Geschopf das Unmogliche. Wie die Unveriinderlichkeit
eine Vollkommenheit des Schopfers ist, so kommt die Verinderlichkeit
wesentlich dem Geschopflichen zu. ks ist dies also keine ,mittlere
Stellung*, sondern die direkte Leugnung der Ansicht des hl. Thomas, die



Litterarische Besprechungen. 245

dieser wohl begriindet. Wenn nur ein unverindertes Geschopf ewig sein
kann, dann kann eben Gott keine Welt von Ewigkeit her schaffen. Besser
thiten diese Autoren daran, die Griinde zu widerlegen oder auch nur
objektiv anzufiihren, welche den Aquinaten bestimmen, eine Weltschopfung
von Ewigkeit her fir moglich zu halten.

5. H. G'. Opitz: Grundrifs einer Seinswissenschaft. 1. Band:
Erscheinungslehre. 1.Abteilung: Erkenntnislehre. Leipzig,
Hermann Haake.

Wir haben es in diesem Werke wieder mit einem ganz neuen System
der Philosophie zu thun. Nachdem der Verf. dem Konigsberger Philo-
sophen in der Vorrede das hochste Lob gespendet hat, erklirt er: ,Es
muls erst der letzte Rest der Kantschen Lehre vom Apriorismus und den
Kategorieen beseitigt sein, ehe fir die Erkenntnislehre die Bahn wieder
frei und es ermoglicht wird, die ihrem Gebiete angehorigen Fragen einer
l}.Jrem Wesen angemessenen Losung zugingig zu machen.* Ks ist dies
ein heute auf dem Gebiete der modernen Philosophie gewdhnlicher Vor-
gang, dafs man Kant hochpreist, aber von seinem System nichts wissen
will. Ob man in jedem einzelnen Falle ein besseres an die Stelle setzt?
Wir glauben dies mit Riicksicht auf das vorliegende Werk verneinen zu
miissen. Kant anerkennt wenigstens noch eine Substanz in den Dingen,
wenn er auch der Ansicht ist, sie werde von uns nicht in erschépfender
Weise oder selbst nicht in ihrem notwendigen Wesen erkannt. Der Verf.
des oben angezeigten Werkes aber scheidet die Substanz ganz und gar
vom Berciche des Erkennens und, wie es scheint, auch des Seins aus.
KEr gibt als den Gegenstand des verniinftigen Erkennens nur die dulser-
lichen Erscheinungen an. Da diese aber zum Bereiche der Sinne ge-
héren, miifste er folgerichtig jede verniinftige Erkenntnis leugnen. Er
schreibt S. 120: ,Alles, was wir in Bezug auf die Aulsenwelt denken und
erkennen, bewegt sich auf den durch diese vier Richtungen angedeuteten
Bahuen, ist in ihnen vollig und seinem ganzen Umfange nach eingeschlossen.“
Diese Bahnen aber sind: 1) Das riumliche Verhalten a) der Sachen an
8ich, b) der Sachen im Verhiltnis zu einander; II) das zeitliche Ver-
halten a) der Sachen an sich, b) der Sachen im Verhiltnis zu einander.*
Qas Erkennen also richtet sich einzig auf die Dinge, soweit sie den Be-
dlngungen von Zeit und Raum unterstehen. Die Substanz aber sieht
von Zeit und Raum in ibrem Begriffe ab. Was der Mensch, der Stein,
die Pflanze an sich ist, wird von Zeit und Raum nicht eingeschlossen,
18t allgemein und notwendig. Von der Substanz Mensch z. B. aus, steht
Dichts dem entgegen, ob viele Menschen sind oder wenige, ob sie hier
leben oder dort, zu jener Zeit oder zu dieser. Da nun aber das All-
gemeine und Notwendige in den Dingen Gegenstand der Vernunft ist,
Ddmlich die Substanz, so nimmt der Verf. diesem Vermigen den Gegen-
Stand und somit seire Berechtigung, iberhaupt zu sein, Derselbe be-
achtet viel zu wenig die Grundlage jeglichen Erkennens: die Einheit.
So weit erkannt wird, herrscht Einheit; nicht Gleichheit, sondern Einheit.
Diese selbe Substanz oder Wesenheit, die im Dinge das Vermdogen fiir
a8 Sein der Wirklichkeit bildet, ist im Innern der Vernunft beim Er-
kennen das Vermogen oder die Idee, um gerade diese Wirklichkeit zu
e{‘fassen und keine andere. Sowie das nimliche Vermogen der mensch-
lichen Substanz viele Menschen zu wirklichen Menschen macht, sobald
€8 den duflseren Stoff formt, so ist dieses Vermogen der menschlichen
Substanz in der Vernunft aller, die demgemils erkennen, die Form und



246 Litterarische Besprechungen.

damit der Grund fir das Erkennen der #ufseren Wirklichkeit eines
Menschen. Danach mufs jedes Erkennen, sobald es seinen natiirlichen
Verlauf nimmt, sich immer auf jene Wirklichkeit richten, deren all-
gemeine Substanz im Innern der Vernunft als Idee oder Begriff sich
findet. Deshalb sagt Aristoteles recht scharf: ,Was ist, das wird er-
kannt®, quod est, cognoscitur. Die Briicke zwischen innen und aufsen,
zwischen der Vernunft und der Wirklichkeit ist die Substanz als for-
mendes Vermégen in der Vernunft und als formendes Vermdgen im Stoffe.

6. Pietro Ceretti: Saggio circa la ragione logica di tutte
le cose. Vol. 1V: Essologia, Sezione IlI, la Fisica,
parte Ia della Fisica et parte IIa della Fisica. Turino.
Unione typografico-editrice.

Wir haben vor einiger Zeit den 3. Band dieses hochst umfang-
reichen Werkes angezeigt. Der 4. Band zihlt ebenfalls an die 1000 Seiten.
Wie der Titel besagt, wird darin die Physik spekulativ-philosophisch be-
handelt. Zu Grunde gelegt ist das Hegelsche System. Es ist jammer-
schade, dals ein reich unterrichteter und scharf denkender Kopf wie der
des Verfassers sich bei der Hegelschen Spekulation beruhigen kann und
sie in hochst ausfithrlicher Form in Italien einbiirgern mochte. Wir
wollen nicht sagen, dafs Ceretti sklavisch dem deutschen Philosophen
folgt; aber die Verinderungen, die er anbringt, sind eher Verschlechte-
rungen wie Verbesserungen. Kr hiitte nicht die Grundideen seiner Philo-
sophie in einer fremden Nation zu suchen brauchen, obgleich ja an und
fiir sich darin nichts Tadelnswertes liegt. Sein Landsmann, der hl. Thomas
von Aquin, hiitte seinem emporstrebenden Geiste eine weit bessere Stiitze
geboten.

7. Eduard v. Hartmann: Schellings philosophisches
System. Hermann Haake, Leipzig. 224 8. "

Hartmann erklirt in der Vorrede mit vollem Recht, die ,im letzten
Menschenalter betriebenen erkenntnistheoretischen, psychologischen und
ethischen Studien héatten vor der Metaphysik krampfhaft die Angen ver-
schlossen und deshalb auf einen Punkt gefiihrt, wo man zu fithlen beginnt,
dafs man in Sackgassen sich verrannt hat und dafs ohne Metaphysik
nicht auszukommen ist.“ Auch darin hat er recht, dals ,das exakt-
naturwissenschaftliche Zeitalter seinem nahen Ende entgegengeht“ und
darum ,eine Naturphilosophie oder naturwissenschaftliche Metaphysik
wiedergewonnen werden miisse, welche die Briicke schlagt tiber die jetat
bestehende Kluft zwischen den Naturwissenschaften einerseits und der
modernen Geisteskultar andererseits.* Aber wenn er sich bemiiht, zu
zeigen, dals Schellings Naturphilosophie den Ausgangspunkt zu bilden
habe, von dem aus die Verbindung zwischen den Erscheinungen der Natur
und der Metaphysik hergestellt werden miisse, so ist Hartmann durchaus
auf falschem Wege. Dies geht schon daraus hervor, dals Schelling, wie
H. selbst hervorhebt, in seiner Naturphilosophie gar keine brauchbaren
Theoreme niedergelegt hat. Gegen das Ende seines Lebens soll er das
Richtige erkannt haben; aber er hat es nicht mehr schriftlich ausein-
andergesetzt. Oder vielmehr, um uns noch genauer aunszudriicken, H.
meint, aus mehreren Bemerkungen schliefsen zu miissen, dafs Schelling
in seinem hohen Alter zur Erkenntnis fruchtbarer Wahrheiten nach dieser



Litterarische Besprechungen. 247

Seite hin vorgedrungen sei. Wir brauchen uns gar nicht damit zu be-
fassen, was Schelling, der so viel und so oft seine Ansichten, und zwar
auch seine Grundprincipien, gewechselt bat, am Ende seines Lebens
gelehrt haben wiirde. Ginzlich unbezweifelte Sitze von ihm geben uns
die Sicherheit, dafs sein ganzes System von vornherein vollig ungeeignet
ist, um metaphysisches Licht in die Naturerscheinungen zu bringen. Schon
die folgende Behauptung kann als Beleg dienen (S. 158): ,Um der Zweck-
malsigkeit willen der Natur einen bewulsten Verstand als Urheber voraus-
zusetzen, wire das Grab aller Philosophie. Wo kein Zweck ist, da ist
Zufall; Zufilliges aber ist kein Gegenstand von Wissenschaft. H. meint,
es sei ein Irrtum, zu wollen, dafs die menschliche Wissenschaft zach
Gewilsheit strebe. Wissen heifst nichts anderes wie gewils sein. Gegen-
stand des Wissens ist das Notwendige und Allgemeine. Wenn H. blofs
die Thatsachen der Naturiufserungen aufzihlen will, so ist das keine
Metaphysik der Naturwissenschaft. Dann sind wir so weit wie vorher,
niimlich wir stehen vor der exakt-wissenschaftlichen Naturforschung. Die
Metaphysik soll diese Erscheinungen der Natur sammeln, auf einheit-
liche Grundprincipien zuriickfihren und damit auf ein festes, unverriick-
bares, durchaus gewisses Fundament dieselben stellen. Der grofse Grund-
fehler der Naturphilosophie bei Schelling und Hartmann ist eben das
Unbewulste, Zwecklose, Unbestimmte als erster Ausgangspunkt. Folgender
Satz wird dies verdeutlichen (S. 44): ,Die reine Substanz des Bewulst-
seins oder das Bewulstsein in seiner reinen Substanz oder das rein sub-
stantielle Bewulstsein ist ein aller wirklichen Bewegung, allem wirklichen
Bewulstsein vorausgehender Grund; es ist nicht mit einem Aktus von
Wissen oder Wollen verbunden, nicht Bewufstsein von sich, sondern Ur-
bewulstsein von Gott in seiner Wahrheit und absoluten Einheit. Zwischen
dem Bewulstsein in seiner blofsen Wesentlichkeit, als blofs wesentlich
gesetzter Einheit, und dem Bewulstsein in seiner Wirklichkeit als wirklich
gesetzter Einheit liegt die Welt in der Mitte. Nicht ein urspriingliches;
wenn auch noch so herrliches Wissen ist dieses Urbewulstsein, sondern
ein Sein in Gott.“ Die Monisten rithmen sich, ohne irgend eine Voraus-
setzung zu denken, und werfen uns vor, wir liefsen unsere Wissenschaft
von den Voraussetzungen abhiingen, die der Glaube an die Hand gibt.
Aber sie wollen nicht einsehen, dafs auf ihrer Seite die allermeisten
Voraussetzungen gemacht werden. Der Unterschied zwischen den ihrigen
und den Voraussetzungen, die in unseren Glaubensartikeln enthalten
8ind, ist an erster Stelle dieser, dals sie uns nie etwas Vernunftloses in
unseren Glaubensartikeln nachweisen koénnen; nie konnen sie darlegen,
dafs die Glaubensartikel unsere Wissenschaft beschrinken oder ihr Fesseln
anlegen. Wohl aber sind die Voraussetzungen, die ihrem Wissen leitend
voraufgehen, offenbar widerspruchsvoll, und gilt da im wahren Sinne des
Wortes das Credo, quia absurdum. Was ist denn das: ein Bewulstsein
ohne Wissen? Was ist denn das: eine wesentlich gesetzte Kinheit und
Im Unterschiede davon: eine wirklich gesetzte Einheit? Was soll dies
heifsen: Das rein substantielle Bewulstsein geht allem wirklichen Be-
wulstsein voraus? Ist das substantielle kein wirkliches, oder ist das
letztere ohne Substanz und Wesen, ohne Inhalt? Was kein wirkliches
Bewulstsein ist, das soll ein Urbewufstsein von Gott sein, in seiner
Wahrheit und Einheit. Hat also Gott kein wirkliches Bewulstsein? Und
hat er wenigstens keines von seiner Schénheit, Ewigkeit, Unendlichkeit,
sondern blofs von seiner Wahrheit und Einheit? Hier heifst es fort-
whhrend: Credo, quia absurdum. Der Irrtum indes bleibt im Laufe der
Zeiten inhaltlich immer derselbe wie die Wabrheit. Schelling und mit



248 _ Litterarische Besprechungen.

ihm Hartmann meinen, zwischen dem Urbewufstsein, wobei kein Wissen
ist, und dem wirklichen Bewulstsein als wirklich gesetzter Einheit liege
die Welt, nimlich alle Entwicklung in Raum und Zeit. Genau dasselbe
sagte, wie die Philosophumena berichten, zur Zeit, als die Apostel lebten,
Simon der Magier (vgl. Areopagitica. Die Schriften des hl. Dion. vom
Areopag. Eine Verteidigung der Echtheit von C. M. Schneider; Regens-
burg 1884. S. 192 u. ff). Auch er nimmt dieses ,unbewuflste Urbewulst-
sein“ an; nur dals er nicht gerade diesen Ausdruck gebraucht, welcher
den Widerspruch offen an der Stirne trigt. Simon lehrt: ,Das Vermogen
ohne Ende ist derjenige, von dem gesagt worden: KEr ist, Er war und
Er wird sein (qvrwe dvvewwy dnépavrov gnol tov éorére, oravra,
ornoouevov). Wenn sich derselbe in den sechs Principien, aus denen die
Welt entsteht und sich entwickelt (¢{lac xudel voiv xal énivoiav, pwviy
xal ovoue, Aoywouov xel évvunow), gavz herausgebildet haben wird
(éketxovia$yj), dann wird er auch der Substanz, der Grofse, der Voll-
endung, also dem nun durchaus wirkliches Sein (dvepyei«) gewordenen
Vermogen nach ganz und gar der unerzeugten und unmefSbaren Potenz
entsprechen und nichts von dieser Potenz (des Urvermdgens, dem Simon
auch vollkommene, wenn auch unentwickelte Vernunft zuschreibt) wird
dem wirklichen thatsichlichen Sein mangeln.“ Etwas weiter nennt Simon
die Riickkehr des Urvermogens zu sich selbst (dvwauic 7 dndoavrog;
potestas infinita ibersetzt Schneidewin) ,das Schauen seiner selbst in
der Entwicklung zu wirklicher Thatsichlichkeit“, ,die Ruhe im eigenen
Vermogen“. Dionysius, der Areopagite, widerlegt Wort fir Wort, und
zwar mit Nennung des Namens Simon, diese Irrtimer {de div. nom. e. 6,
§ 2) und schreibt: ,Trotz der Weisheit, deren sich Simon in diesen
Fragen rithmt, mufs man diesem Manne sagen, dals seine Reden thoricht
sind, und selbst seine Ausdrucksweise, sein Stil ist widernatiirlich.*

In letztvergangener Zeit wurde ein Artikel verdffentlicht, der nach-
‘weisen wollte, dals der Areopagite ein Schiiler des Plotinus sei und die
Werke des Areopagiten nur Ausziige darstellten von den Vortrigen des
Plotinus, wie etwa ein Student gemifs der Vorlesung des Professors in
seinem Kollegienheft nachschreibt. Behauptet war viel, bewiesen nichts.
Bei offenkundigen Verschiedenheiten und Gegenséitzen war die Erklirung
sehr leicht: Dionysius habe eben seinen Lehrer bisweilen nicht recht
verstanden. Wir raten dem Verf. dieses Artikels, das niichste Mal als
Thema seiner Auseinandersetzungen zu nehmen, dafs Thomas v. Aquin
von Suarez abgeschrieben habe, seine theologische Summa sei ein blofser
Auszug aus den Vortrigen des Suarez, kommen Verschiedenheiten vor
oder Gegensiitze, so ist die Erklarung nicht schwer. Thomas hat eben
den Suarez nicht hinreichend verstanden, und das war um so eher moglich,
als Suarez sich so oft widerspricht. Die Wahrheit, welche auch Hart-
mann feststellt, ist die, dafls Plotinus dem Schelling sehr verwandt ist,
dafs, wie H. sagt, Schelling weit klarer geschrieben haben wiirde, hitte
er noch eingehender, wie er gethan, den Plotinus studiert. KEs ist eben
die Grundidee bei allen beiden, bei Plotinus und Schelling, dieselbe wie
bei Simon magus: die Idee vom Urvermdgen, das sich durch die Welt
hindurch zu sich selbst hin entwickelt. Da tritt die Welt notwendig in
die Natur oder Wesenheit Gottes ein. Der Areopagite aber, der alle die
Ausdriicke kennt, welche Simon, der Magier, milsbraucht, stellt den rich-
tigen Sinn gemifs der hl. Schrift fest. Auch er sagt, Gottes Natur sei
unbegreifbar, sowie Simon seine ¢/La oder olyn als doparoc xal dxa-
raAynrog bezeichnet; aber er setzt hinzu, nicht weil das gottliche Sein
blofses Vermogen fiir unmelsbare Entwicklung sei, weil ihm also etwas



Litterarische Besprechungen. 249

mangele, konne es von uns nicht begriffen werden, sondern wegen seiner
Fiille und allseitigen Vollendung. Auch Dionys. sagt, von Gott komme alles
Sein, ja, Gott sei das esse subsistentibus; aber er fiigt hinzu tanquam
omnium causa, als die wirkende Ursache von allem. Hier ruht die Losung
aller Schwierigkeiten, von denen Hartmann spricht. Dionysius driickt
kurz und scharf diese Losung aus, wenn er sagt (div. n.c. 6, § 2): ,Zur
ersten Ursache steht nichts im Gegensatze“ (avty — tf mavrov alvig
— yap ovdEv dvavriov), Anstatt eines elenden Urvermdgens, das selber
nichts kann und hat, und von welchem Simon ebensogut sagt wie Schelling
und Hartmann, es trete, in seiner widerspruchsvollen Selbstentwicklung,
in das Wesen aller Dinge als Teil ein oder sei dieses Wesen, gehort sich
an die Spitze des Seins eine stets in sich vollendete Seinsfille, in der
keinerlei Gegensatz von Vermégen und Thatsichlichkeit, von Potenz und
Akt sich findet, die da reinste Thatséchlichkeit, nichts als Existenz ihrem
Wesen nach ist. Man sieht es im 1. und 2. Kapitel, wo H. viel von
der Substanz, vom Ding an sich des Kant nach Auffassung Schellings
spricht, wie er die Verlegenheit fiihlt, eine wirkliche Substanz und damit
wirkliche Dinge zu erweisen. Er stimmt nicht mit Schelling tiberein, der
die sinnliche Auflsenwelt fiir ein Krzeugnis der Einbildung hélt, nicht
mit Kant, der Raum und Zeit blofs als Formen im Auffassenden kennt;
aber er weifs auch nicht, aus dem unbewulsten Urbewulstsein, das sich
selber nicht gehdrt und erst in der Entwicklung, also vermittels der Welt
Wirklichkeit erhalten soll, das Wirkliche abzuleiten. Und dafls er darin
verlegen ist, dies weist auf sein spekulatives Talent hin, KEs liflst sich
einmal mit diesem monistischen Urvermdgen, mag man es Ding an sich
oder absolutes Ich oder unbewulstes Bewufstsein oder Identitit oder
sonstwie nennen, nichts machen. Credo, quia absurdum, miissen die Pan-
theisten bei Annahme eines solchen mangelhaften Princips sagen. Aber
steht an der Spitze des Seins eine reine Wirklichkeit als unbedingte und
unbeschrinkte Seinsfiille, dann verhilt sich die Sache anders. Wer etwas
hat, kann geben. Wie vom Maler auf die Leinwand die Moglichkeit iiber-
geht, bemalt werden zu konnen, so geht von der Fiillle der Wirklichkeit,
von der Kxistenz jenes Seins, das dem Wesen nach Wirklichkeit und
nichts als Wirklichkeit ist, wie der Mensch nichts als Mensch, das da so-
mit alle Wirklichkeit in sich enthilt, die Moglichkeit oder das Vermdgen
auf das Nichts iiber, sein zu konnen, an der Wirklichkeit teilzunehmen.
Es besteht dann ein wirkliches Vermogen fiir die Wirklichkeit eines
Menschen, ein wirkliches Vermégen fiir die Wirklichkeit eines Steines.
Es bestehen wirkliche Substanzen, soweit nur immer die reine Wirklich-
keit die Mdoglichkeit mitteilt, etwas zu sein der Gattung nach. KEs be-
stehen wirkliche Personlichkeiten, soweit die reine Wirklichkeit die
Moglichkeit mitteilt, etwas zu sein dem Einzelbestande nach. Ks besteht
wirkliche Freiheit, soweit die reine Wirklichkeit das Vermdgen mitteilt,
unabhiingig von jeglicher begrenzten Ursiichlichkeit zu handeln, an keine
vorhergehende Neigung zu einem beschrinkten Gute notwendig gebunden
zu sein. Alle Wirklichkeit bleibt immer Gott. Er ist esse subsistentibus,
tanquam omnium causa. Nichts besteht neben dem goéttlichen Sein.
Alles ist nur, soweit es an dieser Fiille der reinen Wirklichkeit teilnimmt.
Den Dingen eigen ist nur das Nichts; dieses allein ist aufserhalb Gottes,
der reinen fiirsichbestehenden Wirklichkeit. Dafs also die Vermdogen
der Dinge: ihre Gattungs-Substanz als Vermdgen fir Sein, ihr Einzel-
bestand als Vermogen fiir eigene Thitigkeit, ihre Fahigkeiten und Krifte
als Vermégen fiir bestimmte Art von Thitigkeit, wirkliche sind, das ist
von Gott, damit sind die Dinge in Gott, in der Wirklichkeit, wie Paulus



250 Litterarische Besprechungen.

sagt: In lhm sind wir, leben wir, bewegen wir uns. Aber dals kein Ding
das andere ist, dals keines alle Vollkommenheiten bat und somit der
Entwicklung offen steht oder dem Vergehen, und Abnliches, was Mangel
bedeutet, danach sind die Dinge nicht, sie stammen vom Nichts, das ist
ihnen, und zwar ganz und gar selbstindig, zu eigen, das hat keine &ulsere
Ursache in ihnen verursacht. Gott allein kann etwas zu eigen geben,
weil er sich selbst gehort. Ks ist der unendlich vollkommenste Selbst-
bewulstseinsakt. Er schaut auf einmal und zugleich in sich ganz und
gar erschopfend sich selbst, und er schaut auf einmal und zugleich alles
Vermogen, das durch Teilnahme an seiner Wirklichkeit fiir eine gewisse
Zeit Sein gewinnt. Sein Kinfluls auf das Geschépf und auch auf den
freien Willen kann diesem nie schaden, kann nie beengen, ebensowenig
wie die Wirklichkeit die Dinge und ihre Thitigkeit beengt oder ihnen
schadet. Sein Einwirken zieht dem freien Willen keine Schranken, an
die der nachfolgende Akt gebunden wire. Es ist zugleich mit der
Wirklichkeit des Aktes. Also nur wie der Akt selber, seine Wirklichkeit,
den freien Willen bethiitigt und vollendet, so bethiitigt ihn an erster Stelle
Gott und vollendet ihn. Auch die Siinde tritt nicht in direkten Gegensatz
zu Gott, Alles, was in ibr positiv Sein hat und was in ihr Vollendung
besagt, ist von Gott, nimmt teil an seiner Wirklichkeit. Nur insoweit ist
der Stinder im Gegensatze zu Gott, als Gott das Heil des Menschen will
und deshalb ihm Vernunft und freien Willen als Anteil seiner Natur ver-
liehen hat. Nur dadurch, dafs der Siinder der Stimme der eigenen Vernunft
und dem Streben des Willens nach dem Unendlichen sich entgegenstellt,
tritt er in Gegensatz zu Gott, denn er tritt in Gegensatz zur eigenen
Natur, die Gott ihm gegeben. KEs gibt keine Schwierigkeit in der frucht-
reichen Metaphysik, von der H. spricht, wenn eine reine Seinsfille,
wie sie der Glaube lehrt und wie die blofse Vernunft auf sie hinweist,
als Urquelle und steter Halt alles Seins an die Spitze gestellt wird.
Dann fallen auf einmal alle die Absurdititen fort, welche mit einem
bettelhaften Urvermdgen, das alles bereichern soll, verbunden sind. H.
will eine voraussetzungslose Wissenschaft. Es gibt keine solche Wissen-
schaft, ebensowenig wie es eine Freiheit der Wissenschaft gibt. Das
sind Phrasen, von denen sich ein so grofser Philosoph wie Hartmann los-
machen sollte. Nichts in der Welt ist wesentlich so gebunden wie die
Wissenschaft. Ihr Gegenstand ist das Notwendige; tiberzeugenden Be-
weisen mufs der Verstand zustimmen, Freiheit beginnt erst beim Willen.
Sonderbarerweise sprechen diejenigen am meisten von Freiheit der Wissen-
schaft, die sonst alle Freiheit leugnen. Kbenso verhilt es sich mit der
Voraussetzungslosigkeit der Wissenschaft. Man wiirde einen Astronomen
auslachen, der voraussetzungslos iiber den Lauf und die Natur der Sterne
schreiben und forschen wollte. Jede Wissenschaft setzt ihren Gegenstand
voraus, wie das Ohr den Schall, das Auge die Farbe. Die Metaphysik
soll nicht das Sein hervorbringen, sie soll die allgemeinsten Gesetze, die
im Sein walten, erforschen. Und da ist das allerallgemeinste Gesetz
dieses, dafs etwas um so mehr ist, Je mehr es der Wirklichkeit sich
nihert. Was nur Moglichkeit hat, um zu sein, das ist weniger als
das, was Wirklichkeit hat, und nach verschiedenen Seiten hin ist es
gar nicht. Die Wirklichkeit kann nie dem Wissen Schranken ziehen,
aulser etwa wie die Sterne dem Astronomen, die Pflanzen dem Botaniker
Regeln vorschreiben, der pythagoreische IL.ehrsatz dem Mathematiker.
Ist das, was der Astronom weifs und lehrt, im offenen Gegensatze zu der
Thatsiichlichkeit in der Sternenwelt, so ist seine Lehre Unsinn und sein
Forschen ein leeres. Der Glaube aber enthilt nichts wie die Enthiillung



Litterarische Besprechungen. 251

der reinsten Wirklichkeit, kraft deren alle Dinge, die bestehen, wirk-
liche sind. Ist also die Wirklichkeit die Regel und der Malfsstab des
Seins, so kann der Glaube nur die Augen Offnen, er kann nur das Gebiet
der Wissenschaft erweitern. Ahnlich wiirde das Gebiet der Optik er-
weitert, wenn man genau das Wesen des Lichtes kinnte. Wir nehmen
hier Wirklichkeit, wenn wir von der reinsten Wirklichkeit sprechen, im
weitesten, unbedingtesten Sinne. Wie das Licht die Helligkeit aller
Kérper ist, nicht aber diese Korper selhst, sondern wesentlich von ihnen
geschieden; wie das Feuer im Ofen die Wirme aller Zimmer ist und
doch nicht die warmen Zimmer selber; — so ist Gott die Wirklichkeit
aller Dinge, von dem alles, was wirklich ist, dies hat, dals es wirklich
ist; und doch ist Gott nimmer das Wesen dieser Dinge. Vielmehr eben
weil Gott wesentlich nichts als Wirklichkeit ist, kann er nimmer das
Wesen eines Dinges sein, das nur im Vermogen fiir das Sein besteht und
somit erst durch die wirkende Kraft der reinen Wirklichkeit ein wirk-
liches wird. If{ein Ding bringt in seiner Substanz’ die Wirklichkeit mit,
und selbst eine solche Substanz hat nur Vermogen fir Sein, insoweit eine
reine Wirklichkeit existiert, wie ein Ding nur Vermogen hat, um sichtbar
zu sein, inwieweit Licht existiert, dessen Wesen es ist, hell zu sein.
Deshalb nennt der Psalmist Gott ,sein Leben“, ,seine Stirke“, ,seine
Geduld®; er sagt, seine ,Substauz sei bei [hm“; denn alle diese so be-
zeichnete Wirklichkeit hat er nur durch Teilnahme an Gottes Kraft, an
Gottes Wirklichkeit. Wenn Gott schafft, so ist das keine Thitigkeit,
deren Wirkung aufserhalb Gottes wiire; sie ist blofs virtualiter transiens.
Nur das Nichts, das da Kraft erhilt, ist aufserhalb Gottes; soweit es
Kraft und Wirklichkeit hat, nimmt es an der reinen Wirklichkeit Gottes
teil und bleibt in Gott, wie Paulus sagt. Gott ist gegenwiirtig in den
Dingen durch sein Wesen (essentia), indem dadurch die Substanz oder
das Wesen des Dinges ein wirkliches Vermdgen fiir Sein wird. Gott
ist gegenwirtig in den Dingen durch seine Macht (potentia), indem
dadurch die Krifte und Fahigkeiten des Dinges wirklich geeignet werden
zu entsprechender Thiitigkeit. Kr ist gegenwirtig durch seine Gegen-
wart (praesentia), indem die Dinge immer ihr wirkliches Sein in Gott
haben, Er die Wirklichkeit bleibt, an der sie teilnehmen. Dieses Princip
ist weit fruchtbarer fiir die Metapbysik, wie wenn man an die Spitze des
Seins ein leeres Vermogen setzt.

8. Kirchmamnn: Philosophie. Leipzig, Weber.

Auf etwa 270 kl. Oktavseiten will der Verf. einen ,Katechismus®
aller Zweige der Philosophie bieten. In einen Katechismus gehdren vor
allem objektiv feststehende Wahrheiten. Der Verf, aber gibt einzig seine
Spekulationen zum besten, die er obendrein nicht im mindesten beweist.
Er verwechselt zuvorderst Philosophie und Metaphysik, wenn er sagt,
wPhilosophie sei die Wissenschaft, welche die hochsten Begriffe und Ge-
Ssetze des Seins und des Wissens zu ihrem Gegenstande hat.* Um
Philosoph im vollen Sinne des Wortes zu sein, mufs man nach ihm ein
langes und reiches Leben hinter sich haben, viel gereist sein, mit allen
Klassen der Gesellschaft in Verkehr stehen, die Erfahrung von guten und
bosen Thaten, von Trost und Reue besitzen. Er kennt nur zwei geistige
V_ermﬁgen innerhalb des Wissens: Wahrnehmen und Denkea, als ob beides
nicht zusammengehorte. Die Unsterblichkeit der Seele hilt er, trotz
Plato und Aristoteles, fiir unbeweisbar. Das Sittliche hat nach dem Verf.
Seine einzige Richtschnur in #ufserlichen, menschlichen Geboten, mag



252 Litterarische Besprechungen.

diese der Familienvater oder das Stammeshaupt geben. Von einer
inneren Richtschnir, der menschlichen Vernunft, nach der doch, um
sittlich zu sein, auch rein die menschlichen Gebote vorschreiben miissen,
spricht er nicht. Die Religion ist rein Gefithl. Der Kampf zwischen ihr
und der Wissenschaft ist ein notwendiger. Die heutigen Religionen sind
fir ihn alle im Verfall begriffen. Christus hat die Religion der Indier
abkopiert. Wir lieben nicht jene philosophischen Biicher, die aus der
Philosophie das Recht ableiten wollen, alles Mogliche behaupten zu
diirfen, ohne dafs sie den mindesten Beweis versuchen. Ks geniigt nicht,
zu sagen, wie der Verf. es thut, dafs die Philosophie voraussetzungslos
sei, damit man alle Hirngespinste als Wahrheit ausgeben konne. Das
Gesetz, welches fiir die Philosophie noch weit mehr gilt wie fir die
iibrigen Zweige des menschlichen Wissens, ist die Vernunft, d. h. das
Vermdogen, die Wahrheit zu erkennen, wie sie aufsen und innen, im Sein,
gegeben ist. Sie soll sich nicht vermessen, Wahrheit machen zu wollen;
sie soll sich der Wahrheit, wie sie objektiv besteht, unterwerfen. Dazu
gehort aber anderes wie Reisen und mit allen Klassen der menschlichen
Gesellschaft verkehren. Solche Biicher ziehen durch den Titel an. Wer
mochte nicht gern einen ,Katechismus der ganzen Philosophie* haben,
in welchem alles Wichtige und Notwendige kurz enthalten ist und wo
er sich in Bedenken und Zweifeln Rats holen kann? Aber nicht selten
geht es so, wie bei diesem Katechismus. Man ist enttiuscht, wenn man
ein solches Buch in der Hand gehabt hat. Es lidfst sich eben nicht alles
Wissenswerte in wiirdiger und niitzlicher Weise auf ein paar Seiten zu-
sammendringen.

9. Dr. med. Wilh. Stern: Kritische Grundlegung der
Ethik als positiver Wissenschaft. Ferd. Diimmler, Berlin.
471 8.

Der Verf. zdhlt zu den Vertretern einer unabhiingigen Ethik. Er
hialt allerdings die Religion nicht gerade fiir eine der Kthik feindliche
Macht; aber er ist der Meinung, dafs sie unndtig sei und wenn sie be-
lassen werde, einzig den Zweck haben konne, der Ethik, wie er sie ver-
steht, als Werkzeug zu dienen. Und was versteht er unter Ethik? Ir
sagt so: ,Das Wesen der Sittlichkeit oder das wirkliche Grundprincip
der Ethik ist der Trieb zur Erhaltung des Psychischen in seinen ver-
schiedenen Erscheinungsformen durch Abwehr aller schidlichen Eingriffe
in dasselbe.“ Aber damit stellt er das Gebiet hochstens fest, auf dem
die Ethik sich bewegt. Ein Trieb kann kein Grundprincip sein; es kommt
darauf an, wie der Trieb geregelt wird, nach welchen Grundsiitzen man
ihm zu folgen hat. Und dies um so mehr, als der Verf. unter dem
»Psychischen® auch die Tiere einbegreift, sonach das Gebiet des Ethischen
tiber das gewdhnliche Mafs hinaus erweitert. Lohn und Strafe haben
als mafsgebende Principien des menschlichen Handelns nach ibm nur
Geltung in den verschiedenen Religionen, und deshalb stehen die letzteren
insgesamt auf einer niedrigeren Stufe als seine Ethik. Sie konnen Durch-
gangsstufen zu dieser sein und somit ihr dienen; aber die wahre Kthik
ist weit iiber allen Glauben erhaben, Und doch spricht auch er von der
Ruhe des Herzens und der inneren Freude, die einer guten That als
Lohn folgt. Da ist das Grundprincip der Alten fruchtbarer, das der
Verf, wohl erwiithnt, aber nicht eingehender wiirdigt. Bonum est, esse
secundum naturam. Zur Natur des Menschen gehort als leitender Teil
die Vernunft. Also ist vor allem es eine wesentliche Eigenheit der



Litterarische Besprechungen. 253

Sittlichkeit, dafls der Mensch sich von der Stimme der Vernunft leiten
lafst. Der Natur des Menschen entspricht es, dals kein beschriinktes
Gut, also kein in der sichtbaren Welt enthaltenes Gut, auch nicht die
Erkenntnis der durch letztere vermittelten Wahrheit ihm volle, endgiiltige
Ruhe gibt. Demnach mufs die schlielsliche Vollendung des Menschen
iiber die Natur und ihre Krifte hinaus liegen. Darin liegt auch das
Princip, welches der Verf, eigentlich meint, namlich die Dahingabe des
eigenen wahrnehmbaren Vorteils und der eigenen Bequemlichkeit zu
Gunsten anderer Wesen, der sog. Altruismus, mit eingeschlossen. Denn
weil die abschliefsende menschliche Vollendung nicht innerhalb der Grenzen
seiner Natur liegt, deshalb kann der Mensch ruhig alles, was die natiir-
lichen Krifte in ibm gewinnen konnen, zu Gunsten anderer darangeben
und verliert nichts. Der Verf. kann noch lange warten, ehe die Menschen
ohne Aussicht auf Lohn oder Strafe ihre Thitigkeit einrichten. Man
soll nicht eine Sittlichkeit verfechten, die gegen die Natur des Menschen
ist. Das Werk des Verf. hat viele Vorziige. KEs verriit eine grolse Be-
lesenheit, viel Liebe zu philosophischer Forschung, eine grofse Dar-
stellungsgabe. Aber dem Inhalte nach vereinigt es alle Unzutriglich-
keiten jener (idealistischen, materialistischen und Religions-) Systeme,
welche im 1. und 2. Teil geprift werden.

10. J. G. Vogt: Das Wesen der Elektricitiit und des Magne-
tismus auf Grund eines einheitlichen Substanzbegriffes.
Leipzig, E. Wiest Nachf.

Dieses Schriftchen ist ein Auszug aus des Verf. grofserem Werke,
das denselben Titel trigt. Er will alle elektrischen, magnetischen, Licht-
und #dhnliche Erscheinungen aus dem von ihm neuentdeckten Wesen der
Elektricitit erkliren. Dieses Wesen wird auf einen einheitlichen Substanz-
begriff zuriickgefithrt. Der letztere besteht in den Verdichtungsenergieen
des Athers und der Korperform. Wenn ein Ather die ganze Welt kon-
tinuierlich fillt; wenn es neben den Atheratomen oder Atherenergieen
Korperatome gibt; wenn beiderlei Atome in stetem Kampf miteinander
sind; wenn ein Verdichtungscentrum dadurch entsteht, dals ein Korper-
atom nachgiebig ist; wenn der Ather Teilchen von den Atomen abzu-
sprengen versucht, um selber ein Dichtigkeitscentrum herzustellen; —
dann liefse sich ja iber die Zuverlissigkeit eines solchen Substanz-
begriffes reden. Nun aber sagt der Verf. selbst: ,Niemand kann sich
iher die Natur des Athers, vor allem in seinem Gegensatze zu den Korper-
atomen, irgendwelche Rcchenschaft geben. Man legt ihm nach Belieben
irgendwelche Eigenschaften bei, die man gerade fiir unerlifslich hilt,
um gewisse Erscheinungen zu erkliren. Der Ather wird von jedem zu-
gestutzt, um ihn den zu erklirenden Eigenschaften anzupassen“ (S. 35).
Er hiitte hinzufiigen konnen, dafs man diesem deus ex machina auch die
einander entgegengesetztesten Kigenschaften beilegt. Der Verf. wird uns
deshalb gestatten, sein Fundament fiir eine neue Naturphilosophie fiir
ein recht schwankendes anzusehen, KEr spricht (S. 54) von den ,leicht
befiederten Uberlieferungen einer naiven Scholastik®, und auf derselben
Seite verwirft er mit grofser Entschiedenheit als ,das Ungeheuerlichste,
was die moderne Weltanschauung heute noch in ihrem Busen birgt,
genau dasselbe, was bereits diese ,naive Scholastik“ ebenso entschieden,
aber noch dazu mit Hinzuftigen von Griinden, verworfen hat: ,die un-
vermittelte Fernwirkung“. Wollte der Verf. sich mit dem Wesen des
Lichtes bekannt machen, wie dieses Aristoteles, Albertus d. Gr. und



254 Litterarische Besprechungen.

Thomas v. Aquin eingehend und begriindend darlegen, so wiirde er viel-
leicht zu einer festeren Grundlage einer Naturphilosophie nach dieser
Seite hin kommen. Das Licht ist im Bereiche des Sichtbaren nur (vis
activa) Kraft, erste Ursache aller Bewegung in den Dingen und somit
zuvorderst Ursache der Wiarme. Vermittels der Bewegung ist es in allen
Dingen die erste chemische Ursache (primum agens chimicum) und erst,
als reflektiert, leuchtet es. Elektricitit, Magnetismus und #hnliche Krifte
sind immer wieder am Ende Licht, nur wechselt das Substrat, auf welches
und in welchem das Licht wirkt. Ks wird desto besser gelingen, das Licht
als chemische erste Ursache darzustellen und experimentell zu zeigen,
je mehr man dazu kommt, die besonderen, trennenden Eigenschaften der
verschiedenen Korper zu entfernen. Unter dem Lichte, als chemischem
Agens, erst erscheint der Zusammenhang und die Kinheit der Koérper-
welt (vgl. Bd. XI. 8. 93—232 meines Thomaswerkes. Regensburg, Manz).

11. Erdmann Langner: Pestalozzis anthropologische An-
schanungen. Inauguraldissertation. Breslau, Galle.

Der Verf. will aus sdmtlichen Schriften P.s die Ansichten desselben
iiber die menschliche Natur zusammenstellen. Er behandelt demnach die
Kriafte der Menschennatur, némlich die des Koérpers, des Geistes und
des Herzens, sodann die Entwicklung des Menschen uud die Menschen
als Ganzes, als Menschengeschlecht. In einem 2. Teile legt er die Quellen
der Anschauungen P.s vor; die hauptsichlichste unter diesen ist Rousseau,
Die Schrift kann allen ernsten und vor allem den christlich-gliubigen
Pidagogen dazu dienen, sich zu tberzeugen, wie viele Fehler in den
Theorieen P.s sind. Der Grundfehler ist die Verneinung der Erbsiinde.
P. spricht und denkt immer so, als ob unsere Natur als eine gute oder
wenigstens als indifferente fir Gut und Bose zur Welt kime. Seine
Erziehungsmethode findet sich in Widerspruch mit der Thatsache, die
einmal besteht und die der Apostel mit den Worten ausspricht: ,Das
Fleisch begehrt wider den Geist; denn das eine steht im Gegensatze zum
andern. Deshalb kann und konnte seine Erziehungsmethode keinen
Erfolg haben, so achtungswert auch der personliche Charakter P.s war.
Ist ein Erfolg zu verzeichnen gewesen, so riihrt er daher, dafs man sich,
uubewufst, von dem Gewichte der Thatsache gedringt, von der Theorie
entfernte und dem eigenen guten und praktisch angelegten Charakter
nachgab. -

12. Dr. med. Heinrich Sachs: Die Entstehung der
Ranmvorstellung ans Sinnesempfindungen. Habilitations-
schrift. Breslau, Schletter. -

Nicht so sehr die Entstehung der Raumvorstellung wird in diesem
Schriftchen erortert, wie die Materialien gewissermafsen dazu geliefert.
Der Verf, beachtet fast ausschlielslich die physiologische und medizinische
Seite gemiils den Ergebnissen der modernen Forschung.

13. Denken und Handeln von Fr. Fr.,, den deutschen Ménnern
und Frauen gewidmet. Berlin.

Der ungenannte Verf. findet es fiir gut, iiber die Pflicht, zu arbeiten,
Frauenbewegung, Gesundheitspflege, Landwirtschaft (heutzutage unver-
meidlich), die 4. Dimension, Religion und Kirche und Ahnliches dem



Litterarische Besprechungen. 255

deutschen Volke Ermahnungen zu unterbreiten. Er will fir die Frauen
kurze Rocke, damit sie nicht beim Aussteigen aus dem Wagen auf den
Boden fallen und auch besser arbeiten konnen. Ein Freund der katho-
lischen Kirche ist er nicht, er prophezeit deren baldigen Untergang und
kann wohl zur Not jene Priester ertragen, die sich fiir ihre Gemeinden
aufopfern, aber nicht die prunksiichtigen und hoffirtigen. Dagegen hat’s
ihm der Negus Menelik angethan. Er ist ihm ein selbstbewulster Herrscher
und ein selbstbewulster Christ. Wahrscheinlich geht der Verf. nichstens
nach Abessynien und betreibt dort die Durchfiihrung seiner Reformen,
wenn die deutschen Ménner und Frauen sich hartniickig zeigen.

14. Dr. Eduward Fechtner: John Locke, ein Bild aus
den geistigen Kdmpfen Englands im 17. Jahrhundert.
Stuttgart, Frommanns Verlag. 296 S. 5 4.

Wir haben dieses Buch mit wahrem Vergniigen gelesen, Die Grofsen
der modernen Philosophie lernt man in ihrer wissenschaftlichen Thitigkeit
erst verstehen, wenn man die innere und #ulsere Entwicklung kennt,
welche sie durchgemacht haben. Das Leben Lockes gehort zu den in-
teressantesten. Ks fallt in eine #ulserst bewegte Zeit der Geschichte
Englands. Die erste, sog. blutige Revolution mit ihrem tragischen Aus-
gange beriihrt die erste Jiinglingszeit Lockes; und die zweite, sog. glor-
reiche Revolution sieht den ,Nationalphilosophen“ des englischen Volkes
als thitigen, regen Anteil nehmenden Begiinstiger. Sehr angenehm be-
rithrt zumal die Unbefangenheit, mit welcher der Verf. iber das Ver-
hiiltnis Lockes zur katholischen Kirche spricht. ,Ich mufls aufrichtig
gestehen,“ schreibt Locke aus Cleve, ,die katholische Religion ist etwas
ganz anderes, als wir sie uns in England vorstellen. Ich habe jetzt
andere Anschauungen von ihr als frither, da ich mich an einem Orte
befand, der voll von Vorurteilen ist und wo man von den Dingen nur
durch Horensagen weifs. Ich habe noch keine so gutmitigen und hof-
lichen Leute getroffen wie die katholischen Geistlichen. Ich habe von
ihnen viele Gefilligkeiten erfahren, die ich immer dankbar anerkennen
werde.“ Darauf sagt der Verf.: ,Schade, dals Locke dieser seiner
Uberzeugung nicht treu geblieben ist und die katholische Kirche spiter
doch nur wieder danach beurteilte, was er durch Leute seines Glaubens
dariiber vernommen¥, und dafs er, wie spiter bemerkt wird, die katho-
lische Religion, wie sie am Hofe Ludwigs XIV. praktiziert wurde, mit der
eigentlichen katholischen Religion verwechselte. Das Urteil Lockes, wo-
nach es ein Widersinn ist, sechs bis acht Jahre der kostbarsten Jugendzeit
mit der Erlernung zweier toter Sprachen zu verbringen, unterschreiben
wir vollstindig. Die Darstellung der inneren philosophischen Entwicklung
Lockes zeigt so recht, wie tief das 16. Jahrhundert in der spekulativen
Wissenschaft gefallen war. Es war kein Jahrhundert des Lichts, sondern
des Dunkels. Die gewdhnlichsten philosophischen Grundwahrheiten ver-
blafsten derart, dafs man meinen konnte, sie seien verloren gegangen.
Locke rithmt sich, darauf gekommen zu sein, dafs der Mensch aus der
sichtbaren Welt, vermittels der Sinne, verniinftige Kenntnis schopfe, dals
also alle Kenntnis von den Sinnen beginne. Aber diese Wahrheit war
In der Zeit der Scholastik allgemein anerkannt. Nur hat diese die
Stérenden Irrtiimer Lockes nicht damit verbunden. Die Erfahrung bleibt
Immer notwendige Erkenntnisquelle, aber nicht, wie bei Locke an-
Sch_einend, die einzige. Locke konnte sich beruhigen. Kein Katholik
meint, dals die Offenbarung Gottes auf dem Sinai und durch Christus



256 Litterarische Besprechungen.

wibertroffen werde durch die Ausspriiche des siebenhiigeligen Rom“. Einem
,exakten‘ Gelehrten der Neuzeit stehen solche Worte schlecht an, die
von krasser Unwissenlieit zeugen.

15. Otto Gaupp: Uerbert Spencer. Stuttgart, Frommann
(E. Hauff). 160 S. 1,75 ..

Herbert Spencer ist der Philosoph der Entwicklungstheorie Darwins,
der ihn ,den grofsten, jetzt lebenden Philosophen Englands nennt, viel-
leicht jedem der friiheren ebenbiirtig. Dr. Gaupp legt in diesem Buche
das Leben Spencers in fesselnder Sprache vor und fiihrt in den Inhalt
seiner Werke ein. Spencer hat sein Wissen nicht aus den Schulen. Viel-
mehr war er in der Schale faul und machte wenig Fortschritte, Sein
Vater, der Lehrer war, bemerkte aber, dafs der Knabe Freude an der
Natur und am Zeichnen hatte. Er pflegte diese Neigung in praktischer
Weise und bald kam Spencer, noch nicht 20 Jahre alt, zu der Idee, die
sein ganzes Leben beherrschen sollte: zur Theorie der Entwicklung, nicht
zur Lamarckschen, sondern zu einer eigenen, die sich mehr der spiteren
Darwinschen niherte. Alle Zweige des menschlichen Wissens hat er
dann, unter unsaghbaren Opfern, nach den Grundsitzen dieser Theorie
bearbeitet und ist noch jetzt, im hohen Alter von 78 Jahren, damit be-
schiftigt. Es ist zu bedauern, dafs so viel Geduld und Anlage und sitt-
liche Kraft mit einem Beginnen verbunden wird, dessen Grundlage offenbar
falsch ist, weil gegen die Natur und gegen alle Erfahrung. In der Natur
sehen wir wohl, dafs reife Friichte faulen, aber nicht, dafs aus faulen
Friichten nach und nach reife werden. Nicht aus dem Unvollkommenen
kommt das Vollkommene, sondern umgekehrt ist das Unvollkommene ein
Abfallen vom Vollkommenen. Grofse Meister stehen, der Geschichte
nach, an der Spitze der verschiedenen Kiinste und Wissenschaften; die
Schiiler sind geringeren Wertes. Spencer konstruiert die Welt, wie es
ihm vorkommt, dals sie konstruiert sein miifste, oder wie er selbst sie
gemacht hitte; nicht wie die Thatsachen dazu anleiten., Er findet, dals
Wissenschaft und Religion immer im Kampfe lagen. Das Gegenteil ist
wahr, Jahrhunderte lang waren beide in innigstem Bunde geeint. Er
will beide dadurch versohnen, dafs beide einen unkennbaren Gott an die
Spitze stellen, und vernichtet beide damit. Ist Gott unkennbar, so ist
Religion unmdglich und die Wissenschaft fihrt zum Nichts; denn was
an sich unkennbar ist, das hat auch kein Sein. Die Religion sagt that-
gichlich, dafs Gott iiber alles natiirliche Mals kennbar ist und dals
wir, einzig wegen der gegenwirtigen Schwiche unserer Vernunft, ihn fiir
jetzt nicht erkennen. Dies iiber das System Spencers. Das Buch Gaupps
ist frei von Uberschwenglichkeiten, urteilt iber die Person Spencers, wie
dies nicht mehr als recht erscheint, in sehr anerkennender Weise und
bespricht objektiv die einzelnen Teile des Systems.

16. Dr. Max Krieg: Die Ubertragung der Platonischen
nGesetze! durch Philipp v. Opus. Herder, Freiburg i. B.
1,20 4.

Bekanuntlich ist das Buch iiber die Gesetze zwar von Plato, aber die
Redaktion oder die ganze dulsere Gestalt des Werkes stammt von Phi-
lippos von Opus, einem Schiler Platos. Der Verf. widmet seine Schrift
der Untersuchung, was fiir Anderungen Philipp vorgenommen, welches
Verhialtnis obwaltet zwischen dem Werke Platos und der uns vorliegenden
Bearbeitung. Die Darstellung ist sehr anregend.



	Litterarische Besprechungen

