
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 13 (1899)

Artikel: Streiflichter aus Philosophie und Theologie zur Beleuchtung des
Fortschrittsproblems

Autor: Schultes, Reginald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761763

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


198 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

STREIFLICHTER AUS PHILOSOPHIE UND
THEOLOGIE ZUR BELEUCHTUNG DES

FORTSCHRITTSPROBLEMS.

Von FR. REGINALD SCHUFTES, Ord. Praed.

„Estote ergo vos perfecti, sicut et
Pater vester coelestis perfectus
est." Matth. 5, 48.

1. „Alle Geister werden angezogen von
Vollkommenheit, alle — es gibt hier Verirrungen, aber keine
Ausnahme — alle streben nach dem Zustand der höchsten freien
Aufseruug ihrer Kräfte, alle besitzen den gemeinschaftlichen Trieb,
ihre Thätigkeit auszudehnen, alles in sich zu ziehen, in sich zu
versammeln, sich eigen zu machen, was sie als gut, als
vortrefflich, als reizend erkennen."1

Mit diesen Worten kennzeichnet der Dichter trefflich die
leitenden Motive eines der Hauptprobleme aller Zeiten, des
Fortschrittes, charakterisiert das Wesen und bestimmt die Aufgaben
desselbeu. „Fortschritt", das Lieblingswort unserer Zeit, bedeutet
nach dem Dichter entweder den Weg zur Vollkommenheit oder
den Bewerb um die Vollkommenheit oder endlich den Erwerb
der Vollkommenheit.

Die Wichtigkeit des Gegenstandes und noch mehr die
gegenwärtig, ja augenblicklich bestehenden Kontroversen über die
Frincipien, zumal die religiösen, des Fortschrittes, werden einer
kurzen Untersuchung über die philosophischen und theologischen
Grundlagen des Fortschrittsbestrebens mit den sich daraus
ergebenden Folgerungen zum wenigsten das Interesse eines
Zeitproblems sichern.

I. Die philosophischen Grundlagen der Fortschrittsidee.
2. Die Philosophie stellt sich vor als die wissenschaftliche

Lehre, welche die zeitlichen Erscheinungen auf ihre letzten und
höchsten Ursachen zurückführt. Eine dieser Erscheinungen ist
zweifelsohne der Fortschritt mit den ihm zur Seite stehenden
Bestrebungen und Problemen. Sie mul's somit unbedingt die
Prüfung der Grundlagen des Fortschrittes in den Kreis ihrer

1 Schiller, Sämtliche Werke. Stuttgart 1871. IV, 167.



199

Untersuchungen hineinziehen. Indessen kann sie diesen Gegenstand

von zwei Seiten in Angriff nehmen, nämlich: einmal von
seiten der unmittelbaren Grundlagen des Fortschrittes, dann
aber vom Standpunkte der letzten Ursachen. Die erste
Untersuchung bieten die anthropologischen Grundlagen des Fortschrittsproblems.

A. Der Fortschritt als Postulat der Menschheit, d. h. der
menschlichen Natur.

3. Gerne, ja nur allzu oft betrachten wir die Welt als eine
Summe oder Zusammensetzung mathematischer Gröfsen oder
geometrischer Figuren und Körper. Allein die wahre Metaphysik
zerschlägt das All nicht in Tausende von unzusammenhängenden
Atomen und Monaden ohne innere Ordnung und Gliederung,
sondern rollt uns ihr Bild auf in verschiedenartig
entwickelten Stufen in der Entfaltung des Seins.1 Selbst
die zwischen den einzelnen Stufen liegenden Zwischenräume bilden
nach ihrer Anschauung nicht wie in der Mathematik und
Geometrie starre, leere Oden, sondern Gebiete, die eine Brücke bilden
sollen von der niedern zur höhern Art.2

Das Eigentümliche im genannten Verhältnisse von sich
berührenden Ordnungen bildet der Umstand, dafs die einzelnen
Wesen und Naturen diesen Unterschied durch ihre Thätigkeit
erst herstellen müssen.8 Dies ist der Punkt, wo die Fortschrittslehre

ansetzt.
4. Die alte und die mit ihr weiter bauende neuere

Philosophie denkt sich einerseits das Wesen der einzelnen Dinge als
Bestandteile einer das ganze Universum einbegreifenden
organischen Ordnung, anderseits aber als bewegungsfähige
Naturen, d. h. als substantielle, wesenhafte Principien von Thätigkeit
und Leben. Nichts liegt ihr ferner als eine Weltanschauung,
welche alles in starre Atome auflöst ohne von innen heraus
wirkende Kräfte und Naturen.

1 Arist. de anima B, 2, 2. 413a 23 ff.; B, 3, 6. 414b 28. Vgl. den
Kommentar des hl. Thomas zu Met. H, 3 (lectio 3); Suarez schwächt
den Eindruck der Stelle all (Index locupletissimus in Met. arist. lib. 8
«• 3 q. 9). S. Thom. S. Th. I q. 77 a. 7 ad 3; I, 47, 2; I, 70, 3. 1. 4
ad 3. c. gent. II, 68. 95; III, 22.

2 Dieser Gedanke ist ausgesprochen in dem Axiom: Semper con
tingere invenilur infimum supremi generis supremum inferioris generis
pg- II, 68 oder: natura superior in suo infimo contingit naturam inferiorem
m eius supremo 1. c. II, 91.

3 Im Anschlufs an das in der vorhergehenden Note Gesagte ist dies
]n folgendem ausgesprochen: „Quaelibet res creata consequitur suam ul-
timam perfectionem per Operationen! proprium." c. gent. III, 64.



200

In vorzüglicher Weise tritt aber der Mensch als Grund und
Quell vielgestaltiger und mannigfaltiger Arbeit auf, da mit der
höhern Seinsstufe auch der Umfang, die Stärke und Selbständigkeit

der Arbeit wächst.
Diese dynamische Weltanschauung stempelt die ganze

Natur, an ihrer Spitze die Menschheit, zu einer grofsartig
angelegten Arbeitsanstalt, so dafs Leistungsfähigkeit und
Leistungsbestimmung innerlich mit dem Dasein der Welt und der Menschheit

verknüpft sind.
5. Diese allgemeine Grundanschauung gewinnt dann in der

besondern Untersuchung über Ziel, Charakter und Anlage der
Seele eine bestimmte, konkrete Ausgestaltung. Vor allem tritt
der Begriff der menschlichen Fähigkeiten vor. Ist die Natur
das substantielle und fundamentale Princip der Lebensthätigkeit,
so sind die einzelnen Fähigkeiten die accidentellen und unmittelbaren

Lebensorgane.1 Die Natur begründet das substantielle
Leben, das Sein,2 die Fähigkeiten dienen den verschiedenartigen
Lebensäufserungen.3 Dem Stamme gleich treibt die Natur die

Zweige und Äste ihrer Fähigkeiten, und aus diesen fliefsen und

sprossen schöne Blüten und siifse Früchte. Wie indessen die
Triebkraft des Zweiges in der Kraft der Wurzel und des Markes
gründet, so wurzelt auch die Leistungsfähigkeit der einzelnen
Kräfte in der Seelensubstanz.4 Nur darf dieser Vergleich nicht
zu enge genommen werden, da die psychischen Kräfte in weit
höherem Grade selbstthätig ihre Funktionen setzen, als der Zweig
des Baumes Blüten treibt und Früchte trägt. Auch darf die
Lebenskraft in der Natur und in den Fähigkeiten nicht starr
vorgestellt werden, sondern mehr als Lebensprincip. Die Anlage
für Thätigkeit und Leistung ist bei den Seelenkräften so wesentlich,
dafs ihr ganzer Daseinsgrund darin aufgeht.5

Aufserdem ist die Thätigkeitsanlage nicht unempfunden oder
tot im Subjekte niedergelegt, sondern zum wenigsten vital
vorhanden, d. h. von innen heraus in der Lebenskraft getragen und
gesetzt. Beim Menschen wird die Anlage sogar dem Bewufstsein
gegenwärtig und die mit der Anlage verbundene und verwachsene
Tendenz auch zu einer bewufsten Strebung. Wir reden dann
von Trieben und natürlichen Neigungen. Sie sind nur bewufst

' S. Th. I 77, 5. cf. 1 ad 4.
2 Viventibus vivere est esse. II—II 179, 1 ad 1.
3 „Compositum enim per formam substantialem habet esse substan-

tialiter; per virtutem autem, quae consequitur formam substantialem,
operatur." I, 77, 1 ad 3.

1 Cf. Caiet. in I, 77. 1. 3 S. Th. I, 77, 1; cf. 1. c. ad 4.



zur Beleuchtung îles Fortschrittsproblems. 201

gewordene Katuranlagen. Naturtendenz(-neigung) und Katuranlage

stehen im Verhältnisse von Anlage und bewufster oder
empfundener Tendenz.

Gerade in Bezug auf die beiden Grundfaktoren des geistigen
Lebens, Verstand und Wille, ist die naturhafte Anlage und
Tendenz für Bethätigung durchaus sichergestellt. Dafs die

Wissensbegierde ein Katurbegehren, ist eine Ansicht der ganzen
Menschheit. Hier stimmt der demütige Verfasser der „Kachfolge

Christi"1 mit dem seiner Geistesgaben so bewufsten
Philosophen überein,2 hier findet sich Schillers Geist3 im Einklang
mit den Anschauungen des weisen Seher Gottes.4 Auch dem

Willen werden allgemein von der Natur aufgenötigte oder besser
in der Natur als solcher wurzelnde Begehren zuerkannt.5

Läfst sich nun eine solidere Grundlage des Strebens und
Wirkens und somit des Fortschrittes denken, als eine dafür
innerlichst und wesenhaft angelegte Natur, mit Kräften, die nur
der Bestimmung zur Arbeit ihr Dasein verdanken? Gibt es

wichtigere Triebkräfte als die Natur selbst, gibt es wirkungsvollere

Motive als die natürlichen Tendenzen? Gibt es ein
universaleres Fortschrittsmotiv als die Bestimmung zum Ausbau des

Weltganzen?
In jener Weltanschauung, welche die einzelnen Gegenstände

als Naturen, die Naturen als Grundprincipien von Leben und
Kraftentfaltung, das Leben selbst als Arbeit und Selbstentwicklung
der inneren Kraft in nach aul'sen auftretenden Werken betrachtet,
in dieser Weltanschauung wird das Arbeits- und Fortschrittsstreben

zu einer naturhaften und spontanen Folgeleistung gegenüber

der inneren vitalen Konstitution der Natur, bedeutet es ein
Streben, das in und mit der Natur heranwächst, mit allgemeiner
Geltung, unbeschränkter Dauer, unvertilgbar, unauslöschlich,
unwiderstehlich, zudem ausgerüstet mit den notwendigen
Hilfsmitteln, weil die Natur nur anstrebt, was sie zu erreichen vermag.

Der Fortschritt erscheint demgemäfs als ebenso berechtigt,
wie die Natur selbst, im Gegenteil als Ziel und Aufgabe der
(geschaffenen) Natur.

1 l' ,3"
2 7idvzsç avö-()U)7ioi xov ebfévai àtjéyovtai <pvaei. Arist. Met. A, 1.

4 gl- dazu S. Thomas 1. 1. Suarez, Disp. met. D 1. Sect. 6. B. Albertus
M. de appreh. I, 1 ; XII, 10.

3 Siehe den Anfang der Abhandlung.
4 I'rov. 3, 13 ff.; 4, 7 f.
6 S. Th. I, 82, 1; I, 41, 2 ad 3; III, 18, 1 ad 3; de Verit. 22, 5;

1 dist. 48, 4; II dist. 24, 3 ad 1; II dist, 39, 2 ad 1.



202 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

0. Die innere Bestimmung' und Verpflichtung für wirkliche
Setzung von Arbeit und Selbstentfaltung folgt nun freilich nicht
schlechthin aus dem Dasein und noch weniger aus dem Begriffe
einer arbeitsfähigen Natur. Wenn wir Fähigkeit und Pflicht
nebeneinander finden, stehen sie wohl in inniger Beziehung zu
einander, und gibt es wenigstens keine Pflicht ohne die
entsprechende Fähigkeit. Wohl aber ist die Pflicht von der Fähigkeit
trennbar. Darum begründen wir auch die Fortschrittsbestrebungen
als Äufserungen der natürlichen Anlagen zur Entfaltung der inneren
Kraft nicht schlechthin und ohne weiteres aus dem dynamischen
Charakter der Natur und der Fähigkeiten, sondern nur mit
Berücksichtigung der besonderen Eigentümlichkeit unserer Natur
und unserer Kräfte, dafs diese nämlich an der Bethätigung
Interesse und Gewinn haben.

Besonders möchten wir auf den Unterschied von Thätigkeit
und Fortschritt aufmerksam machen. Gottes Natur ist gewifs
wesentlich und naturhaft aktiv und fruchtbar,1 jedoch nur in der
immanenten Entfaltung zum dreipersönlichen Leben, nicht aber
in einem fortschreitenden Ausgestaltungs- oder Selbstsetzungsprozesse.

Die Erschliefsung des Gottesinneren in drei Personen
ist bereits einbegriffen im Wesen uud in der lauteren Wirklichkeit

Gottes. Nicht braucht eine ïhat es erst zu setzen, sondern
das Wesen selbst ist höchstes Leben, Erkennen und Lieben.2
Gott ist zwar im höchsten Grade thätig-3 — zeugt und haucht
er doch ewig das unendliche Wort und die heilige Liebe4 —,
aber es ist kein Fortschritt, sondern eine immer vorhandene
Vollkommenheit. Diese vollständige Trennung von Thätigkeit und

Entwicklung beweist evident, dafs der Zusammenhang beider
aufserhalb des Inhaltes der beiden Begriffe zu suchen ist.

Beim Menschen lassen sich jedoch Thätigkeit und
Fortschritt nicht leicht trennen. Sein Wirken und Handeln
bildet ebeu bei ihm nicht den Wesensgehalt, sondern bedeutet

1 S. Th. I, 41, 2.
L. c. I, 18, 3. 4. I, 37, 1; 42, 5; de verit. 4, 8 ad 2.

3 Wenn die hl. Schrift so oft und so eindringlich den lebendigen
Gott preist und ihn mit dem wahren Gott identifiziert (Num. 14, 21. 28;
Deut. 5, 2(J; 32, 39—40; Jos. 3, 10; Reg. I, 14, 39. 45; Matth. 16, 16;
Act. 14, 14: hier wird bedeutsamerWeise der Gottesbeweis herbeigezogen;
2. Kor. 3, 3; 6, 16; 1. Thess. 1, 9; 1. Tim. 3, 15; 4, 10; 6, 17; Heb.

3, 12; 1. Pet, 1, 23; Ap. 7, 2), so will sie damit wohl nicht nur den
wahren Gott von den Götzenbildern unterscheiden, sondern uns auch eine
Nachhilfe bieten zur Belebung unserer in der Abstraktion erstarrten
Begriffe vom Wesen und Dasein Gottes.

* Ps. 2, 7; Act. 13, 23; Heb. 1, 5; 5, 5.



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 203

vielmehr eine hinzukommende höhere und weitore Wirklichkeit.
Sehr deutlich weist darauf die Art der inneren Einrichtung und
Anlage hin, welche nicht schlechthin Arbeit, sondern
vervollkommnende Arbeit bezweckt. Auch der innere Drang geht nicht
schlechthin auf Leistung, sondern vorerst auf Gewinn und erst
t'olgegemäfs auf das unerläfsliche Mittel, die Arbeit. Alles Streben

gilt dem Glücke, und dieses blüht nur im Besitze der Vollkommenheit.

Ahnlich wirkt in der unbewufsten Natur, die uns immer
die schönsten Vergleichsgegenstände für die Erklärung des Seelenlebens

bietet, die Lebenskraft vor allem auf den Ausbau und die
Entfaltung des Organismus hin.

Beim Menschen gewinnt das Streben nach eigener
Ausbildung noch dadurch an Stärke und Spontaneität, dafs bei ihm
die Resultate der Arbeit beinahe vollständig dem thäcigen
Subjekte zufallen und nicht nur in den physischen Besitz, sondern
auch in den psychischen Genufs übergehen.

So sicher die physische Ausbildung eine Vollkommenheit
bedeutet, ebenso sicher bildet auch ihr Besitz und Genufs einen
Grund seelischer Freude und geistigen Glückes. Welche Freude
gewährt nicht der Anblick der schaffenden Natur, wenn sie die
starre Blöfse des Winters mit dem wohlduftendeu Blütenkleid
des Frühlings vertauscht und in heifser Sonnenglnt die Blüten
zu Sülsen Früchten ausreift! In weit höbcrem Mafse wächst
beim Menschen die innere Genugthuuug mit dem Gewinn, Besitz
und Genufs der Objekte und der eigenen Vollendung.

Das ist ja eben die Aufgabe, welche die Natur im Auftrage
des Herrn an den Willen und das sinnliche Begehren stellt, dafs
es nach allem strebe, was des Menschen Vollendung ausmacht,
den Erwerb des Geforderten besorge und im Besitze des
Gewonnenen sich freue.1

Die Thatsache eines Vervollkommnungsbedürfnisses des
Menschen und der Menschheit bildet die objektive Grundlage, das

^ollendungsvermögen die subjektive, die Empfindung des
Bedürfnisses die vermittelnde Ursache des Fortschrittsstrebens, das
auch hier wieder in der Natur selbst seine Wurzeln einsetzt.

Jede Natur im allgemeinen ist substantielles oder wenigstens
wesenhaft Princip von Arbeit, die Menschennatur aber in
besonderer Weise Grundlage und Triebfeder von Arbeit zum Ziele
und Zweck der Selbstvollendung des Fortschrittes.

Diese Betrachtungsweise zeigt uns auch die beiden Punkte

1 S. Th. I, 80, 1 ad 3; I —II, 10, 1. c, gentes III, 109. de Yerit.
2L 7. 8. de Malo 2, 3 ad 2; 10, 4 ad 5.



204

oder Endlinien, innerhalb welcher sich das ganze Fortschrittswirken

bewegt. Auf einer Seite steht die vervollkommnungsfähige

resp. vervollkommnungsbediirftige Natur, auf der andern
Seite jener Grad von Vollkommenheit, welcher die Tendenzen
einer Fähigkeit oder Natur ausfüllt.

Zahllose Entwicklungsbahnen sind so dem Fortschritte
geöffnet. Nicht nur liegen zwischen den beiden Horizonten unzählige
Stationen, welche ebenso viele Entwicklungsstufen vorstellen, auch
auf dem Horizonte selbst liegen die verschiedenartigsten Punkte,
von denen jeder einzelne eine besondere Fortschrittsart begründet.
Jede Tendenz, jede Aufnahme- und Bildungsfähigkeit begründet
so einen neuen Zweig des Fortschrittes.

7. Die Aufgabe, welche der Fortschritt zu erfüllen
hat, geht nun um so weiter, das Fortschrittsbedürfnis ist um
so radikaler, je weiter zurück der Ursprungszustand
liegt. Je unabweisbarerer und primärer Art das Bedürfnis ist,
um so machtvoller wirkt auch das Begehren. Da stellen Natur
und Wille alle ihre Kräfte in den Dienst des Fortschrittes, mit
jenem Feuer, ja Übereifer, welcher den Anfäuger charakterisiert.

Nach der ganz allgemeinen Lehre der Scholastiker sind nun
in unseren Geisteskräften ihre Ziele, d. h. Erkenntnis und Tugend
nur rein potentiell angelegt. Der Verstand z. B. ist Erkenntnis-
princip, aber zum vornherein aller aktuellen Erkenntnis bar.1
Ebenso die Sinne. Der Wille ist zwar wohl von sich aus zu
allem Guten und Schönen geneigt, aber sowohl er als die ihm
unterstellten sinnlichen Begehrungskräfte entbehren vorerst des

Tugendschmuckes.2
Vermöge der reinen Potenzialität unserer geistigen Kräfte

in Bezug auf ihre Vollendung wirkt in uns das Streben nach
Vollkommenheit mit der ganzen Wucht eines Naturtriebes, der
nur mifsbraucht oder irregeleitet, aber nicht unterdrückt werden
kann. Da nun die Vollkommenheit nur im und durch den
Fortschritt erreicht werdeu kann, so stehen wir vor der Lösung des
Rätsels der beinahe magischen Kraft der Fortschrittsideen. Sie
haben ihre Verbündeten an den innersten Naturanlagen und
Naturtendenzen und können unmöglich etwas anderes als begeisterten
Anklang finden.

Aus dem gleichen Grunde wird der Fortschritt aber auch

zu einer der heiligsten und primitivsten Pflichten und Aufgaben
der Menschheit. Was hätten denn im Zustande der ursprünglichen

1 S. Th. I, 79, 2. c. gent. II, 59 n. 2; in Arist. de anima B, 2.
» S. Th. I—II, 63, 1. de Verit. 1, 2. Eth. 2, 1.



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 205

Unvollkommenheit arbeite- und. leistungsfähige Kräfte, was
naturwüchsige Tendenzen in der Menschennatur für einen Zweck?
Die innen wohnende Kraft mufs für die beglückende
Selbstvollendung und Ausbildung bestimmt sein. Kein Lebenskeim
bleibt that- und kraftlos versenkt, alle wirken mit erstaunlicher
Lebensgewalt, bis sie sich ihren Organismus ausgebildet haben.
Um8omehr soll die weit thatkräftigere Menschenualur nur der
Keim und Same sein in der Entfaltung zu einem Leben nach
den Absichten ihres Schöpfers und den von demselben in ihr
niedergelegten Tendenzen.

Der Fortschritt ist das Ersatzmittel, welches den Abstand
des Menschen von den höheren Wesen ausfüllt — so weit freilich
dies möglich ist. Die höheren Wesen haben entweder aus sich
heraus oder in sich alle ihre Vollkommenheit oder gewinnen sie

wenigstens in einem Augenblicke der Entfaltung ihrer Kraft.
Der Mensch ist jedoch weder Gott, noch Engel, er mufs sich
die Vollkommenheit erst unter langer Mühe und Arbeit ohne
Rast und Ruh' erwerben. „Nichts gaben die Götter den Sterblichen

ohne gewaltige Mühe und Arbeit." An die Stelle eines
stets dauernden und von Anfang an kompleten Bestandes tritt
hier der Fortschritt, leider zwar oft auch der Rückschritt.

Die ursprüngliche Armut, die Abhängigkeit von ungezählten
und unberechenbaren Mitursachen in der Entfaltung selbst des
inneren Geisteslebens, die Unmöglichkeit eines sprunghaften,
plötzlichen Vorrückens ohne entsprechende Arbeit, die Unersetzlichkeit
eigener Anstrengung, die Innerlichkeit der gestellten Anforderungen

— all diese Umstände wandeln das Fortschrittsbestreben
zum Fortschrittsproblem um und stellen es mitten hinein in
die Geschichte und Geschicke der Menschheit.

8. Damit stehen wir auf der Höhe unserer Untersuchung. Als
Schlagwort genommen bedeutet der Fortschritt eiues dor höchsten
Ideale der Menschheit, als Gegenstand die dem Menschen
eigentümliche Art der Erreichung der Vollkommenheit, als Begriff
besagt der Fortschritt die Uberwindung der ursprünglichen Un-
t'ertigkeit in der Entfaltung der Kräfte zur Erreichung des Zieles,
d. h. der Vollkommenheit.

Gestützt auf die vorangehende Entwicklung bietet diese
Definition die vier Ursachen des Fortschrittes. Von der
Grundanschauung ausgehend, dafs die menschliche Natur ein wesenhaftes

Princip von Thütigkeit sei und diese Thätigkeit in eigens
dafür bestimmten Fähigkeiten setze,1 wird die Natur mit den

1 Oben n. 3—5.



206 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

Kräften zur wirkenden Ursache. Die vorausbestehende Unvoll-
kommenheit oder die unfertige Natur, vor die an sie gerichteten
Anforderungen gestellt, bildet den Stoff,1 die Überwindung der
Unvollkoramenheit resp. der Gewinn von Vollkommenheit die
Form, der Besitz der Vollkommenheit Ziel und Zweck des
Fortschrittes.2

9. Das erzielte Resultat gibt uns nun den Mafsstab an die
Hand für die Wertschätzung des Fortschrittes, sowie für die
Beurteilung und Erkenntnis seiner Eigenschaften, Bedingungen
und Schicksale.

Was die Beurteilung des Wertes des Fortschrittes
anbelangt, inufs vor allem jene mafslose Vergötterung des
Fortschrittes fallen, welche ihn über sein Ziel stellt. Der Wert des
Fortschrittes stammt durchaus aus dem Werte des durch ihn
zu verwirklichenden Zweckes.

Jene, welche seit Lessing3 z. B. in der Erkenntnis die
Forschung über den Besitz der Wahrheit stellen, befinden sich
übrigens hierbei in einer vielleicht unbewufsten, aber immer
bedauerlichen Selbsttäuschung. Was ihnen die rast- und endlose
Forschung so teuer macht, ist freilich nicht der Besitz, aber
auch nicht das Auffinden der Wahrheit, sondern die subjektive

Befriedigung. Leider bedeutet dieses Vorgehen wenigstens
eine Verkehrung der naturgemäfsen Verwendung der Welt und
der Geisteskräfte. Menschliche Schwäche und Eitelkeit hat 'in
dieser Ansicht ihren Anteil gefunden.4 Das Ansehen des
Fortschrittes indessen mufs gewaltig leiden, wenn er nur mehr der
subjektiven Befriedigung eigener Lüste, nicht mehr und wenigstens

nicht direkt der objektiven Vollendung des Menschen dienen
soll. Da artet dann das Studium der Philosophie zur phantasievollen

Konstruktion von Ich-Philosophieen aus, d. h. zur prin-
cipiellen Selbstvergötterung. Selbstgefälligkeit und möglichst
gesteigerte Genufsfähigkeit gegenüber der schönen Welt wird dann
Aufgabe des Willens. Kulturfortschritt bedeutet nur noch
Verwirklichung aller jener Bedingungen, die es einer thunlichst
grofsen Zahl von Glücklichen erlauben, allen Launen nach
Belieben zu frönen. Das ist eine Fratze der Fortschrittsidee! Allein
mit diesem Zerrbild fängt und fanatisiert der Socialismus die
Massen.

Auch die objektive Fortschrittsidee sieht nicht gefühllos

1 Oben n. G—12. 2 Oben n. 13—15.
8 Duplik 1 (Lachmann X, 49); dafs aber das Rechte ihm auch nicht

verborgen, zeigt „Der Geist des Salamo" Fabeln, 3. Buch n. 3.
1 Cf. Weifs, Apologie (3) II, 594 ff.



207

von der Befriedigung des Glückstrebens ab, nur verlegt sie das
Glück nicht in die Gewährung der subjektiven und individuellen
Neigungen, sondern in die Erreichung der objektiven Menschheitsziele.

Das Studium soll den Wahrheitsgehalt der Erscheinungen
gedanklich herausstellen. Der Wille soll ein Führer sein und
Anwalt im Streben nach allem Guten, Edlen, Schönen. Der
Kulturfortschritt soll alle jene Bedingungen schaffen, die zur
Ausbildung von Verstand und Wille notwendig und förderlich sind.

Auf jeden Fall hat der Fortschritt nur relativen Wert:
nicht mehr als sein Ziel, nicht mehr als sein Anteil am Ziele.
Zu unterst steht der Kulturfortschritt. Unmittelbar bezweckt er
eine feinere Gestaltung des äufseren Lebens, mittelbar die
Erleichterung der Geistespflege. Diese zweite Seite gibt ihm vor
allem den höheren Wert.

Auch der Fortschritt der Erkenntnis hat einen doppelten
Wert. Wissenschaft bedeutet nicht nur geistigen Gewinn und
Besitz, sondern führt auch den Willen seinem Ziele entgegen.
Selbst das Glück des Willens, soweit es hier erzielbar ist, gründet
zum Grofsteil im Bewufstsein des Anspruchsrechtes auf eine
weitere, endgültige Glückseligkeit.

10. Kann nun auch keine Rede sein von einem absoluten
Werke oder einem Selbstzwecke des Fortschrittes, so hat dieser
doch eine immerwährende Berechtigung, weil seine Daseinsgründe

immer vorhanden sind.
Nichts ist zwar unrichtiger als jene Zeitmeinung, es sei die

Welt in einem ununterbrochenen Siegeslaufe begriffen. Die grofse
wie die kleine Welt zeigt Fortgang, Stillstand und Rückschritt
in reicher Abwechslung nebeneinander. Deswegen weil der
Fortschritt immer berechtigt, ist er noch nicht immer Thatsache.
Darauf stützt sich eben die fortdauernde Notwendigkeit des
Fortschrittes. Nie und nimmer ganz verwirklicht bleibt der
Fortschritt immer ein Problem.

11. Die Hemmnisse des Fortschrittes ergeben sich
innerlichst aus dessen Daseinbedingungen und wirkenden
Ursachen. Alle seine Resultate sind Früchte harter, langwieriger
Arbeit. Nach deren Mafs bemifst sich auch der Fortschritt.
Fudern müssen alle Resultate erst aus dem Inneren der Fähigkeiten

und unter steter Mitwirkung derselben herausgearbeitet
werden.

Zwar bleibt das einmal Errungene und dient als Grund für
den Ausbau neuer Stufen. Allein wie viele Arbeit kostet nur
die Bewahrung des Besitzes! Die Geistesarbeiten der Vorfahren
beseitigen zwar zum voraus viele Hindernisse, erleichtern das



208 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

Verständnis der Problerne, kürzen die Wege der Forschung ab,
erproben auch an sich selbst die Geheimnisse und Geiahren des

Tugendlebens, — allein die eigentliche Aneignung erlaubt nur
Hilfs-, aber keine Ersatzmittel.

Gerade auf dem Gebiete der höheren, wissenschaftlichen
oder sittlichen Aufgaben häufen sich die hemmenden Hindernisse.
Je höher sich die wissenschaftlichen Leistungen eines Zeitalters
bewegen, um so gröfserer Zeiträume bedarf der Einzelne zur
Aneignung des Wissens seiner Zeit. Tausende müssen da ihre
Kräfte für die Verbreitung der bereits gesicherten Kenntnisse
verwenden. Neben dem qualitativen Fortschritt steht so der
quantitative, neben der Entdeckung neuer Wissensschätze die
Verbreitung auf möglichst viele Individuen.1

Der Zusammenhang der verschiedenen Kultur- und Wissenszweige,

um vom Willen nicht zu sprechen, zwingt und nötigt
zur Pflege auch weniger angenehmer Aufgaben. Zu beachten
ist hier auch die Gefahr des Stillstandes, der selbst das bereits
Erzielte gefährdet. Das Wort Augustius: „Wer einmal sagt: es

ist genug, um den ist's geschehen"2 bezieht sich auf Wissenschaft,

Kunst, Technik, Kultur ebensogut, als auf Religion und
Askese. Die Gründe bleiben sich überall so ziemlich gleich."
Wir, die wir viertausend Jahre hinter uns haben, wir wissen,
wie eiu geringfügiger Umstand die Arbeitsfrüchte von
Jahrhunderten vernichtete, selbst bis auf die Hoffnung des
Wiedergewinnes.

12. Sollte uns aber die Geschichte keine positive Lehre
erteilen? Sollten die vielen Beispiele reicher Erfolge regen Eifers
und entschlossener Thatkraft uns nicht ermutigen? Die ältesten
Zeiten zeigen uns die Erfolge politischer Tüchtigkeit und
künstlerischer Veranlagung; das Mittelalter enthüllt uns das

Kraftgeheimnis einer edlen, durch die Religion geläuterten idealen
Begeisterung; die Neuzeit leistet Wunderdinge mit den von Gott
geliehenen Kräften der Natur, mit dem Anschein, als hätte sie
bald den Auftrag des Herrn an die Stammeltern erfüllt.4 Allein
alle Technik der Neuzeit kann uns der Pflicht der Ausbildung
der künstlerischen, wissenschaftlichen und vor allem der religiösen
Anlagen nicht entheben. Dafür legt eben der Fortschritt in den
Mitteln leichterer Aneignung geistiger Errungenschaften den
Gedanken nahe, alle Fortschrittsstratilen in einen Brennpunkt zu
sammeln. Sind sie einer Menschennatur entsprungen, warum

1 Plafsmann, Schule des hl. Thomas. I. Suppl. S. 63 ff.
2 Serm. 169, 8. " Cf. S. Th. I-II, 53, 3. 1 Gen. I, 27.



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 209

sollte nicht ein Universalgenie oder wenn dies heute unmöglich,
wenigstens ein Geschlecht, gestützt auf eine weise Arbeitsteilung,
diese Allianz zu stände bringen? Eine vollkommen proportionierte

und abgeschlossene Ausbildung aller Fähigkeiten ist freilich
selbst für ein sehr entwickeltes Zeitalter immer mehr ein schönes
Ideal als ein reales Ziel. Die zunehmende Vermehrung der
Erdbevölkerung, die allgemeine Verbreitung der Civilisation stellen
jedoch immer mehr Kräfte in den Dienst dieser Idee, wenn man
dies nur verstehen wollte.

Die gröfste Gefahr droht hier von Seiten der gegenseitigen
Absperrung der einzelnen Zweige selbst auf demselben Gebiete.
Wenn z. B. die positive Theologie ihre ältere, erstgeborne
Schwester, die Spekulation, verachtet, statt aus Familieninteresse
gemeinsam mit ihr zu wirken, so leiden sicherlich beide unter
dem sinnlosen Kampfe. Koch viel schlimmer wirkt die Antagonie
zwischen Kultur, Bildung und Gesittung. Stellt sich die Kultur
in Gegensatz zur Bildung, so sinkt sie zum Protzertum herab,
ohne Gesittung wird sie zum llosenhügel über Moderhaufen.
Bildung hinwieder ohne Kultur entbehrt der notwendigen
Verhältnisse zur Beschaffung der Hilfsmittel und der Bewerkstelligung
eines leichteren Ideenaustausches.

Der Mensch ist eine einheitliche Substanz und
dementsprechend aller menschliche Fortschritt ein
verwachsenes, organisches Ganzes.

B. Gott als Princip des Fortschrittes.
13. Die Einrichtung der menschlichen Natur weist deutlich

auf die Berufung zum Fortschritt hin. Da nun diese Welt ein
ausschliefsliches Werk Gottes ist, so kann Gott ihrem Fortschritte
ebensowenig gleichgültig gegenüberstehen, als ein Feldherr der
Entwicklung seiner Truppen.

Übrigens wird Gott nicht blofs zusehen. Nicht nur kann
das ganze All nur kraft der ununterbrochenen Forterhaltung von
feiten Gottes weiter bestehen, nicht nur kann es nur kraft des
göttlichen Einflusses wirken, auch der Fortschritt untersteht Gottes
Leitung. Schon an und für sich ist es ein widerstrebender
Gedanke, dafs Gott nur die unvollendete Welt so recht eigentlich
selbst geschaffen habe, bei der Vollendung aber nur mehr die
einmal unentbehrliche Mithilfe spende.

14. Die Scholastiker betrachten durchwegs nach dem
Vorgange des hl. Thomas1 die Weltregierung Gottes als

1 C. gent. 3, 64; S. Th. I, 103, 1.

Jahrbuch für Philosophie etc. XIII. 14



210

Fortsetzung seines initiativen Schöpferaktes. Dort hat
Gott das anfängliche Sein in die Wirklichkeit gesetzt, hier setzt
er dessen Thätigkeit und Vollendung. Es ist ein und dasselbe
göttliche Wirken, das einst die Welt geschaffen hat, jetzt aber
ihr Leben und Wirken und Fortgang gibt. Die Verschiedenheit
liegt nur in den Wirkungen, nicht aber darin, dal's Gott in der
Schöpfung volle und ganze_JIr8ache, in der Entfaltung der Kräfte
aber nur TeiTursaehe wäre. Der Unterschied ist vielmehr der,
dafs Gott bei der Erschaffung nur das Sein auswirkte, in der
Weltregierung aber nicht nur das Sein erhält, sondern ihm auch
Leben und Wirken gibt. Folgerichtig ist genau gesprochen Gott
nicht weniger Ursache des Fortschrittes, als der Schöpfung selbst.

Verschieden ist die Art des Wirkens, insofern dort ein Sein
aus dem Nichts gezogen, hier aber bestehende Kräfte zur
Arbeitsleistung angehalten werden.

Die Abhängigkeit der Welt von Gott bedeutet somit kein
Hemmnis des Fortschrittes, sie weist nur unser Bestreben auf
dessen eigentliche und letzten Principien, auf die überzeitlichen
und aufserweltlichen Hinterlagen hin. Als erste wirkende
Ursache beschränkt sich Gott nicht auf ein vielleicht teilnahmsvolles

oder auch liebreiches Mitwirken, sondern wirkt als
vorgreifende, treibende Ursache die Entfaltung der geschaffenen,
vorab der geistigen Kräfte.

Gott gibt selbst den ersten aktiven Anstois und Trieb zum
Fortschritt, wie er auch in der Setzung und Erhaltung des Seins
initiativ und aktiv vorgeht.

Wie wir sehen werden, wirkt Gott in ähnlicher, nur höherer
Weise auf übernatürlichem Gebiete. Wenn dort der Herr als
Gast, der Einlafs begehrt,1 als innewohnender2 beständig
treibender3 Eiferer der Seelen,4 als befruchtendes substantielles
Princip des Gnadenlebens 6 erscheint, so hier als Vollursache des

Weltlaufes,6 als Weltregierer, der das ganze All mit souveräner
Gewalt durchwaltet7 und in allerlieblichster Weise alles harmonisch
ordnet, als Princip alles Lebens und Wirkens und Beins.8

Die Scholastik vergleicht den Herrn gerne mit der Sonne

— ein treffliches Gleichnis fürwahr! Wie unter den wonnigen
Strahlen dieses Gestirnes die kraftgeschwängerten Keime schwellen
und wachsen, wie die Knospe ihre reichen Duftschätze öffnet,
wie die unscheinbare Blüte des Fruchtbaumes oder der Rebe sich

zur Sülsen erquickenden Frucht ausbildet, so weckt der Einflul's

1 Ap. 3, 20. 2 Koni. 8, U. 8 L. c. 8, 14.
4 Exoil. 20, 5; 34, 14. 6 Rom. 8, 9 if.
8 S. Th. I, 103, 8. ' Sap. 8, 1. 8 Act. 17, 28.



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 211

Gottes die schlummernden Lebenskeime und Kräfteaulagen, dal's
sich der verschlossene Geist in herrlichen und wohlduf'tenden
Geistesblüten öffne, dafs Gedanken und Ideen auswachsen zu
Himmel und Erde beglückenden Thaten.

15. Eine Schwierigkeit bleibt bei diesem Gedanken immer
zu überwinden. Wo immer wir in der Natur einer Ursächlichkeit
begegnen, treffen wir mehrere sich gegenseitig ergänzende, aber
auch bedingende Ursachen. Dafs wir dieses Verhältnis auch auf
Gott anwenden, ist ein Zeichen der Unklarheit unserer Gottesidee.

Die geschaffenen Wesen bedingen sich gegenseitig, weil
sie alle der gleichen Kausalitätsordnung angehören und jede
einzelne für sich genommen unvollständig ist. Auf diese Thatsache
stützt sich ja die Vierzahl der Ursachen.1 (Gott jedoch ist nach
den Beweisen seines Daseins keine Parallelursache neben den
geschaffenen Ursachen, sondern die Ursache der Ursachen.2 Wohl
ist somit alle geschaffene Wirksamkeit von Gott abhängig, allein
eben darum, weil Gott es ist, der die Kräfte antreibt und
anspornt, der will, dafs wir leben und uns zu ihm kehren. Unser
Bestand ist das sichere Unterpfand, die thatsächliche Bürgschaft
seines Willens. Zum Zwecke der Bethätigung gibt Gott Sein
und Kraft, er will in und auf uns wirken; er wirkt stets, wenn
er keine Hindernisse findet, die er achten will. Seine Gaben
zu verschwenden kann ihm freilich niemand zumuten. Zumal
den freien Willen will er nicht nur nicht verletzen, sondern
auch (für gewöhnlich) kaum ernstlich mit Furcht und Gewalt

1 Arist. Met. A, 1 ff.
1 Gut hat Schell diesen echt thomistischen Gedanken dargestellt (Die

neue Zeit und der alte Glaube S. 91): „Gott ist keine Teil- und Kinzel-
U'sache neben und aufser uns, die ihren besonderen Auteil an der
Weltentwicklung hat und nicht mehr; die arbeiten mufs, um dem Ge-
Scjiöpf für seine Thätigkeit eben dadurch Raum zu gewähren, dafs sie
selber darauf verzichtet, alles zu wirken. Gott ist vielmehr die AI 1-

prsache: ,In ihm leben wir, bewegen wir uns und sind wir.' Darum ist
lri der That alles unser Werk und alles zugleich Gottes Werk. ."

Wir bedauern nur, dafs die Bedeutung der Fürbitte, besonders der
allerseligsten Jungfrau verkannt wird (S. 155). Warum soll denn diese
Hebt auch in unerläfslicher Weise „eines jener Mittel sein, welche Gott
von unS (J jj jgQ Geschöpfen) gebraucht wissen will". Dante vergleicht
"i dieser Hinsicht jenen, der ohne Maria selig werden will, einem, der
ohne Flügel fliegen will (Parad. XXXIII 13—16: v. Hoffinger). Auch
hat die thomistische Schule nie einen Widerspruch finden können zwischen
dem oben entwickelten Gedanken und der Darstellung des hl. Bernhard
föermo de aquaedueto in nativ. B. M. V. n. 7) über die Mittlerstellung
Mariens. Derselbe sagt auch ausdrücklich: „Haec voluntas eins (Dei)
pst, sed pro nobis." n. 7. cf. s. 3 in vigil, nat. Dom. n. 10. Übrigens
ist die Tradition hier, wenigstens in der Scholastik bekannt. Cf. hl. Alpkons
Liguori, Herrlichkeiten Mariens (Schmöger), S. 149 ff.

14*



212 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

bestürmen. Wo aber seine Einsprechungen ein williges Gehör
und seine Anregungen ein folgsames Herz finden, da ist es seine
Freude, bei den Menschenkindern zu sein.1 Da führt der Geist
des Herrn das Geschöpf von Stufe zu Stufe.2

Wie lange noch wird jene Idee die Geister bethören, es
sei die Ausgestaltung der Welt weniger als die Schöpfung ein

eigentliches Werk Gottes! Ein und derselbe Grund macht ja
Gott zum Schöpfer und Lenker der Welt.3 So selbständig und
initiativ Gott die Welt erschuf, so selbständig und selbstbeginnend
leitet und entfaltet er sie auch. Wer das Werk begonnen, mufs
es auch vollenden.4 Gewifs ist Gott in der Erhaltung der Welt
ebenso volle und souveräne Ursache als in der Schöpfung,
obwohl in der Erhaltung bereits ein bestehendes Sein vorliegt. So
mufs auch der Einflufs Gottes auf die geschöpfliche Wirksamkeit
trotz der eigenen Aktivität der geschaffenen Kräfte souverän und
initiativ sein. Gott erhält das bestehende Sein als erste Ursache,
d. h. in einer Weise, dafs das ganze Weiterbestehen des Seins
eine Wirkung Gottes ist. In ähnlicher Weise wirkt er auf die
Thätigkeit, so dafs alle geschaffene Thätigkeit nach all ihren
Momenten eine Wirkung des göttlichen Wirkens ist.5 Die ganze
Gottesidee als erste Ursache6 resp. das ganze Resultat der
Gottesbeweise7 miifste umgestofsen werden, wenn wir Gott nicht
in den Vordergrund der treibenden Principien des Fortschrittes
stellten.

16. Der Fortschritt ist nach dem Gesagten nicht nur ein
der menschlichen Natur entsprechendes Ziel, sondern auch ein
im göttlichen Schöpferplan einbegriffener Bestandteil. Dies führt
uns zu den obersten Z w e c k b e z i e h u n g e n des
Fortschrittes. Wie nämlich die eigene Wirksamkeit unserer Kräfte
höhere Ursachen nicht ausschliefst, sondern geradezu voraussetzt,8
so weist uns auch die eigene Zielstrebigkeit und Zweckmäfsigkeit
auf höhere Leitmotive hin.9

Gott selbst handelt nur aus Selbstzweck,10 d. h. seiner selbst

wegen. Wo die Handlung einen Effekt aufser Gott setzt, kann
der nähere Zweck nur Mitteilung des eigenen Seins11 sein oder

1 Prov. 8, 31.
2 Ps. 40, 3 ff.; 70, 20; 79, 19; 118, 17; 147, 18; 1. Tim. 6, 13.
2 S. Th. I, 105, 3. 4 L. c. 5 L. c. 105, 5 ad 3.
e C. gent. 3, 67 n. 2, 4, 5. ' Cf. Caiet in I, 2, 3.
s S. Th. 1, 105, 5 ad 1, ad 2. 0 C. gent. 3, 17. n. 3.

'» C. gent. 1, 38. 74; 3, 17. 18 n. 3. 4.
11 „Deus (est) finis rerum, non sicut aliquid constitutum aut aliquid

effeetum a rebus neque ita quod aliquid ei a rebus acquiratur, sed hoc
modo, quod ipse rebus (acquiratur) 1. c."



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 213

die eigene Verherrlichung.1 In dieser Absicht hat Gott die Welt
erschaffen, in dieser erhält, lenkt und leitet und vollendet er sie.
Der Fortschritt, welcher die Geschöpfe ihrer Vollendung
entgegenführt, hat somit Gott zweimal zum Motive, einmal, weil
ihn Gott nur aus Liebe zu sich selbst fördert,2 dann aber, weil
er in ihm die Offenbarung seines Wesens setzt. Darum will
Gott, dafs wir dankbar und gehorsam seine Anregungen aufnehmen,
die eingeschaffeneu Kräfte gebrauchen und das Werk des Herrn
vollenden. Nachdem er selbst die Welt geschaffen und mit Kräften
ausgerüstet hat, leiht er ihr dieses Grundkapital mit Beinem
Beistande, um uns immer mehr ihm anzugleichen, um in uns eine
immer höhere Offenbarung Gottes zu verwirklichen.

Auch von diesem Standpunkte aus kann der Fortschritt nur
gelten als successive Entwicklung der Schöpfung, ja als
Weiterführung der Schöpfung durch immer weitere Anteilnahme an
Gottes Sein, Wirken und Leben.3 Die Kreatur soll Gott immer
ähnlicher werden und Gottes Herrlichkeit immer deutlicher
offenbaren.4

Eine besondere Bedeutung erhält die Zweckursächlichkeit
Gottes gegenüber den vernünftigen Wesen. JDas Ziel ihrer
Entfaltung besteht in der Erkenntnis und Liebe Gottes.6 Da auch
Gott nur im eigenen Schauen seiner selbst glücklich ist, so
bedeutet die geschaffene Zielstrebigkeit nur eine extensive Erweiterung

der göttlichen Zweckursächlichkeit, die Ausbreitung der
Liebe Gottes auf Tausende von Liebhaberscharen, das Anwachsen
der Liebesglut, bis alle Liebeskraft in Gott ihr Ziel gefunden hat.

Auch die Zweckursächlichkeit Gottes mufs einen souveränen
und initiativen Einflufs ausüben auf alle direkten Motive des
Fortschrittes. Gott steht auch im Vordergrunde aller Ziele und
Tendenzen des Fortschrittsbestrebens. Wenn Gott um eines ganz
schwachen Abbildes seines Wesens wegen, wie es die unbelebte
°der auch die unbewufste Welt ist, so viel Kraft und Weisheit
entfaltet, was wird er da erst thun, um sich mehr verwandte
Geister heranzuziehen? Die Liebe Gottes zu sich selbst ist ein
sehr machtvolles Princip für die Befriedigung des Fortschrittes.

Selbst in den unmittelbaren Zielen und Motiven wirkt Gottes

' C. gent. 3, 19 n. 4.
- Cg. 3, 17 n. 6 citieren. Kurz fafst dies der hl. Thomas I, 44. 4

zusammen: „Primo agenti qui est agens tantum, non couvenit agere
propter acquisitionem alicuius finis, sed intendit solum communicare suam
perfectionem, quae est eius bonitas. Et unaquaeque creatnra intendit
consequi suam perfectionem quae est similitudo perfectionis et bonitatis
divinae. Sic ergo divina bonitas est finis rerum omnium."

8 C. gent. III, 17 n. 6. * L. c. III, 21. 6 L. c. III, 25.



214 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

Ursächlichkeit nach. Jedes geschaffene Ziel verdankt seine
Zugkraft der Nachwirkung des göttlichen Zieles,1 in der Weise, dafs,

genau gesprochen, nicht die geschaffenen Ziele durch die
Nachwirkung Gottes, sondern Gott in den geschaffenen Zielen als

Zugkraft auftritt.2 Gott ist sowohl als wirkende Ursache wie
als Ziel und Zweck das primäre, akiive und bewegende Princip
des Fortschrittes.

17. Gott ist, um einen Schritt weiter zu gehen, sich selbst
nicht nur Liebesobjekt, sondern auch substantielle Vorlage
der zu schaffenden und auszugestaltenden Welt. Auf Geratewohl

und blindlings kann er nicht handeln,8 noch auch erst von
aufsen her die Pläne seines Werkes beziehen. Er nimmt sich
selbst zum Vorwurfe, Jedes geschaffene Wesen ist eine
Teilnahme am göttlichen Sein.4 Die Verschiedenheit der Teilnahme
bildet verschiedene Wesen.5 Indem sich so Gott als Vorbild
und Ursache verschiedenartiger Kreaturen erkennt und als
wirkende Ursache den Seinsgehalt der Schöpfung wenigstens
virtueller oder eminenter Weise in sich trägt und in Gott alles
einen immateriellen, erkannten und gedanklichen Bestand hat, so

besitzt eben auch die Welt in Gott einen idealen, gedanklichen
Vorbestand, welcher das ganze künftige Sein und Leben darstellt
und vorbildet.6 Diese Ideengehalte, eine ideale Vorwelt, der
göttliche Kosmos dient nun bei der Schöpfung. Erhaltung und
Entfaltung der Welt als gedankliche Führung und Leitung. Es
sind die Ideen 7 oder als ein Ganzes betrachtet, es ist der ewige
göttliche Weltplan.8 Die Bestandart von Idee und Gegenstand
könnte zwar nicht verschiedener sein, aber der Inhalt von Idee
und Gegenstand deckt sich vollständig.

Es ist dies der Gedanke des Idealismus, der vollendeten
Entwicklung des Exemplarisrnus, jenes wahren Idealismus, wie
er durch Willmann eine unbestreitbar klassische Darstellung
gefunden hat. Gibt der Exemplarismus der Welt in Gott gedankliche

1 C. gent. III, 17 n. 3. 3 L. c.
3 S. Aug. q. 86 q. 46; Anseimus, Monologium c. 9.
4 Albertus M. de apprehensione (Jammy vol. 21) XII, 3—8. S.Thomas,

S. Tli. 1, 2, 3 n. 4; 44, 1. 3. 4; 103, 2; c. gent. III, 19. de Pot. 3, 1.
5 S. Th. I, 15, 2; de Verit. 3, 2.
G Alb. M. de appreh. XII, 51. 18. S. Thomas, c. gent. I, 54 ft',

vergl. dazu den Kommentar des Ferrariensis (ed. Sestilli, Romae 1897,
vol. I. p. 326 ff.); I dist. 16 q. 1 a. 3 ad 2; de Verit. 2, 9 ad 4; 8, 11;
3, 2; 4, 4 ad 4; 2, 4 ad 2. S. Th. de Verit. 3, 2; S. Th. I, 15.

7 S. Aug. q. 83. q. 46.
8 S. A. de lib. arbitrio. S. Thomas, c. gent. Ill, 145; S. Th. I—II,

93, 1.



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 215

Vorbilder (exemplar), so dringt der Idealismus bis zur höheren
Erkenntnis vor, dai's diese gedanklichen Erkenntnisbestände keine
blofsen Typen und Modelle, sondern schöpferische Principien und
inhaltgebende Formen seien (idea). Die Welt erscheint dann
nicht nur als Nachbildung, sondern auch als Auswirkung
gedanklicher Gehalte und Formen.1

Die ideale Weltanschauung läutert in erster Linie die
Erkenntnisbegriffe, aber auch die Fortschrittsidee. Da weicht der
letzte Schatten jenes Irrtums, der in der Ansicht besteht, als
sei der Fortschritt im Laufe der Geschichte mehr etwas
Zufälliges, eine freie unberechnete Mehrleistung des Universums.
Gottes Wirken stellt sich so als ein kunstschaffendes2 vor, da
Gottes schöpferische Ideen nicht nur das substantielle Sein der
Gegenstände, sondern auch alle Momente ihres Wirkens und
Fortganges darstellen. Wie demnach die Idee das schaffende Frincip
der Substanz ist, so auch das bewirkende Princip der Entfaltung
und der Erreichung des Zweckes.3 Hinter all den menschlichen
Plänen, Ideen und Spekulationen steht ein höherer Plan, eine
höhere Idee, ein höherer Entwurf, der weit mehr Einflufs ausübt

als alle menschlichen Berechnungen. Gottes ewiger Weltplan

ist das letzte Ziel, dem der Fortschritt zusteuert, denn diesen
soll er verwirklichen.

Nur unter diesem idealen Gesichtspunkte können wir eine
einstweilen unvollendete Welt verstehen. Die vorausgehende Un-
fertigkeit ist eine Folge der Stofflichkeit, oder bei der Seele —
des innigen Zusammenhanges mit dem Stoffe. Gott hält sich
nun selbstverständlich an die dem Universum anhaftenden oder
immanenten Gesetze, da er auch diese mit und in den
Substanzen begründet hat. Dafür hilft er dem Geschöpfe, sich aus
der Niedrigkeit des Anfangs zu den Höhen der Vollendung zu
erheben. Nur sollen dabei die Gesetze gewahrt bleiben. Der
Fortschritt vom Unvollkommenen zum Vollkommenen erscheint
s° als eine weise Form der göttlichen Weltregierung.4

18. Gott ist nach dem Gesagten dreifaches Princip des
Fortschrittes. Als erste wirkende Ursache liegt ihm auch der
Ausbau des Schöpfnngswerkes ob, so dafs aller menschliche
Kraftaufwand im Dienste des Fortschrittes bereits eine Wirkung
Gottes ist; als oberster Zweck alles Strebens wirkt Gott zur

1 S. Th. I, 14, 5; 15, 1. Cf. Vigener, de ideis divinis. S. 28 sq.
2 B. Alb. Summa theol. tr. 13 q. 55 a. 2 (ratio creatrix); 1. c. de

homine tr. 1. q. l. m. 3 a. 1 (ars prima).
8 De Verit. 19, 2.
4 S. Th. 1, 66, 3; 70, 2 ad 5; 73, 1.



21t) Streiflichter aus Philosophie und Theologie

reicheren Mitteilung seiner selbst und zur deutlicheren
Offenbarung seines Wesens, zur höheren Angleichung der Geister an
ihn, vor allem aber, um die vernunftbegabten Geister in höherem
Mafse zum Genüsse seines eigenen Glückes gelangen zu lassen;
als intellektuell wirkende Ursache erkennt Gott sein Wesen als
das ideale Vorbild aller Geschöpfe und wirkt seine Ideen aus,
nicht nur in den Akten der Schöpfung und Erhaltung, sondern
auch der Entwicklung.

Gott ist somit das ureigentlich treibende Princip des
Fortschrittes, der Mensch nur in zweiter Linie, wenn auch innerhalb

seiner Sphäre mit einer Gottes Einfluls analogen Souverä-
netät. Des Menschen Einflufs ist aber darin begründet, dal's
Gott die letzte Vollendung durch die freie Mitwirkung der
Menschen bewerkstelligen will, nicht als ob er des Fortschrittes
bedürfte, sondern weil es sich so ziemt, nicht als ob Gott weniger
oinziges Princip, weniger initiative Ursache wäre, soadern um
seine Ursächlichkeit auch andern mitzuteilen und um ein
lebendiges, selb8tfortschreitendes Werk zu schaffen.

II. Die Fortschrittsidee vom Standpunkte und auf dem
Gebiete des Übernatürlichen.

19. Der Theologe, der sich mit den Erscheinungen vom
Standpunkte der übernatürlichen Offenbarung aus befafst, urteilt
sowohl über die natürliche Welt als über die übernatürliche und
somit über zwei Arten von Fortschritt, den natürlichen und den
übernatürlichen. Demgemäfs zerfällt auch unsere weitere
Darstellung in zwei Abteilungen: die erste behandelt die Stellung
der übernatürlichen Offenbarung zum natürlichen Fortschritt, d. h.

zu jenem Fortschritt, so weit er innerhalb des Wirkungskreises
und der Tendenz der Naturkräfte liegt, die andere Abteilung
bespricht jenen Fortschritt, welcher von der übernatürlichen
Ordnung bezweckt und von übernatürlichen Kräften verwirklicht
wird.

Beide Fragen haben ihre Schwierigkeiten. Man kann ja
wohl ohne Furcht vor einer Widerlegung behaupten, dafs bei
einem Grofsteil der gebildeten Welt bereits seit langem die Ansicht
herrscht, es sei das Ubernatürliche, ja schon der Glaube daran,
nicht nur faktisch, sondern auch principiell so recht eigentlich
der Feind alles Fortschrittes. Von einem übernatürlichen
Fortschritte können sich viele infolge ihrer sonderbaren Vorstellung
von Gnade und Offenbarung schon gar keinen Begriff bilden.

Diese Zeitmeinung ist um so gefährlicher und bedenklicher,



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 217

als die Fortschrittsidee eine solche Gewalt auf die Geister ausübt,
dafs, wie v. Ketteier in einem analogen Falle von der Freiheitsidee

bemerkt, selbst deren Zerrbild die Welt in Gärung zu
versetzen vermag.1

Nach unseren früheren Ausführungen müfste es auch schlimm
um die Sache des Übernatürlichen bestellt sein, wenn sie wirklich
dem natürlichen und naturgemäfsen Fortschritt hinderlich
entgegenstehen sollte. Wir stehen indessen nicht an, zum
vornherein einen Hauptgrund dieses allgemeinen Verdiktes in der
Verzerrung der dabei mitspielenden Begriffe zu suchen.2

A. Der natürliche Fortschritt vom Standpunkt der
übernatürlichen Ordnung.

20 Wenn wir die Stellungnahme der übernatürlichen Ordnung
zum natürlichen Fortschritt behandeln, dürfen wir zum vornherein
wenigstens dies behaupten, dafs das Übernatürliche kein
geborner, kein principieller Gegner der Natur und
ihres Fortschrittes sei. Die Übernatur hebt die Natur nicht
auf, sondern veredelt und hebt sie.3 Alle berechtigten Tendenzen
der Natur bleiben mit ihr bestehen, finden im Gegenteile an der
Gnade einen Anwalt und Gönner.

Man stelle sich nur die Übernatur nicht als etwas
Wildfremdes vor, das mit der vorliegenden Menscheunatur keine
Verbindung einzugehen, das seinerseits der Natur nichts zu bieten,
dein anderseits die Natur nichts abzugewinnen vermag. Zwar
ist es ein leichterklärliches4 geschichtliches Faktum, dafs der
Mensch die Synthese von Natur und Gnade, Einsicht und Glauben,
Wissenschaft und Offenbarung theoretisch und praktisch immer
nur mit vieler Mühe herstellt. Allein Schwierigkeiten des
Verständnisses heben die Richtigkeit der Thatsachen nicht auf. Die
Gnade, die für die Natur geschaffen worden, kann unmöglich
ihr Tod und Feind sein.5

Glücklicherweise hat die alte Methode in der Behandlung
der grofsen Fragen der Gnadenlehre sich wieder eingebürgert,
wir meinen die Behandlung vom Standpunkte ihrer Zweckmäfsig-
keit.6 Gerade in unserer Angelegenheit bietet dieser Standpunkt

1 Freiheit und Autorität der Kirche S. 11.
2 L. c. S. IX.
3 Dieser Satz ist ausgesprochen in dem Axiom: Gratia non tollit

naturam, sed perficit earn (S. Th. I, 1, 8 ad 2), sed supponit earn (S. Tb.
G 2, 2 ad 1) sicut perfectio perfectibile 1. c.

1 Cf. Weifs, Apologie (3) III, 1073 ff., 560 f.
5 Scheebeu, üogmatik II § 171 — 174.
" Das Verdienst gebührt unbestreitbar Scheeben; cf. 1. c. § 164—166.



218 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

unersetzliche und unvergleichlich festere Stützpunkte als jede
andere Betrachtungsart.

Vom Zweckstaudpunkte aus betrachtet, unterscheidet sich
die natürliche Ordnung dadurch von der übernatürlichen, dal's

die erste Gott zum Ziele hat, insofern er durch natürliche Kräfte
erreichbar ist, letztere aber in höherem Grade und in weiterem
Umfange. Natürliches und übernatürliches Ziel bilden somit keinen
Gegensatz, sondern zwei Stufen im Aufstieg zu einem und
demselben Höhepunkt.

Folgerichtig können auch die Tendenzen und Anforderungen
der beiden Ziele sich nicht widersprechen. Die Strebungen der
beiden Naturen sind nicht heterogen, sondern nur nicht gleich
weit fortgeführt. Die Forderungen der Natur bleiben bestehen
und werden nur durch neue vermehrt. Zugleich setzt die neue
Ordnung die früheren Aufgaben in Beziehung zu höheren und
endgültigeren.1

Dem Verhältnis der Ziele entsprechend verhalten sich die
Kräfte der Natur und Ubernatur. In der natürlichen Ordnung
reichen die Kräfte und Anlagen der Natur zur Erreichung des
Zieles hin, in der übernatürlichen Ordnung ist ein Zuschufs von
nicht nur neuen, sondern auch höheren Kräften, ja die Ein-
senkung einer höheren Natur als Princip eines höheren Lebens
erfordert.

Die Auffassung von Natur und Ubernatur, als zwei mit- und
übereinander bestehenden Naturen, erschöpft die Wirklichkeit
noch nicht völlig. Die übernatürliche Bestimmung steht nicht
aufser oder neben der natürlichen, sondern bildet die innere
Erweiterung des natürlichen Zieles — eine Erweiterung freilich, die
alle Begriffe übersteigt. Der Mensch im reinen Naturzustande
hätte Gott zum Ziele gehabt, insofern er ihn mit seinen
Naturanlagen hätte erreichen können, als Belohnung einer entsprechenden
Gottesliebe, moralischer Selbstläuterung und liebevoller Saraariter-
dienste. Gott bleibt zwar Ziel, doch so, dal's der Besitz und
Genufs Gottes in Erkenntnis und Liebe erweitert wird bis zur
vollen Anschauung Gottes — an Stelle einer blofs abstrahierenden
natürlichen Erkenntnis —. bis zum Eintritt, d. b. bis zur
Teilnahme am Leben und an der Liebe Gottes selbst.2 Der Art
der Erweiterung des Zieles entspricht die Ausrüstung. Nicht
eine wildfremde, unvereinbare Übernatur ladet sich etwa wie

1 Siehe die Entwicklung dieses Gedankens bei Weifs, Apologie (3),
III, 18. 25 ff. 560 ff. 908 ff. (schliefslich der ganze 3. band); I, 567 ff.;
V, 48 ff., 162 ff., 565 ff., 776 ff. u. s. w.

2 Matth. 25, 21. 23.



zur Beleuchtung des Fortscbrittsproblems. 211)

ein Schleier auf die bereits bestehende Natur. Wie der Zweck
eine Erweiterung erfährt — eine intensive und extensive — so
wird auch die Natur in sich selbst erweitert, da die Gnade in
den Seinsbestand des Begnadigten übergeht.1 Aus Natur und
Gnade wird ein einheitliches Thätigkeitsprincip, eines neues Lebens-

princip, weil die Gnade in das innerste Heim der Seele eindringt,
um von innen heraus ueues Leben zu bewirken.2

Die innige Vereinigung und Einheit von Natur und
Gnade8 bewirkt, dal's die übernatürliche Ordnung oder
die Offenbarung als Lehre und Religion dieser Ordnung
ein positiver Förderungsgrund selbst des natürlichen
Fortschrittes wird. Die Ubernatur übernimmt mit der Natur
alle Tendenzen derselben, alle Aufgaben und Anlagen, und macht
diese sogar zu eigenen. Dafür stellt sie der Natur freigebig ihre
reichen Mittel an Kräften und Motiven zur Verfügung.

21. Wir gehen sofort aufs Einzelne ein. Alle Fragen und
Probleme der natürlichen Erkenntnis fallen auch der
Offenbarungslehre zur Lösung anheim. Überdies stellt diese neue
Aufgaben. Indem endlich die Offenbarung die Vernunft als Führerin
zum Glauben und als Dienerin des Glaubens anerkennt und
beansprucht, ja überhaupt einen vernunftgemäfsen, geistigen Dienst
(ratiouale obsequium) verlangt,4 schützt sie nicht nur den
philosophischen Wissensdrang, sondern nimmt ihn auch in ihre Dienste.

Wie viele Anregungen bieten nicht einem spekulativen Kopfe
die Geheimnisse des Glaubens, wie viele Anlässe zur Präcisierung
seiner Begriffe und Anschauungen So hat ohne Zweifel die
Trinitätslehre die Begriffe von Person, Natur, Substanz, Beziehung,
aber auch die ganze Erkenntnislehre gewaltig läutern und sichern
helfen.

Die Offenbarung offeriert eben die Erkenntnisobjekte nicht
m jenem bunten Wirrwar, wie wir ihnen in den sinnlichen
Erscheinungen oder in der geschichtlichen Fragestellung begegnen,
'— sie stellt sie meistens von Licht umflossen vor unser Auge

1 Darum sagt der Aquinate, dafs die Gnade die Natur voraussetze,
ergänze und vollende'„sicut perfectio perfectibile". S. Tb. I, 2, 2 ad 1;
cf. Scheeben, Dogm. II. § 17Q, III.

2 Cf. Scheeben, Dogm. II. § 170, V. Philippus a S. S. Trinitate.
tr. III de gratia disp. III dub. VII concl. Choquet, De origine gratiae,
(lisp. 12.

3 Über die Vereinigung von Natur und Gnade siehe Weifs,
Apologie (3) III, 6 f., 26 ff., 546, 590, 607 f., 755 ff., 890 f., 929, 943 f., 1046 f.,
1071 f., 1207; Scheeben, Dogm. II. § 170, IV.

4 Korn. 12, 1. 1. Pet. 3, 15.



220 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

hin, zumal mit Hervorhebung ihrer verschiedenartigen Beziehungen,
in ihrer wahren, sachlichen Gestalt und Form.1

Es ist kein Geheimnis, dafs die gröfsten und einflnfsreichsten
Forschungen durch die Berührung mit Glaubenslehren, sei es
anch nur zum Zwecke der Bekämpfung, angeregt wurden. Über
das „theologische" Mittelalter besteht so wie so kein Zweifel.
Aber auch Cartesius, Leibnitz, selbst Kant haben sich durch
religiöse Fragen zur Forschung bestimmen lassen. Rechnen wir
noch mit dem Hang des Christentums zur Spekulation,2 besonders
zur spekulativen Erfassung des Glaubensinhaltes, verbunden mit
dem selbstverständlichen Eifer der Verteidigung gegen alle
Angriffe,3 so können wir leicht begreifen, wie zumal unter dem
Drange der Gegner und bei der Überfülle von Licht und Gnade
die Weltbetrachtung dem Christentum so viel zu verdanken hat.
Die früheren Fortschritte werden übrigens auch dauern oder sich
wieder erneuern, sobald die grofsen Gesichtspunkte des Glaubens
wieder einen fassungsfähigen Grund gefunden haben werden.4

Für den Fortschritt der Geisteskultur liegt auf Seite des
Glaubens keine Gefahr, wohl aber auf Seite der Menschen, die
in bewufster oder unbewufster Abneigung gegen den Glauben
glaubensfeiudliche Lehren unterstützen. Damit betreten sie den

Weg, der zum Irrtum führt, und sehen sich am Ende ihrer
Arbeit zur Umkehr gezwungen. Ein klassisches Beispiel bietet
die Geschichte der Lehre Kants. Deutschland hat der
Ausarbeitung dieser Lehre ein ganzes Jahrhundert lang geradezu
gewaltige Geisteskraft gewidmet. Über die Unrichtigkeit der
Endresultate ist heute niemand im Zweifel. Noch einmal zu Kant
selbst zurückzukehren heilst leider den Hexentanz von neuem
beginnen.

Der Hauptvorwurf unserer Zeit gegen das Christentum geht
dahin, dafs es die naturwissenschaftlichen Studien vernachlässige,
wenu nicht gar hintertreibe. Allein ist dieser Vorwurf trotz
seines bestechenden Scheines ein Vorwurf? Gewifs verdient das
Christentum deswegen keinen Tadel, dafs es vor allem recht
energisch auf die Lösung der grofsen Lebensfragen: Gott und
Welt, Zeit und Ewigkeit, Kraft und Ziel, Leben und Tod, Glück
und Seligkeit drang! Hierin folgte es jedenfalls der Weisung

1 Cf. Scheeben, Mysterien (2. A.), § 106. 107. 109.
1 Cf. Willmann, Gesch. des Idealismus II, 3 ff.
3 1. Pet. 3, 15.
4 Vergl. z. B. die interessante Begründung des teilweisen Niederganges

der Scholastik im 14. Jahrhundert bei Willmann, Geschichte des
Idealismus, II, 348.



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 221

des Meisters.1 Es wird den Geschichtsforscher immer befremden,
dafs eben jene Scholastiker, welche die Natur als das dem
Menschengeiste entsprechendste Objekt der Forschung hinstellen,2
sich mehr auf Philosophie und Theologie werfen. Offenbar
gewann bei ihnen jene Forschung die Oberhand, welche deu höheren
inneren Wert für sich hatte. In Berechnung wäre auch die
Unmöglichkeit zu ziehen, in damaliger Zeit nennenswerte Resultate
in der Naturforschung zu erzielen. Heute jedoch, da die
Hauptprobleme in Philosophie und Theologie eine wenigstens vorläufige
Lösung gefunden haben, da die Kulturzustände die Naturwissenschaft

begünstigen, heute, da sich auf diesem Gebiete die
feindlichen Geister schlagen, heute steht auch die Kirche nicht an,
recht energisch auf die Vorteile dieses Studiums hinzuweisen.3

Auch die Verbreitung möglichst hoher Kenntnisse auf
möglichst viele Mitglieder mufs Ziel der Kirche sein. Ihr mufs
am Herzen liegen, in den hitzigen Kämpfen der Gegenwart ein
schlagfertiges und konkurrenzfähiges Heer stellen zu können.
Wohl mag die Kirche zittern beim Gedanken, welchen Händen
sie ihre teuersten Kleinode, die Seelen der Jugend, anvertrauen
mufs, allein gerade deswegen verlangt sie die Ausbildung
katholischer Lehrkräfte.4 Was sie bekämpft, ist die leidige Halb-
wisserei, gewifs im Interesse der Wissenschaft, was sie bekämpft,
ist jene falsche Wissenschaft, welche auf täuschende Induktionen
und sophistische Beweise hin die Wahrheit höhnt, gewifs steht
auch hier die Kirche im Dienste der Wahrheit, die Kirche
bekämpft nur Irrtum und Liige.

Wir können mit Recht die Folgerung ziehen, dafs auf dem
Arbeitsfelde der Forschung die Offenbarung und ihre Organe5
im Vordertreffen stehen und immer stehen werden.

' Matth. 6, 33. 2 S. Th. I, 85, 1.
8 Aet. Patris, Herder-Ausgabe S. 47 f. (46 f.).
4 Cf. v. Bertling in Hist. pol. ßl. B. 110 S. 140 ff.; Kleine Schriften

S. 339.
6 Herr Prof. Dr. Schell hat einem der vorzüglichsten Organe der

Offenbarungsanstalt, den religiösen Orden, den Vorwurf gemacht, dafs sie
die wissenschaftliche Entwicklung durch Schulknechtschaft und
übertriebenen Konservatismus hemmen. Katholicismus als Princip des
Fortschrittes. Die neue Zeit und der alte Glaube.

Was das erste betrifft, liegt die Schuld — wenn eine vorhanden ist —
jedenfalls mehr auf der Seite jener, welche sich als blinde Nachbeter einer
Schule hingeben, ohne auch nach innerer Erkenntnis zu streben, ohne
gegenteilige Ansichten in Betracht zu ziehen. Indessen glauben wir
den Vorwurf von der thomistischen Schule entschieden abwälzen zu
dürfen. Sie hat von jeher keinen zum Beitritt angehalten, aufser er lasse
sich durch Gründe überzeugen. Wenn sie begeistert und energisch zum



222 Streiflichter aus Philosophie uud Theologie

Wir sind weit entfernt, unser Auge nach der Straufspolitik
vor der einmal konstatierten Thatsache eines Zurückbleibens der
(deutscheu) Katholiken gegenüber Protestanten und Juden im
Besuch höherer Lehranstalten und im Besitz von Bildungsstellen

Beitritt auffordert, so thut sie das im Bewufstseiu ihres Wahrheitsbesitzes.
Die Verweisung Schells auf die „Denkschrift", deren tendenziöse
Darstellung einem jeden bekannt ist, der die besprochenen Verhältnisse als
Selbstzeugfl miterlebte, die auch bereits eine überzeugende Widerlegung
gefunden hat (Die Universität Freiburg und ihre Gegner, Freiburg, Schweiz
1890), mufs im Interesse des von Schell vertreteneu Gedankens bedauert
werden.

Was den „übertriebenen Konservatismus" der Ordeusschulen
anbelangt, verweisen wir auf Trendelenburg, wenn er sagt: „bis ist die
Wissenschaft das gröfste Beispiel einer fortgesetzten Entwicklung, welches
es überhaupt gibt. Kein Kern, der zur tausendjährigen Eiche auswächst,
kein Tier, das sich auslebt, kein Mensch, so glücklich er sich vollende,
kein Volk und kein Staat, so lange sie auch blühen und so spät
sie auch altern, hat eine so stetige, so fortlaufende
Entwicklung als die Wissenschaft. In der Wissenschaft ist alles
Vorangehende die Vo r au s Setzung des Folgenden, der Bestand
die Voraussetzung des Erwerbes, das Entdeckte die Voraussetzung

der Entdeckung. Das Neue knüpft sieb an das Alte.
Das Neue knüpft sich stets an das Alte. Nur in seltenen und grofsen
Fällen ändert sich dies Verhältnis (1). Die Wissenschaft erweitert und
erneuert sich von innen." Kleine Schriften (Wesen der Wissenschaft.) II, 77.
Einstweilen halten wir die thomistischen Principien mit dem daraus
gebildeten System sowohl gegenüber der modernen Philosophie (cf. Aet.
Patris, Herderausgabe S. 43 [42], und besonders „Officio sanetissimo" au
die Bischöfe Bayerns, Herderausgabe S. 21 [22] ff.), als auch gegenüber
den spät scholastischen Modifikationen (cf. Gravissime nos, dieses Jahrbuch

XI, 390 [400—401]) als berufen und befähigt zur Verteidigung der
Glaubenslehren und zum weiteren Aushau der Weltanschauungslehre.

Freiherr v. Bertling hat mit Recht zu wiederholten Malen darauf
aufmerksam gemacht, welchen Nachteil die Aufhebung der Stifter und
Klöster dem Aufschwung der Studien in katholischen Kreisen brachte.
Cf. Kleine Schriften (Herder, 1897) S. 393 ff., 402 f., 568 ff. Die nähere
Untersuchung der Thatsache würde ein interessantes Seitenstück bieten
zu einer Geschichte der Bildung.

Höchlichst erstaunt waren wir jedoch über eine Bemerkung des
Verfassers des „Distinguo", eine Bemerkung, die, soweit wir wissen, bisher
auch kein Gegner den Orden gemacht, die auch zu augenscheinlich
unrichtig, als dais sie einer Widerlegung bedürfte. 3. Aufl. S. 59.

Einen Übelstand müssen wir freilich als Folge der leicht erklärlichen

Überlegenheit von Ordensgelehrten gegenüber einem Grof'steil der
Weltgeistlichkeit anerkennen. Die Lehrkörper der religiösen Orden sind
heute vielfach gehindert an der unmittelbaren Berührung mit den ge-
bildeten oder der Bildung zugänglichen Kreisen. Dadurch wird ihr Einfiufs,
wenn auch nicht ganz aufgehoben, so doch in einer Weise geschmälert,
welche das sonst so natürliche Verhältnis in einer beinahe unnatürlichen
Gestalt erscheinen läfst. Es müssen eben wieder Zustände geschaffen
werden, welche es den verschliedenen Organen der katholischen, vorab
der theologischen Wissenschaft ermöglichen, nicht nur mit der Feder



223

zu verschliefsen. Wir würden es sogar bedauern, wenn in der
Hitze der Kontroverse das Bewufstsein der Thatsaohe geschwächt
würde.1 Allein ebenso entschieden bekämpfen wir die Anklage
einer principiellen Verschuldung. „Nicht das katholische Princip,
wohl aber eine in der Unvollkommenheit der Menschen begründete

psychologische Nebenwirkung ist an jenem Zurückbleiben
Schuld."2 So wenig verheilsend die Verhältnisse, vom natürlichen
Standpunkte aus besehen, auch stehen mögen, so drohend geradezu
die Gefahr sein mag, so können, ja müssen wir vom übernatürlichen

Standpunkte aus der festen Hoffnung sein, dafs die Lebenskraft

der Kirche auch dieses Hindernis beseitigen, auch diese
Lücken ausfüllen werde. Damit meinen wir freilich nicht, dafs
wir auf einen aufsergewöhnlichen Einflufs des Himmels warten
sollen.3 Aber wir vertrauen darauf, dafs der Himmel, nachdem
er uns die Augen geöffnet hat, ja uns selbst das Urteil
aussprechen lief», in gleicher Weise auch helfen werde, die
Wertschätzung der Wissenschaft zu verbreiten und zu steigern, allzu
grofse Ängstlichkeit zu klären und zu beruhigen und die
konservativen Elemente und Kräfte hineinzuziehen in den Kampf.4
Darin wird sich gerade wieder einmal der wahre fortschrittliche
Charakter der Kirche zeigen, dafs sie die Errungenschaften der
Vorzeit zu wahren, die Resultate der Neuzeit zu würdigen und
beides zum Wohle der Zukunft zu verwenden weifs.

22. In unvergleichlich höherem Grade als die Wissenschaft
gewinnt die (natürliche) Sittlichkeit durch ihre Beziehungen
zur Übernatur. Die sittlichen Anforderungen der menschlichen
Natur sind auch Grundgebote der Offenbarung. Allein sie
gewinnen eine unbemefsbar höhere Bedeutung durch den Wert für
das ewige Leben. Die Gnade gibt, was die Natur, wenigstens
111 de,m Zustande, in welchem sie auf uns übergegangen ist, nicht
V0rmochte, die notwendigen, ja überreichen Mittel zur zweck-
Wäfsigen Benutzung und eventuellen Bewältigung der Naturtriebe,
ZU1" Bethätigung der gewonnenen Überzeugung.5 Auf diesem

"der allenfalls auch noch mit dem VVorte, sondern vorab durch das
lebendige Beispiel, durch die Macht der Person einzugreifen. Die
Aushebung neuer Jünger der Wissenschaft verlangt eine kundige Hand und
e}h scharfes Auge, (iber welche nicht ein jeder verfügt. Auch würde
eine gleichinäfsigere Vertretung der einzelnen Richtungen, sowie grftfsere

jektivität in der Beurteilung der Minorität, vor allem aber eine sach-
'chere Behandlung der Fragen manchen Übelstaud heben.

Freiherr v. Hertling, Kleine Schriften, S. 400.
s Derselbe, Katholicismus und Wissenschaft, Hist. pol. Blätter, B. 119.

911. » Cf. S. Th. II-II. 101, 4 ad 4.
4 L. c. S. 906; Bd. 120 S. 140 ff., 228 ff.

Cf. Rom. 7, 9 ff.; bes. v. 24—25.



224 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

Gebiete steht das Verdienst des Übernatürlichen so gesichert
da, dafs die Gegner geradezu auf den Wettbewerb verzichten.1

23. Um so energischer und kraftvoller wird heute das

Christentum als Obstruktionsanstalt gegen die Ziele und
Aufgaben der Kultur verschrieen. Leider verstehen aber gar viele
dor Schreier unter Kultur nur Luxus oder Verhältnisse, welche
es erlauben, allen Genüssen zu frönen, alle Begierden zu
befriedigen, vorab die Bequemlichkeit zu pflegen. Da mufs freilich
die christliche Weltanschauung ein grofses „Distinguo" in das

Kulturgejohle hineinwerfen, aber mit dem Christen ein jeder, der
es ernst nimmt mit den Zielen und Aufgaben der Menschheit.

Abgesehen von den Hindernissen der politischen und der
socialen Lage der Katholiken mag dies einer der Gründe sein,
welche den Anteil des Katholicismus am gegenwärtigen
Kulturfortschritt beschränken, wenn auch unberechtigter und
unbegründeter Weise. Zwar ist es nur zu wünschen, dafs sich
möglichst viele Kräfte in den unmittelbaren Dienst der höheren,
besonders der religiösen Aufgaben stellen. Allein deswegen darf
die Beteiligung an den Kulturarbeiten nicht abnehmen. Wir
meinen zwar nicht, wie es anderwärts geschehen, dafs die Katholiken

sich nicht mehr so zahlreich der unmittelbaren Pflege der
Geistes- und Glaubensideale widmen sollten — im Gegenteil! —,
wir meinen, dafs auch nebenbei der Betrieb der Kulturarbeiten
katholische Vertreter finden solle. Die Nachteile der Kulturstufe
lähmen die Thätigkeit auf höherem Gebiete; ökonomische
Verhältnisse beeinflussen entscheidend die Bildungsstufe einer
Gesellschaft; die Bildungsstufe gibt das Mafs für den socialen,
politischen und wissenschaftlichen Einflufs; alle Verhältnisse
zusammen bedingen wieder die Lösung der religiösen Fragen und
Probleme. Darum tritt die Religion schon aus Interesse sehr
entschieden für wahren Kulturfortschritt ein.

Sie braucht übrigens dabei sich nur an die bereits
gewonnenen Vorteile zu erinnern. Wie einst die politische
Gestaltung Europas und die allgemeine Verbreitung griechischer
Sprache und Kultur dem Christentum die Wege ebnete, so kamen
in neuerer Zeit die Fortschritte der Verkehrsmittel den Missionen
zu gute. Wenn es nicht in höherem Mafse eintraf, so lag die
Schuld an der eigenen Lauheit. Die leichtere Verbindung mit
Rom hat das kirchliche Einheitsbewufstsein gestärkt und die
Leitung der Kirche erleichtert. Die Erfindung der Buchdruckerei

1 Wir verweisen kurz auf die Apologie des P. Weifs, besonders den
3. und 5. Band.



225

hat die theologische Wissenschaft mächtig gefördert und religiöse
Kenntnisse in weiten Schichten der Bevölkerung verbreitet.
Technische Fortschritte erlauben grofsartigere Feier der
göttlichen Geheimnisse. Sprachliche Ausbildung dient nicht nur einer
würdigeren Darstellung der Glaubenslehren, sondern auch der
Empfehlung des Glaubens. Die Gefahr besteht einzig darin, sich
überflügeln zu lassen, die wuchtigen Waffen, welche der
Fortschritt schmiedet, den Feinden des Glaubens, seien es geborene
oder verführte, auszuliefern, kurz, aus Saumseligkeit sich schlagen
z.u lassen, wo man siegen könnte.

Das kann unmöglich Ansicht und Absicht der Kirche sein,
unmöglich eine Wirkung des Übernatürlichen, da es sich sonst
selbst befeinden müfste. Der übernatürliche Standpunkt anerkennt
und unterstützt grundsätzlich die berechtigten Strebungen des
natürlichen Fortschrittes in Kultur, Wissenschaft und Gesittung.
Die Kultur verdankt ihm eine höhere Weihe, edlere Motive und
besonders die Heraushebung aus den Niederungen des reinen
Persons- oder Nationalitätsstandpunktes. Wissenschaft, Bildung
und Gesittung sind ausdrückliche Postulate der Offenbarung.

Die übernatürliche Ordnung ist aber vorzüglich darum ein
Eortschrittsprincip für die natürliche Ordnung, weil sie auch innerhalb

ihres eigenen Gebietes unmittelbares Fortschrittsprinoip ist.

-B. Der Fortschritt auf dem Gebiete des Übernatürlichen.
24. Wäre das Übernatürliche nur eine Würde und Zierde,

nur eine gottgefällige Annahme, nur ein Schatten, den Jesus
Ohristus auf uns wirft,1 kurz nur etwas Äufserliches, so könnte
von einem eigentlichen Fortschritte auf dem Gebiete des
Übernatürlichen überhaupt keine Hede sein.

Wir sprechen jedoch bedachter Weise von einer Übernatur.
^aj die Gnade, das Unterpfand und die Substanz der übernatürlichen

Ordnung ist eine Natur im vollen Sinne des Wortes.2
Als Natur ist sie wesenhaft Princip von Leben und Thätigkeit,
v°n Entfaltung und Wachstum, von Fruchtbarkeit und Vollendung.

Die Aufgabe und Bedeutung dieser Natur ergibt sich aus
ihrem Ziele. Die ganze Erhebung in den Gnadenstand bezweckt
nun au8schliefslich eine höhere, ja unendlich hohe Teilnahme und
Angleichung an Gott. Die Gottähnlichkeit ist Daseinsgrund und

1 Cf. Möhler, Symbolik (7) S. 136.
2 2. Petr. 1, 4. Born. 5, 21; 6, 23. S. Th. I—II, 110, 3; 62, 1.

jclieeben, Dogm. II, 393 f. (dort auch Stellen); Herrlichkeiten etc. 1. Buch,
10. Hauptstück.

Jahrbuch fur Philosophie etc. XIII. 15



226 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

Endzweck der Gnade. Gott voll und ganz gleich zu werden,
ist ein Ding reiner Unmöglichkeit. Allein zwischen dem
Besitzstande der reinen Natur oder gar der verderbten, und dem letzten
erreichbaren Grade der Gottähnlichkeit liegen ungezählte Grade
und Stufen. Jeder dieser Grade in der Angleichung an Gott
bedeutet ein Stadium des übernatürlichen Fortschrittes. Zugleich
läfst jede Stufe je nach den individuellen Zuständen, Verhältnissen

und Anlagen den weitesten Spielraum für die
mannigfachsten Variationen.

Der für uns immer etwas starre Gedanke einer Angleichung
an Gott durch immer neue Aufnahme höherer Gnadengaben wird
lebendig, wenn wir ihn aus seiner metaphysischen Fassung in
die psychologische übertragen, dafs nämlich die Gottähnlichkeit
der Natur sich in der Gottähnlichkeit des Lebens äufsert und

bethätigt. Das besagt das Wort des Heilandes: Seid vollkommen,
wie euer Vater im Himmel vollkommen ist.

1st es nicht sonderbar, dafs eine Zeit, welche immer nur
von Fortschritt spricht, den übernatürlichen Fortschritt kaum der
Erwähnung würdigt! Nichtsdestoweniger ist, wie das Wort des

Herrn bestätigt, der Fortschritt im Gnadenleben die Standes-

pfiicht eines jeden Christen.1 Dazu verpflichten uns die reichen
Kräfte, welche wir durch die Gnade und die eingegossenen
Tugenden empfangen. Der eigentümliche Zustand der menschlichen
Natur, die unfertig in unsern Besitz gelangt, verpflichtet uns,
die bestehenden Kräfte und Anlagen zu unserer Ausbildung zu
verwenden. Sollte da die göttliche Natur, an der wir teilnehmen
und die Gott unserer Seele einfügt, nicht auch die Verpflichtung
zur Benutzung der Kräfte begründen! Das- Leben menschenwürdiger

zu machen ist Ziel der Kultur und die Gottesnatur
sollte in uns kein gottähnliches Leben bewirken? Ohne Zweifel
kann Gott trotz oder vielmehr infolge seiner Güte uud zumal
seiner Heiligkeit wegen von dieser Forderung nicht abstehen.

Selbstverständlich trifft die Pflicht des Strebens nach
Vollkommenheit alle Menschen. Wer bereits in die grofse Gottes-
familie aufgenommen wurde, mufs sich auch demgemäfs aufführen.
Wer noch als Fremdling aufsen steht, hat die strenge Pflicht
einzutreten, da auch seiner die Gnade harrt.

Diese Pflicht ist ferner kein rein positives Gebot, sondern
•—- die Offenbarung und die Gnade vorausgesetzt — auch eine

Naturforderung. Die Natur verpflichtet den Menschen, alles zu
thun, um sein Endziel zu erreichen. Nach der Setzung der

1 Cf. Weifs, Apologie (3) V, 239 ff.



227

übernatürlichen Ordnung ist nun eine Erreichung des natürlichen
Zieles nur in und mit der übernatürlichen Seligkeit denkbar.1
Auch die übernatürliche Vollkommenheit oder als Ersatz das
Streben und Verlangen nach ihr ist somit absolut selbst zur
Erreichung des Naturzweckes notwendig und darum von der
Natur gefordert.2

Die Verpflichtung zum übernatürlichen Fortschritt geht nicht
allein vom Willen Gottes aus, sondern auch von den Strebungen
der menschlichen Natur. So hoch Gott der Herr über seinem
Geschöpfe steht, soweit das Unendliche das Endliche überragt,
eben so hoch stehen die Ziele des übernatürlichen Lebens Uber
allen Idealen des rein natürlichen Strebens. Die Erkenntnis soll
fortschreiten bis zur Anschauung des Wesens Gottes,3 ja bis zur
Teilnahme am göttlichen Erkennen selbst.4 Der Erkenntnis zur
Seite steht eine entsprechende Liebe.5 Gerade die Aufgabe und
Bedeutung der Liebe zeigt uns so recht die erhabene Gröfse
des übernatürlichen Fortschrittes. Es ist sicher, dafs die Liebe
bleibt6 und zwar auf jenem Höhepunkt, den sich einer hier
erworben hat. Je nach dem Grade der Liebe, in dem eine Seele
verscheidet, wird dann das Mals ihrer Seligkeit ausfallen.
Dadurch wird der Ausbau des himmlischen Reiches, dessen Glückes-
iülle und Herrlichkeit all unsere Begriffe übersteigt, der Substanz
nach in die Sphäre des Erdenlebens hineingezogen und in die
Hände der Menschen gelegt. Welch ein Sporn, welch mächtiger
Antrieb für jeden vernünftig handelnden Menschen! Welch ein
erhabenes Schauspiel! Welchen Wert gewinnt da ein vielleicht
»ach aufsen unscheinbares, nach innen aber dem höchsten
Fortschritte geweihtes Leben!

Gegenüber der Aufgabe des übernatürlichen Fortschrittes
verschwinden beinahe alle natürlichen Ideale. Sollen wir es
verargen, wenn einige, um ihr Heil besorgte Seelen, vielleicht auch
leiten und Völker, vor die scheinbare Alternative gestellt, den
natürlichen oder den übernatürlichen Fortschritt zu gefährden,
sich ohne Zaudern für das Göttliche erklären? Allein im grofsen
Und ganzen und soweit es sich um wahren Fortschritt handelt,
wird diese Alternative nicht eintreten. Dagegen sorgt das Über-

1 Cf. Scheeben, Dogm. II, § 173.
2 Cf. Weifs, Apologie (3) V, 191 f. (4, 5); Scheeben, Dogm. II,

§ 173. § 171, III.
8 1. Joan. 3, 2.
4 1. Cor. 13, 12. Benedictua XII, Const. Bened. Deus (1336).
8 Cf. Scheeben, Dogm. II, § 164, II (S. 297), VI (S. 300).
6 1. Cor. 13, 8.

15*



228 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

gewicht und die Fühlbarkeit des sinnlich natürlichen Teiles immer
dafür, dai's der natürliche Fortschritt nur selten, der übernatürliche

dagegen gar zu oft vergessen, vernachlässigt, wenn nicht
gar verachtet wird. Darum mufs die Kirche, die beauftragte
und bevollmächtigte Hüterin des übernatürlichen Fortschrittes, so

energisch für die Entfaltung und Pflege des inneren geistigen
Lebens eintreten. Auch ihre Diener werden vor allem dieses
Leben und diesen Fortschritt hegen und pflegen, ohne sich
indessen dem natürlichen Fortschritt feindlich, ja auch nur gleichgültig

gegenüberzustellen.
25. Der Aufgabe entsprechend bildet die ganze

Gnadenordnung eine Art von Kräftesystem, wie wir es in keiner
Erscheinung der Natur besser geordnet und machtvoller wirkend
antreffen.1 Die heiligndachende Gnade erhebt als neue Natur die
Substanz der Seele zu einem neuen, höheren Lebensprincipe.2
Die theologischen Tugenden dienen als Grundorgane zur Aufserung
und Bethätigung der Hauptakte des neuen Lebens,3 die
moralischen Tugenden leiten die neue Lebenskraft in alle natürlichen
Kräfte und Anlagen hinein und fördern so ein höheres moralisches,
sociales, politisches Leben;1 die intellektuellen Tugenden fördern
die intuitive und diskursive übernatürliche Erkenntnis.5 Alle
Tugenden sind wesentlich auf Förderung und Setzung der Thätig-
keit angelegt.6

Auf das Fundament der heiligmachenden Gnade und das
Netz von Tugenden wirkt nun die operative Gnade mit all den

Anregungen zu einem gottgefälligen Leben, zugleich mit der
nötigen Erleuchtung den Trieb und Wunsch zu höherem Aufstieg
einflöfsend, — die zuvorkommende Gnade weckt auf und treibt
an, die mitwirkende Gnade sichert die Verwirklichung des

frommen Gedankens, neue Gnaden sind der süfse Lohn, welche

1 Dieser Gedanke wird leider viel zu wenig beachtet, obwohl er
z. B. beim Aquinaten leitendes Motiv ist. So vertreten ihm die
Tugenden, besonders die übernatürlichen im Gnadenleben sozusagen die
Stelle der natürlichen Potenzen. S. Th. I—II, 63, 3. Vergl. Scbeeben,
Dogm. II, § 168, V. Darum sagt er 1. c. 65, 3: „Deus non minus per-
fecte operatur in operibus gratiae, quam in operibus naturae: sic autem
videmus in operibus naturae, quod non invenitur prineipium aliquorum
operum in aliqua re, quin inveniantur in ea, quae sunt necessaria ad
huinsmodi opera perficienda: sicut in animalibus inveniuntur Organa,
quibns perfici possunt opera, ad quae peragenda anima habet potestatem

unde oportet, quod cum caritate simul infundantur omnes virtutes
morales, quibus homo perficit singula genera bonorum operum."

2 Rom. 6, 23. * S. Th. I—H, 62, 1. * L. c. 61, 5.
5 L. c. 58, 2. 6 L. c. 55, 1.



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 229

nicht nur eine Schwächung verhindern, sondern umgekehrt neue
Kraft spenden.

Je höher der Gnadenstand, um so reichlicher ist der weitere
Kraftzufiufs,1 je mehr eine Seele mit den Anregungen mitwirkt,
um so machtvoller weht in ihr der Geist des Herrn,2 je mehr
ein Heiliger leistet, um so mehr verlangt Gott von ihm.3 Hier
wird Ernst gemacht mit dem Fortschritt! Hie Gnade trägt eben
den Quell aller Kraft, das Princip alles Fortschrittes in eminenter
Weise in sich und bezweckt darum auch einen eminent höheren
und stärkeren Fortschritt.

Gott ist sogar nicht damit zufrieden, uns nur mit seinen

Anregungen heimzusuchen, er will uns auch befähigen, dieselben
vollkommen und leicht aufzunehmen, ja als Lebenskraft uns
anzueignen.4 Wir nennen diese Anlagen zur Aufnahme der
Anregungen des hl. Geistes proleptisch „Gaben des hl. Geistes".
Es ist aber bedeutsam, dafs selbst diese Anlagen, welche doch
für den Empfang von Gaben bestimmt sind, selbst wieder in
Bezug auf die Setzung von übernatürlichen Lebensakten aktiv
sind.5 Gerade sie zeitigen im Willen und im Verstände die
höchsten und edelsten Thaten des Gnadenlebens.6 Selbst die
Früchte und Seligkeiten des Gnadenwirkens gleichen nicht
fertigen Zinscoupons, sondern bilden wiederum Fundamente und
Kräfteanlagen zu einem neuen und höheren Leben. Die
Seligkeiten (beatitudines) sind nach der Lehre des hier unvergleichlichen

Aquinaten geradezu Akte der Gaben des hl. Geistes.7
Ihre Belohnung (praemia) sind nur höhere Lebens-und,Tugendakte,8

wie Demut, Sanftmut, Geduld, Recbtsgefühl, Friedfertigkeit
u. s. w. Die Früchte des hl. Geistes (fructus) sind Werke,

die schon an sich das Herz erfreuen9 („Sunt enim fructus quae-
cunque virtuosa opera, in quibus homo delectatur").

Es zielt eben die Gnade auf Fortschritt, Fortschritt wirkt
und zeitigt sie, mit Fortschritt lohnt sie, um den reichen Lohn
doch wieder sofort für neuen Fortschritt zu verwenden.

Kimmer rastet der Herr, der es sich nicht nehmen läfst,
inmitten all seiner Diener noch selbst die ihm so teuern Seelen
der Vollendung entgegenzuführen.10 Hier verliert sich menschliches

Denken in Mutmafsungen, der Glaube aber bestätigt durch

1 Matth. 13, 12. Marc. 4, 25. 2 Rom. 5, 3. 1 2. Cor. 5, 14.
4 S. Th. I—II, 66, 2. 8. 5 S. Th. I—II, 68, 3 (in fine).
0 Nach S. Tn. I—II, 68, 8 stehen sie zwischen den göttlichen und

moralischen Tugenden.
' L. 1. 69, 1. s L c, a, 3
9 L. c. 70, 2. 10 Joannes 14, 18.



230 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

den Mund eines Augenzeugen: „Kein Aug' hat es gesehen, kein
Ohr es gehört, in keines Mensehen Herz ist es gedrungen, was
Gott denen bereitet, die ihn lieben."1 Könnte die Fortschrittsidee

eine schönere Verwirklichung finden? Wir überlassen es
dem Leser, die Parallele zu ziehen zwischen den Resultaten des
natürlichen und übernatürlichen Fortschrittes.

2fj. Auch der übernatürliche Entwicklungsgang des Einzelnen,
sowie der Menschheit hat seine Gesetze, das Offenbarungsgesetz.
Wohl enthält dieses gar manches Verbot, doch seine Hauptaufgabe
ist nicht Beschränkung, sondern Leitung der Freiheit.2 Es soll
dem Geiste die Richtung geben auf sein unendliches Ziel. Nicht
als Verbottafeln an den Wegen der Freiheit sollen wir das Gesetz
denken, nein, in uns soll es leben und wirken; es soll durch
liebendes Umfangen unser geistiges, inneres Eigentum werden;
das Gesetz, das unter Blitz und Donner dem Volke mit dem
harten Nacken auferlegt wurde, mufste ja dem Gesetze der
Liebesflammen weichen. Wenn einmal das Gesetz so eingegangen ist
in das Innere unseres Lebens, dafs das Gebotene uns zur Liebe
wird,3 dann wird selbst das Gesetz zum inneren Fortschritts-
princip: nur in der Ordnung winkt Segen und Gedeihen.

27. Allein das Gesetz ist ein abstrakter Gedanke und wirkt
auf uns sinnliche Menschen ungehindert nur in sinnlicher Gestalt.
Darum erscheint auch das Gesetz der von Gott begründeten
höheren Ordnung in sichtbarer Form, in einer sichtbaren Anstalt:
in der Kirche.

Als Verkörperung des Gesetzes Gottes ist die Kirche kein
blofser Rahmen, innerhalb welcher sich das Glaubenstournier
abspielt, keine rein äufserliche Anstalt, zu welcher die vom Herrn
Bezeichneten Einlafs erhalten, um dort nur die notwendigen
Anweisungen und Mittel zu beziehen. Die Kirche ist vor allem
das verkörperte lebendig gewordene Gesetz.4 Darum mufs auch
an der Kirche unterschieden werden zwischen dem inneren
geistigen Leben und der äufseren sinnlichen Gestalt. Vor allem
soll die Kirche innerlich ein Dasein gewinnen, als Trägerin, als
Odem des Gesetzes, als Lenkerin der Seelen auf dem Wege nach
dem himmlischen Jerusalem.

' 1. Cor. 2, 9.
- Auch hier müssen wir bedauern, dafs die orgauisch-dynamische

Auffassung des hl. Thomas einer mehr mechanisch-kasuistischen weichen
mufste. Zu beachten ist z. B. die Definition des Gesetzes in I—II, 90.

8 Vgl. die oratio in Dom. XI post Oct. Trin. (Brev. 0. P.): „Ut
mereamur assequi quod promittis, fac nos amare quod praecipis."

4 Cf. Scheeben, Mysterien (2) § 77.



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 231

Aber auch nicht ausschließlich als Gesetzesanstalt, etwa im
Sinne der alttestamentlichen Synagoge, darf die Kirche gedacht
werden. Darin besteht ja gerade der Unterschied beider, dafs
letztere nur das Gesetz hatte, erstere aber auch die Gnade als

Liebesunterpfand besitzt.1 Als Gnadenanstalt wirkt die Kirche
auch weit kräftiger auf ihre Glieder ein. Man denke sich nur
auch hier die Kirche nicht nur als Empfangssalon der
himmlischen Gnaden. Die Kirche ist ein Organismus, der das Leben,
das er vermittelt, in sich selbst trägt, ja aus sich selbst spendet.2
Zwar ist die Kirche nicht das Lebensprincip selbst — der Herr
ist's, der lebendig macht,3 Christus ist der Rebstock,4 das Haupt,5
der Weg, die Wahrheit, das Leben.6 Kur wer in ihm bleibt,
bleibt am Leben.7 Demnach ist die Kirche keine Disposition
oder Ordnung der Gläubigen. Das Richtige liegt in der Mitte.
Wie der vom Lebensprincipe beseelte Stoff', der Organismus, weder
das Leben selbst, noch auch eine blofs künstlerische Gliederung
und Ordnung ist, so ist auch die Kirche nur der aus der
Lebensgemeinschaft der Gläubigen mit Christus sich ergebende
Organismus, der mystische Leib Christi.8

Als vermittelnder Organismus fliefsen uns durch die Kirche
das Leben und die Gnaden Christi zu. Darum ist die Kirche
ein Mitprineip der übernatürlichen Lebensentfaltung. Da ferner
alles Heil von Christus abhängt, und die mit Christus in
Lebensgemeinschaft stehenden Seelen eben die Kirche bilden, so ist
klar, dafs aufserhalb der Kirche, schlechthin aufserhalb, nicht nur
kein übernatürlicher Fortschritt, sondern nicht einmal ein
übernatürliches Leben möglich ist.9

Auch im Organismus mufs ein inneres und ein äufseres
Moment unterschieden werden. Der innere Organismus ist für
uns unsichtbar, wie das Leben selbst; die mystische Eingliederung
In Christus bleibt dem Jïlëd'eh Sinnenauge verborgen, die
hervorragende Bedeutung besonders begnadigter Seelen tritt nicht immer
an das sichtbare Tageslicht. Sichtbar dagegen ist die äufsere
Gestaltung, sichtbar die Träger der geistigen Gewalt, sichtbar
die Glieder, sichtbar die äufseren Werke.9

1 S. Th. I—II, 106, 2. Cf. Chrysostomus, Horn. 13, 4 in ep.
ad Rom.

2 Besonders gut behandelt bei Bingens „Innere Schönheit etc."
3 Joannes G, 63; 1. Cor. 15, 22; Rom. 8, 10.

4 Joannes 15, 1. 5 Eph. 5, 23.
8 Joannes 14, 6. ' L. c. 6, 57.
3 Cf. Scheeben, Mysterien (2) S. 477 ff.
3 Cf. Scheeben, Mysterien (2) S. 476 f.



232 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

Inneres und Äufseres, Geistiges und Sinnliches, Göttliches
und Menschliches sind zwar wohl sehr verschiedene Seiten, bilden
aber doch ein einheitliches Ganzes, eben den Organismus. Jede
Seite hat ihre besondere Aufgabe, die wichtigere aber das innere
Leben. Das innere Leben, der innere Geist eint und vereint
nicht nur die einzelnen Glieder, sondern bildet überhaupt den

Mittelpunkt der ganzen Gnadenordnung.1 Alle Gnaden gelten den

1 Wir können indes nicht umhin, in besondererWeise auf einen Aufsatz

aufmerksam zu machen, der unser Thema ziemlich nahe berührt
und zugleich einige interessante Lichtstreifen wirft auf die augenblickliche

Kontroverse über die Principien des Fortschrittes: L'inspiration
intérieure et le gouvernement des âmes dans l'Eglise catholique. Revue
Thomiste 1898. p. 315 sq. Der Aütor hebt hervor, dafs eine Bewegung
im Zuge sei, welche die persönliche Initiative in den Vordergrund rücke.
Ziel dieser Strömung sei eine vollere Entwicklung der eigenen
Persönlichkeit. S. 315.

Der Autor, P. Schwalm 0. P. hält wohl dafür, dafs der Gedanke,
der hier wirke, nicht allseits sonder Fehl und Tadel sei, S. 338,
warnt aber eindringlich vor Übereifer, zumal selbst oder gerade die Kirche
den neuen Regungen wohlwollend begegne, 8. 315. „Gardons la même
mesure"', ruft er aus, „Si quelques-uns d'entre nous, esprits hardis et
coeurs jeunes, ne prennent pas assez garde que l'Eglise ne les laisse pas
seuls juges et seuls maîtres de leurs inspirations intérieures, tâchons de
completer charitablement leurs vues incomplètes. Ayons confiance
dans le sens de la foi qui est en eux, comme en toute âme qui aime
Dieu." S. 338.

Indem er mit Recht zum Ful'spunkt seiner Untersuchung den
dogmatischen Lehrpunkt wählt, dafs die persönliche Heiligung mit direkten
Anregungen der Gnade anhebe und die Sakramente diese voraussetzen,
ergänzen, erfüllen aber auch auf weitere direkte Gnadenerweise
vorbereiten, während die Kirche als vermittelnder Organismus und als äufseres
Kenn- und Wahrzeichen mitwirkt (S. 315—345), kann er die von Gott
angeregte Privatinitiative nicht verurteilen, in einer Weise, dafs er eben
im Mängel an eigener Energie ein Hindernis für die Entfaltung der Kirche
sieht, eiu Hemmnis, welchem gerade die anregende und zuvorkommende
Gnade abhelfen will. S. 330. Eine Folgerung (8. 337) deckt sich so
ziemlich mit einer Aufstellung Schells (Die neue Zeit und der alte Glaube,
8. 15—17). Der bedeutungsvolle, leider auch der Gefahr des Mifsverständ-
uissps ausgesetzte Passus lautet: „L'église autorise ainsi en principe le
bienveillant accueil que des théologiens et des directeurs d'âmes font volontiers

à certaines aspirations de nos contemporains et en particulier de
la jeunesse catholique, lettrée et agissante, vers une vie chrétienne plus
intérieure et mieux consciente des mouvements du Saint-Esprit. Ne nous
méfions pas de ces sympathies; ne suspectons pas d'avance les ideés qui
les éclairent, comme si elles étaient la découverte inattendue, de je ne
sais quel mysticisme imprudemment novateur et d'allure plutôt
protestante. Il y a, en effet, dans un certain nombre d'esprits, opposition
entre l'idée d'inspiration personelle et l'idée de catholicisme. Ils
confondent l'inspiration personelle avec l'inspiration privée au sens protestant,
qui exclut toute autorité publique du gouvernement des âmes, ou ne lui
laisse qui d'insignifiantes prérogatives. Cette confusion est dangereuse



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 233

Einzelnen nur als Gliedern des mystischen Leibes Christi, alle
Gnaden, seien sie auch sonst unmittelbar den Einzelnen zugeteilt,
gelten doch dem Gesamtorganismus. Die Aufnahmsfähigkeit wurzelt
in der Eingliederung in den Organismus der Kirche. Ein
übernatürliches Wachstum und Leben in Glaube und Liebe, in Gnade
und Heiligkeit ohne Vermittlung der Kirche ist somit undenkbar.
Ereilich heilst dies nicht, dal's die Seele über den heiligen Geist
hinaus noch weiterer Hille und höheren Beistandes bedürfe. Was
heifst denn das: „Uber den hl. Geist hinaus." Steht denn die
Kirche etwa über und nicht unter dem hl. Geiste?1

Die Kirche bedeutet somit keine mechanisch wirkende Lebensform,

sondern ein Lebenselement für jede heilsbegierige Seele,
die lebendige Gliederung aller an Christi Leib und Blut
teilhaftigen Begnadigten, die organische Gestaltung der Heilsanstalt,
das Unterpfand der Lebensgemeinschaft mit Christus, das sichtbare

Förderungsmittel des übernatürlichen Fortschrittes.
Mitten hineingestellt in den Lebensfluls, der niedersteigt von

Christus dem Haupte bis zu den äufsorsten Gliedern, nach innen
Lebensgehalt, nach aufsen Lebensgestalt, ist die Kirche neben
Christus das erste Grnndprincip alles geistigen, übernatürlichen
Lebens. Eine geistige, religiöse, übernatürliche Entfaltung ohne
Kirche verlangen heifst ein Wachstum verlangen ohne Organismus,
Früchte ohne Baum und Zweig, Blüten ohne Lebeu. Die äufsere
Leitung ist nicht Widerspruch oder Hemmung des inneren Wirkens
Gottes, sondern nur eine anders geartete Wirkung eben desselben
Wirkens. Wo Glied und Haupt und Glied sich in einem Streben,
in einem Lieben und Verlangen einen, da wirkt der Geist des

malgré ses intentions et apparences de plus sûre orthodoxie : l'exagjration
du principe d'autorité ne ferait pas des hommes moins dangereux que
n'en a pu faire l'exagération du principe d'inspiration. Des hommes sans
initiative et uniquement dressés à suivre des consignes extérieurs, les
suivront toujours également quelles soient bonnes ou mauvaises et avec
une égale faiblesse. Ces hommes là nous semblent même très dangereux
aujourd'hui: la situation de l'Eglise dans le monde semble demander
avant tout des âmes intérieurement vivantes et qui, d'elles mêmes, par
conviction réfléchie, par amour effectif de Dieu, sous l'inspiration de l'Esprit
qui renouvelle la face de la terre, se portent courageusement à dps
oeuvres, à des pratiques, à des manifestations que ni l'opinion, ni l'État, ni
même la discipline familiale ne leur imposent. Les hommes les plus
dangereux aujourd'hui, les voilà: les inertes, sans inspiration. Quelque
soit le groupe où ils figurent, qu'ils y soient en tête ou en queue, ces
hommes là sont néfastes. C'est là l'un d't ux que saint Jean devait écrire:
iJe connais tes oeuvres, je sais que tu passes pour vivant; mais tu es
mort,'" (Ap. 3, 1.)

1 P. Schwalm, Revue Thomiste 1898. S. 349 f.



234 Streiflichter aus Philosophie uud Theologie

Herrn, wie im Organismus die Harmonie der Glieder ein Zeichen
des Lebens und der Gesundheit ist. Wo aber das Glied das

Haupt bekämpft und beschädigt, da waltet Zwiespalt und
Auflösung und wartet der Tod.

Die Kirche steht sonach im Centrum des Fortschrittes, denn
alles dreht sich entweder um (extensive) Ausbreitung des Gottesreiches

auf Erden oder um (intensive) Verstärkung des Gotteslebens

in den einzelnen Gliedern, damit der Geist Gottes immer
mehr Gewalt erhalte über die Herzen, um Veredelung und
Vollendung der einzelnen Glieder, damit Christi mystischer Leib
tadellos, ohne Makel und Runzel1 sei, damit der beseelte Tempelbau

Gottes fest und stark begründet, mit kostbaren Edelsteinen
jeder Art gezieret und von allen Unebenheiten und Rauheiten
befreit werde.2 Sehr schön sagt Ketteier: „Gott selbst ward
Mensch, um den gefallenen Menschen zu erlösen, ihn wieder mit
sich zu vereinigen, und wie der hl. Petrus in der erhabensten
Weise sagt, die menschliche Natur wieder der göttlichen
teilhaftig zu machen. Darin besteht die ganze Aufgabe des Christentums;

das ist für immer das Ziel des wahren Fortschrittes, zu
dem Gott alle Menschen berufen hat."3

Gewifs ist es eine unvergleichlich höhere Aufgabe, arme
Sünder zu Kindern Gottes und Erben des Himmels umzuwandeln,
oder bereits beglückte Gotteskinder von Stufe zu Stufe der
Gottesherrlichkeit emporzugeleiten, als irdischem, stacheligem, hinfälligem
Fortschritte zu dienen. Hier gilt ein Quintchen wirklich mehr
als dort eine ganze Last. Wenn nur die Welt es verstehen
wollte, was ihr frommt für Zeit und Ewigkeit! Daher kann die
Kirche getrost alle Freunde und Gönner der Fortschrittsidee in
die Schranken rufen. Welche Macht kommt auch nur in ähnlicher
Weise dem angebornen Fortschrittsdrange entgegen? Nur einem

einzigen braucht die Kirche den Vorrang abzutreten: Christus,
ihrem Herrn und Meister, Gott selbst.

28. Christus ist unbestreitbar der Mittelpunkt der
Entwicklung der Menschheit. Die Zeiten vor ihm sind nur
verständlich als Vorbereitungsstadien auf seine Ankunft und sein
Reich. Die Zeiten nach ihm haben vor allem e i n grofses Ziel,
die Ausgestaltung seines Reiches. Sie werden enden, wenn e r
wiederkommt, um den grofsen Löhnungstag abzuhalten. Nachher
hört alle Arbeit auf und jeder Fortschritt.

' Eph. 5, 27.
2 Cf. den Hymnus in f. dedication^ Ecclesiae.
s Freiheit und Autorität der Kirche S. 6.



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblenis. 235

Nur der eigentümliche Gang der Menschheit, der mit einem
Falle begann, ward Ursache, dafs die Vorbereitung auf den
Gesandten des Herrn ein furchtbarer Niedergang der Gesellschaft
war.1 Nur eine offenbare Verdemiitigung konnte eben dem Herrn
ein williges Volk bereiten,2 wie denn auch die herabgekommene
Heidenwelt in ihrem Schuldbewufstsein den dargebotenen Rettungsanker

bereitwillig ergriff, während die gesetzesbewufste und
gerechtigkeitsstolze Pharisäerschaft das Heil von sich wies.3 Nachdem

aber einmal die Sonne des Heiles aufgegangen, kann die
Aufgabe der Zeiten nicht mehr Demütigung der Völker, sondern
nur Beglückung und Heiligung sein.4 Darum ist das Christentum
ein Institut, bestimmt zu wachsen und fortzuschreiten,6 bis das
Ziel erreicht und die Zahl der Kinder voll geworden ist. Das
Alte Testament war unfruchtbar, das Neue überfliefst von Gnade,
Licht und Segen.6 Der Alte Bund hebt mit einem Fluche an,7
der Neue mit der Friedensbotschaft.8 Das Gesetz veranlafste
wenigstens den Tod,9 der Neue birgt das Leben in sich selbst.10

Der Herr sendet nun seine Jünger aus^ damit sie aller Welt
die Botschaft des Heiles verkünden.11 Er rüstet sie aus mit
Kraft und Gottvertrauen, dafs Himmel und Erde gehorsam für
ihr Wort zeugen. Den Dienern folgt er selbst12 und mit ihm
die göttliche Dreifaltigkeit.18 Das Taufwasser wird zum geistigen
Erneuerungsbad der Menschheit.14 Bis ans Ende der Zeiten soll
diese Totenerweckung fortdauern, bis nur ein Reich, ein Hirt,
ein Streben, ein Ziel aller sein wird. Christus trennt sich nicht
einmal von seinem Werke; er will sie erleuchten und sendet
ihnen deshalb seinen Geist, den himmlischen Tröster;15 er will
sie führen und leiten, er ihre Verteidigung führen, wenn Widerspruch

oder Verfolgung sie trifft; er will sie stärken im Kampfe,
stärken und speisen mit seinem heiligsten Leibe und Blute.16 Ihre
Werke sind seine Werke und seine ihre.17 Er weiht 6ie ein in
alle Geheimnisse, welche sie zu tragen vermögen,18 er stellt ihnen

1 Rom. 3, 19; 11, 31—35.
• S. Th. I—II, 106, 3.

3 Rom. 9, 30. 31; 10, 3. 4.
4 Marc. 16, 41; Luc. 4, 19; 8, 1.
6 Matth. 13, 31; Luc. 13, 19.
6 Heb. 11, 11 (am Vorbilde Saras).
7 Gen. 3, 14—19. 9 Luc. 1, 26. 9 Rom. 7, 7 ff.

10 L. c. 8, 2 ff. » Marc. 16, 14.
12 S. Gregor. Horn. 17 in Evang. 13 Jo. 14, 23.
14 1. Petr. 3, 21; Rom. 6, 4.
15 Joannes 14, 26. 16 Matth. 26, 26. 28; Jo. 6, 54 ff.
" L. c. 17, 19. 18 L. c. 15, 14. 15.



236 Streiflichter aus Philosophie und Theologie.

alles zur Verfügung, selbst sein Blut, die Pforten des Himmels
und der Hölle.1

Da -verliert jedes Bedenken seine weitere Berechtigung, das
Zaudern wird anstöfsig. Gott will die Entfaltung seines Reiches,
sein Gebot verpflichtet uns, seine Liebe drängt — es gilt den
höchsten, schönsten, edelsten Fortschritt, der nur möglich ist,
es gilt den Ausbau von belebten Himmeln, den Ausbau des
geistigen Jerusalem, den Ausbau des mystischen Leibes Christi.

Sowohl in der Gesellschaft als auch im einzelnen soll Christi
Leben sich entfalten. Wir alle sollen das höchste Leben leben,
doch nicht unseres, sondern Christi Leben.2 Als Gott ist Christus
vollständige erste Ursache, als Gottmensch vermittelt er den
Lebenszuflufs aus dem Gottesinneren. Als Haupt des mystischen
Leibes konzentriert sich in ihm die ganze Leitung, die ganze
Entfaltung, sei es dafs er unmittelbar in den Sakramenten oder
mit sonstigen Gnadenbeweisen die Seelen heiligt, sei es dafs er
durch seine behördlichen Organe wirkt.

Sein eigenes Leben auf Erden bietet ein unerschöpfliches
Arsenal von Motiven und Nachahmungszügen. „Christus
nachbilden"3 lautet darum das konkrete Losungswort jedes eifrigen
Christen — ein Fortschrittsideal, wie sich kein höheres denken
läfst, das Ideal, dessentwegen die Welt und die Menschheit Bestand
erhalten hat und noch besitzt.

Zwar scheint die Welt oft allen anderen Zielen eher zu dienen
als der Ausgestaltung des Christusreiches in der Gesellschaft und
ira Einzelnen. Allein es ist sicher, dafs Gott der Welt kein anderes
Ziel geben konnte, wenn Gott einmal Mensch ward. Christus
ist das Ziel des Gesetzes,1 Christus das Ziel der Welt, der
Fortschritt in Christus die letzte und höchste Aufgabe der Menschheit
— der Knotenpunkt des Fortschrittsproblems.

1 Marc. 16, 19. 2 Gal. 2, 20.
» 1. Cor. 11, 1. 4 Rom. 10, 4.

>-<ô—°


	Streiflichter aus Philosophie und Theologie zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems

