Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 13 (1899)

Artikel: Streiflichter aus Philosophie und Theologie zur Beleuchtung des
Fortschrittsproblems

Autor: Schultes, Reginald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761763

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

198 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

STREIFLICHTER AUS PHILOSOPHIE UND
THEOLOGIE ZUR BELEUCHTUNG DES
FORTSCHRITTSPROBLEMS.

Von FR. REGINALD SCHULTES, Ord. Praed.

——as

ylistote ergo vos perfecti, sicut et
Pater vester coelestis perfectus
est.“ Matth. 5, 48.

1. ,Alle Geister werden angezogen von Voll-
kommenheit, alle — es gibt hier Verirrungen, aber keine
Ausnahme — alle streben nach dem Zustand der hochsten freien
Aulserung ihrer Krifte, alle besitzen den gemeinschaftlichen Trieb,
ihre Thatigkeit auszudehnen, alles in sich zu ziehen, in sich zu
versammeln, sich eigen zu machen, was sie als gut, als vor-
trefflich, als reizend erkennen.“1

Mit diesen Worten kennzeichnet der Dichter trefflich die
leitenden Motive eines der Hauptprobleme aller Zeiten, des Fort-
schrittes, charakterisiert das Wesen und bestimmt die Aufgaben
desselben. ,,Fortschritt, das Lieblingswort unserer Zeit, bedeutet
nach dem Dichter entweder den Weg zur Vollkommenheit oder
den Bewerb um die Vollkommenheit oder endlich den Erwerb
der Vollkommenheit.

Die Wichtigkeit des (Gegenstandes und noch mehr die gegen-
wirtig, ja augenblicklich bestehenden Kontroversen iiber die
Principien, zumal die religiosen, des Fortschrittes, werden einer
kurzen Untersuchung iber die philosophischen und theologischen
Grundlagen des Fortschrittsbestrebens mit den sich daraus er-
gebenden Folgerungen zum wenigsten das Interesse eines Zeit-
problems sichern.

I. Die philosophischen Grundlagen der Fortschrittsidee.

2. Die Philosophie stellt sich vor als die wissenschaftliche
Lehre, welche die zeitlichen Erscheinungen auf ihre letzten und
hochsten Ursachen zuriickfiihrt. Eine dieser Erscheinungen ist
zweifelsohne der Fortschritt mit den ihm zur Seite stehenden
Bestrebungen und Problemen. Sie mufs somit unbedingt die
Prifung der Grundlagen des Fortschrittes in den Kreis ihrer

t Schiller, Samtliche Werke. Stuttgart 1871. 1V, 167.



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 199

Untersuchungen hineinziehen. Indessen kann sie diesen Gegen-
stand von zwei Seiten in Angriff nehmen, némlich: einmal von
seiten der unmittelbaren Grundlagen des Fortschrittes, dann
aber vom Standpunkte der letzten Ursachen. Die erste Unter-
suchung bieten die anthropologischen Grundlagen des Fortschritts-
problems.

A. Der Fortschritt als Postulat der Menschheit, d. h. der
menschlichen Natur.

3. Gerne, ja nur allzu oft betrachten wir die Welt als eine
Summe oder Zusammensetzung mathematischer Grolsen oder
geometrischer Figuren und Korper. Allein die wahre Metaphysik
zerschlidgt das All nicht in Tausende von unzusammenhidngenden
Atomen und Monaden ohne innere Ordnung und Gliederung,
sondern rollt uns ihr Bild auf in verschiedenartig ent-
wickelten Stufen in der Entfaltung des Seins.! Selbst
die zwischen den einzelnen Stufen liegenden Zwischenrdume bilden
nach ihrer Anschauung nicht wie in der Mathematik und Geo-
metrie starre, leere Oden, sondern Gebiete, die eine Briicke bilden
sollen von der niedern zur hohern Art.2

Das Kigentiimliche im genannten Verhéltnisse von sich be-
rihrenden Ordnungen bildet der Umstand, dals die einzelnen
Wesen und Naturen diesen Unterschied durch ihre Thitigkeit
erst herstellen miissen.? Dies ist der Punkt, wo die Fortschritts-
lehre ansetat.

4. Die alte und die mit ihr weiter bauende neuere Philo-
sophie denkt sich einerseits das Wesen der einzelnen Dinge als
Bestandteile einer das ganze Universum einbegreifenden orga-
nischen Ordoung, anderseits aber als bewegungsfihige Na-
turen, d. h. als substantielle, wesenhafte Principien von Thatigkeit
und Leben. Nichts liegt ihr ferner als eine Weltanschauung,
welche alles in starre Atome auflost ohne von innen heraus wir-
kende Krifte und Naturen.

1 Arist. de anima B, 2, 2. 413a 23 fi.; B, 8, 6. 414b 28. Vgl. den
Kommentar des hl. Thomas zu Met. H, 3 (lectio 3); Suarez schwicht
den Eindruck der Stelle ab (Index locupletissimus in Met. arist. lib. 8
€. 3q.9). S Thom.S. Th.Iq 77 a.7ad 3; I, 47, 2; I, 76, 3. 1, 4
ad 3. ¢, gent. II, 68. 95; 111, 22.

. ? Dieser Gedanke ist ausgesprochen in dem Axiom: Semper con
tingere invenitur infimum supremi generis supremum inferioris generis
¢g. 1I, 68 oder: natura superior in suo infimo contingit naturam inferiorem
0 eius supremo 1. c. II, 91.

) ® Im Anschlufs an das in der vorhergehenden Note Gesagte ist dies
I folgendem ausgesprochen: ,Quaelibet res creata consequitur suam ul-
timam perfectionem per operationem propriam.“ c. gent. III, 64.



200 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

In vorziiglicher Weise tritt aber der Mensch als Grund und
Quell vielgestaltiger und mannigfaltiger Arbeit auf, da mit der
hohern Seinsstufe auch der Umfang, die Stirke und Selbstdndig-
keit der Arbeit wichst.

Diese dynamische Weltanschauung stempelt die ganze
Natur, an ihrer Spitze die Menschheit, zu einer grofsartig an-
gelegten Arbeitsanstalt, so dals Leistungsfihigkeit und Leistungs-
bestimmung innerlich mit dem Dasein der Welt und der Mensch-
heit verkniipft sind. '

5. Diese allgemeine Grundanschauung gewinnt dann in der
besondern Untersuchung iiber Ziel, Charakter und Anlage der
Seele eine bestimmte, konkrete Ausgestaltung. Vor allem tritt
der Begriff der menschlichen Féahigkeiten vor. Ist die Natur
das substantielle und fundamentale Princip der Lebensthitigkeit,
s0 sind die einzelnen Fihigkeiten die accidentellen und unmittel-
baren Lebensorgane.! Die Natur begriindet das substantielle
Leben, das Sein,? die Fihigkeiten dienen den verschiedenartigen
Lebensdufserungen.® Dem Stamme gleich treibt die Natur die
Zweige und Aste ihrer Fihigkeiten, und aus diesen flielsen und
sprossen schone Bliiten und siifse Friichte. Wie indessen die
Triebkraft des Zweiges in der Krafi der Wurzel und des Markes
griindet, so wurzelt auch die Leistungsfihickeit der einzelnen
Krifte in der Seelensubstanz.* Nur darf dieser Vergleich nicht
zu enge genommen werden, da die psychischen Krifte in weit
hoherem Grade selbstthitig ihre Funktionen setzen, als der Zweig
des Baumes Bliiten treibt und Friichte tragt. Auch darf die
Lebenskraft in der Natur und in den Fahigkeiten nicht starr vor-
gestellt werden, sondern mehr als Lebensprincip. Die Anlage
fir Thatigkeit und Leistung ist bei den Seelenkraften so wesentlich,
dafs ihr ganzer Daseinsgrund darin aufgeht.5

Aufserdem ist die Thitigkeitsanlage nicht unemptunden oder
tot im Subjekte niedergelegt, sondern zum wenigsten vital vor-
handen, d. h. von innen heraus in der Lebenskraft getragen und
gesetzt. Beim Menschen wird die Anlage sogar dem Bewulktsein
gegenwartig und die mit der Anlage verbundene und verwachsene
Tendenz auch zu einer bewufsten Strebung., Wir reden dann
von Trieben und natiirlichen Neigungen. Sie sind nur bewulfst

18. Th. I 77, 5. cf. 1 ad 4.

? Viventibus vivere est esse. II—II 179, 1 ad 1.

$ ,Compositum enim per formam substantialem habet esse substan-
tialiter; per virtutem autem, quae consequitur formam substantialem,
operatur.“ 1, 77, 1 ad 3.

+ Cf. Caiet. in I, 77. 1. 58, Th. I, 77, 1; ef. ). c. ad 4.



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 201

gewordene Naturanlagen. Naturtendenz(-neigung) und Natur-
anlage stehen im Verh#ltnisse von Anlage und bewulster oder
empfundener Tendenz.

Gerade in Bezug auf die beiden Grundfaktoren des geistigen
Lebens, Verstand und Wille, ist die wnaturhafte Anlage und
Tendenz fiir Bethitigung durchaus sichergestellt. Dafs die
Wissensbegierde ein Naturbegehren, ist eine Ansicht der ganzen
Menschheit. Hier stimmt der demiitige Verfasser der ,Nach-
folge Christi“? mit dem seiner Geistesgaben so bewufsten Philo-
sophen iiberein,? hier findet sich Schillers Geist® im Einklang
mit den Anschauungen des weisen Seher Gottes.* Auch dem
Willen werden allgemein von der Natur aufgendtigte oder besser
in der Natur als solcher wurzelnde Begehren zuerkannt.?

Lifst sich nun eine solidere Grundlage des Strebens und
Wirkens und somit des Fortschrittes denken, als eine dafir
innerlichst und wesenhaft angelegte Natur, mit Kriften, die nur
der Bestimmung zur Arbeit ihr Dasein verdanken? Gibt es
wichtigere Triebkrifte als die Natur selbst, gibt es wirkungs-
vollere Motive als die natiirlichen Tendenzen? Gibt es ein uni-
versaleres Fortschrittsmotiv als die Bestimmung zum Ausbau des
Weltganzen?

In jener Weltanschauung, welche die einzelnen Gegeustinde
als Naturen, die Naturen als Grundprincipien von Leben und
Kraftentfaltung, das Leben selbst als Arbeit und Selbstentwicklung
der inneren Kraft in nach aufsen auftretenden Werken betrachtet,
In dieser Weltanschauung wird das Arbeits- und Fortschritts-
streben zu einer naturhaften und spontanen Folgeleistung gegen-
liber der inneren vitalen Konstitution der Natur, bedeutet es ein
Streben, das in und mit der Natur heranwiichst, mit allgemeiner
Geltung, unbeschrinkter Dauer, unvertilgbar, unausléschlich, un-
Widerstehlich, zudem ausgeriistet mit den notwendigen Hilfs-
Witteln, weil die Natur nur anstrebt, was sie zu erreichen vermag.

~ Der Fortschritt erscheint demgemils als ebenso berechtigt,
Wie die Natur selbst, im Gegenteil als Ziel und Aufgabe der
(gesehaffenen) Natur.

L1 8
. Pmdvreg av9owmor tov sidévar dpéyovrar pyaer. Arist. Met. A, 1.
Vel. dazu S. Thomas 1. 1. Suarez, Disp. met. D 1. Sect. 6. B. Albertus
- de appreh. 1, 1; XII, 10.
* Siehe den Anfang der Abhandlung.
‘ Prov. 8, 13 ff.; 4, 7 f.
. 58, Th. I, 82, 1; I, 41, 2 ad 3; 111, 18, 1 ad 8; de Verit. 22, 5;
I dist, 48, 4; II dist. 24, 3 ad 1; II dist. 39, 2 ad 1.



202 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

" 6. Die innere Bestimmung und Verpflichtung fiir wirkliche
Setzung von Arbeit und Selbstentfaltung folgt nun freilich nicht
schlechthin aus dem Dasein und noch weniger aus dem Begriffe
einer arbeitsfihigen Natur. Wenn wir Fahigkeit und Pflicht
nebeneinander finden, stehen sie wohl in inniger Beziehung zu
einander, und gibt es wenigstens keine Pflicht ohne die ent:
sprechende Fihigkeit. Wohl aber ist die Pflicht von der Fahigkeit
trennbar. Darum begriinden wir auch die Fortschrittsbestrebungen
als Aufserungen der natiirlichen Anlagen zur Entfaltung der innerea
Kraft nicht schlechthin und ohne weiteres aus dem dynamischen
Charakter der Natur und der Fahigkeiten, sondern nur mit Be-
riicksichtigung der besonderen Eigentimlichkeit unserer Natur
und unserer Krifte, dafs diese namlich ac der Bethdtigung In-
teresse und (Gewinn haben.

Besonders mochten wir auf den Unterschied von Thitigkeit
und Fortschritt aufmerksam machen. Gottes Natur ist gewils
wesentlich und naturhatt aktiv und fruchtbar,! jedoch nur in der
immanenten Entfaltung zum dreipersonlichen Leben, nicht aber
in- einem fortschreitenden Ausgestaltungs- oder Selbstsetzungs-
prozesse. Die Erschliefsung . des (iottesinneren in drei Personen
ist bereits einbegriffen im Wesen und in der lauteren Wirklich-
keit Gottes. Nicht braucht eine That es erst zu setzen, sondern
das Wesen selbst ist hochstes Leben, Erkennen und Lieben.?
Gott ist zwar im hochsten Grade thitig® — zeugt und haucht
er doch ewig das unendliche Wort und die heilige Liebet —,
aber es ist kein Fortschritt, sondern eine immer vorhandene
Vollkommenheit. Diese vollstindige Trennung von Thitigkeit und
Entwicklung beweist evident, dals der Zusammenhang beider
aulserhalb des Inhaltes der beiden Begriffe zu suchen ist.

Beim Menschen lassen sich jedoch Thétigkeit und
Fortschritt nicht leicht trennen. Sein Wirken und Handeln
bildet ebeu bei ihm nicht den Wesensgehalt, sondern bedeutet

t 8. Th. I, 41, 2.

® L, e I 18, 8. 4. I, 87, 1; 42, 5; de verit. 4, 8 ad 2.

3 Wenn die hl. Schrift so oft und so eindringlich den lebendigen
Gott preist und ihn mit dem wahren Gott identifiziert (Num. 14, 21. 28;
Deut. 5, 26; 32, 39—40; Jos. 3, 10; Reg. I, 14, 39. 45; Matth. 16, 16;
Act. 14, 14 : hier wird bedeutsamer Weise der Gottesbeweis herbeigezogen ;
2. Kor. 8, 3; 6, 16; 1. Thess. 1, 9; 1. Tim. 3, 15; 4, 10; 6, 17; Heb.
3, 12; 1. Pet. 1, 23; Ap. 7, 2), so will sie damit wohl nicht nur den
wahren Gott von den Gotzenbildern unterscheiden, sondern uns auch eine
Nachhilfe bieten zur Belebung unserer in der Abstraktion erstarrten Be-
griffe vom Wesen und Dasein Gottes.

+ Ps. 2, 7; Act. 138, 23; Heb. 1, 5; b, 5.



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 203

vielmehr eine hinzukommende hohere und weitere Wirklichkeit.
Sehr deutlich weist darauf die Art der inneren Einrichtung und
Anlage hin, welche nicht schlechthin Arbeit, sondern vervoll-
kommnende Arbeit bezweckt. Auch der innere Drang geht nicht
schlechthin auf Leistung, sondern vorerst aut Gewinn und erst
folgegemdfs auf das unerlifsliche Mittel, die Arbeit. Alles Streben
gilt dem Gliicke, und dieses bliiht nur im Besitze der Vollkommen-
heit. Ahnlich wirkt in der unbewulsten Natur, die uns immer
die schonsten Vergleichsgegenstéinde fiir die Erkldrung des Seelen-
lebens bietet, die Lebenskraft vor allem auf den Ausbau und die
Entfaltung des Organismus hin,

Beim Menschen gewinnt das Streben nach eigener Aus-
bildung noch dadurch an Stirke und Spontaneitit, dals bei ihm
die Resultate der Arbeit beinahe vollstindig dem thaugen Sub-
Jekte zufallen und nicht nur in den physischen Besitz, sondern
auch in den psychischeu Genuls ibergehen.

So sicher die physische Ausbildung eine Vollkommenheit
bedeutet, ebenso sicher bildet auch ihr Besitz und Genufls einen
Grund seelischer Freude und geistigen Gliickes. Welche Freude
gewahrt nicht der Anblick der schaffenden Natur, wenn sie die
starre Blofse des Winters mit dem wohlduftenden Bliitenkleid
des Friihlings vertauscht und in heilser Sonnenglut die Bliiten
zu siifsen Friichten ausreift! In weit hoberem Malse wichst
beim Menschen die innere Genugthuung mit dem Gewinn, Besitz
und Genuls der Objekte und der eigenen Vollendung.

Das ist ja eben die Aufgabe, welche die Natur im Auftrage
des Herrn an den Willen und das sinnliche Begehren stellt, dals
es nach allem strebe, was des Menschen Vollendung ausmacht,
den Erwerb des Geforderten besorge und im Besitze des Ge-
wonnenen sich freue.!

Die Thatsache eines Vervollkommnungsbediirfnisses des Men-
Schen und der Menschheit bildet die objektive Grundlage, das
VOllendungsverm'dgeu die subjektive, die Empfindung des Be-
diirfnisses die vermittelnde Ursache des Fortschrittsstrebens, das
auch hier wieder in der Natur selbst seine Wurzeln einsetat.

Jede Natur im allgemeinen ist substantielles oder wenigstens
Wesenhaft Princip von Arbeit, die Menschennatur aber in be-
Sonderer Weise Grundlage und Triebfeder von Arbeit zum Ziele
und Zweck der Selbstvollendung des Fortschrittes.

Diese Betrachtungsweise zeigt uns auch die beiden Punkte

_—

1'S. Th. I, 80, 1 ad 3; I—1I, 10, 1. c. gentes III, 1(9. de Verit.
24, 7. 8. de Malo 2, 3 ad 2; 16, 4 ad 5.



204 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

oder Endlinien, innerhalb welcher sich das ganze Fortschritts-
wirken bewegt. Auf einer Seite steht die vervollkommnungs-
fahige resp. vervollkommnungsbediirftige Natur, auf der andern
Seite jener Grad von Vollkommenheit, welcher die Tendenzen
einer Fihigkeit oder Natur ausfiillt.

Zahllose Entwicklungsbahnen sind so dem Fortschritte ge-
offnet. Nicht nur liegen zwischen den beiden Horizonten unzéhlige
Stationen, welche ebenso viele Entwicklungsstufen vorstellen, auch
auf dem Horizonte selbst liegen die verschiedenartigsten Punkte,
von denen jeder einzelne eine besondere Fortschrittsart begriindet.
Jede Tendenz, jede Aufnahms- und Bildungsfdhigkeit begriindet
so einen neuen Zweig des Fortschrittes.

7. Die Aufgabe, welche der Fortschritt zu erfillen
hat, geht nun um so weiter, das Fortschrittsbediirfnis ist um
so radikaler, je weiter zuriick der Ursprungszustand
liegt. Je unabweisbarerer und primérer Art das Bediirfnis ist,
um so machtvoller wirkt auch das Begehren. Da stellen Natur
und Wille alle ihre Krifte in den Dienst des Fortschrittes, mit
jenem Feuer, ja Ubereifer, welcher den Anfinger charakterisiert.

Nach der ganz allgemeinen Lehre der Scholastiker sind nun
in unseren Geisteskriften ihre Ziele, d. h. Erkenntnis und Tugend
nur rein potentiell angelegt. Der Verstand z B. ist Erkenntnis-
princip, aber zum vornherein aller aktuellen Erkenntnis bar.!
Ebenso die Sinne. Der Wille ist zwar wohl von sich aus zu
allem Guten und Schonen geneigt, aber sowohl er als die ihm
unterstellten sinnlichen Begehrungskrifte entbehren vorerst des
Tugendschmuckes.? _

Vermoge der reinen Potenzialitit unserer geistigen Krifte
in Bezug aut ihre Vollendung wirkt in uns das Streben nach
Vollkommenheit mit der ganzen Wucht eines Naturtriebes, der
nur milsbraucht oder irregeleitet, aber nicht unterdriickt werden
kann. Da nun die Vollkommenheit nur im und durch den Fort-
schritt erreicht werden kann, so stehen wir vor der Losung des
Ritsels der beinahe magischen Kraft der Fortschrittsideen. Sie
haben ihre Verbiindeten an den innersten Naturanlagen und Natur-
tendenzen und konnen unmoglich etwas anderes als begeisterten
Anklang finden.

Aus dem gleichen Grunde wird der Fortschritt aber auch
zu einer der heiligsten und primitivsten Pflichten und Aufgaben
der Menschheit. Was hitten denn im Zustande der urspriinglichen

t 8, Th. I, 79, 2. c. gent. II, 59 n. 2; in Arist. de anima B, 2.
* 8, Th. I-II, 68, 1. de Verit. 1, 2. Eth, 2, 1,



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 205

Unvollkommenheit arbeits- und leistungstéhige Kriifte, was natur-
wiichsige Tendenzen in der Menschennatur fiir einen Zweck?
Die innen wohnende Kraft mufs fiir die begliickende Selbst-
vollendung und Ausbildung bestimmt sein. Kein Lebenskeim
bleibt that- und kraftlos versenkt, alle wirken mit erstaunlicher
Lebensgewalt, bis sie sich ihren Organismus ausgebildet haben.
Umsomehr soll die weit thatkriftigere Menschennatur nur der
Keim und Same sein in der Entfaltung zu einem Leben nach
den Absichten ihres Schopfers und den von demselben in ihr
niedergelegten Tendenzen.

Der Fortschritt ist das KErsatzmittel, welches den Abstand
des Menschen von den hoheren Wesen ausfiillt — so weit freilich
dies moglich ist. Die hoheren Wesen haben entweder aus sich
heraus oder in sich alle ihre Vollkommenheit oder gewinnen sie
wenigstens in einem Augenblicke der Entfaltung ihrer Kraft.
Der Mensch ist jedoch weder Gott, noch Engel, er muls sich
die Vollkommenheit erst unter langer Miihe und Arbeit ohne
Rast und Rub’ erwerben. ,Nichts gaben die Gotter den Sterb-
lichen ohne gewaltige Miihe und Arbeit. An die Stelle eines
stets daunernden und von Anfang an kompleten Bestandes tritt
hier der Fortschritt, leider zwar oft auch der Riickschritt.

Die urspriingliche Armut, die Abhéngigkeit von ungeziahlten
und unberechenbaren Mitursachen in der Entfaltung selbst des
Inneren Geisteslebens, die Unmoglichkeit eines sprunghaften, plotz-
lichen Vorriickens ohne entsprechende Arbeit, die Unersetzlichkeit
eigener Anstrengung, die Innerlichkeit der gestellten Anforde-
rungen — all diese Umstédnde wandeln das Fortschrittsbestreben
zum Fortschrittsproblem um und stellen es mitten hinein in
die Geschichte und Geschicke der Menschheit.

8. Damit stehen wir auf der Hohe unserer Untersuchung. Als
Schlagwort genommen bedeutet der Fortschritt eines der hochsten
Ideale der Menschheit, als Gegenstand die dem Menschen eigen-
timliche Art der Erreichung der Vollkommenheit, als Begriff
besagt der Fortschritt die Uberwindung der urspriinglichen Un-
fertigkeit in der Entfaltung der Kriifte zur Erreichung des Zieles,
d. h. der Vollkommenheit.

Gestiitat auf die vorangehende Entwicklung bietet diese De-
finition die vier Ursachen des Fortschrittes. Von der Grund-
anschauung ausgehend, dals die menschliche Natur ein wesen-
haftes Princip von Thitigkeit sei und diese Thétigkeit in eigens
dafiir bestimmten Fihigkeiten setze,! wird die Natur mit den

I Oben n. 3—5,



200 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

Kriften zur wirkenden Ursache. Die vorausbestehende Unvoll-
kommenheit oder die unfertige Natur, vor die an sie gerichteten
Anforderungen gestellt, bildet den Stoff,! die Uberwindung der
Unvollkommenheit resp. der Gewinn von Vollkommenheit die
Form, der Besitz der Vollkommenheit Ziel und Zweck des Fort-
schrittes.?

9. Das erzielte Resultat gibt uns nun den Malsstab an die
Hand fiir die Wertschatzung des Fortschrittes, sowie fir die
Beurteilung und Erkenntnis seiner Eigenschaften, Bedingungen
und Schicksale.

Was die Beurteilung des Wertes des Fortschrittes
anbelangt, mufls vor allem jene mafslose Vergotterung des Fort-
schrittes fallen, welche ihn iiber sein Ziel stellt. Der Wert des
Fortschrittes stammt durchaus aus dem Werte des durch ihn
zu verwirklichenden Zweckes.

Jene, welche seit Lessing® z. B. in der Erkenntnis die
Forschung iiber den Besitz der Wahrheit stellen, befinden sich
iibrigens hierbei in einer vielleicht unbewulsten, aber immer be-
dauerlichen Selbsttiuschung. Was ihnen die rast- und endlose
Forschung so teuer macht, ist freilich nicht der Besitz, aber
auch nicht das Auffinden der Wahrheit, sondern die subjek-
tive Befriedigung. Leider bedeutet dieses Vorgehen wenigstens
eine Verkehrung der naturgeméfsen Verwendung der Welt und
der Geisteskrifte. Menschliche Schwiche und Eitelkeit hat ‘in
dieser Aneicht ithren Anteil gefunden.* Das Ansehen des Fort-
schrittes indessen muls gewaltig leiden, wenn er nur mehr der
subjektiven Befriedigung eigener Liiste, nicht mehr und wenig-
stens nicht direkt der objektiven Vollendung des Menschen dienen
soll. Da artet dann das Studium der Philosophie zur phantasie-
vollen Konstruktion von Ich-Philosophieen aus, d. h. zur prin-
cipiellen Selbstvergttterung. Selbstgefilligkeit und moglichst ge-
steigerte GGenufsfahigkeit gegeniiber der schonen Welt wird dann
Aufgabe des Willens. Kulturfortschritt bedeutet nur woch Ver-
wirklichung aller jener Bedingungen, die es einer thunlichst
grolsen Zabl von Gliicklichen erlanben, allen Launen nach Be-
lieben zu fronen. Das ist eine Fratze der Fortschrittsidee! Allein
mit diesem Zerrbild fingt und fapatisiert der Socialismus die
Massen.

Auch die objektive Fortschrittsidee sieht nicht gefiihllos

1 Oben n. 6—12. 2 Oben n. 13—15.

8 Duplik 1 (Lachmann X, 49); dals aber das Rechte ihm auch nicht
verborgen, zeigt ,Der Geist des Salamo“ Fabeln, 3. Buch n. 3.

4+ Cf. Weils, Apologie (3) II, 594 ff.



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems, 207

von der Befriedigung des Gliickstrebens ab, nur verlegt sie das
Gliick nicht in die Gewihrung der subjektiven und individuellen
Neigungen, sondern in die Erreichung der objektiven Menschheits-
ziele. Das Studium soll den Wahrheitsgehalt der Erscheinungen
gedanklich herausstellen. Der Wille soll ein Fiihrer sein und
Anwalt im Streben nach allem Guten, Edlen, Schonen. Der
Kulturfortschritt soll alle jene Bedingungen schaffen, die zur
Ausbildung von Verstand und Wille notwendig und forderlich sind.

Auf jeden Fall hat der Fortschritt nur relativen Wert:
nicht mehr als sein Ziel, nicht mehr als sein Anteil am Ziele.
Zu unterst steht der Kulturfortschritt. Unmittelbar bezweckt er
eine feinere Gestaltung des &dulseren Lebens, mittelbar die Er-
leichterung der Geistespflege. Diese zweite Seite gibt ihm vor
allem den hoheren Wert.

Auch der Fortschritt der Erkenntnis hat einen doppelten
Wert. Wissenschaft bedeutet nicht nur geistigen Gewinn und
Besitz, sondern fiihrt auch den Willen seinem Ziele entgegen.
Selbst das Gliick des Willens, soweit es hier erzielbar ist, griindet
zum Grofsteil im Bewulstsein des Anspruchsrechtes auf eine
weitere, endgiiltige Gliickseligkeit.

10. Kapn nun auch keine Rede sein von einem absoluten
Werke oder einem Selbstzwecke des Fortschrittes, so hat dieser
doch eine immerwihrende Berechtigung, weil seine Daseins-
griunde immer vorhanden sind.

Nichts ist zwar unrichtiger als jene Zeitmeinung, es sei die
Welt in einem ununterbrochenen Siegeslaufe begriffen. Die grolse
wie die kleine Welt zeigt Fortgang, Stillstand und Riickschritt
m reicher Abwechslung nebeneinander. Deswegen weil der Fort-
schritt immer berechtigt, ist er moch nicht immer Thatsache.
Darauf stiitzt sich eben die fortdanernde Notwendigkeit des Fort-
schrittes, Nie und nimmer ganz verwirklicht bleibt der Fort-
schritt immer ein Problem.
~11. Die Hemmnisse des Fortschrittes ergeben sich
Innerlichst aus dessen Daseinbedingungen und wirkenden Ur-
sachen. Alle seine Resultate sind Friichte harter, langwieriger
:ﬁrbeit. Nach deren Mals bemilst sich auch der Fortschritt.
All_dem miissen alle Resultate erst aus dem Inneren der Fahig-
keiten und unter steter Mitwirkung derselben herausgearbeitet
werden.

Zwar bleibt das einmal Errungene und dient als Grund fiir
d_en Ausbau neuer Stufen. Allein wie viele Arbeit kostet nur
die Bewahrung des Besitzes! Die Geistesarbeiten der Vorfahren
beseitigen zwar zum voraus viele Hindernisse, erleichtern das



208 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

Verstindnis der Probleme, kiirzen die Wege der Forschung ab,
erproben auch an sich selbst die Geheimnisse und Gefahren des
Tugendlebens, — allein die eigentliche Aneignung erlaubt nur
Hilfs-, aber keine Ersatzmittel.

Gerade auf dem Gebiete der hoheren, wissenschattlichen
oder sittlichen Autgaben héufen sich die hemmeunden Hindernisse.
Je hoher sich die wissenschaftlichen Leistungen eines Zeitalters
bewegen, um so grolserer Zeitrdume bedarf der Einzelne zur
Aneignung des Wissens seiner Zeit. Tausende miissen da ihre
Krifte fiir die Verbreitung der bereits gesicherten Kenntnisse
verwenden. Neben dem qualitativen Fortschritt steht so der
quantitative, neben der Entdeckung neuer Wissensschitze die
Verbreitung auf moglichst viele Individuen.!

Der Zusammenhang der verschiedenen Kultur- und Wissens-
zweige, um vom Willen nicht zu sprechen, zwingt und nétigt
zur Pflege auch weniger angenehmer Aufgaben. Zu beachten
i1st hier auch die Gefahr des Stillstandes, der selbst das bereits
Erzielte gefihrdet. Das Wort Augustins: ,Wer einmal sagt: es
ist genug, um den ist’s geschehen? bezieht sich auf Wissen-
schaft, Kunst, Technik, Kultur ebensogut, als auf Religion und
Askese. Die Griinde bleiben sich iiberall so ziemlich gleich.?
Wir, die wir viertausend Jahre hinter uns haben, wir wissen,
wie ein geringfiigiger Umstand die Arbeitsfriichte von Jahr-
hunderten verpichtete, selbst bis auf die Hoffnung des Wieder-
gewinnes.

12. Sollte uns aber die Geschichte keine positive Lehre
erteilen? Sollten die vielen Beispiele reicher Erfolge regen Kifers
und entschlossener Thatkraft uns nicht ermutigen? Die éltesten
Zeiten zeigen uns die Erfolge politischer Tiichtigkeit und kiinst-
lerischer Veranlagung; das Mittelalter enthiillt uns das Kraft-
geheimnis einer edlen, durch die Religion geliduterten idealen
Begeisterung; die Neuzeit leistet Wunderdinge mit den von Gott
geliehenen Kriften der Natur, mit dem Anschein, als hitte sie
bald den Auftrag des Herrn an die Stammeltern erfiillt.* Allein
alle Technik der Neuzeit kann uns der Pflicht der Ausbildung
der kiinstlerischen, wissenschaftlichen und vor allem der religiosen
Anlagen nicht entheben. Dafiir legt eben der Fortschritt in den
Mitteln leichterer Aneignung geistiger Errungenschaften den Ge-
danken nahe, alle Fortschrittsstrahlen in einen Brennpunkt zu
sammeln. Zind sie einer Menschennatur entsprungen, warum

! Plafsmann, Schule des hl. Thomas. I. Suppl. 8. 63 ff.
? Serm. 169, 8. ¢ Cf. 8. Th. I-1II, 53, 3. 4 Gen. I, 27.



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 209

sollte nicht ein Universalgenie oder wenn dies heute unmoglich,
wenigstens ein Geschlecht, gestiitzt auf eine weise Arbeitsteilung,
dicse Allianz zu stande bringen? Kine vollkommen proportio-
nierte und abgeschlossene Ausbildung aller Féhigkeiten ist freilich
selbst fiir ein sehr entwickeltes Zeitalter immer mehr ein schones
Ideal als ein reales Ziel. Die zunehmende Vermehrung der Erd-
bevilkerung, die allgemeine Verbreitung der Civilisation stellen
Jedoch immer mehr Krifte in den Dienst dieser Idee, wenn man
dies nur verstehen wollte.

Die grofste Gefahr droht hier von seiten der gegenseitigen
Absperrung der einzelnen Zweige selbst auf demselben Gebiete.
Wenn z. B. die positive Theologie ihre iltere, erstgeborne
Schwester, die Spekulation, verachtet, statt aus Familieninteresse
gemeinsam mit ihr zu wirken, so leiden sicherlich beide unter
dem sinnlosen Kampfe. Noch viel schlimmer wirkt die Antagonie
zwischen Kultur, Bildung und Gesittung. Stellt sich die Kultur
in Gegensatz zur Bildung, so sinkt sie zum Protzertum herab,
ohne Gesittung wird sie zum Rosenhiigel iiber Moderhaufen.
Bildung hinwieder ohne Kultur entbehrt der notwendigen Ver-
hiltnisse zur Beschaffung der Hilfsmittel und der Bewerkstelligung
eines leichteren Ideenaustausches.

Der Mensch ist eine einheitliche Substanz und
dementsprechend aller menschliche Fortschritt ein
verwachsenes, organisches Ganzes.

B. Gott als Princip des Fortschrittes.

13. Die Einvichtung der menschlichen Natur weist deutlich
auf die Berufung zum Fortschritt hin. Da nun diese Welt ein
ausschliefsliches Werk Gottes ist, so kann Gott ihrem Fortschritte
ebensowenig gleichgiiltig gegeniiberstehen, als ein Feldherr der
Entwicklung seiner Truppen.

Ubrigens wird Gott nicht blols zusehen. Nicht nur kann
das ganze All nur kraft der ununterbrochenen Forterhaltung von
seiten Gottes weiter bestehen, nicht nur kann es nur kraft des
gottlichen Einflusses wirken, auch der Fortschritt untersteht Gottes
Leitung. Schon an und fiir sich ist es ein widerstrebender Ge-
danke, dafs Gott nur die unvolicndete Welt so recht eigentlich
selbst geschaffen habe, bei der Vollendung aber nur mehr die
einmal unentbehrliche Mithilfe spende.

14. Die Scholastiker betrachten durchwegs nach dem Vor-
gange des hl. Thomas! die Weltregierung Gottes als

t C. gent. 8, 64; S. Th. I, 103, 1. :
Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIIL. 14



210 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

Fortsetzung seines initiativer Schopferaktes. Dort hat
Gott das anfingliche Sein in die Wirklichkeit gesetzt, hier setzt
er dessen Thatigkeit und Vollendung. KEs ist ein und dasselbe
gottliche Wirken, das einst die Welt geschaffen hat, jetzt aber
ihr Leben und Wirken und Fortgang gibt. Die Verschiedenheit
liegt nur in ‘den Wirkungen, nicht aber darin, dals Gott in der
Schopfung volle und ganze Ursache, in der Entfaltung der Kréfte
aber nur Teilursache wire. Der Unterschied ist vielmehr der,
dals Gott bei der Erschaffung nur das Sein auswirkte, in der
Weltregierung aber nicht nur das Sein erhélt, sondern ihm auch
Leben und Wirken gibt. Folgerichtig ist genau gesprochen Gott
nicht weniger Ursache des Fortschrittes, als der Schopfung selbst.

Verschieden ist die Art des Wirkens, insofern dort ein Sein
aus dem Nichts gezogen, hier aber bestehende Krifte zur Arbeits-
leistung angehalten werden.

Die Abhédngigkeit der Welt von Gott bedeutet somit kein
Hemmnis des Fortschrittes, sie weist nur unser Bestreben auf
dessen eigentliche und letzten Principien, auf die iiberzeitlichen
und aufserweltlichen Hinterlagen hin. Als erste wirkende Ur-
sache beschrinkt sich Gott nicht auf ein vielleicht teilnahms-
volles oder auch liebreiches Mitwirken, sondern wirkt als vor-
greifende, treibende Ursache die Entfaltung der geschaffenen,
vorab der geistigen Kréfte.

Gott gibt selbst den ersten aktiven Anstofs und Trieb zum
Fortschritt, wie er auch in der Setzung und Erhaltung des Seins
initiativ und aktiv vorgeht.

Wie wir sehen werden, wirkt Gott in dhnlicher, nur héherer
Weise auf iibernatiirlichem Gebiete. Wenn dort der Herr als
Gast, der Einlafs begehrt,! als innewohnender? bestindig trei-
bender?® Kiferer der Seelen,* als befruchtendes substantielles
Princip des Gnadenlebens 8 erscheint, so hier als Vollursache des
Weltlaufes,® als Weltregierer, der das ganze All mit souverdner
Gewalt durchwaltet 7 und in allerlieblichster Weise alles harmonisch
ordnet, als Princip alles Lebens und Wirkens und Seins.®

Die Scholastik vergleicht den Herrn gerne mit der Sonne
— ein treffliches Gleichnis fiirwahr! Wie unter den wonnigen
Strahlen dieses Gestirnes die kraftgeschwingerten Keime schwellen
und wachsen, wie die Knospe ihre reichen Duftschitze offnet,
wie die unscheinbare Bliite des Fruchtbaumes oder der Rebe sich
zur siifsen erquickenden Frucht ausbildet, so weckt der Einfluls

1 Ap. 8, 20. 2 Rom. 8, 11. 8 L . 8y 14,
4 Kxod. 20, 5; 84, 14, 5 Rom, 8, 9 ff.
o8 Th, I; 108, 8. 7 Sap. 8, 1. 8 Act. 17, 28.



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems, 211

Gottes die schlummernden Lebenskeime und Krifteanlagen, dafs
s_ich der verschlossene Geist in herrlichen und wohlduftenden
Geistesbliiten 6ffne, dafs Gedanken und Ideen auswachsen zu
Himmel und Erde begliickenden Thaten.

15. Eine Schwierigkeit bleibt bei diesem Gedanken immer
zu iberwinden. Wo immer wir in der Natur einer Ursédchlichkeit
begegnen, treffen wir mehrere sich gegenseitig ergiinzende, aber
auch bedingende Ursachen. Dals wir dieses Verhiltnis auch auf
Gott anwenden, ist ein Zeichen der Unklarheit unserer Gottes-
idee. Die geschaffenen Wesen bedingen sich gegenseitig, weil
sie alle der gleichen Kausalititsordnung angehdren und jede ein-
zelne fiir sich genommen unvollstindig ist. Auf diese Thatsache
stiitzt sich ja die Vierzahl der Ursachen.! Gott jedoch ist nach
den Beweisen seines Daseins keine Parallelursache neben den
geschaffenen Ursachen, sondern die Ursache der Ursachen.? Wohl
1st somit alle geschaffene Wirksamkeit von Got: abhangig, allein
eben darum, weil Gott es ist, der die Kriifte antreibt und an-
spornt, der will, dals wir leben und uns zu ihm kehren. Unser
Bestand ist das sichere Unterpfand, die thatsichliche Biirgschaft
seines Willens. Zum Zwecke der Bethiitigung gibt Gott Sein
und Kraft, er will in und auf uns wirken; er wirkt stets, wenn
er keine Hindernisse findet, die er achten will. Seine Gaben
Zu verschwenden kann ihm freilich niemand zumuten. Zumal
den freien Willen will er nicht nur nicht verletzen, sondern
auch (fir gewohnlich) kaum ernstlich mit Furcht und Gewalt

! Arist, Met. A, 1 ff.

2 Gut hat Schell diesen echt thomistischen Gedanken dargestellt (Die
Veue Zeit und der alte Glaube 8. 91): ,Gott ist keine Teil- und Einzel-
ursache neben und aufser uns, die ihren besonderen Anteil an der
Weltentwicklung hat und nicht mehr; die arbeiten mufs, um dem Ge-
§chbp1’ fir seine Thétigkeit eben dadurch Raum zu gewihren, dals sie
selber qarauf verzichtet, alles zu wirken, Gott ist vielmehr die All-
Ursache: ,In ihm leben wir, bewegen wir uns und sind wir.® Darum ist
I der That alles unser Werk und alles zugleich Gottes Werk. . . .

Wir bedauern nur, dafs die Bedeutung der Firbitte, besonders der
al_lerse]igsten Jungfrau verkannt wird (5. 155). Warum soll denn diese
Dicht auch in unerliifslicher Weise ,eines jener Mittel sein, welche Gott
Yon uns (d. h. den Geschopfen) gebraucht wissen will*. Dante vergleicht
' dieser Hinsicht jenen, der ohne Maria selig werden will, einem, der
oOhne Kligel fliegen will (Parad. XXXIII 13—16; v. Hoffinger). Auch

at die thomistische Schule nie einen Widerspruch finden kénuen zwischen
dem oben entwickelten Gedanken und der Darstellung des hl. Bernhard
‘Ser.mo de aquaeducto in nativ. B. M. V. n. 7) iiber die Mittlerstellung
Mariens. Derselbe sagt auch ausdriicklich: ,Haec voluntas eins (Dei)
¢st, sed pro nobis.“ n, 7. cf. 5. 3 in vigil. nat. Dom. n. 10. Ubrigens
18t die Tradition hicr, wenigstens in der Scholastik bekaunt. Cf. hl, Alphons
Liguori, Herrlichkeiten Mariens (Schmoger), S. 149 ff. .

14



212 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

bestiirmen. Wo aber seine Einsprechungen ein williges Gehor
und seine Anregungen ein folgsames Herz finden, da ist es seine
Freude, bei den Menschenkindern zu sein.! Da fiihrt der Geist
des Herrn das Geschopf von Stufe zu Stufe.?

Wie lange noch wird jene Idee die Geister bethoren, es
sei die Aunsgestaltung der Welt weniger als die Schopfung ein
eigentliches Werk Gottes! KEin und derselbs Grund macht ja
Gott zum Schopfer und Lenker der Welt.> So selbstindig und
initiativ Gott die Welt erschuf, so selbstdndig und selbstbeginnend
leitet und entfaltet er sie auch. Wer das Werk begonneun, mufs
es auch vollenden.* Gewils ist Gott in der Erhaltung der Welt
ebenso volle und souverdne Ursache als in der Schopfung, ob-
wohl in der Erhaltung bereits ein bestehendes Sein vorliegt. So
mufs auch der Einfluls Gottes auf die geschopfliche Wirksamkeit
trotz der eigenen Aktivitit der geschaffenen Krifte souverdn und
initiativ sein. Gott erhélt das bestehende Sein als erste Ursache,
d. h. in einer Weise, dals das ganze Weiterbestehen des Seins
eine Wirkung Gottes ist. In dhnlicher Weise wirkt er auf die
Thatigkeit, so dals alle geschaffene Thatigkeit nach all ihren
Momenten eine Wirkung des gottlichen Wirkens ist.’ Die ganze
Gottesidee als erste Ursache® resp. das ganze Resultat der
Gottesbeweise " miilste umgestolsen werden, wenn wir Gott nicht
in den Vordergrund der treibenden Principien des Fortschrittes
stellten.

16. Der Fortschritt ist nach dem Gesagten nicht nur ein
der menschlichen Natur entsprechendes Ziel, sondern auch ein
im gottlichen Schopferplan einbegriffener Bestandteil. Dies fihrt
uns zu den obersten Zweckbezlehungen des Fort-
schrittes. Wie namlich die eigene Wirksamkeit unserer Krifte
hohere Ursachen nicht ausschliefst, sondern geradezu voraussetzt,®
so weist uns auch die eigene Zielstrebigkeit und Zweckmé’.[‘sigkeit
auf hohere Leitmotive hin.? ,

Gott selbst handelt nur aus Selbstzweck,1® d. h. seiner selbst
wegen. Wo die Handlung einen Effekt aulser Gott setzt, kann
der nihere Zweck nur Mitteilung des eigenen Seins!! sein oder

1 Prov. 8, 31.

2 Ps. 40, 3 ff.; 70, 20; 79, 19; 118, 17; 147, 18; 1. Tim. 6, 13,

3SThIlO53 4Lc 5LclO55a.d3

¢ C. gent. 3, 67 n. 2, 4, 5. 7 Cf. Caiet in I 2, 3.

8 8, Th. I, 105, b ad 1, ad 2. o C. gent. 3, 17. n. 3.

10 C, gent. 1, 38. 74; &, 17. 18 n. 3. 4.

11 Deus (est) finis rerum, non sicut aliquid constitutum aut aliquid
effectum a rebus neque ita quod aliquid ei a rebus acquiratur, sed hoc
modo, quod ipse rebus (acquiratur) 1. c¢.“



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 213

die eigene Verherrlichung.! In dieser Absicht hat Gott die Welt
erschaffen, in dieser erhilt, lenkt und leitet und vollendet er sie.
Der Fortschritt, welcher die Geschopfe ihrer Vollendung ent-
gegenfiihrt, hat somit Gott zweimal zum Motive, einmal, weil
ihn Gott nur aus Liebe zu sich selbst fordert,? dann aber, weil
er in jhm die Offenbarung seines Wesens setzt. Darum will
Gott, dals wir dankbar und gehorsam seine Anregungen aufnehmen,
die eingeschaffenen Krifte gebrauchen und das Werk des Herrn
vollenden. Nachdem er selbst die Welt geschaffen und mit Kréften
ausgeriistet hat, leiht er ihr dieses Grundkapital mit seinem Bei-
stande, um uns immer mehr ihm anzugleichen, um in uns eine
immer hohere Offenbarung Gottes zu verwirklichen.

Auch von diesem Standpunkte aus kann der Fortschritt nur
gelten als successive Entwicklung der Schopfung, ja als Weiter-
fihrung der Schopfung durch immer weitere Anteilnahme an
Gottes Sein, Wirken und Leben.? Die Kreatur soll Gott immer
ahnlicher werden und Gottes Herrlichkeit immer deutlicher
offenbaren.4

Eine besondere Bedeutung erhilt die Zweckursichlichkeit
Gottes gegeniiber den verniinftigen Wesen. Das Ziel ihrer Ent-
faltung besteht in der Erkenntnis und Liebe Gottes.® Da auch
Gott nur im eigenen Schauen seiner selbst gliicklich ist, so be-
deutet die geschaffene Zielstrebigkeit nur cine extensive Erwei-
terung der gottlichen Zweckurséchlichkeit, die Ausbreitung der
Liebe Gottes auf Tausende von Liebhaberscharen, das Anwachsen
der Liebesglut, bis alle Liebeskraft in Gott ihr Ziel gefunden hat.

Auch die Zweckursdchlichkeit Gottes mufs einen souverdnen
und initiativen Einfluls ausiiben auf alle direkten Motive des Fort-
schrittes. Gott steht auch im Vordergrunde aller Ziele und Ten-
denzen des Fortschrittsbestrebens. Wenn Gott um eines ‘ganz
Schwachen Abbildes seines Wesens wegen, wie es die unbelebte
oder auch die unbewulste Welt ist, so viel Kraft und W eisheit
ent_fa]tet, was wird er da erst thun, um sich mehr verwandte
Greister heranzuziehen? Die Liebe Gottes zu sich selbst ist ein
sehr machtvolles Princip fiir die Befriedigung des Fortschrittes.

Selbst in den unmittelbaren Zielen und Motiven wirkt Gottes

—_——

' C. gent. 3, 19 n. 4.

® Cg. 8, 17 n. 6 citieren. Kurz fafst dies der hl. Thomas I, 44. 4
Zusammen: ,Primo agenti qui est agens tantum, non convenit agere
Propter acquisitionem alicuius finis, sed intendit solum communicare suam
Derfecngnem, quae est eius bonitas. Kt unaquaeque creatura intendit
tonsequi suam perfectionem quae est similitudo perfectionis et bonitatis
divinae. Sic ergo divina bonitas est finis rerum omnium.“

8 C. gent. III, 17 n. 6. 4 L. ¢. III, 21. 5 L. e. III, 25.



214 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

Ursdchlichkeit nach. Jedes geschaffene Ziel verdankt seine Zug-
kraft der Nachwirkung des gottlichen Zieles,! in der Weise, dalx,
genau gesprochen, nicht die geschaffenen Ziele durch die Nach-
wirkung Gottes, sondern Gott in den geschaffenen Zielen als
Zugkraft auftritt.? Gott ist sowohl als wirkende Ursache wie
als Ziel und Zweck das primére, akiive und bewegende Princip
des Fortschrittes.

17. Gott ist, um einen Schritt weiter zu gehen, sich selbst
nicht nur Liebesobjekt, sondern auch substantielle Vorlage
der zu schaffenden und auszugestaltenden Welt. Auf Gerate-
wohl und blindlings kann er nicht handeln,® noch auch erst von
aufsen her die Pldne seines Werkes beziehen. Er nimmt sich
selbst zum Vorwurfe, Jedes geschaffene Wesen ist eine Teil-
nahme am gottlichen Sein.* Die Verschiedenheit der Teilnahme
bildet verschiedene Wesen.? Indem sich so Gott als Vorbild
und Ursache verschiedenartiger Kreaturen erkennt und als wir-
kende Ursache den Seinsgehalt der Schopfung wenigstens vir-
tueller oder eminenter Weise in sich tragt und in Gott alles
einen immateriellen, erkannten und gedanklichen Bestand hat, so
besitzt eben auch die Welt in Gott einen idealen, gedanklichen
Vorbestand, welcher das ganze kiinftige Sein und Leben darstellt
und vorbildet.® Diese Ideengehalte, eine ideale Vorwelt, der
gottliche Kosmos dient nun bei der Schopfung, Erhaltung und
Entfaltung der Welt als gedankliche Fiihrung und Leitung. lis
sind die Ldeen? oder als ein Ganzes betrachtet, es ist der ewige
gottliche Weltplan.® Die Bestandart von Idee und Gegenstand
konnte zwar nicht verschiedener sein, aber der Inhalt von ldee
und Gegenstand deckt sich vollstindig.

Es ist dies der Gedanke des Idealismus, der vollendeten
Entwicklung des Exemplarismus, jenes wahren Idealismus, wie
er durch Willmann eine unbestreitbar klassische Darstellung ge-
funden hat. Gibt der Exemplarismus der Welt in Gott gedankliche

t C. gent, ILI, 17 n. 3. ? L. c.

3 8. Aug. q. 86 q. 46; Apselmus, Monolocrtum c. 9.

+ Albertus M. de apprehensione (Jammy vol. 21) XII, 3—8. S.Thomas,
S. Th. 1, 2, 8 n. 4; 44, 1. 3. 4; 103 2; c. gent, III, 19. de Pot. 3, 1.

5 S. Th. I, 15, 2; de Verlt 3,

6 Alb. M. de appreh. XII, ﬁl. 18. S. Thomas, c. gent, I, 54 ff.
vergl, dazu den Kommentar des Ferrariensis (ed. Sestilli, Romae 1897,
vol. L. p. 826 ff.); I dist. 16 q. 1 a. 3 ad 2; de Verit. 2, 9 ad 4; 8, 11;
3,2;4,4ad 4; 2,4 ad 2. S. Th. de Verit. 3, 2; S. Th. I, 15.

7 S. Aug. q. 83. q. 46.

8 8. A. de lib. arbitrio. S. Thomas, c. gent. III, 145; S. Th, I—II,
93, 1.



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 215

———— %

Vorbilder (exemplar), so dringt der Idealismus bis zur hoheren
Erkenntnis vor, dafs diese gedanklichen Erkenntnisbestinde keine
blofsen Typen und Modelle, sondern schopferische Principien und
inhaltgebende Formen seien (idea). Die Welt erscheint dann
nicht nur als Nachbildung, sondern auch als Auswirkung ge-
danklicher Gehalte und Formen.!

Die ideale Weltanschauung ldutert in erster Linie die Er-
kenntnisbegriffe, aber auch die Fortschrittsidee. Da weicht der
letzte Schatten jemes Irrtums, der in der Ansicht besteht, als
sei der Fortschritt im Laufe der Geschichte mehr etwas Zu-
filliges, eine freie unberechnete Mehrleistung des Universums.
Gottes Wirken stellt sich so als ein kunstschaffendes? vor, da
Gottes schopferische Ideen nicht nur das substantielle Sein der
Gegenstiinde, sondern auch alle Momente ihres Wirkens und Fort-
ganges darstellen. Wie demnach die Idee das schaffende Princip
der Substanz ist, so auch das bewirkende Princip der Entfaltung
und der Erreichung des Zweckes.® Hinter all den menschlichen
Plinen, Ideen und Spekulationen steht ein hoherer Plan, eine
hohere Idee, ein hoherer Entwurf, der weit mehr Einflufs aus-
iibt als alle menschlichen Berechnungen. Gottes ewiger Welt-
plan ist das letzte Ziel, dem der Fortschritt zusteuert, denn diesen
soll er verwirklichen.

Nur unter diesem idealen Gesichtspunkte konnen wir eine
einstweilen unvollendete Welt verstehen. Die vorausgehende Un-
fertigkeit ist eine Folge der Stofflichkeit, oder bei der Seele —
des innigen Zusammenhanges mit dem Stoffe. Gott hilt sich
nun selbstverstindlich an die dem Universum anhaftenden oder
Immanenten Gesetze, da er auch diese mwit und in den Sub-
Stauzen begriindet hat. Dafiir hilft er dem Geschopfe, sich aus
der Niedrigkeit des Anfangs zu den Hohen der Vollendung zu
€rheben. Nur sollen dabei die Gesetze gewahrt bleiben. Der
Fortschritt vom Unvollkommenen zum Vollkommenen erscheint
S0 als eine weise Form der gottlichen Weltregierung.4

18. Gott ist nach dem Gesagten dreifaches Princip des
Fortschrittes. Als erste wirkende Ursache liegt ihm auch der
Ausban des Schoptungswerkes ob, so dafs aller meuschliche
Kraftaufwand im Dienste des Fortschrittes bereits eine Wirkung
Gottes ist; als oberster Zweck alles Strebens wirkt Gott zur

—_—

' 8. Th. 1, 14, 5; 15, 1. Cf. Vigener, de ideis divinis. S. 28 sq.
_* B. Alb. Summa theol. tr. 18 q. 55 a. 2 (ratio creatrix); 1. c. de
homine tr, 1. q. 1. m. 3 a. 1 (ars prima).
8 De Verit. 19, 2.
+ 8. Th. 1, 66, 3; 70, 2 ad 5; 78, 1.



216 Streiflichter aus Ph11080ph1e und Theologie

—_— e e —— e — _— —

reicheren Mitteilung seiver selbst und zur deutlicheren Offen-
barung seines Wesens, zur hoheren Angleichung der Geister an
ihn, vor allem aber, um die vernunftbegabten Geister in héherem
Mafse zum Genusse seines eigenen Gliickes gelangen zu lassen;
als intellektuell wirkende Ursache erkennt Gott sein Wesen als
das ideale Vorbild aller (reschopfe und wirkt seine Ideen aus,
nicht nur in den Akten der Schopfung und Erhaltung, sondern
auch der Entwicklung.

Gott ist somit das ureigentlich treibende Princip des Fort-
schrittes, der Mensch nur in zweiter Linie, weon auch inner-
halb seiner Sphire mit einer Gottes Einflufs analogen Souveri-
netit. Des Menschen Einflufs ist aber darin begriindet, dals
Gott die letzte Vollendung durch die freie Mitwirkung der
Menschen bewerkstelligen will, nicht als ob er des Fortschrittes
bediirfte, sondern weil es sich so ziemt, nicht als ob Gott weniger
einziges Princip, weniger initiative Ursache wire, sofldern um
seine Ursdchlichkeit auch andern mitzuteilen und um ein leben-
diges, selbstfortschreitendes Werk zu schaffen.

II. Die Fortschrittsidee vora Standpunkte und auf dem
Gebiete des Ubernatiirlichen.

19. Der Theologe, der sich mit den Erscheinungen vom
Standpunkte der iibernatiirlichen Offenbarung aus befalst, urteilt
sowohl iiber die natiirliche Welt als iiber die iibernatiirliche und
somit iiber zwel Arten von Fortschritt, den natiirlichen und den
iibernatiirlichen. Demgeméfs zerfillt auch unsere weitere Dar-
stellung in zwei Abteilungen: die erste behandelt die Stellung
der iibernatiirlichen Offenbarung zum natiirlichen Fortschritt, d. h.
zu jenem Fortschritt, so weit er innerhalb des Wirkungskreises
und der Tendenz der Naturkrifte liegt, die andere Abteilung
bespricht jenen Fortschritt, welcher von der iibernatiirlichen
Ordnung bezweckt und von iibernatiirlichen Kriften verwirklicht
wird.

Beide Fragen haben ihre Schwierigkeiten. Man kann ja
wohl ohne Furcht vor einer Widerlegung behaupten, dafls bei
einem Grofsteil der gebildeten Welt bereits seit langem die Ansicht
herrscht, es sei das Ubernatiirliche, ja schon der Glaube daran,
nicht nur faktisch, sondern auch principiell so recht elgenthcl
der Feind alles Fortschrittes. Von einem iibernatiirlichen Fort-
schritte konnen sich viele infolge ihrer sonderbaren Vorstellung
von Gnade und Offenbarung schon gar keinen Begriff bilden.

Diese Zeitmeinung ist um so gefihrlicher und bedenklicher,



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems, 217

als die Fortschrittsidee eine solche Gewalt auf die Geister ausiibt,
dals, wie v. Ketteler in einem analogen Falle von der Freiheits-
idee bemerkt, selbst deren Zerrbild die Welt in Gérung zu
versetzen vermag.!

Nach unseren fritheren Ausfiihrungen miifste es auch schlimm
um die Sache des Ubernatiirlichen bestellt sein, wenn sie wirklich
dem natiirlichen und naturgeméfsen Fortschritt hinderlich ent-
gegenstehen sollte. Wir stehen indessen nicht an, zum vorn-
herein einen Hauptgrund dieses allgemeinen Verdiktes in der
Verzerrung der dabei mitspielenden Begriffe zu suchen.?

A. Der natiirliche Fortschritt vom Standpunkt der
tibernatiirlichen Ordnung.

26. Wenn wir die Stellungnahme der iibernatiirlichen Ordnung
zum natiirlichen Fortschritt behandeln, diirfen wir zum vornherein
wenigstens dies behaupten, dals das Ubernatiirliche kein
geborner, kein principieller Gegner der Natur und
ihres Forischrittes sei. Die Ubernatur hebt die Natur nicht
auf, sondern veredelt und hebt sie.® Alle berechtigten Tendenzen
der Natur bleiben mit ibr bestehen, finden im Gegenteile an der
Goade einen Anwalt und Gonner.

Man stelle sich nur die Ubernatur nicht als etwas Wild-
fremdes vor, das mit der vorliegenden Menschennatur keine Ver-
bindung einzugehen, das seinerseits der Natur nichts zu bieten,
dem anderseits die Natur nichts abzugewinnen vermag. Zwar
ist es ein leichterklirliches* geschichtliches Faktum, dals der
Mensch die Synthese von Natur und Gnade, Einsicht und Glauben,
Wissenschaft und Offenbarung theoretisch und praktisch immer
nur mit vieler Miihe herstellt. Allein Schwierigkeiten des Ver-
Sténdnisses heben die Richtigkeit der Thatsachen nicht auf. Die
Gnade, die fiir die Natur geschaffen worden, kann unmdglich
ihr Tod und Feind sein.5

Gliicklicherweise hat die alte Methode in der Bebandlung
der grofsen Fragen der Gnadenlehre sich wieder eingebiirgert,
Wir meinen die Behandlung vom Standpuukte ihrer Zweckmilsig-
keit.5 Gerade in unserer Angelegenheit bietet dieser Standpunkt

* Freiheit und Autoritit der Kirche S. 11.

2 L. c. 8. IX,

® Dieser Satz ist ausgesprochen in dem Axiom: Gratia non tollit
Daturam, sed perficit eam (S. Th. I, 1, 8 ad 2), sed supponit eam (S. Th.
I, 2, 2 ad 1) sicut perfectio perfectibile 1. c.

+ Cf. Weils, Apologie (3) 111, 1073 ff., 560 f.

* Scheeben, Dogmatik 11 § 171—174.

% Das Verdienst gebiihrt unbestreitbar Scheeben; cf. 1. ¢. § 164—166.



218 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

unersetzliche und unvergleichlich festere Stiitzpunkte als jede
andere Betrachtungsart.

Vom Zweckstandpunkte aus betrachtet, unterscheidet sich
die natiirliche Ordnung dadurch von der iibernatiirlichen, dafs
die erste Gott zum Ziele hat, insofern er durch natiirliche Krifte
erreichbar ist, letztere aber in hoherem Grade und in weiterem
Umtfange. Natiirliches und iibernatiirliches Ziel bilden somit keinen
(regensatz, sondern zwei Stufen im Aufstieg zu einem und dem-
selben Hohepunkt.

Folgerichtig konnen auch die Tendenzen und Anforderungen
der beiden Ziele sich nicht widersprechen. Die Strebungen der
beiden Naturen sind nicht heterogen, sondern nur nicht gleich
weit fortgefithrt. Die Forderungen der Natur bleiben bestehen
und werden nur durch neue vermehrt. Zugleich setzt die neue
Ordnung die friitheren Aufgaben in Beziehung zu hoheren und
endgiiltigeren.!

Dem Verhiltnis der Ziele entsprechend verhalten sich die
Krifte der Natur und Ubernatur. In der natiirlichen Ordnung
reichen die Krifte und Anlagen der Natur zur Erreichung des
Zieles hin, in der iibernatiirlichen Ordnung ist ein Zuschufls von
nicht nur neuen, sondern auch hoheren Kriften, ja die Ein-
senkung einer hoheren Natur als Princip eines hoheren Lebens
erfordert. )

Die Auffassung von Natur und Ubernatur, als zwei mit- und
iibereinander bestehenden Naturen, erschopft die Wirklichkeit
noch nicht vollig. Die iibernatiirliche Bestimmung steht nicht
aufser oder neben der natiirlichen, sondern bildet die innere Er-
weiterung des natiirlichen zieles — eine Erweiterung freilich, die
alle Begriffe iibersteigt. Der Mensch im reinen Naturzustande
hitte Gott zum Ziele gehabt, insofern er ihn mit seinen Natur-
anlagen hitte erreichen konnen, als Belohnung einer entsprechenden
Gottesliebe, moralischer Selbstlduterung und liebevoller Samariter-
dienste. Gott bleibt zwar Ziel, doch so, dals der Besitz und
Gebpufs Gottes in Erkenntnis und Liebe erweitert wird bis zur
vollen Anschauung Gottes — an Stelle einer blofs abstrahierenden
natiirlichen Erkenntnis —. bis zum Hintritt, d. b. bis zur Teil-
nahme am Leben und an der Liebe Gottes selbst.2 Der Art
der Erweiterung des Zieles entspricht die Ausriistung. Nicht
eine wildfremde, unvereinbare Ubernatur ladet sich etwa wie

1 Siehe die Entwicklung dieses Gedankens bei Weils, Apologie (3),
I1[, 18. 25 ff. 560 ff. 908 ff. (schliefslich der ganze 3. Band); .I, 567 ff.;
V, 48 ff., 162 ff., 565 ff., 776 ff. u. s. w.

2 Matth, 25, 21. 23.



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 219

ein Schleier auf die bereits bestehende Natur. Wie. der Zweck
eine Erweiterung erfihrt — eine intensive und extensive — so .
wird auch die Natur in sich selbst erweitert, da die Gunade in
den Seinsbestand des Begnadigten iibergeht.! Aus Natur und
GGnade wird ein einheitliches Thétigkeitsprincip, eines neues Lebens-
princip, weil die Gnade in das innerste Heim der Seele eindringt,
um von innen heraus neues Leben zu bewirken.?

Die innige Vereinigung und Einheit von Natur und
Gnade® bewirkt, dafls die iibernatiirliche Ordnung oder
die Offenbarung als Lehre und Religion dieser Ordnung
ein positiver Forderungsgrund selbst des natiirlichen
Fortschrittes wird. Die Ubernatur iibernimmt mit der Natur
alle Tendenzen derselben, alle Aufgaben und Anlagen, und macht
diese sogar zu eigenen. Dafiir stellt sie der Natur freigebig ihre
reichen Mittel an Kréften und Motiven zur Verfiigung.

21. Wir gehen sofort aufs Einzelne ein. Alle Fragen und
Probleme der natiirlichen Erkenntnis fallen auch der Offen-
barungslehre zur Losung anheim. Uberdies stellt diese neue Auf-
gaben. Indem endlich die Offenbarung die Vernunft als Fithrerin
zum Glauben und als Dienerin des Glaubens anerkennt und be-
ansprucht, ja iiberhaupt einen vernunftgemélsen, geistigen Dienst
(rationale obsequium) verlangt,* schiitzt sie nicht nur den philo-
sophischen Wissensdrang, sondern nimmt ihn auch in ihre Dienste.

Wie viele Anregungen bieten nicht einem spekulativen Kopfe
die Geheimnisse des Glaubens, wie viele Anldsse zur Pricisierung
seiner Begriffe und Anschauungen! So hat ohne Zweitel dic
Trinititelehre die Begriffe von Person, Natur, Substauz, Beziehung,
aber auch die ganze Erkenntnislehre gewaltig liutern und sichern
helfen.

_ Die Offenbaruung offeriert eben die Erkenntnisobjekte nicht
ln jenem bunten Wirrwar, wie wir ihnen in den sinnlichen Er-
scheinungen oder in der geschichtlichen Fragestellung begegnen,
— sie stellt sie meistens von Licht umflossen vor unser Auge

! Darum sagt der Aquinate, dafs die Gnade die Natur voraunssetze,
€rginze und vollende ,sicut perfectio perfectibile®. S. Th. I, 2, 2 ad 1;
cf. Scheeben, Dogm. II. § 170, III.

? Cf. Scheeben, Dogm. II. § 170, V. Philippus a S. S. Trinitate.
flr_'. III de gratia disp. III dub. VII concl. Choquet, De origine gratiae,
disp. 12.

. ® Uber die Vereinigung von Natur und Gnade siehe Weils, Apo-
logie (3) 111, 6 f., 26 ff., 546, 590, 607 f., 755 ff., 890 f., 929, 943 f., 1046 f.,
1071 f., 1207; Scheeben, Dogm. II. § 170, IV.

* Rom. 12, 1. 1. Pet. 3, 15.



220 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

hin, zumal mit Hervorhebung ihrer verschiedenartigen Beziehungen,
in ihrer wahren, sachlichen Gestalt und Form.1

Es ist kein Geheimnis, dals die grofsten und einflulsreichsten
Forschungen durch die Beriihrung mit Glaubenslehren, sei es
anch nur zum Zwecke der Bekidmpfung, angeregt wurden. Uber
das ,theologische* Mittelalter besteht so wie so kein Zweifel.
Aber auch Cartesius, Leibnitz, selbst Kant haben sich durch
religiose Fragen zur Forschung bestimmen lassen. Rechnen wir
noch mit dem Hang des Christentums zur Spekulation,? besonders
zur spekulativen Erfassung des Glaubensinhaltes, verbunden mit
dem selbstverstindlichen Eifer der Verteidigung gegen alle An-
griffie,® so konnen wir leicht begreifen, wie zumal unter dem
Drange der Gegner und bei der Uberfiille von Licht und Gnade
die Weltbetrachtung dem Christentum so viel zu verdanken hat.
Die fritheren Fortschritte werden iibrigens auch dauern oder sich
wieder erneuern, sobald die grolsen Gesichtspunkte des Glaubens
wieder einen fassungsfihigen Grund gefunden haben werden.t

Fiir den Fortschritt der Geisteskultur liegt anf Seite des
(Glaubens keine Gefahr, wohl aber auf Seite der Menschen, die
in bewulster oder unbewuflster Abneigung gegen den Glauben
glaubensfeindliche Lehren unterstiitzen. Damit betreten sie den
Weg, der zum Irrtum fiihrt, und sehen sich am Ende ihrer
Arbeit zur Umkehr gezwungen. Ein klassisches Beispiel bietet
die Geschichte der Lehre Kants. Deutschland hat der Aus-
arbeitung dieser Lehre ein ganzes Jahrhundert lang geradezu
gewaltige Geisteskraft gewidmet. Uber die Ubrichtigkeit der
Endresultate ist heute niemand im Zweifel. Noch einmal zu Kant
selbst zuriickzukehren heilst leider den Hexentanz von neuem
beginnen.

Der Hauptvorwurf unserer Zeit gegen das Christentum geht
dahin, dals es die naturwissenschaftlichen Studien vernachlissige,
wepn nicht gar hivtertreibe. Allein ist dieser Vorwurf trotz
seines bestechenden Scheines ein Vorwurf? Gewils verdient das
Christentum deswegen keinen Tadel, dals es vor allem recht
energisch auf die Losung der grolsen Lebensfragen: Gott und
Welt, Zeit und Ewigkeit, Kraft und Ziel, Leben und Tod, Glick
und Seligkeit drang! Hierin folgte es jedenfalls der Weisung

1 Cf. Scheeben, Mysterien (2. A.), § 106. 107. 109,

2 Cf. Willmann, Gesch, des Idealismus II, 3 ff.

3 1. Pet. 8, 15.

+ Vergl. z. B. die interessante Begriindung des teilweisen Nieder-
ganges der Scholastik im 14, Jahrhundert bei Willmann, Geschichte des
Idealismus, 1I, 348,



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 221

des Meisters.! KEs wird den Geschichtsforscher immer befremden,
dals eben jene Scholastiker, welche die Natur als das dem
Menschengeiste entsprechendste Objekt der Forschung hinstellen,?
sich mehr auf Philosophie und Theologie werfen. Offenbar ge-
wann bei ihnen jene Forschung die Oberhand, welche den hoheren
inneren Wert fiir sich hatte. In Berechnung wére auch die Un-
moglichkeit zu ziehen, in damaliger Zeit nennenswerte Resultate
in der Naturforschung zu erzielen. Heute jedoch, da die Haupt-
probleme in Philosophie und Theologie eine wenigstens vorliufige
Losung gefunden haben, da die Kulturzustinde die Naturwissen-
schaft begiinstigen, heute, da sich auf diesem Gebiete die feind-
lichen Geister schlagen, heute steht auch die Kirche nicht an,
recht energisch auf die Vorteile dieses Studiums hinzuweisen.?

Auch die Verbreitung moglichst hoher Kenntnisse auf
moglichst viele Mitglieder mufs Ziel der Kirche sein. Ihr muls
am Herzen liegen, in den hitzigen Kdmpfen der Gegenwart ein
schlagfertiges und konkurrenzfihiges Heer stellen zu konuen.
Wohl mag die Kirche zittern beim Gedanken, welchen Hinden
sie ihre teuersten Kleinode, die Seelen der Jugend, anvertrauen
mufls, allein gerade deswegen verlangt sie die Ausbildung katho-
lischer Lehrkriifte.4 Was sie bekdmpft, ist die leidige Halb-
wisserei, gewils im Interesse der Wissenschaft, was sie bekampft,
ist iene falsche Wissenschaft, welche auf tduschende Induktionen
und sophistische Beweise hin die Wahrheit hohnt, gewils steht
auch hier die Kirche im Dienste der Wahrheit, die Kirche be-
kiimpft nur Irrtum und Liige.

Wir konnen mit Recht die Folgerung ziehen, dals auf dem
Arbeitsfelde der Forschung die Offenbarung und ihre Organe®
Im Vordertreffen stehen und immer stehen werden.

—_—

! Matth. 6, 33. 2 8. Th, I, 85, 1.
8 Aet. Patris, Herder-Ausgabe 8. 47 f. (46 f.).
S 3 + Cf. v. Hertling in Hist. pol. Bl. B. 110 S. 140 ff.; Kleine Schriften
. 839.

5 Herr Prof. Dr. Schell hat einem der vorziiglichsten Organe der
O.I’fenba,rungsanstalt, den religidsen Orden, den Vorwurf gemacht, dals sie
die wissenschaftliche Entwicklung durch Schulknechtschaft und iber-
triebenen Konservatismus hemmen. Katholicismus als Princip des Fort-
schrittes. Die neue Zeit und der alte Glaube.

) Was das erste betrifft, liegt die Schuld — wenn eine vorhanden ist —
Jedenfalls mehr auf der Seite jener, welche sich als blinde Nachbeter einer
Schule hingeben, ohne auch nach innerer Erkenntnis zu streben, ohne
gegenteilige Ansichten in Betracht zu ziehen. Indessen glauben wir
dfn Vorwurf von der thomistischen Schule entschieden abwilzen zu
dirfen. Sie hat von jeher keinen zum Beitritt angehalten, aulser er lasse
Sich durch Griinde iiberzeugen. Wenn sie begeistert und energisch zum



222 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

Wir sind weit entfernt, unser Auge nach der Straulspolitik
vor der einmal konstatierten Thatsache eines Zuriickbleibens der
(deutschen) ‘Katholiken gegeniiber Protestanten und Juden im
Besach hoherer Lehranstalten und im Besitz von Bildungsstellen

Beitritt auffordert, so thut sie das im Bewulstsein ihres Wahrheitsbesitzes.
Die Verweisung Schells auf die ,Denkschrift¥, deren tendenziose Dar-
stellung einem jeden bekannt ist, der die besprochenen Verhiiltnisse als
Selbstzeuge miterlebte, die auch bereits eine iiberzeugende Widerlegung
gefunden hat (Die Universitit Freiburg und ibre Geguer, Freiburg, Schweiz
1890), mufs im Interesse des von Schell vertretenen Gedankens bedauert
werden.

Was den ,iibertriebenen Konservatismus“ der Ordensschulen an-
belangt, verweisen wir auf Trendelenburg, wenn er sagt: ,Ks ist die
Wissenschaft das grolste Beispiel einer fortgesetzten Entwicklung, welches
es dberhaupt gibt. Kein Kern, der zur tausendjihrigen Eiche auswichst,
kein Tier, das sich auslebt, kein Mensch, so gliicklich er sich vollende,
kein Volk und kein Staat, so lange sie auch blithen und so spét
sie auch altern, hat eine so stetige, so fortlaufende Ent-
wicklung als die Wissenschaft. . . . In der Wissenschaft ist alles
Vorangehende die Voraussetzung des Folgenden, der Bestand
die Voraussetzung des Erwerbes, das Entdeckte die Voraus-
setzung der Kntdeckung. Das Neue kniipft sich an das Alte.
Das Neue knupft sich stets an das Alte. Nur in seltenen und grolsen
IFallen éndert sich dies Verbiltnis (I). Die Wissenschaft erweitert und
erneuert sich von innen.* Kleine Scliriften (Wesen der Wissenschaft) 11, 77.
Kinstweilen halten wir die thomistischen Principien mit dem daraus ge-
bildeten System sowohl gegeniiber der modernen Philosophie (cf. Aet.
Patris, Herderausgabe 8. 43 [42], und besonders ,,Officio sanctissimo** an
die Bischofe Bayerns, Herderausgabe S. 21 [22] ff.), als auch gegeniiber
den spat scholastischen Modifikationen (cf. Gravissime nos, dieses Jahr-
buch XI, 890 [400—401]) als berufen und befihigt zur Verteidigung der
Glaubenslebren und zum weiteren Ausbau der Weltanschauungslehre.

Freiherr v. Hertling hat mit Recht zu wiederholten Malen darauf
aufmerksam gemacht, welchen Nachteil die Aufhebung der Stifter und
Kloster dem Aufschwung der Studien in katholischen Kreisen brachte.
Cf. Kleine Schriften (Herder, 1897) S. 893 ff., 402 f., 568 ff, Die n#here
Untersuchung der Thatsache wiirde ein interessantes Seitenstiick bieten
zu einer Geschichte der Bildung.

Hochlichst erstaunt waren wir jedoch iiber eine Bemerkung des
Verfassers des ,,Distinguo, eine Bemerkung, die, soweit wir wissen, bisher
auch kein Gegner den Orden gemacht, die auch zu augenscheinlich un-
richtig, als dals sie einer Widerlegung bediirfte. 3. Aufl. S. 59.

Einen Ubelstand miissen wir freilich als Folge der leicht erklir-
lichen Uberlegenheit von Ordensgelehrten gegentiber einem Grofsteil der
Weltgeistlichkeit anerkennen. Die Lebrkorper der religiosen Orden sind
heute vielfach gehindert an der unmittelbaren Berithrung mit den ge-
bildeten oder der Bildung zuginglichen Kreisen, Dadurch wird ihr Kisfluls,
wenn auch nicht ganz aufgehoben, so doch in einer Weise geschmélert,
welche das sonst so patiirliche Verhaltnis in einer beinahe unnatiirlichen
Gestalt erscheinen lifst. KEs miissen eben wieder Zustinde geschaffen
werden, welche es den verschliedenen Organen der katholischen, vorab
der theologischen Wissenschaft ermoglichen, nicht nur mit der Feder



zur Beleuchtung der Fortschrittsproblems. 223

zu verschliefsen, Wir wiirden es sogar bedauern, wenn in der
Hitze der Kontroverse das Bewulstsein der Thatsache geschwécht
wiirde.! Allein ebenso entschieden bekdmpfen wir die Anklage
einer principiellen Verschuldung. ,,Nicht das katholische Princip,
wohl aber eine in der Unvollkommenheit der Menschen begriin-
dete psychologische Nebenwirkung ist an jenem Zuriickbleiben
Schuld.“2 So wenig verheilsend die Verhiltnisse, vom natiirlichen
Standpunkte aus besehen, auch stehen mogen, so drohend geradezu
die Gefahr sein mag, so konnen, ja miissen wir vom ibernatiir-
lichen Standpunkte aus der festen Hoffnung sein, dafs die Lebens-
kraft der Kirche auch dieses Hindernis beseitigen, auch diese
Liicken ausfullen werde. Damit meinen wir freilich nicht, dals
wir aut einen aufsergewdhnlichen Einflufs des Himmels warten
sollen.3 Aber wir vertrauen darauf, dals der Himmel, nachdem
er uns die Augen geoffnet hat, ja uns selbst das Urteil aus-
sprechen liefs, in gleicher Weise auch helten werde, die Wert-
schitzung der Wissenschaft zu verbreiten und zu steigern, allzu
grolse Angstlichkeit zu kliren und zu beruhigen und die kon-
servativen Elemente und Krafte hineinzuziehen in den Kampf.4
Darin wird sich gerade wieder einmal der wahre fortschrittliche
Charakter der Kirche zeigen, dals sie die Errungenschaften der
Vorzeit zu wahren, die Resultate der Neuzeit zu wiirdigen und
beides zum Wohle der Zukunft zu verwenden weils.

22. In unvergleichlich hoherem Grade als die Wissenschaft
gewinnt die (vatiirliche) Sittlichkeit durch ihre Beziehungen
zur Ubernatur. Die sittlichen Anforderungen der menschlichen
Natur sind auch Grundgebote der Offenbarung. Allein sie ge-
Winnen eine uubemelsbar hohere Bedeutung durch den Wert fiir
das ewige Leben. Die Gnade gibt, was die Natur, wenigstens
! dem Zustande, in welchem sie aul uns iibergegangen ist, nicht
Vermochte, die notwendigen, ja iuberreichen Mittel zur zweck-
Wéalsigen Benutzung und eventuellen Bewiltigung der Naturtriebe,
Wgung der gewonnenen Uberzeugung.® Auf diesem

0der allenfalls auch noch mit dem Worte, sondern vorab durch das
}”beﬂdlge Beispiel, durch die Macht der Person einzugreifen. Die Aus-
lebung neuer Jiinger der Wissenschaft verlangt eine kundige Hand und
€I scharfes Auge, iiber welche nicht ein jeder verfigt. Auch wiirde
ine gleichmiifsigere Vertretung der einzelnen Richtungen, sowie grofsere
'Djektivitit in der Beurteilung der Minoritit, vor allem aber eine sach-
Ichere Behandlung der Fragen manchen Ubelstand heben.

' Freiherr v. Hertling, Kleine Schriften, S. 400.
S ® Derselbe, Katholicismus und Wissenschaft, Hist. pol. Blitter, B. 119.
911, s Cf, S, Th. II—IL 101, 4 ad 4.

* L. c. 8..906; Bd. 120 S. 140 ff., 228 ff,

* Cf. Rom. 7, 9 ff.; bes. v. 24—25.



224 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

Gebiete steht das Verdienst des Ubernatiirlichen so gesichert
da, dafls die Gegner geradezu auf den Wettbewerb verzichten.!
23. Um so energischer und kraftvoller wird heute das
Christentum als Obstruktionsanstalt gegen die Ziele und Auf-
gaben der Kultur verschrieen. Leider verstehen aber gar viele
der Schreier unter Kultur nur Luxus oder Verhiltnisse, welche
es erlauben, allen Geniissen zu fronen, alle Begierden zu be-
friedigen, vorab die Bequemlichkeit zu pflegen. Da muls freilich
die christliche Weltanschauung ein grolses ,,Distinguo in das
Kulturgejohle hineinwerfen, aber mit dem Christen ein jeder, der
es ernst nimmt mit den Zielen und Aufgaben der Menschheit.

Abgesehen von den Hindernissen der politischen und der
socialen Lage der Katholiken mag dies einer der Griinde sein,
welche den Anteil des Katholicismus am gegenwirtigen Kultur-
fortschritt beschrdnken, wenn auch unberechtigter und unbe-
griindeter Weise. Zwar ist es nur zu wiinschen, dafs sich
moglichst viele Krifte in den unmittelbaren Dienst der héheren,
besonders der religiosen Aufgaben stellen. Allein deswegen darf
die Beteiligung an den Kulturarbeiten nicht abnehmen. = Wir
meinen zwar nicht, wie es anderwirts geschehen, dals die Katho-
liken sich nicht mehr so zahlreich der unmittelbaren Pflege der
Geistes- und Glaubensideale widmen sollten — im Gegenteil! —,
wir meinen, dals auch nebenbei der Betrieb der Kulturarbeiten
katholische Vertreter finden solle. Die Nachteile der Kulturstufe
lihmen die Thiétigkeit auf hoherem Gebiete; okonomische Ver-
hiltnisse beeinflussen entscheidend die Bildungsstufe einer Ge-
sellschaft; die Bildungsstufe gibt das Mals fiir den socialen,
politischen und wissenschaftlichen Einflufs; alle Verhiltnisse zu-
sammen bedingen wieder die Losung der religiésen Fragen und
Probleme. Darum tritt die Religion schon aus Interesse sehr
entschieden fiir wahren Kulturfortschritt ein.

Sie braucht iibrigens dabei sich nur an die bereits ge-
wonnenen Vorteile zu erinnern. Wie einst die politische Ge-
staltung Europas und die allgemeine Verbreitung griechischer
Sprache und Kultur dem Christentum die Wege ebnete, so kamen
in neuerer Zeit die Fortschritte der Verkehrsmittel den Missionen
zu gute. Wenn es nicht in hoherem Mafse eintraf, so lag die
Schuld an der eigenen Lauheit. Die leichtere Verbindung mit
Rom hat das kirchliche Einheitsbewulstsein gestirkt und die
Leitung der Kirche erleichtert. Die Erfindung der Buchdruckerei

1 Wir verweisen kurz auf die Apologie des P, Weils, besonders den
3. und 5. Band.



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems, 225

hat die theologische Wissenschaft michtig getordert und religiose
Kenntnisse in weiten Schichten der Bevélkerung verbreitet.
Technische Fortschritte erlauben grofsartigere Feier der gott-
lichen Geheimnisse. Sprachliche Ausbildung dient nicht nur einer
Wwiirdigeren Darstellung der (Glaubenslehren, sondern auch der
Empfehlung des Glaubens. Die Gefahr besteht einzig darin, sich
iberfliigeln zu lassen, die wuchtigen Waffen, welche der Fort-
schritt schmiedet, den Feinden des Glaubens, seien es geborene
oder verfithrte, auszuliefern, kurz, aus Saumseligkeit sich schlagen
zu lassen, wo man siegen konnte.

Das kann unméglich Ansicht und Absicht der Kirche sein,
unméglich eine Wirkung des Ubernatiirlichen, da es sich sonst
selbst befeinden miilste. Der iibernatiirliche Standpunkt anerkennt
und unterstiitzt grundsétzlich die berechtigten Strebungen des
natiirlichen Fortschrittes in Kultur, Wissenschaft und Gesittung.
Die Kultur verdankt ihm eine hohere Weihe, edlere Motive und
besonders die Heraushebung aus den Niederungen des reinen
Persons- oder Nationalititsstandpunktes. Wissenschaft, Bildung
und (Gesittung sind ausdriickliche Postulate der Offenbarung.

Die iibernatiirliche Ordnung ist aber vorziiglich darum ein
Fortschrittsprincip fiir die natiirliche Ordnung, weil sie auch inner-
halb ihres eigenen Gebietes unmittelbares Fortschrittsprinzip ist.

B. Der Fortschritt auf dem Gebiete des Ubernatiirlichen.

24. Wire das Ubernatiirliche nur eive Wiirde und Zierde,
nur eine gottgefillige Annahme, bur ein Schatten, den Jesus
Christus auf uns wirft,! kurz nur etwas Aulserliches, so konuote
Von einem eigentlichen Fortschritte auf dem Gebiete des Uber-
natirlichen iberhaupt keine Rede sein. .

Wir sprechen jedoch bedachter Weise von einer Ubernatur.
J_a: die G nade, das Unterpfand und die Substanz der iibernatiir-
lichen Ordoung ist eine Natur im vollen Sinne des Wortes.?
Als Natur ist sie wesenhaft Princip von Leben und Thatigkeit,
Von Entfaltung und Wachstum, von Fruchtbarkeit und Vollendung.

Die Aufgabe und Bedeutung dieser Natur ergibt sich aus
ihrem Ziele. Die ganze Erhebung in den Gnadenstand bezweckt
Bun ausschliefslich eine hohere, ja unendlich hohe Teilnahme und
A“gleichung an Gott. Die Gottihnlichkeit ist Daseinsgrund und
eee——

! Cf. Mohler, Symbolik (7) S. 136.

® 2. Petr. 1, 4, Rom. 5, 21; 6, 28. S. Th. I-II, 110, 3; 62, 1.

Scheeben, Dogm. II, 398 f. (dort auch Stellen); Herrlichkeiten etc. 1. Buch,
Hauptstiick.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIII, 15



226 Streiflichter ans Philosophie und Theologie

Endzweck der Gnade. Gott voll und ganz gleich zu werden.
ist ein Ding reiner Unmoglichkeit. Allein zwischen dem Besitz-
stande der reinen Natur oder gar der verderbten, und dem letzten
erreichbaren Grade der Gottdhnlichkeit liegen ungezihlie Grade
und Stufen. Jeder dieser Grade in der Angleichung an Gott
bedeutet ein Stadium des iibernatiirlichen Fortschrittes. Zugleich
lifst jede Stufe je nach den individuellen Zustdnden, Verhilt-
nissen und Anlagen den weitesten Spielraum fiir die mannig-
fachsten Variationen.

Der fiir uns immer etwas starre Gedanke einer Angleichung
an Gott durch immer neue Aunfnahme hoherer Gnadengaben wird
lebendig, wenn wir ihn aus seiner metaphysischen Fassung in
die psychologische iibertragen, dals niimlich die Gottdhnlichkeit
der Natur sich in der Gottéhnlichkeit des Lebens dufsert und
bethitigt. Das besagt das Wort des Heilandes: Seid vollkommen,
wie euer Vater im Himmel vollkommen ist.

Ist es nicht sonderbar, dals eine Zeit, welche immer nur
von Fortschritt spricht, den iibernatiirlichen Fortschritt kaum der
Erwihnung wiirdigt! Nichtsdestoweniger ist, wie das Wort des
Herrn bestitigt, der Fortschritt im (Guoadenleben die Standes-
pflicht eines jeden Christen.! Dazu verpflichten uns die reichen
Krafte, welche wir durch die Gnade und die eingegossenen Tu-
genden empfangen. Der eigentiimliche Zustand der menschlichen
Natur, die unfertig in unsern Besitz gelangt, verpflichtet uns,
die bestehenden Krifte und Anlagep zu unserer Ausbildung zu
verwenden. Sollte da die gottliche Natur, an der wir teilnehmen
und die Gott unserer Seele einfiigt, nicht auch die Verpflichtung
zur Benutzung der Krifte begrinden! Das: Leben menschen-
wiirdiger zu machen ist Ziel der Kultur und die Gottesnatur
sollte in uns kein gottihnliches Leben bewirken? Ohne Zweifel
kann Gott trotz oder vielmehr infolge seiner Giite und zumal
seiner Heiligkeit wegen von dieser Forderung nicht abstehen.

Selbstverstidndlich trifft die Pflicht des Strebens nach Voll-
kommenheit alie Menschen. Wer bereits in die grofse Gottes-
familie aufgenommen wurde, muls sich auch demgemil(s auffithren.
Wer_ noch als Fremdling aufsen steht, hat die strenge Pflicht
einzutreten, da auch seiner die Guoade harrt.

Diese Pflicht ist ferner kein rein positives Gebot, sondern
— die Offenbarung und die Gnade vorausgesetzt — auch eine
Naturforderung. Die Natur verpflichtet den Menschen, alles zu
thun, um sein Endziel zu erreichen. Nach der Setzung der

1 Cf. Weils, Apologie (3) V, 239 ff.



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 227

ibernatiirlichen Ordnung ist nun eine Erreichung des natiirlichen
Zieles nur in und mit der ibernatiirlichen Seligkeit denkbar.!
Auch die iibernatiirliche Vollkommenheit oder als Ersatz das
Streben und Verlangen nach ihr ist somit absolut selbst zur
Erreichung des Naturzweckes notwendig und darum von der
Natur gefordert.?

Die Verpflichtung zum iibernatiirlichen Fortschritt geht nicht
allein vom Willen Gottes aus, sondern auch von den Strebungen
der menschlichen Natur. So hoch Gott der Herr iiber seinem
(reschopfe steht, soweit das Unendliche das Endliche iiberragt,
eben so hoch stehen die Ziele des iibernatiirlichen Lebens iiber
allen Idealen des rein natiirlichen Strebens, Die Erkenntnis soll
fortschreiten bis zur Anschauung des Wesens Gottes,3 ja bis zur
Teilnahme am gottlichen Erkennen selbst. Der Erkenntnis zur
Seite steht eine entsprechende Liebe. Gerade die Aufgabe und
Bedeutung der Liebe zeigt ums so recht die erhabene Grilse
des iibernatiirlichen Fortschrittes. KEs ist sicher, dafs die Liebe
bleibt® und zwar auf jenem Hohepunkt, den sich einer hier er-
worben hat. Je nach dem Grade der Liebe, in dem eine Seele
verscheidet, wird dann das Mals ihrer Seligkeit ausfallen. Da-
durch wird der Ausbau des himmlischen Reiches, dessen Gliickes-
fiille und Herrlichkeit all unsere Begriffe iibersteigt, der Substanz
nach in die Sphidre des Erdenlebens hineingezogen und in die
Hénde der Menschen gelegt. Welch ein Sporn, welch miéchtiger
Antrieb fiir jeden verniinftig handelnden Menschen! Welch ein
erhabenes Schauspiel! Welchen Wert gewinnt da ein vielleicht
nach aufsen unscheinbares, nach innen aber dem hochsten Fort-
schritte geweihtes Leben!

Gegeniiber der Aufgabe des ibernatirlichen Fortschrittes
verschwinden beinahe alle natiirlichen Ideale. Sollen wir es ver-
argen, wenn einige, um ihr Heil besorgte Seelen, vielleicht auch
Zeiten und Volker, vor die scheinbare Alternative gestellt, den
Datirlichen oder den iibernatiirlichen Fortschritt zu gefahrden,
8ich ohne Zaudern fiir das Gottliche erkliren? Allein im grofsen
und ganzen und soweit es sich um wahren Fortschritt handelt,
Wird diese Alternative nicht eintreten. Dagegen sorgt das Uber-
o :

 Cf. Scheeben, Dogm, II, § 173.
_* Cf. Weils, Apologie (3) V, 191 f. (4, 5); Scheeben, Dogm. II,
§178. § 171, 110
8 1. Joan, 3, 2.
“ 1. Cor. 18, 12. Benedictus XII, Const. Bened. Deus (1336).
o Cf. Scheeben, Dogm. II, § 164, II (8. 297), VI (8. 800).
¢ 1. Cor. 13, 8, :
15*



228 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

gewicht und die Fiihlbarkeit des sinnlich natiirlichen Teiles immer
dafiir, dafs der natiirliche Fortschritt nur selten, der iibernatiir-
liche dagegen gar zu oft vergessen, vernachlissigt, wenn nicht
gar verachtet wird. Darum mufls die Kirche, die beauftragte
und bevollméchtigte Hiiterin des iibernatiirlichen Fortschrittes, so
energisch fiir die Entfaltung und Pflege des inneren geistigen
Lebens eintreten. Auch ihre Diener werden vor allem dieses
Leben und diesen Fortschritt hegen und pflegen, ohne sich. in-
dessen dem natiirlichen Fortschritt feindlich, ja auch nur gleich-
giiltig gegeniiberzustellen. -

25. Der Aufgabe entsprechend bildet die ganze Gnaden-
ordnung eine Art von Kridftesystem, wie wir es in keiner
Erscheinung der Natur besser geordnet und machtvoller wirkend
antreffen.! Die heiligmachende Gnade erhebt als neue Natur die
Substanz der Seele zu einem neuen, hoheren Lebensprincipe.?
Die theologischen Tugenden dienen als Grundorgane zur Aufserung
und Bethétigung der Hauptakte des neuen Lebens,® die mora-
lischen Tugenden leiten die neue Lebenskraft in alle natiirlichen
Krifte und Anlagen hinein und fordern so ein hoheres moralisches,
sociales, politisches Leben;* die intellektuellen Tugenden fordern
die intuitive und diskursive fiibernatiirliche Erkenntnis.? - Alle
Tugenden sind wesentlich auf Forderung und Setzung der Thitig-
keit angelegt.®

Auf das Fundament der heiligmachenden Gnade und das
Netz von Tugenden wirkt nun die operative Gnade mit all den
Anregungen zu einem gottgefdlligen Leben, zugleich mit der
notigen Erleuchtung den Trieb und Wunsch zu héherem Aufstieg
einflofsend, — die zuvorkommende Gnade weckt auf und treibt
an, die mitwirkende Gnade sichert die Verwirklichung des
frommen Gedankens, neue Gnaden sind der siifse Lohn, welche

1 Dieser Gedanke wird leider viel zu wenig beachtet, obwohl er
z. B. beim Aquinaten leitendes Motiv ist. So vertreten ihm die Tu-
genden, besonders die iibernatiirlichen im Gnadenleben sozusagen die
Stelle der natiirlichen Potenzen, - S. Th. I—II, 63, 3. Vergl. Scheeben,
Dogm. II, § 168, V. Darum sagt er 1. c. 65, 3: ,Deus non minus per-
fecte operatur in operibus gratiae, quam in operibus naturae: sic autem
videmus in operibus naturae, quod non invenitur principium aliquorum
operum in aliqua re, quin inveniantur in ea, quae sunt necessaria ad
huiusmodi opera perficienda: 'sicut in animalibus inveniuntur organa,
quibus perfici possunt opera, ad quae peragenda anima habet potestatem
. unde oportet, quod cum caritate simul infundantur omnes virtutes
morales, quibus homo perficit singula genera bonorum operum.“
2 Rom. 6, 23. 8 §, Th. I-II, 62, 1. ¢ L. c. 61, 5.
5 L. c. 58, 2. 8 L. ¢ bb, 1. '



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 229

nicht nur eine Schwichung verhindern, sondern umgekehrt neue
Kraft spenden. | .

Je hoher der Gnadenstand, um so reichlicher ist der weitere
Kraftzufluls,! je mehr eine Seele mit den Anregungen mitwirkt,
um so machtvoller weht in ihr der Geist des Herrn,2 je mehr
ein Heiliger leistet, um so mehr verlangt Gott von ihm.® Hier
wird Ernst gemacht mit dem Fortschritt! Die Gnade trigt eben
den Quell aller Kraft, das Princip alles Fortschrittes in eminenter
Weise in sich und bezweckt darum auch einen eminent hoheren
und stirkeren Fortschritt.

Gott ist sogar nicht damit zufrieden, uns nur mit seinen
Anregungen heimzusuchen, er will uns auch befihigen, dieselben
vollkommen und leicht aufzunehmen, ja als Lebenskraft uns an-
zueignen.* Wir nennen diese Anlagen zur Aufnahme der An-
regungen des hl. Geistes proleptisch ,,Gaben des hl. Geistes“.
Es ist aber bedeutsam, dals selbst diese Anlagen, welche doch
fir den Empfang von Gaben bestimmt sind, selbst wieder in
Bezug auf die Setzung von iibernatiirlichen Lebensakten aktiv
sind. Gerade sie zeitigen im Willen und im Verstande die
hochsten und edelsten Thaten des Gnadenlebens.® Selbst die
Friichte und Seligkeiten des Gnadenwirkens gleichen nicht fer-
tigen Zinscoupons, sondern bilden wiederum Fundamente und
Krifteanlagen zu einem neuen und hoheren Leben. Die Selig-
keiten (beatitudines) sind nach der Lehre des hier unvergleich-
lichen Aquinaten geradezu Akte der Gaben des hl. Geistes.”
Ihre Belohnung (praemia) sind nur héhere Lebens- und Tugend-
akte,® wie Demut, Sanftmut, Geduld, Rechtsgefiihl, Friedfertig-
keit u. s. w. Die Friichte des hl. Geistes (fructus) sind Werke,
die schon an sich das- Herz erfreuen? (,,Sunt enim fructus quae-
cunque virtuosa opera, in quibus homo delectatur®).

Es zielt eben die Gnade auf Fortschritt, Fortschritt wirkt
und zeitigt sie, mit Fortschritt lohnt sie, 'um den reichen Lohn
doch wieder sofort fiir neuen Fortschritt zn verwenden.:

Nimmer rastet der Herr, der es sich nicht nehmen lafst,
inmitten all seiner Diener moch selbst die' ihm so teuern Seelen
der Vollendung entgegenzufiihren.l® Hier verliert sich mensch-
liches Denken in Mutmafsungen, der (laube aber bestitigt durch

t Matth, 13, 12. Marc. 4, 25. 2 Rom. b, 8. & 2, Cor. 5, 14.

+ 8. Th. I-II, 66, 2. 8. 5 8. Th. I—II, 68, 3 (in fine).

¢ Nach 8. Th, I—II, 68, 8 stehen sie zwischen den gottlichen und
moralischen Tugenden. :

" L. 1, 69, 1. 5 L. ¢ a, 3,

* L. e 70, 2. 10 Joannes 14, 18.



230 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

den Mund eines Augenzeugen: ,Kein Aug’ hat es gesehen, kein
Ohr es gehort, in keines Menschen Herz ist es gedrungen, was
Gott denen bereitet, die ihn lieben.“! Koonte die Fortschritts-
idee eine schonere Verwirklichung finden? Wir iiberlassen es
dem Leser, die Parallele zu ziehen zwischen den Resultaten des
natiirlichen und iibernatiirlichen Fortschrittes.

26. Auch der iibernatiirliche Entwicklungsgang des Einzelnen,
sowie der Menschheit hat seine Gesetze, das Offenbarungsgesetz.
Wohl enthélt dieses gar manches Verbot, doch seine Hauptaufgabe
ist nicht Beschrinkung, sondern Leitung der Freiheit.2 Es soll
dem Geiste die Richtung geben auf scin unendliches Ziel. Nicht
als Verbottafeln an den Wegen der Freiheit sollen wir das Gesetz
denken, nein, in uns soll es leben und wirken; es soll durch
liebendes Umfangen unser geistiges, inneres EKigentum werden;
das Gesetz, das unter Blitz und Donner dem Volke mit dem
harten Nacken auferlegt wurde, mulste ja dem Gesetze der Liebes-
flammen weichen. Wenn einmal das Gesetz so eingegangen ist
in das Innere unseres Lebens, dafs das Gebotene uns zur Liebe
wird,® dann wird selbst das Gesetz zum inneren Fortschritts-
princip: nur in der Ordnung winkt Segen und Gedeihen.

27. Allein das Gesetz ist ein abstrakter Gedanke und wirkt
auf uns sinnliche Menschen ungehindert nur in sinnlicher Gestalt.
Darum erscheint auch das Gesetz der von Gott begriindeten
héheren Ordnung in sichtbarer Form, in einer sichtbaren Anstalt:
in der Kirche.

Als Verkorperung des Gesetzes Gottes ist die Kirche kein
blofser Rahmen, innerhalb welcher sich das Glaubenstournier ab-
spielt, keine rein #ufserliche Anstalt, zu welcher die vom Herrn
Bezeichneten Einlafs erhalten, um dort nur die notwendigen An-
weisungen und Mittel zu beziehen. Die Kirche ist vor allem
das verkorperte lebendig gewordene Gesetz.* Darum mufls auch
an der Kirche unterschieden werden zwischen dem inneren gei-
stigen Leben und der #ulseren sinnlichen Gestalt. Vor allem
soll die Kirche innerlich eir Dasein gewinnen, als Triigerin, als
Odem des Gesetzes, als Lenkerin der Seelen auf dem Wege nach
dem himmlischen Jerusalem.

t 1. Cor. 2, 9.

2 Auch hier miissen wir bedauern, dals die organisch-dynamische
Auffassung des hl. Thomas einer mehr mechanisch-kasuistischen weichen
mulste. Zu beachten ist z. B. die Definition des Gesetzes in I—II, 90

8 Vgl. die oratio in Dom. XI post Oct. Trin. (Brev. O. P)
mereamur assequi quod promittis, fac nos amare quod praecapls “

4+ Cf. Scheeben, Mysterien (2) § 77.



zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems, 231

Aber auch nicht ausschlielslich als Gesetzesanstalt, etwa im
Sinne der alttestamentlichen Synagoge, darf die Kirche gedacht
werden. Darin besteht ja gerade der Unterschied beider, dafls
letztere nur das Gesetz hatte, erstere aber auch die Gnade als
Liebesunterptand besitzt.! Als Gnadenanstalt wirkt die Kirche
auch weit kraftiger auf ihre Glieder ein. Man denke sich nur
auch hier die Kirche nicht nur als Empfangssalon der himm-
lischen Gnaden. Die Kirche ist ein Organismus, der das Leben,
das er vermittelt, in sich selbst trigt, ja aus sich selbst spendet.?
Zwar ist die Kirche nicht das Lebensprincip selbst — der Herr
ist’s, der lebendig macht,® Christus ist der Rebstock,* das Haupt,®
der Weg, die Wahrheit, das Leben.® Nur wer in ihm bleibt,
bleibt am Leben.” Demnach ist die Kirche keine Disposition
oder Ordnung der Glaubigen. Das Richtige liegt in der Mitte.
Wie der vom Lebensprincipe beseelte Stoff, der Organismus, weder
das Leben selbst, noch auch eine blofs kiinstlerische Gliederung
und Ordnung ist, so ist auch die Kirche nur der aus der Lebens-
gemeinschaft der Glaubigen mit Christus sich ergebende Orga-
nismus, der mystische Leib Christi.®

Als vermittelnder Organismus fliefsen uns durch die Kirche
das Leben und die Gunaden Christi zu. Darum ist die Kirche
ein Mitprincip der iibernatiirlichen Lebensentfaltung. Da ferner
alles Heil von Christus abhéngt, und die mit Christus in Lebens-
gemeinschaft stehenden Seelen eben die Kirche bilden, so ist
klar, dals aulserhalb der Kirche, schlechthin aufserhalb, nicht nur
kein iibernatiirlicher Fortschritt, sondern nicht einmal ein iiber-
natiirliches Leben moglich ist.?

Auch im Organismus mufs ein inneres und ein &dulseres
Moment unterschieden werden. Der innere Organismus ist fiir
uns unsichtbar, wie das Leben selbst; die mystische Eingliederung
in Christus bleibt dem blédén Sinnenauge verborgen, die hervor-
ragende Bedeutung besonders begnadigter Seelen tritt nicht immer
an das sichtbare Tageslicht. Sichtbar dagegen ist die #dulsere
Gestaltung, sichtbar die Triger der geistigen Gewalt, sichtbar
die Glieder, sichtbar die dulseren Werke.?

t' 8. Th. I-II, 106, 2. Cf. Chrysostomus, Hom. 13, 4 in ep.
ad Rom.

2 Besonders gut behandelt bei Lingens ,,Innere Schonbeit etc.*

8 Joannes 6, 63; 1, Cor. 15, 22; Rom. 8, 10. :

+ Joannes 15, 1. 5 Eph. 5, 28.

® Joannes 14, 6. 7 L. ¢. 6, 57.

8 Cf. Scheeben, Mysterien (2) S. 477 ff.

® Cf. Scheeben, Mysterien (2) S. 476 f.



232 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

- Ioneres und Aufseres, Geistiges und Sinnliches, Gotiiches
und Menschliches sind zwar wohl sehr verschiedene Seiten, bilden
aber doch ein einheitliches Ganzes, eben den Organismus. Jede
Seite hat ihre besondere Aufgabe, die wichtigere aber das innere
Leben. Das innere Leben, der innere Geist eint und vereint
nicht nur die einzelnen Glieder, sondern bildet iiberhaupt den
Mittelpunkt der ganzen Gnadenordnung.! Alle Gnaden gelten den

1 Wir konnen indes nicht umhin, in besonderer Weise auf einen Auf-
satz aufmerksam zu machen, der unser Thema ziemlich nahe beriihrt
und zugleich einige interessante Lichtstreifen wirft auf die augenblick-
liche Kontroverse tiber die Principien des Fortschrittes: L’inspiration in-
térieure et le gouvernement des Ames dans I’kglise catholique. Revue
Thomiste 1898. p. 315 sq. DNer Autor hebt hervor, dals eine Bewegung
im Zuge sei, welche die personliche Initiative in den Vordergrund riicke.
Ziel dieser Stromung sei eine vollere Entwicklung der eigenen Persén-
lichkeit. S, 315.

Der Autor, P. Schwalm O. P. hilt wohl dafiir, dals der Gedanke,
der hier wirke, nicht allseits sonder Fehl und Tadel sei, S. 338,
warnt aber eindringlich vor Ubereifer, zumal selbst oder gerade die Kirche
den neuen Regungen wohlwollend begegne, 8. 315. ,,Gardons la méme
mesure**, ruft er aus, ,,Si quelques-uns d’entre nous, esprits hardis et
coeurs jeunes, ne prenpeut pas assez garde que ’Eglise ne les laisse pas
seuls juges et seuls maitres de leurs inspirations intérieures, tichons de
completer charitablement leurs vues incomplétes. Ayons confiance
dans le sens de la foi qui est en eux, comme en toute A4me qui aime
Dieu.** S. 338. .

Indem er mit Recht zum Fufspunkt seiner Untersuchung den dog-
matischen Lehrpunkt wihlt, dals die personliche Heiligung mit direkten
Anregungen der Gnade anhebe und die Sakramente diese voraussetzen,
erginzen, erfiilllen aber auch auf weitere direkte Gnadenerweise vor-
bereiten, wiahrend die Kirche als vermittelnder Organismus und als dulseres
Kenn- und Wahrzeichen mitwirkt (S. 815—345), kann er die von Gott
angeregte Privatinitiative nicht verurteilen, in einer Weise, dals er eben
im Mangel an eigener Knergie ein Hindernis fiir die Entfaltung der Kirche
sieht, ein Hemmnis, welchem gerade die anregende und zuvorkommende
Gnade abhelfen will. S. 830. Kine Folgerung (5. 337) deckt sich so
ziemlich mit einer Aufstellung Schells (Die neue Zeit und der alte Glaube,
S. 15—17). - Der bedeutungsvolle, leider auch der Gefahr des Milsverstind-
nisses ausgesetzte Passus lautet: ,L’église autorise ainsi en principe le
bienveillant accueil que des théologiens et des directeurs d’Ames font volon-
tiers a certaines aspirations de nos contemporains et en particulier de
la jeunesse catholique, lettrée et agissante, vers une vie chretienne plus
intérieure et mieux consciente des mouvements du Saint-Esprit. Ne nous
méfions pas de ces sympathies; ne suspectons pas d’avance les ideés qui
les éclairent, comme si elles étaient la découverte inattendue, de je ne
sais quel mysticisme imprudemment novateur et d’allure plutoét prote-
stante. Il y a, en effet, dans un certain nombre d’esprits, opposition
entre l'idée d’inspiration personelle et l'idée de catholicisme. Ils con-
fondent Pinspiration personelle avec l'inspiration privée au sens protéstant,
qui exclut toute autorité publique du gouvernement des Ames, ou ne lui
laisse qui d’insignifiantes prérogatives. Cette confusion -est dangereuse



znr Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 233

Einzelnen nur als Gliedern des mystischen Leibes Christi, alle
Gnaden, seien sie auch sonst unmittelbar den Einzelnen zugeteilt,
gelten doch dem Gesamtorganismus. Die Aufnahmstéhigkeit wurzelt
in der Eingliederung in den Organismus der Kirche. Ein iiber-
natiirliches Wachstum und Leben in Glaube und Liebe, in Gnade
und Heiligkeit ohne Vermittlung der Kirche ist somit undenkbar.
Freilich heifst dies nicht, dals die Seele iiber den heiligen Geist
- hinaus noch weiterer Hilte und hoheren Beistandes bediirfe. Was
heifst denn das: ,,Uber den hl. (Geist hinaus.“ Steht denn die
Kirche etwa iiber und nicht unter dem hl. Geiste?!

Die Kirche bedeutet somit keine mechanisch wirkende Lebens-
form, sondern ein Lebenselement fir jede heilsbegierige Seele,
die lebendige Gliederung aller an Christi Leib und Blut teil-
haftigen Begnadigten, die organische Gestaltung der Heilsanstalt,
das Unterptand der Lebensgemeinschaft mit Christus, das sicht-
bare Forderungsmittel des iibernatirlichen Fortschrittes.

Mitten hineingestellt in den Lebensfluls, der niedersteigt von
Christus dem Haupte bis zu den dulsersten Gliedern, nach innen
Lebensgehalt, nach aulsen Lebensgestalt, ist die Kirche neben
Christus das erste Gronondprincip alles geistigen, iibernatiirlichen
Lebens. Eine geistige, religiose, iibernatiirliche Entfaltung ohne
Kirche verlangen heifst ein Wachstum verlangen ohne Organismus,
Friichte ohne Baum und Zweig, Bliiten ohne Leben. Die dulsere
Leitung ist nicht Widerspruch oder Hemmung des inneren Wirkens
Gottes, sondern nur eine anders geartete Wirkung eben desselben
Wirkens. Wo Glied und Haupt und Glied sich in einem Streben,
in elnem Lieben und Verlangen einen, da wirkt der Geist des

malgré ses intentions et apparences de plus stre orthodoxie: 'exagiration
du principe d’autorité ne ferait pas des hommes moins dangereux que
v’en a pu faire exagération du principe d’inspiration. Des hommes sans
initiative et uniquement dressés & suivre des consignes extérieurs, les
suivront tonjours également quelles soient bonpes ou mauvaises et avec
une égale faiblesse. Ces hommes ] nous semblent méme trés dangereux
aujourd’hui: la situation de I’Eglise dans le monde semble demander
avant tout des dmes intérieurement vivantes et qui, d’elles mémes, par
conviction réfléchie, par amour effectif de Dieu, sous V'inspiration de I’ Ksprit
qui renouvelle la face de la terre, se portent courageusement & des oeu-
vres, & des pratiques, i des manifestations que ni Iopinion, ni ’Etat, ni
méme la- discipline familiale ne leur imposent. Les hommes les plus
dangereux aujourd’hui, les voila: les inertes, sans inspiration. Quelque
80it le groupe ou ils figurent, qu’ils y soient en téte ou en queue, ces
hommes 13 sont néfastes. C'est 1a I'un d’cux que saint Jean devait écrire:
,Je connais tes oeuvres, je sais que tu passes pour vivant; mais tu es
mort.“ (Ap. 3, 1.) -
1 P, Schwalm, Revue Thomiste 1898. S, 349 f.



234 Streiflichter aus Philosophie und Theologie

Herrn, wie im Organismus die Harmonie der Glieder ein Zeichen
des Lebens und der Gesundheit ist. Wo aber das Glied das
Haupt bekédmpft und beschadigt, da waltet Zwiespalt und Auf-
losung und wartet der Tod.

Die Kirche: steht sonach im Centrum des Fortschrittes, denn
alles dreht sich entweder um (extensive) Ausbreitung des Gottes-
reiches auf Erden oder um (intensive) Verstirkung des Gottes-
lebens in den einzelnen Gliedern, damit der Geist Gottes immer
mehr Gewalt erhalte iiber die Herzen, um Veredelung und Voll-
endung der einzelnen Glieder, damit Christi mystischer Leib
tadellos, ohne Makel und Runzel?! sei, damit der beseelte Tempel-
bau Gottes fest und stark begriindet, mit kostbaren Edelsteinen
jeder Art gezieret und von allen Unebenheiten und Rauheiten
befreit werde.2 Sehr schon sagt Ketteler: ,,Gott selbst ward
Mensch, um den gefallenen Menschen zu erlosen, ihn wieder mit
sich zu vereinigen, und wie der hl. Petrus in der erhabensten
Weise sagt, die menschliche Natur wieder der gottlichen teil-
haftig zu machen. Darin besteht die ganze Aufgabe des Christen-
tums; das ist fiir immer das Ziel des wahren Fortschrittes, zu
dem Gott alle Menschen berufen hat.“3 '

Gewifs ist es eine unvergleichlich hohere Aufgabe, arme
Stinder zu Kindern Gottes und Erben des Himmels umzuwandeln,
oder bereits beglickte Gotteskinder von Stufe zu Stufe der Gottes-
herrlichkeit emporzugeleiten, als irdischem, stacheligem, hinfélligem
Fortschritte zu dienen. Hier gilt ein Quintchen wirklich mehr
als dort eine ganze Last. Wenn nur die Welt es verstehen
wollte, was ihr frommt fir Zeit und Ewigkeit! Daber kann die
Kirche getrost alle Freunde und Gonuner der Fortschrittsidee in
die Schranken rufen. Welche Macht kommt auch nur in dhnlicher
Weise dem angebornen Fortschrittsdrange entgegen? Nur einem
einzigen braucht die Kirche den Vorrang abzutreten: Christus,
ihrem Herrn und Meister, Gott selbst.

28. Christus ist unbestreitbar der Mittelpunkt der Ent-
wicklung der Menschheit. Die Zeiten vor ihm sind nur ver-
standlich als Vorbereitungsstadien auf seine Ankunft und sein
Reich. Die Zeiten nach ihm haben vor allem ein grolses Ziel,
die Ausgestaltung seines Reiches. Sie werden enden, wenn er
wiederkommt, um den grofsen Lohnungstag abzuhalten. Nachher
hort alle Arbeit auf und jeder Fortschritt.

1 Eph. 5, 27,
? Cf. den Hymnus in f. dedicationis Ecclesiae.
8 Freiheit und Autoritit der Kirche S. 6.




zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems. 235

Nur der eigentiimliche Gang der Menschheit, der mit einem
Falle begann, ward Ursache, dafls die Vorbereitung auf den Ge-
sandten des Herrn ein furchtbarer Niedergang der Gesellschaft
war,l Nur eine offenbare Verdemiitigung konnte eben dem Herrn
ein williges Volk bereiten,?2 wie denn auch die herabgekommene
Heidenwelt in ihrem Schuldbewulstsein den dargebotenen Rettungs-
anker bereitwillig ergriff, wihrend die gesetzesbewulste und ge-
rechtigkeitsstolze Pharisderschaft das Heil von sich wies.3 Nach-
dem aber einmal die Sonne des Heiles aufgegangen, kann die
Aufgabe der Zeiten nicht mehr Demiitigung der Volker, sondern
nur Begliickung und Heiligung sein.# Darum ist das Christentum
ein Institut, bestimmt zu wachsen und fortzuschreiten,® bis das
Ziel erreicht und die Zahl der Kinder voll geworden ist. Das
Alte Testament war unfruchtbar, das Neue iiberflie(st von Gnade,
Licht und Segen.® Der Alte Bund hebt mit einem Fluche an,”
der Neue mit der Friedensbotschaft.® Das Gesetz veranlalste
wenigstens den Tod,” der Neue birgt das Leben in sich selbst.1?

Der Herr sendet nun seine Jiinger aus, damit sie aller Welt
die Botschaft des Heiles verkiinden.! Er riistet sie aus mit
Kraft und Gottvertrauen, dafs Himmel und Erde gehorsam fiir
ihr Wort zeugen. Den Dienern folgt er selbst!? und mit ihm
die gottliche Dreifaltigkeit.!® Das Taufwasser wird zum geistigen
Erneuerungsbad der Menschheit.1¢ Bis ans Ende der Zeiten soll
diese Totenerweckung fortdauern, bis nur ein Reich, ein Hirt,
ein Streben, ein Ziel aller sein wird. Christus trennt sich nicht
elnmal von seinem Werke; er will sie erleuchten und sendet
lhnen deshalb seinen Geist, den himmlischen Troster;!5 er will
sie fihren und leiten, er ihre Verteidigung fithren, wenn Wider-
spruch oder Verfolgung sie trifft; er will sie stirken im Kampfe,
stirken und speisen mit seinem helhgsten Leibe und Blute.16 Thre
Werke sind seine Werke und seine ihre.!” Er weiht sie ein in
alle Geheimnisse, welche sie zu tragen vermogen,!8 er stellt ihnen

I Rom. 3, 19; 11, 31—385.

* 8. Th. I-II, 106, 3.

4 Rom. 9 30. 31 1034

+ Mare. lb 41; Luc 4, 19; 8, 1.

5 Matth. ld 31 Lue. 13, 19

¢ Heb. 11, 11 (am Vorbilde Saras).

7 Gen, 3, 14—19. 8 Luec. 1, 26. ¢ Rom. 7, 7 ff.
“’Lc82ff 11 Mare. 16, 14.

12 8. Gregor Hom, 17 in hvang 13 Jo. 14, 23.

14 1. Petr. 8, 21; Rom, 6, 4.

15 Joannes 14 26. 16 Matth 26, 26. 28; Jo. 6, 54 ff.
7 L. ¢ 17, 19. 18 1, ¢, 15, 14. 15.



236 Streiflichter aus Philosophie und Theologie.

alles zur Verfiigung, selbst sein Blut, die Pforten des Himmels
und der Holle.!

Da verliert jedes Bedenken seine weitere Berechtigung, das
Zaudern wird anstofsig. Gott will die Entfaltung seines Reiches,
sein Gebot verpflichtet uns, seine Liebe dringt — es gilt den
hochsten, schonsten, edelsten Fortschritt, der nur moglich ist,
es gilt den Ausbau von belebten Himmeln, den Ausbau des gei-
stigen Jerusalem, den Ausbau des mystischen Leibes Christi.

Sowohl in der Gesellschaft als auch im einzelnen soll Christi
Leben sich entfalten. Wir alle sollen das hochste Leben leben,
doch nicht unseres, sondern Christi Leben.2 Als Gott ist Christus
vollstindige erste Ursache, als Gottmensch vermittelt er den
Lebenszuflufs aus dem Gottesinneren. Als Haupt des mystischen
Leibes konzentriert sich in ihm die ganze Leitung, die ganze
Entfaltung, sei es dafs er unmittelbar in den Sakramenten oder
mit sonstigen (Ginadenbeweisen die Seelen heiligt, sei es dafs er
durch seine behordlichen Organe wirkt.

Sein eigenes Leben auf Krden bietet ein unerschopfliches
Arsenal von Motiven und Nachahmungsziigen. ,,Christus nach-
bilden*“? lautet darum das konkrete Losungswort jedes eifrigen
Christen — ein Fortschrittsideal, wie sich kein hoheres denken
lilst, das Ideal, dessentwegen die Welt und die Menschheit Bestand
elhalten hat und noch besitzt.

Zwar scheint die Welt oft allen anderen Z1elen eher zu dlenen
als der Ausgestaltung des Christusreiches in der (Gesellschaft und
im Einzelnen. Allein es ist sicher, dals Gott der Welt kein anderes
Ziel geben konnte, wenn Gott einmal Mensch ward. Christus
ist. das Ziel des Gesetzes,* Christus das Ziel der Welt, der Fort-
schritt in Christus die letzte und hochste Aufgabe der Menschheit
— der Knotenpunkt des Fortschrittsproblems.

1 Mare. 16, 19. 2 Gal. 2, 20.
8 1, Cor. 11, 1. 4 Rom. 10, 4.



	Streiflichter aus Philosophie und Theologie zur Beleuchtung des Fortschrittsproblems

