Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 13 (1899)

Artikel: Quaestiones quodlibetales
Autor: Esser, Thomas
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761760

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUAESTIONES QUODLIBETALES.

Von P. THOMAS ESSER,
Ord. Praed. '

(S. Jahrb. VIL. 441; VIII. 129.)

Ursache und Verursachies.

Vor lingerer Zeit begannen wir im Jahrbuch eine Reihe von
kleineren Beitragen, die sich zur Aufgabe setzten, Anfingern
durch Erklarung der bei den Scholastikern am haufigsten vor-
kommenden Grund-Sitze oder sprichwortlichen Redensarten das
Verstdndnis der alten Meister der Philosophie zu erleichtern.
Zugleich versprachen wir uns von dieser zwangslosen Behandlung
philosophischer Lehren ein leichteres Erfassen derselben, als eine
mit wissenschaftlicher Planmilsigkeit durchgefiihrte Darstellung
oft vermitteln kann. Jedenfalls hat das unvermittelte Hinstellen
Jener manchmal wunderlich, manchmal ritselhatt, manchmal so-
gar widersinnig klingenden Sitze etwas Uberraschendes, etwas
Packendes, das zum Nachdenken herausfordert, um den tiefern
Sinn derselben zu erfassen. — Nach der leider, unabhingig von
unserm Willen, eingetretenen Unterbrechung gedenken wir im
folgenden die Aufgabe fortzusetzen, indem wir den Faden da
wieder aufgreifen, wo wir ihn fallen liefsen.

2. Omnis causa est nobilior suo effectu. — Zum richtigen
Verstindnis dieses Satzes ist es notwendig, sich daran zu er-
innern, dals die Dinge, die wir als Ursache und Wirkuog be-
zeichnen, in einem doppelten Sinne genommen werden konnen:
sachlich (materialiter) und begrifflich (formaliter). Fasse ich
den Ausdruck Vater in seinem sachlichen Sinne auf, so ver-
stehe ich darunter einen bestimmten Menschen, den Herrn so
und so; fasse ich ihn dagegen in seinem begrifflichen Sinne
auf, d. h. den Vater als Vater (reduplicative), so verstehe ich
darunter jenen Menschen in seinem Verhéltnis zu einem andern,
der sein Sohn ist. Im ersten Falle habe ich also einen in sich
abgeschlossenen, selbstindigen (absoluten) Begriff, im andern Falle
aber einen Beziehung und Verhiltnis ausdriickenden (relativen)
Begriff,

Der vorstehende Grundsatz nun mufs von Ursache und Wir-
kung im begrifflichen Sinne verstanden werden, d. h. bei den
80 bezeichneten Dingen mufs abgesehen werden von den gemeinten
Sachen als solchen, und es mufs nur der Begriff der zwischen



160 Ursache und Verursachtes.

ihnen bestehenden Beziehung der Ursachlichkeit festgehalten
werden. Das deuten auch die Worte an, in die der Grundsatz
gekleidet ist. Denn die Ausdriicke Ursache und Wirkung
sind rein begrifflich” (in abstracto) zu nehmen, ohne Riicksicht
auf die Einzeldinge, in denen sie etwa verwirklicht (in con-
creto) sein mogen.

In diesem Sinne aber ist der angefiihrte Grandsatz schlechter-
dings und ganz allgemein wahr: Jede Art von Ursache ist vor-
trefflicher und vollkommener als das von ihr Verursachte. Mag
es sich nédmlich um &dufsere oder innere Ursachen handeln,
um das Hervorbringen oder den Zweck, den Stoff oder das
Wesen, ja auch um die untergeordneten Teil- oder Neben-
Ursachen, wie das Werkzeug und das Vorbild ist: immer bleibt
es wahr, dals die Ursache einen Einfluls auf die Wirkung aus-
ibt; denn darin besteht der Begriff der Ursache. Die Wirkung
verdankt der Ursache etwas. Das Verursachen ist auf Seiten
der Ursache ein Geben, und das Verursachtsein auf Seiten der
Wirkung ein Empfangen. Wie aber im moralischen Sinne, so
gilt auch im physischen Sinne das Wort des Heilandes: Beatius
est magis dare quam accipere (Act. 20, 35). Mag auch der
Ewmpfangende in jeder andern DBeziehung mehr haben als der
Gebende: aber das, was er ihm verdankt, hatte er weniger
als er, und darum ist in dieser Beziehung wenigstens der
Gebende (die Ursache) vorziiglicher als der Empfangende (die
Wirkung). .

Hierbei darf aber nicht iibersehen werden, dafs bei den in
Rede stebenden Dingen das Geben und Empfangen manchmal
gegenseitig ist, mit anderen Worten, dasselbe Ding, das sich einem
andern gegeniiber, als Ursache, mitteilend verhdlt, kann unter
einem andern Gesichtspunkt diesem selben gegeniiber sich, als
Wirkung, empfangend verhalten. Das ist der Sinn cines andern
peripatetischen Grund-Satzes, der gewdhnlich kurzweg so aus-
gedriickt wird: causae sunt sibi invicem causae, d. h. etwas,
das einem andern gegeniiber Ursache ist, kann (wie gesagt, unter
einem andern Gesichtspunkt oder beziiglich einer andern Sache)
dessen Wirkung sein. Wir betonen nachdriicklich: unter einem
andern Gesichtspunkt; denn dals zwei Dinge sich wechsel-
seitig in derselben Weise verursachen, dafs also z. B. wechsel-
seitig eines des andern bewirkende oder hervorbringende
Ursache sei, oder dafs ein Ding dem andern, und zugleich um-
gekehrt, dieses jenem seine wesentliche Form verleihe: das ist
ein Ding der Unmaoglichkeit. Ursache und Wirkung sind ja
Gegensatze, also konnen sie nicht in ein und demselben Ding



Ursache und Verursachtes. 161

unter demselben Gesichtspunkt zusammentreffen. , Secundum idem
genus causae aliquid esse causam et causatum, est impossibile®
(S. Thom. in V. Metaphys. lect. 2). Denselben Einfluls kénnen
die zwei Dinge nicht gegenseitig aufeinander ausiiben, wohl aber
verschiedenen. Aber auch so konnen nicht alle Ursachen zugleich
geben und empfangen. Der vorher ausgesprochene Grundsatz
wuls vielmehr, genau gefalst, so ausgedriickt werden: Aliquae
causae sunt sibi invicem causae. So wird er auch von
Aristoteles ausgedriickt: ot d¢ Twa xal allijiov altia, oiov
TO0 movely Tije eve§iag, xal avty TOU movely' &AL 0V TOY avTOY
TQOmOY, dAdd TO Wty g Télog, TO & a¢g agyy XvIeEmC
(Physic. lib. 2 cap. 3 u. geradeso Metaphys. lib. 4 [bez. 5] cap. 2).
Der hl. Thomas driickt dieses noch schirfer aus: Quaedam (causae)
sibi invicem sunt causae, secundum diversas species causae, sicut
laborare est causa efficiens bonae habitudinis (des Wohl-
befindens), bona autem habitudo est causa finalis laboris (In
II. Physic. lect. 5).

Dieses gegenseitige Verursachungs-Verhiltnis trifft nur zu
zwischen der stofflichen und der Form verleihenden Ur-
sache einerseits, und der hervorbringenden und Zweck-
Ursache anderseits. Der hl. Thomas driickt dieses so aus:
,»Contingit secundum diversa genera causarum idem respectu
ejusdem esse causam et causatum: sicut purgatio est causa sani-
tatis in genere causae efficientis, sanitas vero est causa
purgationis secundum genus causae finalis (d. h. die Wieder-
erlangung der Gesundheit ist Zweck-Ursache der Anwendung
der Arznei, und die angewendete Arznei ist die hervorbringende
Ursache der Gesundheit); similiter materia causa est formae
aliquo modo, inqusntum sustinet formam, et forma est aliquo modo
causa materiae, inquantum dat materiae esse actu“ (Quaest.
disp. de verit. q. 28. a. 7; fast geradeso In IV. Sent. dist. 17,
q- 1. a. 4. sol. 1). Noch deutlicher driickt der hl. Lehrer dieses
anderswo aus, wo er zugleich genau angibt, worin jener gegen-
seitige Einflufs besteht, den die genannten Ursachen aufeinander
ausiiben. Was zunichst die Wechselwirkung zwischen Zweck
und hervorbringender Ursache betrifft, so sagt er: das, was die
bewirkende Ursache dem Zweck gibt, ist: Dasein; sie gibt ihm
Fleisch und Blut und macht, dals er aus dem idealen Zustand
in die Weltwirklichkeit eintrete. Was umgekehrt die bewirkende
Ursache vom Zweck empfiangt, ist-durchaus nicht dasselbe;
der Zweck macht nicht, dafs die hervorbringende Ursache Dasein
erhalte, sondern nur, dals sie zu wirken beginne; der Zweck
reizt die bewirkende Ursache zur Théatigkeit. — Materie und

Jahrbueh fiir Philosophie ete. XIII. 11



162 Ursache und Verursachtes.

Form verursachen sich gegenseitig ein gewisses Sein, wie es
ihrer verschiedenen Natur entspricht, also nicht das Dasein,
sondern nur ein gewisses Sosein. Doch wir diirfen die Worte
des hl. Thomas dem freundlichen Leser nicht vorenthalten: ,,Sci-
endum est, quod, cum sint quatuor causae, earum duae sibi in-
vicem correspondent, et aliae duae similiter. Nam efficiens
et finis sibi correspondent invicem, quia efficiens est principium
motus, finis autem terminus (motus). Et similiter materia et
forma (sibi invicem correspondent): nam forma dat esse, materia
autem recipit. Efficiens est causa finis, finis autem causa
efficientis. Efficiens est causa finis quantum ad esse quidem,
quia movendo perducit efficiens ad hoe, ut sit finis. Finis autem
est causa efficientis, non quantum ad esse, sed quantum ad
rationem causalitatis. Nam efficiens est causa inquantum
agit, non autem agit, nisi causa (oder gratia) finis: unde ex fine
habet suam causalitatem efficiens. Forma autem et materia sibi
invicem sunt causae quantum ad esse. Forma quidem materiae,
inquantum dat ei esse actu; materia autem formae, 1nquantum
sustentat ipsam. Dico autem utrumque horum s1b1 invicem
esse causam essendi — vel snmplxclter, vel secundum quid.
Nam forma substantialis dat esse materiae simpliciter, forma
autem accidentalis (dat esse materiae) secundum quid, prout
etiam forma est. Materia etiam quandoque non sustentat formam
secundum esse simpliciter, sed secundum quod est forma hujus,
habens esse in hoc; sicut se habet corpus bhumanum ad animam
rationalem* (In V. Metaphys. lect. 2).

Beziiglich dieser Art von Ursachen und Wirkungen miissen
wir also, wenn wir sie auf ihren innern Wert priifen und fest-
stellen wollen, welcher von ihnen der Vorzug vor der andern
zukomme, eine Unterscheidung machen. Schlechthin ist jeden-
falls jene Ursache vortrefflicher als die andere, welche mehr gibt,
als sie empfingt. Demnach ist die Form und Wesen verleihende
Ursache an sich vornehmer als der Stoff, in dem jene Form
und jenes Wesen verwirklicht ist. Und der Zweck, um dessent-
willen alle anderen Ursachen wirken, der namentlich alle Trieb-
krifte der bewirkenden Ursache in Bewegung setzt, ist unter
allen die vornehmste Ursache: ,,Prima inter omnes causas est
causa finalis. Cujus ratio est, quia materia non consequitur
formam, nisi secundum quod movetur ab agente; nihil enim
reducit se de potentia in actum. Agens autem non movet, nisi
ex intentione finis; si enim agens non esset determinatum ad
aliquem effestum (ndmlich durch das Streben nach einem Zweck),
pon magis ageret hoc quam illud“ (8. Thom. 1. 2. q. 1 a. 2).



Ursache und Verursachtes. 163

In umgekehrter Reihenfolge, von oben nach unten gehend, driickt
er dasselbe so aus: , Finis dicitur causa causarum, quia a causa
finali omnes aliae causae recipiunt, quod sint causae: quia effi-
ciens non agit nisi propter finem, et ex actione efficientis forma
perficit materiam, et materia sustinet formam*: Quaest. disp. de
verit. q. 28 a. 7. Cf. In Il Physic. lect. 5; Sum. theol. 1. q. 5
a. 4, — Gleichwohl bleibt es auch beziiglich dieser Ursachen
wahr, dafs eine jede von ihnen beziehungsweise (secundum
quid) vorziiglicher ist als ihre Wirkung. Der Stoff hat unter
jenem Gesichtspunkt, unter dem er Trager der Form und
des Wesens, also dessen Ursache ist, und insoweit er dessen
Ursache ist, einen Vorzug vor ihm; denn in dieser Beziehung
zum Stoff' erscheint die (Wesens-)Form uns als von ihm empfan-
gende und seiner bediirftige Wirkung. Ebenso ist die bewirkende
Ursache, obgleich sie erst durch den Zweck (als primum in in-
tentione) in Bewegung gesetzt wird, dennoch vorziglicher als
der Zweck, insofern sie diesem erst (als ultimum in executione)
Dasein und Wirklichkeit verleiht. '

Fassen wir aber die Dirge, denen es zukommt, Ursachen
oder Wirkungen zu sein, von ihrer sachlichen Seite auf (materia-
liter), so kann man unsern Satz ,omnis causa est nobilior
suo effectu® nicht allgemein als zutreffend bezeichnen. Gleich-
wohl ist auch in dieser Beziehung in den meisten Fillen ein
gewisser Vorzug der Ursache vor der Wirkung nicht zu leugnen.
Gehen wir nur die einzelnen Arten von Ursachen durch.

Handelt es sich zunédchst um die wirkende oder hervor-
bringende Ursache, so ist es gewils, dafs jene Ursache, die
nicht auf eine bestimmte Art von Wirkungen beschrinkt ist,
sondern verschiedene ungleichartige Wirkungen hervorbringt (causa
aequivoca, auch universalis), in ihrer Art hoher steht und
Vollkommener ist als die von ihr hervorgebrachten Wirkungen.
Das zeigt sich deutlich, wenn wir den Menschengeist mit seinen
verschiedenen und verschiedenartigen Schiopfungen vergleichen;
am  deutlichsten aber, wenn wir an Gott, die erste und all-
gemeinste Ursache, denken, der unendlich iiber alle seine
Werke erhaben ist. — Handelt es sich dagegen um jene Ur-
Sachen, die auf eine Wirkung beschrinkt sind (causa particu-
laris), “welche mit .ihnen von der gleichen Art ist (causa uni-
Voca), so ist es nicht weniger klar, dafs diese nicht wesentlich,
oder der Apt nach, vollkommener sein konnen als ihre Wir-

U0gen.  Das ist augenfillig bei der Hervorbringung durch
vssg‘éng, denn das Gezeugte ist ja von derselben Art, also auch
€r gleichen wesentlichen Vollkommenheit wie das

L1%



164 Ursache und Verursachtes.

Zeugende.! Was aber die aulserwesentliche Vollkommenheit be-
trifft, so steht nichts im Wege, dals das Gezeugte (also die
Wirkung) das Zeugende (oder die Ursache) iibertreffe. So kann
der Sohn stérker, gesunder, tugendhafter, gescheiter, reicher
u. s. w. als sein Vater sein. Aber auch das Umgekehrte kann
der Fall sein. Ebenso verhdlt es sich bei dem Wirken aller
Naturkrifte. Bald bringen kleine Ursachen grofse Wirkungen
hervor (wie der Funke, der eine verheerende Feuersbrunst ent-
ziindet), bald gehen verderbendriduende Ursachen spurlos voriiber
(Parturiunt montes, nascetur ridiculus mus). — Beziiglich der be-
wirkenden Ursache trifft es also nicht immer zu, dals sie, sachlich
genommen, schlechthin vorziiglicher als ihre Wirkung sei. Einen
gewissen Vorzug muls man ihr indessen stets zuerkennen, niamlich
den des Alter- und Friiher-Seins, des Voraufgehens. Dazu gesellt
sich bei den allméhlich, durch Zeugung u. s. w., entstehenden
Dingen noch ein unverkennbarer weiterer Vorzug, der wenigstens
eine Zeitlang aphélt, ndmlich der, dafs die Ursache bereits zu
ihrer Vollkommenheit gelangt ist, wiahrend die Wirkung sich erst
auf dem Wege dahin befindet und auf diesem der Fiihrung durch
die Ursache bedarf. Das zeigt sich deutlich in dem Verhaltnis
zwischen Eltern und ihren heranwachsenden Kindern. Dals Kinder

1 Ks ist fiir unsern Zweck nicht notwendig, hinzuzufigen, dafs, un-
beschadet der durch die Form verlichenen Gleichheit aller Kinzelwesen
derselben Art beziiglich ihrer (metaphysischen und physischen) Wesens-
Bestandteile, dennoch jene Form in den verschiedenen Einzelwesen in
grofserer oder geringerer Vollkommenheit, also dem Grade nach ver-
schieden vorhanden sein kann. In dieser Beziehung sagt der hl. Thomas:
»Non quaelibet formarum diversitas facit diversitatem secundum speciem,
sed solum illa, quae est secundum principia formalia, vel secundum di-
versam rationem formae® (Contra Gent. lib. 2 cap. 81 ad 2). Beaziiglich
der Menschenseelen scheint die Annahme einer solchen Verschiedenheit
schon wegen der Fiille der Schopfermacht Gottes unabweislich. Denn
wenn nicht zwei Blitter auf einem Baume, nicht zwei Gesichter unter
allen Menschen vollkommen gleich sind, wie sollte man sagen, dafs alle
von Gott unmittelbar erschaffenen Seelen ohne Abwechselung und Ver-
schiedenheit einander gleich seien? Natiirlich muls aber nach peripate-
tischer Anschauung eine entsprechende Verschiedenheit auch auf seiten
des Korpers vorausgesetzt werden, da ja die Materie zur Aufnahme der
Form zubercitet wird. In diesem Sinne sagt der hl. Thomas: ,Manifestum
est quod quanto corpus est melius dispositum, tanto meliorem sortitur
animam. . . , Cujus ratio est, quia actus et forma recipitur in materia
secundum materiae capacitatemn, Unde etiam, cum in hominibus quidam
habent corpus melius dispositum, sortiuntur animam majoris virtutis in
intelligendo. Unde dicitur (bei Aristoteles) in II. de Anima, quod molles
carne bene aptos mente videmus® (Sum. 1. q. 85 a. 7). Die Ver-
schiedenheit der Seelen griindet also in der ,diversa commensuratio ani-
marum ad corpora“ (Contra Gent. loc. cit.).



Ursache und Verursachtes. 165

wegen ihrer Unfertigkeit und Abhédngigkeit von den Eltern weit
hinter diesen zuriickstehen, liegt auf der Hand.

Wenden wir uns der Zweck-Ursache zu, so ist dieselbe,
sachlich aufgefalst, entweder ein bestehendes Gut, nach
dessen Erreichung wir streben (finis obtinendus), oder ein
ideales Gut, dessen Verwirklichung wir durch unsere Be-
thitigung anstreben (finis efficiendus). In jedem Falle handelt
es sich um etwas, das iiber uns steht, das uns begehrenswert
erscheint, dessen Erlangung fiir uns ein wahrer Gewinn, eine
Vervollkommnung wire. Reden wir allerdings von uns allein,
von den Menschen, deren Handeln zweckbewulst ist, und die
nach freier Wahl sich verschicdene, selbst entgegengesetzte Ziele
vorstecken konnen, so wissen wir aus trauriger Erfahrung, dals
wir auch etwas tief unter uns Stehendes, das Gemeine, das Nie-
drige erstreben konnen (allerdings unter dem Scheine des Guten,
d. h. zur Befriedigung einer Leidenschaft). Das ist aber eine
Abirrung der Zielstrebigkeit, die nicht in unserer Frage ent-
scheiden kann. Die Scholastiker wiirden sagen: jenes Schein-
Gut bildet nur per accidens, nicht aber per se anstatt eines
wirklichen Gutes das Ziel des Strebens. — Auch miissen wir
noch auf etwas anderes aufmerksam machen, dals man ndmlich
ein wirkliches Gut erstreben kann in der Absicht, es so oder
80 zu verwenden, es diesem oder jemem zu gute kommen zu
lassen. In diesem Sinne unterschieden die Alten zwischen finis
qui und finis c¢ui, d. h. zwischen dem, was erstrebt wird,
und dem, wem es zngewendet werden soll. Man sieht gleich,
dafs hier der eigentliche Gegenstand des Strebens (also der
Hauptzweck) als Mittel einem weitern (Neben-)Zweck dienstbar
geémacht wird. Allerdings kann dieser Endzweck in der Absicht
des Handelnden die Hauptsache, die eigentliche Triebfeder seines
Handelns sein. Danon konnen wir aber das, was wir vorher
finis qui nannten, allerdings nur als Mittel und nicht als Selbst-
Zweck ansehen. So ist es z. B, wenn jemand eine Wissenschaft
2u erlangen strebt in der Absicht, sein Brot mit derselben zu
Y;erdienen; oder wenn jemand sich bemiiht, in den Besitz einer
(Geldsumme zu gelangen, um sie zu einem Werk der Néchstenliebe
Z0 verwenden. In anderen Fillen jedoch bleibt der finis qui die

auptsache, der eigentliche Zweck, mit dem es aber von selbst
8egeben ist, dafs er auch anderen zu gute kommt. Wie im
orsten Falle der von uns als Mittel erkannte finis qui fiir
Unsere Frage aufser Betracht bleibt, so auch im zweiten Falle
oOf 8anz nebensiichliche, beim Streben nach dem eigentlichen
weck vielleicht gar nicht einmal beabsichtigte finis cui. In



166 Ursache und Verursachtes.

letzterer Beziehung sagt der hl. Thomas: ,Aliquid potest esse
propter aliud dupliciter: aut quia ordinatur ad ipsum sicut ad
finem proprium et principalem; et sic inconveniens est dicere,
quod aliquid sit propter vilius se, ut (wie wenn man sagte, es
seien) luna et stellae propter noctuas et vespertiliones, cum finis
potior sit his quae sunt ad finem. Alio modo potest dici, ali-
quid esse propter aliud, cul ex ipso provenit aliqua utilitas, eo
modo quo posset rex diei propter rusticum, ex cujus regimine
provenit ei pax“ (In II. Sent. dist. 15 q. 1 a. 1 ad 6).

Die verschiedenen Zwecke also, die die Geschopfe anstreben,
bilden untereinander eine Stufenleiter, in der jeder vorhergehende
Zweck wieder Mittel zu einem nachfolgenden wird. Ob bewulst
oder unbewulst, streben alle Geschipfe zu einem letzten Zweck.
Das Streben nach demselben ist ihnen vom Schiopfer in ihre
Natur gelegt: er hat sie auf den der Natur eines jeden ent-
sprechenden Endzweck hingeordnet. Die rohen Naturkrifte wirken,
unbewulst und mit Notwendigkeit und doch so unendlich weise
zusammen, um die wunderbare Ordnung des Weltalls herzu-
stellen; die aus unbewufstem Naturtrieb handelnden Lebewesen
arbeiten an der vom Schopfer gewollten Erhaltung ihrer Art; der
Mensch strebt in méchtigem Drange, aber frei wihlend nach
einem Glick, das alles Sehnen seines Herzens befriedigen soll.
Dieses Gliick findet er in der Anschauung und im Besitze Gottes.
Wer mochte leugnen, dals diese Giiter, die das Sehnen der ganzen
Natur zn sich hinaufziehen, iiber den nach ihnen strebenden Wesen
liegen und diese weit iibertreffen? — Aber auch die einzelnen
Giiter, oder besser gesagt, die Teil-Giiter, nach denen die Ge-
schopfe als Mittel-Zwecke streben, sind, wenn auch nicht
schlechthin und in jeder Beziehung, so doch wenigstens be-
ziehungsweise und in einer Hinsicht vorziiglicher als die ihrer
entbehrenden Wesen. Die Gelehrsamkeit, nach deren Anteil der
Mensch strebt, die Tugend, nach deren Besitz er verlangt, die
Ehre, nach deren Erreichung er hascht, kurz alle sogenaunten
idealen Giiter, schweben wie Wesen hoherer Art iiber ihm und
locken ihn zu sich in die Hohe. Bei den materiellen Giitern
findet allerdings meistens das Gegenteil statt: Reichtum, Sinnen-
genufs u. s. w. ziehen ihn hinab zur Erde, ja bis in den Schlamm.

Beziiglich der Form und Wesen verleihenden Ursache
einerseits und der stoffartigen Ursache anderseits kommt
zundchst ihr gegenseitiges Verhalten zu einander in Betracht und
dann ihr beiderseitiges Verhaltnis zu dem aus ihrer Vereinigung
hervorgehenden Wesen (compositum). Uber ihr gegenseitiges
Verhiltnis miissen wir uns aber ganz kurz fassen, da wir uns



Ursache. und Verursachtes. 167

an dieser Stelle nicht auf eine Erorterung der Natur von Materie
und Form einlassen konnen. Es moge darum die allgemeine
Bemerkung geniigen, dafs nach peripatetischer Auffassung der
Form in jeder Beziehung der Vorzug vor der Materie zukommt.
Die Materie ist etwas unbestimmtes Bestimmbares, das erst durch
die Form Bestimmtheit uud Bestand erhilt. Die Form ist darum
etwas Gottliches und Gutes und Erstrebenswertes (0vrogc ydo
Twog Yslov xal dyadod xai éperov), nach dem die Materie,
der das alles fehlt, verlangt (roi7 ¥otw 7 Uiy womep OV &l
95v dooevog, xal aloypov xalov. Physic. lib. 1 cap. 8). Die
Form ist also geradeso vollkommener als die Materie, wie die
Wirklichkeit vollkommener ist als die Moglichkeit.!
Vergleichen wir aber die Gesamt-Wirkung dieser beiden Ur-
sachen, ndmlich das aus ihrer Vereinigung hervorgehende com-
positum, mit ihnen selbst, so scheint es klar zu sein, dafls dasselbe
vollkommener ist als jede der beiden es bildenden Teil-Substanzen.
Das scheint schon aus der allgemeinen und augenfilligen Wahrheit
zu folgen, dafs die Teile auf das Ganze berechnet und hingeordnet
sind und von ihm erst ihre Vollkommenheit erlangen. Beziiglich
der Materie scheint dieses allgemein zugegeben zu werden, nicht
aber beziiglich der Form. Die Averroisten wenigstens behaupten
das Gegenteil.? Und sie berufen sich fiir ihre Lehre auf Aristo-
teles, der sage: el 70 eldog tijg VAng moOTEQOY X0l HEAAOV OV,
xal 700 3¢ augoiv meoTepov Eotar dia TOV avrov Adyor (Meta-
phys. lib. 6 cap. 3). Allein dieser Lesart, die auch in die Aus-
gabe der Berliner Akademie iiberging, steht eine andere gegen-
uber, die das gerade Gegenteil besagt, indem sie im Nachsatz
statt xal 7o¥ setzt: xal to. Dem entspricht die Ubersetzung
Bessarions: Si species (forma) prior materia est et magis ens,
illud quoque quod ex ambobus est (das compositum), prius est
ob similem causam. — Ohne uns auf eine Textkritik einzulassen,
Priifen wir einfach die Griinde, die fiir jene Ansicht vorgebracht
Werden.® Auf den ersten Blick werden wir sehen, dafls dieselben

—_—

. ! Vgl. Metaphys. lib. 8 cap. 9: “Orc 8% xal Beiviov xal ryuotépn
tns omovdaleg dvvducwg 15 évégyeie, &x tdvde dflov. Bei S. Thomas
lib. 9 lect. 10,

® Averroes, Phys. lib. 2 comment. 4; Jandunus, Metaphys. lib, 5
9. 16; Zimara, Theoremata, Propos. 10 u.-69; u. a. '

% In den neueren Ausgaben des hl. Thomas kommen zwar Uber-
S€tzungen beider Lesarten vor, seiner Erklirung liegt jedoch die Averroi-
:,:m."‘he Fassung zu Grunde: Si species materid est prior et magis ens,
ab P80 quod ex utrisque, prior erit propter eandem rationem. Ks ist
n'eE Wohl zu merken, dafs im Nachsatz das magis ens des Vordersatzes

1¢bt wiederholt wird. Deshalb nimmt der hl. Thomas. das alleinstehende



168 Ursache und Verursachtes.

einer gewissen Berechtigung nicht entbehren. Man sagt: das
compositum hat seine ganze Vollkommenheit von seiner Wesens-
form. Also ist jene Vollkommenheit in vorziiglicher Weise in
der Form selbst — nach dem friither von uns erklarten Satz:
propter quod unumgquodque tale, illud magis tale est.
Wird némlich etwas von zwei Dingen zugleich ausgesagt: von
dem einen als dem Verursachenden und wesentlich, von dem
andern als dem Verursachten und mitgeteilt, so ist es klar, dals
jenes etwas in vollkommener und hoherer Weise in jenem als
in diesem sich findet. So ist aber das Verhéltnis zwischen Form
und Compositum. Alle Wesens- Vollkommenheit, die sich im
Compositum findet, verdankt dieses der Form; also mufs diese
jene Vollkommenheit, als ihr Quell, in reicherem und vollkomme-
nerem DMalse besitzen. — KEs will uns bediinken, dals hier das
Wort Form in einem andern Sinne genommen wird, als der ist,
in dem wir es vorher brauchten. Man kann nédmlich von der
Form reden entweder im Gegensatz zur Materie und gesondert
von dieser; oder aber in Vereinigung mit der Materie zum und
im Compositum. In jenem Sinne scheint es uns keinem Zweifel
zu unterliegen, dals die Form weniger und geringer ist als das
aus ihr und der Materie zusammengesetzte Ding. Denn dieses
hat ja nicht blols alle Vollkommenheiten der Form selbst in sich,
sondern iiberdies auch noch die der Materie. — Allerdings ant-
wortet man uns hier, dals die Materie nichts anderes als der
Urgrund der Verwesung und des Unterganges, die Quelle und
der Sitz aller Unvollkommenheiten ist. Aber das kann in dieser
Allgemeinheit nicht zugegeben werden. Dafs die Materie in ihrer
Art auch etwas Gutes an sich hat, folgt ja schon daraus, dals
ohne sie das Ganze nicht bestehen konnte, weil ihm ohne sie
etwas an der Vollstindigkeit seines Wesens fehlen wiirde. Aber
iiberdies bietet die Materie dem (anzen auch noch andere Vor-
teile. Oder wer konnte leugnen, dals die sog. Accidenzien zur
Vollkommenheit des Ganzen unsiiglich viel beitragen? Sie alle
aber haben ihren Sitz in der Materie. Die Form allein ist etwas
Unfertiges, Unvollstindiges, das zum Bestehen der Verbindung
mi{ einem andern, der Materie, bedarf. Das seheu wir deutlich
in der vollkommensten aller Formen, der Menschenseele, die,
wenn sie auch gesondert fiir sich bestehen kann (forma subsistens),

prior, nach unserer oben gegebenen Unterscheidung, von der Ursache
im begrifflichen und nicht im sachlichen Sinne (formaliter und
nicht materialiter), indem er sagt: ,Patet quod materia et forma sunt
principia compositi. Principia autem alicujus sunt eo priora. Et ita, si
forma est prior materia, erit prior composito® (In VII. Metaphys. lect. 2).



Ursache und Verursachtes. 169

dennoch in ihrer Trennung vom Kérper das angeborene, natur-
gemiilse Verlangen nach der Wieder-Vereinigung mit demselben
bewahrt. Das ist doch wohl nur deshalb der Fall, weil die
Vereinigung mit dem Kérper (das Compositum) besser und vor-
ziiglicher ist als die Form allein. Wenn das der Fall ist bei
einer so vollkommenen Form wie die fiir sich bestehende, ganz
unstoffliche und unsterbliche Menschenseele, wie viel mehr dann
beziiglich der unvollkommenen Formen, die aus und in sich allein
gar keinen Bestand haben. Nur das compositum ist etwas Voll-
stindiges, mogen wir es als Art oder als Einzelwesen fassen.
Darum werden auch nur ihm die in der Form griindenden Hand-
lungen zugeschrieben. Der Mensch ist es, der denkt; es wiirde
gegen den gesunden Sinn verstofsen zu sagen: die Seele denkt.
— Nehmen wir aber die Form in dem andern Sinne, ndmlich
als bestehend im Compositum, so féllt ihre Vollkommenheit mit
der des Compositums zusammen, da sie ihm ja alle ihre Voll-
kommenheit mitteilt; diese kann also iiber jene in keinem Falle
hinausgehen. Gleichwohl kénnte man sagen, dafs die Form,
wie sie im Compositum Bestand hat, insofern vollkom-
mener ist als das Compositum als solches, da sie, als solche, nicht
wie jenes mit Unvollkommenheiten behaftet ist. Nur in diesem
Sinne kdnnten wir der Averroistischen Anschauung eine gewisse
Richtigkeit zuerkennen.

Wenden wir das bisher Gesagte auf die kiinstlichen
Hervorbringungen allein an, so konnen wir am leichtesten noch
einige Neben- oder Teil- Ursachen beriicksichtigen. Wenn wir
aber von kiinstlichen Hervorbringungen reden, so verstehen
wir darunter nicht blofs Kunstwerke im eigentlichen Sinne (solche
verdienten vielmehr das Beiwort: kiinstlerisch), sondern alles,
was nicht von der Natur, sondern durch die Geschicklichkeit der
Menschen hervorgebracht wird. Der Mensch ist also die be-
wirkende Ursache aller dieser Dinge. Dals er mit seinem
uberlegenen Geist und selbst mit seiner iiberlegenen Kraft, mit
seinem [Leben und seiner Unsterblichkeit, kurz seinem ganzen
Wesen, oder der Art nach, iiber allen seinen Werken steht: das
kann niemand leugnen. — Zu allen seinen Werken bedarf der
Meusch aber eines vorliegenden Stoffes. Um schaffen oder aus
nichts etwas ins Dasein rufen zu konnen, bediirfte er einer un-
eﬂ@lichen Kraft, und die kommt nur Gott zu. Alles menschliche
Wirken beschrinkt sich auf das Formen und Modeln und Ge-
Stalten eines gegebenen Stoffes. Dieser Stoff, der sich mit der
ihm zu verleihenden Form zu dem nachfolgenden Werk ursichlich
verhilt, ist bald vollkommener, bald weniger vollkommen als das



170 Ursache und Verursachtes.

neue Gebilde. Wird z. B. aus dem rohen Marmorblock vom
Bildhauer ein kunstgerechtes Standbild gefertigt, so ist dieses
offenbar vollkommener als sein Stoff. Wird aber das Standbild
vom Steinmetz zu einem Meilenstein umgearbeitet, so ist das,
was als Stoff gedient hat, zu dieser neuen Gestalt herabgewiirdigt.
(Etwas Ahnliches trifft auch bei den Naturkréften, also bei den
nach den Gesetzen der Natur hervorgebrachten Wirkungen zu,
jenachdem es sich um Entstehen oder Vergehen, Werden oder
Verderben handelt.) Was die hier erwidhnte Form betrifft, so
ist es klar, dafs sie nur Bestand im Ganzen hat, an sich also
dem Ganzen nachsteht.

Zu allen seinen Geméichten bedarf der Mensch jedoch noch
der Beihilfe zweier Dinge: eines Planes und der notigen Werk-
zeuge. Auch diese treten darum in die Reihe der Ursachen
ein, wenn sie, wie gesagt, auch our Neben- und Teil- Ursachen
sind. Was zunichst die causa exemplaris betrifft, so ist die-
selbe bald vorziiglicher, bald gleich, bald weniger vorziiglich als
das nach ihr Gebildete. Natiirlich verstehen wir dieses blofs von
geschaffenen Vorbildern, nicht aber von dem gottlichen Urbild
aller Dinge. Denn auch Gott selbst hat alles nach einem Plap,
nach einem Vorbild gemacht. Dieses Vorbild ist aber nichts
aufser ihm Liegendes, nichts von ihm selbst Verschiedenes, sondern
seine eigene Wesenheit, deren Seinsfiille er als unendlich vielen
anderen Wesen mitteilbar erkennt — mitteilbar nicht durch Anteil-
nahme an demselben Sein (univoce), sondern durch Nachahmung
desselben in anderer Art (analogice). Dals dieses gottliche Ur-
bild alles nach ihm Gebildete unendlich iiberragt, braucht kaum
gesagt zu werden. — Handelt es sich dagegen um geschaffene
Vorbilder, so sind dieselben entweder Naturwesen oder kiinst-
liche Dinge (in dem vorher erklarten Sinne). Naturwesen,
gleichviel ob Mensch oder Tier oder Pflanze oder Gestein,
konnen durch Menschenkunst niemals so nachgebildet werden,
dafs sie den Vorbildern gleichkdmen. Alle auch noch so voll-
kommenen Nachahmungen dieser Wesen sind von niedrigerer
Art als sie selbst. Beziiglich der lebenden Wesen bedarf dieses
gewils keines Beweises. Auch hat bis jetzt noch niemand kiinst-
liche Perlen und kiinstliche Edeclsteine den echten gleichgestellt.
Wenn es aber auch der Kunst gelingt, ganz die gleichen Eigen-
heiten (proprietates) und Eigenschaften (qualitates), folglich auch
die gleichen Wirkungen hervorzubringen, die manche Steinarten
haben, so wiirden diese doch immer wegen der Art ihres Ur-
sprunges vor den Nachbildungen den Vorzug verdienen, —
Werden dagegen kiinstliche Dinge als Vorbilder benuzt, wie



Ursache und Verursachtes. 171

ein Plan, eine Vorlage, ein kiinstlerisches Meisterstiick u. s. w.,,
so ist deren Wiedergabe oder Nachbildung, wie die tigliche Er-
fahrung lehrt, bald besser, bald gleich gut, bald schlechter als
das Vorbild, je nachdem sie von einem iberlegenen oder wenig-
stens ebenbiirtigen Meister oder von einem Pfuscher gefertigt
wird.

Dafs dem Werkzeug kein Vorzug vor der mit ihm zu
stande gebrachten Arbeit zuzukommen braucht, folgt aus seinem
blofsen Begriff. Diesem zufolge ist es ja etwas Untergeordnetes,
Unselbstindiges; es kann blofs dienen, in keinem Falle herrschen,
blofs gehorchen, aber unicht befehlen. Wenn das Werkzeug eigen-
méchtig, selbstindig handelte, wére es nicht mehr Werkzeug,
sondern Haupt-Ursache (causa principalis). So wird nédmlich die
handelnde, wirkende Ursache im Gegensatz zum Werkzeug ge-
nannt. Weunn also auch das Werkzeug eine ihm eigene Thatig-
keit ausiibt (es kann ja nicht jedes beliebige Werkzeug zur
Hervorbringung jeder beliebigen Wirkung verwendet werden),
80 bleibt es doch immer wahr: causa instrumentalis non agit per
virtutem suae formae (d. h. per virtutem propriam), sed solum
per motum quo movetur a principali agente. Unde effectus non
assimilatur instrumento, sed principali agenti: sicut lectus non
assimilatur securi, sed arti (d. h. dem Plan) quae est in mente
artificis (Sum. 3. q. 62 a. 1). Ubersehen wir aber nicht, dafs
das vom Werkzeug als (Neben-) Ursache, also formaliter, gesagt
wird. Nichts steht im Wege, dals dasselbe sachlich wertvoller
sei als die mit ihm hervorgebrachte (selbstindige) Wirkung. Oder
wird nicht Diamaut verwendet, um Glas zu zerschneiden? Und
konnte ich nicht mit goldenem Messer ein holzernes Bildwerk
schnitzen ? 1

Fassen wir also die Dinge, die sich als Ursache und Wirkung
zu einander verhalten, von ihrer sachlichen Seite auf, so hat
bald dieses bald jenes den Vorzug vor dem andern. Es besteht
hier keine feste Regel, kein Gesetz, sogar Willkiir und sog.
Zufall mégen entscheiden; je nach Umstiinden trifft das eine oder
das andere zu, Deshalb begreifen wir nicht, wie Scotus (Theore-
mata, Theor. 19 n. 7) sagen konnte, der von uns bisher erdrterte
Grundsatz: causa est nobilior causato, sei schlechthin
falsch und nur duwrch Zufall wahr. Wir begreifen dieses

—

! Diese Auffassung des Werkzeuges findet vielfache Anwendung in
der Theologie, besonders in der Lehre von den Sakramenten. Vgl. beim
L Thomas Sum. 3. q. 62 a. 4: ,Utrum in sacramentis sit aliqua virtus
8ratiae causativa;* q. 64 a. 5: ,Utrum per malos ministros sacramenta
conferri possint.



172 Ursache und Verursachtes.

umsoweniger, als er seine Behauptung aufstellt ohne Riicksicht
auf die von uns gemachte Unterscheidung zwischen der begriff-
lichen und sachlichen Seite der Ursachen und Wirkungen.
Beziiglich jener, der begrifflichen, Seite (in sensu formali) haben
wir aber gefunden, dals unser Satz schlechthin wahr ist und
nur zuweilen zufdllig nicht zutrifft. Die Ausnahmsfille beruhen
auf einem leicht erkenntlichen Grunde. Trifft ndmlich eine Aus-
nahme ein, so kommt sie daher, dafs es sich um eine Ursache
handelt, die diesen Namen nicht in vollem Malse verdient., Das
sahen wir unmittelbar vorher, als wir von der werkzeuglichen
Ursache sprachen: ,,principale agens oportet esse potius (effectun),
quod non requiritur in agente instrumentali (Sum. 2. 2. q. 165
a. 2 ad 1). Fiirs gewdhuliche trifft, wie erklart, auch hier jene
Regel zu, aber nicht notwendig (non requiritur); es kann
auch das Gegenteil zutreffen. Ebenso verhilt es sich mit den
sog. causae per accidens, wenn namlich etwas eine Wirkung
hervorbringt, auf dessen Hervorbringung es von Natur nicht be-
rechnet ist, oder wenn dem Menschen bei seinem Handeln etwas
unterkommt, das er nicht beabsichtigt hatte (Ibid. q. 148 a. 3
ad 2). Dasselbe trifft zu bei den vor- und zubereitenden Ur-
sachen: ,causa perficiens est potior suo effectu, non autem causa
disponens (1. 2. q. 66 a. 6 ad 3). Mit dieser Bemerkung weist
der hl. Thomas die Behauptung ab, dals die Tugenden des
Glaubens und der Hoffnung vorziiglicher seien als die der Liebe.
,,9ic (enim) fides generat spem, et spes caritatem, secundum sci-
licet quod una disponit ad alteram.“ — Das sind also eigentlich
nur scheinbare Ausnahmen, und es bleibt allgemein wahr, dals
das, was wirkliche und eigentliche Ursache eines andern ist, in-
soweit es Ursache ist, besser und vollkommener als jenes ist.

Ganz in demselben Sinne sagen die Peripatetiker auch:
agens est nobilius patiente. A&l yap Tyuwrepor TO MOLOTY
7ot mdoyovtog (Aristot., De anima lib. 3 cap. 5). Nach dem
bereits Gesagten brauchten wir kaum die Erkldrung hinzuzu-
fiigen: ,agens est nobilius patiente, si ad idem actio et passio
referantur, non autem semper, si ad diversa* (1. q. 79 a. 2
ad 3). — Auch brauchen wir nicht zu wiederholen, dafs wir
die Begriffe handelnd und leidend in sensu formali nehmen:
,non oportet agens esse simpliciter praestantius patiente, sed
secundum quid, scil. in quantum est agens® (Quaest. disp.
de verit. q. 26 a. 8 ad 1). — In diesem Sinne erklirt der
hl. Thomas den vorstehenden Grundsatz durch ein handgreif-
liches Beispiel. Er sagt: ,Das Feuer oder das Eisen, das zum
Brennen oder Schneiden des menschlichen Korpers angewendet



Ursache und Verursachtes, 173

wird, ist an sich, schlechthin, als Ding, gewils nicht vornehmer
als dieser Korper, aber unter dem Gesichtspunkt der Wirme
oder der Schérfe, unter dem es auf den Korper wirkt, hat es
allerdings einen Vorzug vor diesem* (In IV. Sent. dist. 11 q. 1
a. 4 sol. 1 ad 3). Ein noch packenderes Beispiel braucht der
hl. Bonaventura. Er sagt: ,Der Stein, an den der Fufs sich
stofst, verletzt diesen. Daraus folgt gewils nicht, dals der Stein
den Vorrang vor dem Fufs habe. Aber in einem Stiick iiber-
trifft der Stein ganz sicher den Fuls: durch seine Hérte und
Festigkeit (In IIL. Sent. dist. 16 a. 1 q. 1).

Gewils wird durch diese Unterscheidungen klares Denken
und scharfes Urteil gefordert.

3. Causa et effectus sunt simul. — Causa est prior
suo effectu. — Auch diese gegenseitig sich erginzenden Grund-
siitze erfordern zu ihrem richtigen Verstindnis die vorher ge-
gebene Unterscheidung zwischen Ursache und Wirkung als
solchen (formaliter), und dem Wesen der Dinge, denen es
zukommt, Ursache und Wirkung zu sein (materialiter).

Der erste Satz ist von Ursache und Wirkung als solchen
zu verstehen. Er erfordert also, dafls beide Begriffe ausschliefslich
in jhrem gegenseitigen Verhiltnis gefalst werden, die Ursache
mithin als (actu) verursachend und die Wirkung als (actu) ge-
wirkt werdend. Die genaue Fassung des Satzes wire demnach
diese: die Ursache als verursachend filllt zeitlich zusammen mit
ihrer Wirkung im Augenblick ihres Gewirktwerdens. — Es ist
also nicht von der Ursache die Rede, insofern sie (in actu primo)
darauf berechnet oder dazu befihigt ist, eine oder mehrere Wir-
kungen hervorzubringen; — noch auch von der Wirkung, inso-
fern sie nmach ihrer Hervorbringung fortbesteht. Das einmal ge-
baute Haus bedarf zu seinem Fortbestande nicht der zeitlichen
Mit-Fortdauer seiner Erbauer, — noch sind alle Hiiuser, die ein
Baumeister machen kann, mit ihm gleichzeitig auch schon da.
— Aber wenn ein Haus gebaut wird, so ist es klar, dafs dieses
Dur durch die gleichzeitig daseienden Bauleute geschieht. Das
Bauen und das Gebautwerden fallen zeitlich zusammen.

. Am deutlichsten zeigt sich die Richtigkeit unseres Satzes
In dieser Erklirung bei den inneren Ursachen, Stoff (Materie)
und Gestalt (Form), deren gegenseitiges Verursachen notwendig
Wit der Entstehung des aus ihnen hervorgehenden Wesens (des
¢Ompositum) zusammenfillt. — Beziiglich der dulseren Ursachen
I8t die Sache jedoch ecbenfalls klar. Der Zweck als (ideal) er-
annter und gewollter (primum in intentione) fillt mit dem Streben
“Usammen, das aus ihm entspringt. Die Bemiihungen, welche



174 Ursache und Verursachtes.

dieses Streben veranlalst, enden mit dem (real) Erfassen des
Zweckes, insofern er Ziel ist (ultimum in executione). — Be-
ziiglich der bewirkenden Ursache bleiben einige Schwierig-
keiten, die wir zu losen haben.

Zunichst miissen wir zwei Arten von bewirkenden Ursachen
unterscheiden: die einen bringen ihre Wirkungen allméhlich
hervor. Das geschieht entweder, wie in dem gegebenen Beispiel
des Bauens, auf dem Wege eines Zeit erfordernden Fortschrittes,
oder aber, wie beim Entstehen der lebenden Wesen, auf dem
Wege eines natiirlichen Entwickelungsganges. Die anderen
bringen ihre Wirkungen unvermittelt, ohne Werkzeuge und Hilfs-
mittel, gleich hervor.! Bei diesen dauert darum das Zusammen-
sein von Ursache und Wirkung nur einen Augenblick; bei jenen
jedoch die ganze Zeit, bald linger, bald kiirzer, die vom Beginn
bis zur Vollendung der Wirkung verliuft.

Hierbei ist aber zundchst zu beriicksichtigen, dafs das Zu-
sammensein mit ihrer Wirkung von jeder Ursache nach der
Art ihrer Verursachung ausgesagt wird. Bei der Erzeugung
von lebenden Wesen z. B. hat der weibliche Teil einen andern
Einfluls (d. h. eine andere Ursachlichkeit) auf die Hervorbringung
der Wirkung wie der ménnliche Teil: danach findet selbstver-
stindlich auch bei beiden eine verschiedene Art des simul
esse statt.

Dann mufs aber auch als Wirkung genau das verstanden
werden, was aus der Ursache als solcher gleichsam flie[st. Handelt
es sich z. B. um den Willen, so ist seine unmittelbare, hier ge-
meinte Wirkung nicht die vermittels der korperlichen Krifte zu
setzende That (actus imperatus), sondern der innerliche Willens-
Entschluls selbet (actus elicitus). — Auch kann ich heute schon
einen Entschlufs fassen, den ich morgen erst ausfilhren will.
Dann fallt der im Augenblick gefalste Entschlufs selbst (als
Wirkung) mit der Bethatigung des Willens (als Ursache) zu-
sammen. Aber auch mit der morgen erfolgenden Ausfiihrung
des Entschlusses besteht die Willensthatigkeit noch in irgend
einer Form zusammen. Denn dauerte die Kraft des heute
gefalsten Entschlusses nicht bis morgen fort (virtualiter), so wiirde
die Ausfithrung in keiner Weise eintreten. Es wire darum nicht

1 Causa efficiens statim producit effectum suum, ad quem ordi-
natur immediate, non autem effectum, ad quem ordinatur mediante
alio, quantumcunque sit sufficiens; sicut calor, quantumcunque sit in-
tensus, non statim in primo instanti causat calorem, sed statim incipit
movere ad calorem, quia calor est effectus ejus mediante motu. S. Thom.
In IV. Sent. dist. 43 q. 1 a. 2 sol. 1 ad 1.



Ursache und Verursachtes. 175

_—

zuldssig, sich auf den Grundsatz causa et effectus sunt simul
zu berufen, um zu beweisen, dals die Welt, da Gott sie ewig
gewollt, mit Gott gleichewig sein miisse. Zwar konoten wir in
dem ewigen, unveriinderlichen, mit seinem Wesen gleichen Willen
Gottes nicht, wie beim menschlichea Willen, unterscheiden zwischen
der augenblicklichen, voriibergehenden Bethitigung des Willens
und der fortdauernden und fortwirkenden Kraftentfaltung des-
selben, mit anderen Worten, wir konnten den Unterschied von
formaliter und virtualiter nicht auf den Willen Gottes an-
wenden. Aber das miilsten wir sagen, dals der Wille Gottes
keine notwendig wirkende Kraft ist, und dals er beziiglich
seiner Werke sich ebenso auf das wann wie auf das was er-
strecken kann. Beziiglich der Welt hatte der eine und unteil-
bare Wille Gottes ein Zweifaches zum Gegenstand: 1. dafls sie
wiirde, und 2. dals sie ,im Anfang® wiirde.

Aber es gibt auch Ursachen, die Wirkungen hervorbringen,
welche spiter, infolge der von ihrer Ursache ihnen mitgeteilten
Kraft, weitere Wirkungen hervorbringen, wie z. B. das Ei des
Huhnes, das Samenkorn der Pflanze, der Plan des Baumeisters,
die gute oder schlechte Erziehung der Kinder. Insofern ist es
moglich, dafs eine Ursache eine Wirkung hervorbringt, nachdem
sie schon aufgehort hat zu wirken, ja selbst zu sein. Ist der
Zeugungsakt einmal gesetzt, so mag der Zeugende aufhéren zu
bestehen, die Geburt wird seinerzeit doch erfolgen. Wenn wir
aber genau zusehen, so ergibt sich uns sofort, dals diese That-
sachen unsern Grundsatz eher bekriftigen als entkriften. Zwar
stofsen wir in keiner Weise den andern scholastischen Grundsatz
um: causa causae est etiam causa causati — wofern er nur
mit der nétigen Unterscheidung von unmittelbar und mittelbar
verstanden wird. Vom Vater stammt der Sohn unmittelbar ab,
dessen Sohn aber (d. h. der Enkel) nur mittelbar, Wie wir aber
bereits vorher sagten, ist das behauptete Zusammen-sein von
Ursache und Wirkung nur von der Ursache und ihrer unmittel-
baren Wirkung zu verstehen. Die unmittelbare Ursache der
E_ntstehung der vorher angefiihrten lebenden Wesen ist aber das
E.l und das Samenkorn selbst und nicht das Wesen, von dem
diese befruchtet wurden. Ebenso ist der Plan selbst es, nach
dem der Bau aufgefiihrt wird, und nicht der (etwa bereits ge-
Storbene) Baumeister, der den Plan entworfen hat. Dasselbe gilt
von jenen Ursachen, deren Wirkungen, einmal gesetzt, sich un-
Mittelbar fortpflanzen, wie etwa der Schall der Glocke oder der
Schufs des Gewehres oder das Sich-Fortbewegen eines einmal in

ewegung gesetzten Korpers. Unmittelbare Ursache jeder



176 Ursache und Verursachtes.

neuen Schwingung beim Schall ist die jedesmal vorhergehende
Schall-Welle.. Das Fort-Fliegen des einmal abgefeuerten Schusses
und das Fort-Laufen der einmal angestolsenen Kugel hat zur
unmittelbaren Ursache die Trigheit oder das Beharrungs-
Vermogen dieser Korper. Mag das Gewehr auch beim Abfeuern
zerplatzen, der Schufs wird dennoch treffen; und mag die Haund,
die der Kugel den Awustofs gab, sich langst wieder in Ruhe be-
finden, die Kugel lduft immer noch weiter. Auch in diesen
Beispielen sehen wir also, dafs die Ursache mit der von ihr un-
mittelbar hervorgebrachten Wirkung zusammenfallt.!

1 Der eben angefiihrte Satz: causa causae est etiam causa
causati bedarf, soll er richtig verstanden und angewendet werden, noch
einiger weiteren Kinschrinkungen. Zuniichst muls es sich in der ersten
und in der zweiten Ursache, von denen er redet, um die gleiche Ur-
sachlichkeit handeln, so dafs der Einflufs, den die zweite (oder Mittel )
Ursache auf ihre Wirkung ausiibt, derselbe ist, den die erste Ursache
auf sie selbst ausgetibt hat. Es wiire deshalb eine unzulissige Anwendung
dieses Grundsatzes, wenn man ihn mit dem vorher erklirten: causae
sunt sibi invicem causae verquickte und sagte: Die Materie ist Ur-
sache der Form, die Form ist Ursache der Materie: also ist die Materie
Ursache der Materie (mithin ist die Materie friiher als sie selbst u. s. w.).
Das geht, wie gesagt, deshalb nicht an, weil es sich'um Verursachungen
verschiedener Art handelt. Der von der ersten Ursache (hier: die Ma-
terie) auf ihre Wirkung ausgeiibte Einflufs ist nicht derselbe, wie der von
der zweiten Ursache (hier: der Form) auf ihre Wirkung ausgeiibte, mit
anderen Worten, diese beiden voneinander abhingigen oder, wenn man
will, aufeinander folgenden Ursachen kommen in der Art der Ursachlichkeit
nicht tiberein. Aber auch, wenn es sich um dieselbe Art der Verursachung
handelt, z. B. wenn die in Rede kommenden Ursachen beide als causae
efficientes wirken, auch dann ist noch eine Einschrinkung notig. Der heil.
Thomas kommt auf dieselbe an wenigstens zehn verschiedenen Stellen
seiner Werke zu sprechen, um zu erkliren, wie es in Handlungen der
Geschopfe, besonders der freien Geschopfe, die doch ihr Sein und Kénnen
und Handeln Gott, der causa prima et universalissima, verdanken, Mangel-
haftes und Béses geben kénne, ohne dals dasselbe auf Gott (als causa
causae) zuriickgefihrt werden dirfe. Er driickt die Losung dieser
Schwierigkeit in verschiedener Weise aus. Das eine Mal sagt er: das
Mangelhafte und Fehlerhafte in den Handlungen der Geschopfe ist nicht
deren Wirkung per se, sondern nur per accidens, d. h. sie sind von
Natur aus nicht dazu da, um jenen Fehler oder Mangel hervorzubringen,
sondern vielmehr das Gute, in das sich zuweilen durch das Dazwischen-
treten von etwas anderm ein solcher Fehler oder Mangel einschleicht.
Auf ihre Ursache, also auf Gott, kann aber nur das zuriickgefiihrt
werden, was in ihrer angeborenen oder naturgemifsen Ursachlichkeit
liegt: ,Causa secunda habet per se effectum, secundum quod est sub
causa prima; et ideo talis effectus, qui per se est eius, in causam primam
reducitur., Sed si sit aliquis effectus ejus per accidens, inquantum
exit ab ordine causae primae, non oportet quod effectus ille in causam
primam reducatur — sicut patet in crure claudicante: quidquid enim de
ratione gressus est in claudicatione, totum efficitur mediante crure a



Ursache und Verursachtes. 177

Damit finden auch noch einige andere scholastische Grund-
satze ihre Erklirung. Zunichst dieser: causa non existens
non potest operari. Wenn man das auf die eben angefiihrten
Ursachen ausdehnen wollte, deren einmal gesetztes Wirken un-
abhingig von ihnen weiter wirkt, oder deren Thétigkeit in seiner
Kraftentwicklung fortdauert, so wire es Unverstand. Nach dem
Gesagten kann ja eine Ursache, auch wenn sie selbst (formaliter)
vicht mehr besteht, noch in ihren sich fortpflanzenden Wirkungen
(virtualiter) fortbestehen. Das ist nicht blofs bei physischen,
sondern auch bei moralischen Ursachen der Fall. Letztere konnen,
sel es als segenbringende Saat, sei es als ,,Fluch der bosen That*
bis auf ferne Geschlechter weiterwirken. Von solchen Ursachen
ist der vorstehende Satz also nicht zu verstehen, sondern nur

virtute gressiva; sed crus, inquantum est improportionatum virtuti gres-
sivae, inducit deformitatem quae est in claudicatione; unde non oportet
quod talis deformitas sit effectus virtutis gressivae“ (In II. Sent. dist. 34
q. 1 a, 3 ad 8). Mit Vorliebe gibt der hl. Thomas auch an anderen
Stellen dieses Beispiel vom Hinken. Kr stellt demselben einen Vergleich
an die Seite, indem er sagt: Auch der beste Kiinstler kann mit mangel-
haften Werkzeugen kein vollendetes Kunstwerk schaffen (Contra Gent.
lib, 8 cap. 71 ad 1). — Das andere Mal driickt der hl. Thomas denselben
Gedanken so aus: Die Wirkung einer Mittel-Ursache kann auf die erste
Ursache nur dann zuriickgefilhrt werden, wenn die Mittel- Ursache sie
hervorbringt, insoweit sie sich innerbalb der Ordnung der ersten Ursache
hilt; wenn sie aber iiber diese Ordnung hinausgeht, so kann das, was
sie 8o wirkt, nicht der ersten Ursache zugeschoben werden. So kann
das, was ein Diener gegen den Befehl seines Herrn thut, nicht auf den
Herrn als Ursache zuriickgefithrt werden. Die Anwendung auf die Siinde,
die gegen das Gebot Gottes begangen wird, ist klar (Sum. theol. 1. 2.
q. 79 a. 1 ad 3; cf. Quaest. disp. de malo q. 83 a. 1 ad 4). Ebenso-
wenig wie von Urheberschaft kann von Mitwirkung beziiglich der Siinde
auf seiten Gottes geredet werden. ,Illud dicitur ad malum cooperari,
quod inclinat ad actionem, secundum quod actio deformitati substat, unde
mala est. Hoc autem Deo non convenit: et ideo non oportet ut ad malum
Cooperari dicatur, quamvis actionis illius causa sit in qua malum consistit,
Secundum quod influit agenti esse, posse, et agere, et quidquid perfectionis
I agente est“ (In II. Sent. dist. 37 q. 2 a, 2 ad 1). — Beziiglich der
verfehlten oder fehlerhaften Wirkungen ist also immer zu bemerken: ,quod
effectus causae secundae deficientis reducitur in causam primam non defi-
cientem, quantum ad id quod habet entitatis et perfectionis, non autem
quantum ad id quod habet de defectu: sicut quidquid est motus in claudi-
catione, causatur a virtute motiva, sed quod est obliquitatis in ea, non
est ex virtute motiva, sed ex curvitate cruris. Kt similiter quidquid est
entitatis et actionis in actione mala, reducitur in Deum sicut in causam;
Sed quod est ibi defectus, non causatur a Deo, sed ex causa secunda
deficiente (Sum. 1. q. 49 a. 2 ad 2). So kann also, um auf unser erstes
Beispiel zuriickzukommen, die Kriippelhaftigkeit oder Schwindsiichtigkeit
des Enkels nicht auf den kriiftigen und gesunden Grolsvater zuriick-
gefihrt werden.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIII. 12



178 Ursache und Verursachtes.

von solchen Ursachen, die in keiner Weise bestehen. Man
kann ihn in anderer Fassung darum auch so ausdriicken: 7o
nihil non potest esse causa oder operari. So aufgefalst ist
er durch sich selbst einleuchtend. Denn zum Handeln oder Ver-
ursachen gehoren ja Fahigkeiten oder Krifte. Wie konnten diese
Krifte einem nicht bestehenden Dinge beigelegt werden? Erst
sein, dann handeln: das ist der nachstliegende Sinn des spiter
in seiner ganzen Tragweite zu erkldrenden Satzes: agere se-
quitur esse. ,,Omnis actio,“ sagt der hl. Thomas, ,,causatur ab
aliquo existente in actu, quia nihil agit, nisi secundum quod est
actu (Sum. 1. 2. q. 79 a. 2). Und wiederum: ,Nihil potest
per se operari, nisi quod per se subsistit, non enim est operari,
nisi entis in actu (1. q. 75 a. 2). Das ist so klar, dals es weder
bewiesen zu werden braucht, noch bewiesen werden kann. Was
Ursache ist, ist; wenn es nicht ist, kaon es nicht Ursache sein.
Behaupten, dafs etwas Ursache sei, und leugnen, dafs es sei, heifst
ein und dasselbe zu gleicher Zeit behaupten und leugmen, d. h.
etwas Widersinniges thun.

Ein anderer scholastischer Grundsatz erhélt durch das eben
Gesagte Licht, ndmlich dieser: agens mequit agere in distans.
Das ,simul esse” von Ursache und Wirkung mufs ndmlich nicht
blofs von der Zeit, sondern auch vom Ort verstanden werden.
Wie konnte in der That jener eigentiimliche Eisfluls des Gebens
und Empfangens zwischen Ursache und Wirkung bestehen, wenn
sie nicht in Beriihrung miteinander kimen? Man sieht aber
sofort, dafs eine solche Berithrung nicht blols durch, ich mochte
fast sagen, personliche Begegnung statthaben kann, d. h. dadureh,
dafls die Ursache in ihrem eigenen Sein und Wesen (entitative
oder supposito) der Wirkung nahetrete, sondern dafs eine von
der Ursache irgendwie ausgehende Kraft (virtute) geniigt, um
eine Wirkung hervorzubringen. Wollte man den eben angefiihrten
Satz blofs von jener persdnlichen Néhe verstehen, so trife er
offenbar nicht immer zu, zumal nicht in den zuletzt von uns an-
gefilhrten Beispielen. Dehnt man ihn aber auf die von der
Ursache sozusagen ausstromende Kraft und auf ihren ganzen
Wirkungskreis aus, so ist er ausnahmslos richtig. Von den
inneren Ursachen ist dieses von selbst einleuchtend, da sie
sich ja zu einem ungeteilten und unteilbaren Sein vereinigen.
Beziiglich der bewirkenden Ursache wurde es oben erldutert
in den Beispielen vom Schuls, von Schall- und Licht-Wellen
u. s. w. Auf diese Beispiele angewendet, wiirde der Satz also
soviel heifsen als: iber seine Tragweite hinaus ist ein Gewehr
wirkungslos; iiber eine gewisse Entfernung hinaus wird der Schall



Ursache und Verursachtes. 179

nicht gehort; der Magnet zieht das Eisen nur an, wenn es in
eine bestimmte Nihe zu ihm gebracht wird. Diese Ursachen
konnen also wirken, soweit als ihre Kraft dringt, dariiber hinaus
nicht. Bei dieser Grenze beginnt mithin das in unserm Satz ge-
meinte distans (non quidem a supposito causae, sed ab ejus
virtute). Da die Tragweite oder die Kraft-Ausdehnung aller Ur-
sachen noch nicht wissenschaftlich erforscht ist, zumal nicht der
nur selten in Wirksamkeit tretenden Naturkréfte, so diirfen ver-
einzelte Beispiele eines scheinbar in die Ferne Wirkens nicht
gegen unsern Satz aufkommen. Ebensowenig Beispiele aus dem
ubernatiirlichen (mystischen) oder aufsernatiirlichen (spiritistischen)
Kriftegebiet. Ubrigens steht unser Satz mit den Ergebnissen der
nenern Naturforschung vollkommen in Einklang.! — Ebenso trifft
derselbe bei der Zweck-Ursache zu. Der Zweck kann die be-
wirkende Ursache ja nur dadurch zum Handeln anlocken oder
reizen, dals er als erkannt ihr gegenwartig ist und so seinen
Einfluls auf sie ausiibt. Ignoti nulla cupido. Die Goldfelder
Kaliforniens konnen nur den anlocken, der von ihnen hért. Durch
dieses Eintreten derselben in die Einbildungskraft wird die Be-
gierlichkeit wachgerufen. Wenn der Zweck oder das Ziel also
auch noch lange nicht erreicht ist, so bringt doch schon die
blofse Erkenntnis desselben es mit der bewirkenden Ursache in
Berithrung und setzt deren Strebevermogen in Thétigkeit. ,,Nihil
prohibet id quod est posterius tempore, antequam sit, movere,
secundum quod praecedit in actu animae; sicut finis qui est po-
sterior tempore, movet agentem, secundum quod est apprehensus
et desideratus ab ipso* (In III. Sent. dist. 62 a. 6).

Noch ein weiterer scholastischer Grundsatz findet in dem
Gesagten seine Erklirung: Posita causa ponitur effectus, ja
dieser ist fast gleichbedeutend mit dem andern: causa et
effectus sunt simul; er driickt denselben Gedanken unter
einem andern Gesichtspunkt aus. Er will ndmlich nicht, wie es
auf den ersten Blick scheinen mochte, besagen: sobald ein Ding,
dem es zukommt, eine Wirkung hervorzubringen, da ist, ist auch
diese Wirkung mit ihm da. Das trifft offenbar nur bei not-
wendig wirkenden Ursachen zu, d. h. bei solchen, aus deren
Natur die Wirkung, auf deren Hervorbringung sie berechnet
sind, gleichsam von selbst flielst. Sobald Feuer da ist, brennt
e8; sobald ein gewisser Grad von Elektricitat die Luft erfiillt,
entladet sie sich in einem Gewitter; sobald genugsam Démpfe
sich in der Luft angesammelt haben, fallen sie in Form von

! Vgl. Schneid, Naturphilosophie (3), Paderborn 1890. S. 187 ff.

1am



180 : Ursache und Verursachtes.

Regen oder Schnee oder dergl. zur Erde nieder. KEin schwerer
Korper fillt sogleich in die Tiefe, ein leichter fliegt in die Hdohe.
Solche notwendige Natur-Ursachen setzen ihre Wirkung also
sofort, vorausgesetzt — wie es besonders aus den zwei letzten
Belsplelen erhellt —, dafls die dulseren Bedingungen ihres Wirkens
vorhanden sind und keine Hindernisse sich ihnen in den Weg
stellen. So ist aber nicht mit allen Ursachen ihre Wirkuag ver-
bunden, weder mit den frei wirkenden, mit Vernunft und
Willen begabten Wesen, noch mit den zwar infolge eines an-
geborenen Naturtriebes, aber immerhin aus eigenem Antrieb han-
deinden Wesen. Der Sinn jenes allgemeinen Satzes ist also ein
anderer.

Da Ursache und Wirkung, wie wir sahen, Begriffe sind,
die sich gegenseitig ergdnzen, und, wenn sie rein begrifflich
(formaliter oder reduplicative) genommen werden, ohne Beziehung
aufeinander nicht einmal gedacht werden, so ist es klar, dals,
sobald die Ursache als Ursache, d. h. als verursachend da ist,
notwendig auch die Wirkung als gewirkt werdend da sein
mufs. Der eine Begriff fordert ja den andern, ja schliefst ihn
ein. Nur miissen wir, wie bereits wiederholt bemerkt, die Begriffe
genau nehmen, wie sie einander entsprechen. Es soll also nicht
heifsen: Wenn ich den Willens-Entschluls fasse (positd causa),
reich, gelehrt, heilig zu werden, so bin ich es auch schon (ponitur
effectus). Denn es ist klar, dals blofs der Beginn des Strebens
nach diesen Griitern unmittelbare Wirkung des Entschlusses ist;
die endliche Erreichung derselben wiirde die Wirkung der an-
gewendeten Mittel sein. KEbenso ist mit der Besdung des Ackers
(positd causa) micht auch schon eine reiche Ernte gegeben (po-
nitur effectus). Die erfordert nach der Aussaat noch manche an-
dere unmittelbare Ursachen: Regen, Sonnenschein, Pflege u. s. w.
Wir wissen ja, dals ,causa efficiens statim producit effectum
suum ad quem ordinatur immediate, non autem effectum, ad
quem ordinatur mediante alio, quantumcunque sit sufficiens;
sicut calor, quantumcunque sit intensus, non statim in primo in-
stanti causat calorem [in aliis], sed statim incipit movere ad
calorem, quia calor est effectus ejus mediante motu* (In IV,
Sent. dist. 43 q. 1 a. 2 sol. 1 ad 1). — In dieser Erkldrung
ist also wirklich sowohl in der idealen als in der realen Orduung
mit der Setzung der Ursache (als actu verursachend) auch die
Wirkung (als actu verursacht) von selbst gesetat.

Der bisher erlauterte Satz: causa et effectus sunt simul,
findet jedoch eine notwendige Erginzung in dem andern, oben
bereits angefiihrten: Causa est prior suo effectu.



Ursache und Verursachtes. 181

—_— - = = ——

Hier werden die Ausdriicke Ursache und Wirkung in sach-
lichem Sinne (materialiter) genommen, insofern sie zwei von ein-
ander verschiedenen, so und so beschaffenen Dingen entsprechen.
In diesem Sinne scheint es sofort einlenchtend zu sein, dals die
Ursache friiher ist als die Wirkung, besonders bei jenen Ursachen,
deren Vorstellung sich uns von selbst zundchst aufdringt. Nur
darf man den Begriff des Friiher-seins nicht ungebiihrlich aus-
dehnen. Es kann ndmlich ein Ding frither als ein anderes in
doppelter Weise sein: 1. der Natur nach, und 2. der Zeit nach.
Dafs auf beide Riicksicht genommen ist, geht aus der sprach-
lichen Fassung des Satzes hervor. Denn diese lautet nicht: causa
est prius (adverb.) suo effectu, oder, was dasselbe wire: causa
existit ante suum effectum, sondern: causa est prior suo effectu.

Von zwei Dingen, die der Zeit nach thatsichlich zugleich
da sind, bezeichnet man jenes als der Natur nach friiher,
welches man infolge der Naturgesetze unseres Geistes vor dem
andern denken muls. Das ist zundchst der Fall bei solchen
Dingen, von denen das eine in seinem Bestande von dem andern
abhingt, wihrend dieses von jenem unter demselben Gesichts-
punkt nicht abhédngt. Das trifft vor allem in manchen Fillen
in dem Verhiltnis zwischen Ursache und Wirkung zu. Wir be-
rihrten bereits mehrere Arten von Verursachung, in denen Ur-
sache und Wirkung gleichzeitig Bestand erhalten, nidmlich
zunichst die aus innerer Natur-Notwendigkeit wirkenden Ur-
sachen, sobald alle erforderlichen Bedingungen ihres Wirkens
vorhanden sind, wie Sonne und leuchten (nicht zu verwechseln
mit dem endlichen Hindringen des Lichtes zu einem bestimmten
Punkte), Feuer und brennen (nicht zu verwechseln mit dem
Verbrennen eines bestimmten Stoffes). Bei diesen ist die Wirkung,
oder vielmehr das fortgesetzte Wirken die mit ihrem Wesen ge-
gebene Eigenart (proprietas). — Dann auch die inneren Ur-
tachen, die nur in innigster Vereinigung infolge gegenseitigen
Gebens und Empfangens zugleich im Compositum ins Dasein treten.
— Beziiglich dieser Arten von Ursachen miissen wir das, was
wir oben (8. 163) von dem nobilius sagten, hier auf das prius
ausdehnen, Das Leuchten konnen wir nicht denken, ohne vorher
die Sonne zu denken; jenes hiingt von dieser ab; also miissen
wir, obgleich beide zu gleicher Zeit ins Dasein treten, dennoch
die Sonne als der Natur nach frither bezeichnen. — Das
Gleiche gilt beziiglich der inneren Ursachen. Obgleich sie sich
unter verschiedenem Gesichtspunkt gegenseitig Ursachen sind,
indem sie einander geben, was einer jeden fehlt, so miissen wir
doch eine jede unter dem Gesichtspunkt, unter dem sie Ursache



182 Ursache und Verursachtes.

der andern ist, friiher denken als ihre entsprechende Wirkung.
Die Wirkung ist ja von der Ursache; sie verdankt das, was sie
als Wirkung ist, dem Einflufs der Ursache. Wie konnten wir
aber einen solchen Einfluls verstehen, wenn wir die Ursache nicht
vor der Wirkung ddchten! Von einem fehlerhaften Kreis
(circulus vitiosus) kann hier nicht die Rede sein; decn ein solcher
ist blofs dann vorhanden, wenn das eine aus dem andern, und
umgekehrt, dieses aus jenem in derselben Weise oder unter
demselben Gesichtspunkt (secundum eandem rationem) ab-
geleitet wird. Deshalb sagt der hl. Thomas: , Nihil prohibet, ali-
quid esse prius et posterius altero secundum diversas rationes:
finis enim est prius secundum rationem, sed posterius in
esse; agens autem e contra. Lt similiter forma est prior materia
secundum rationem complementi, materia autem est prius quam
forma generatione et tempore in omni eo quod movetur de potentia
in actum (In Phys. lib. 2 lect. ).

Der Natur nach frither nennt man ferner auch ein solches
Ding, auf das wir aus dem Vorhandensein eines andern sogleich
und notwendig schlielsen, wihrend der umgekehrte Schluls nicht
zuldssig ist. ,,Illud a quo non convertitur consequentia essendi,
etsi sit prius natura quodammodo, non tamen oportet, quod semper
sit prius tempore; non enim in Angelis vivere (tempore) prae-
cedit intelligere, quamvis non omne vivens sit intelligens; quia
statim a principio Angeli vitam perfectam habent quae est in-
telligibilis (Quodlib. IV. a. 24 ad 16), d. h.: in den Engeln ist
das Erkennen der Natur nach nach dem Leben, obgleich sie
von Anfang ihres Lebens an zugleich auch Erkenntnis gehabt
haben; denn aus dem Erkennen muls ich auf Leben schlielsen,
wihrend ich umgekehrt aus dem Leben nicht auf Erkennen
schliefsen kann: etwas kann lebend sein, ohne Erkenntnis zu
haben; aber Erkennen setzt notwendig Leben voraus. In diesem
Sinne ist auch das Kinfache frither als das Zusammengesetzte
und der Teil frither als das Ganze. Am leichtesten lilst sich
dasselbe durch die Zahlenverhiltnisse erliutern: eins ist der
Natur nach friiher, oder muls frither gedacht werden als zwei.
Denn wenn es zwei gibt, so mufs es eins gcben. Umgekehrt
folgt aber nicht aus dem Vorhandensein von eins auch das Vor-
handensein von zwei., — Wenden wir dieses auf das Verhaltnis
von Ursache und Wirkung an, so ist nach dem frither Gesagten
klar, dafs wir aus der Wirkung immer auf die Ursache, also
aus jedem neu gewordenen oder entstandenen Ding auf eine
hervorbringende Ursache schlielsen, ja nach unseren Denkgesetzen
schliefsen miissen, wihrend wir umgekehrt von der Ursache



Ursache und Verursachtes. 183

nicht auf die Wirkung schliefsen, aufser in einzelnen Fillen, wo
es sich namlich um eine solche Ursache handelt, die, wenn sie
mit allen Bedingungen ihres Wirkens ausgeriistet (completa) ist,
mit Natur-Notwendigkeit wirkt. — Deshalb sagt der hl. Thomas
schlechthin, dafs ,in quolibet genere causae causa naturaliter est
prior causato“ (Quaest. disp. de verit. q. 28 a. 7), und er be-
dient sich dieses Grundsatzes, um die theologische Wahrheit zu
erliutern, dafs die Eingielsung der Gnade in die Seele der Natur
nach friiher ist als die Vergebung der Schuld: ,Causa natura-
liter praecedit effectum. Sed gratia est causa remissionis culpae
nonnisi secundum quod est infusa. KErgo gratiae infusio natura-
liter (d. h. der Natur nach) praecedit culpae remissionem‘ (Ibid.
Kbenso in IV. Sent. dist. 17 q. 1 a. 4 quaestiune. 1).

Ist aber in derselben Weise die Ursache (entitative betrachtet)
auch immer der Zeit nach vor der Wirkung (entitative be-
trachtet)? Bei einzelnen Ursachen ist dieses nie der Fall; bei
anderen ist es gewohnlich, aber nicht immer, mithin nicht not-
wendig, der Fall. Deshalb sagt der hl. Thomas: ,,Non semper ne-
cessarium est, ut causa causatum praecedat tempore, sed quandoque
sufficit, quod praecedat natura® (In III. Sent. dist. 18 a. 3 ad 3).
Gehen wir also wieder die einzelnen Arten von Ursachen durch.

Die Stoff-Ursache kann gefalst werden als materia prima
und materia secunda. In letzterm Sinne ist sie das vorliegende
Rohmaterial, aus dem etwas Neues gefertigt wird, z. B. das
Baumaterial, aus dem ein Haus gebildet, der Mamorblock, aus
dem ein Standbild gehauen wird. In diesem Sinne geht sie
offenbar immer zeitlich dem aus ihr Gefertigten vorher. Das-
selbe gilt beziiglich der Werkzeuge (causa instrumentalis), die
zu ihrer Bearbeitung erforderlich sind, und des Vorbildes (causa
exemplaris), das als Richtschnur dient. — Als materia prima
fordert die Stoff-Ursache jedoch notwendig irgend eine Art und
Dasein gebende Form, so dals sie mit der ersten Form, der sie
ihr erstes Sein verdankt, unbedingt gleichzeitig ist.

Die Form und Gestalt verleihende Ursache fillt in
ithrem Dasein zeitlich zusammen mit dem durch sie Gestalteten.
Sie steht und fillt mit dem sog. Compositum. Nur ist in der
Anwendung dieses Satzes ein gewisser Spielraum zu gestatten
fiir diejenige Form,-die in sich (in individuo) ein selbstindiges
Wesen (forma subsistens) ist, aber zur Bildung einer neuen Art
(in specie) auf die substanziale Verbindung mit einem andern
Wesen angewiesen ist. Dieser Art ist nur die Menschenseele.
Auch sie ist zeitlich nicht vor dem Menschen, der durch sie
lebt, aber da sie nach dem Zerfallen ihres Kérpers fortlebt, so



184 Ursache und Verursachtes.

ist sie in einem gewissen Sinne vor dem am jiingsten Tage
aufzuerweckenden verklarten Korper, mit dem sie denselben
Menschen bilden wird, dem sie auf Erden Gestalt verlieh.

Die Zweck-Ursache kann, wie bereits wiederholt gesagt,
aufgefalst werden als das primum in intentione und als das
ultimum in executione. Eigentlich verursachend ist sie nur in
ersterm Sinne, als das vorschwebende Ideal, als das ersehnte
Ziel, als die Triebfeder des Handelns; und in diesem Sinae geht
sie immer zeitlich der Wirkung voran. Wenn wir aber den
Zweck als etwas in der Weltwirklichkeit (real) Bestehendes, als
das vom strebenden Wesen erreichte Ziel, als etwas durch die
Bemiihungen des nach ihm sich sehnenden Wesens Verwirklichtes
auffassen, wie z. B. die erworbene (selehrsamkeit oder Heiligkeit
oder dergl., so ist derselbe offenbar das alles Ringen nach ihm
kronende Ende.

Was die bewirkende Ursache betrifft, so ist eines gewils,
namlich, dafs die ,causa efficiens non potest esse posterior in
esse (effectu) ordine durationis, sicut causa finalis* (Sum. 3.
q. 62 a. 6). Anderseits jedoch sagt der hl. Thomas: ,,Non oportet
omnem causam effectum duratione praecedere, sed natura tantum,
sicut patet in sole et splendore’ (Quaest. disp. De potent. q. 3
a. 13 ad 5). Um dieses zu verstehen, muls man die bewirkenden
Ursachen, wie bereits oben angedeutet, unterscheiden in solche,
die durch allmahlich sich vollziehende Handlungen ihre Wirkung
hervorbringen, und in solche, die ihre Wirkung augenblicklich
ohne irgend welche vorhergehende Zubereitung setzen. Jene
miissen unbedingt ihrer Wirkung zeitlich vorhergehen, diese
nicht. Das Feuer, das allméhlich das Wasser zum Sieden bringt,
mufs unbedingt zeitlich friither als das siedende Wasser da sein.
Die Sonne dagegen war, um das beim hl. Thomas beliebte Beispiel
zu wiederholen, in demselben Augenblick leuchtend, als sie er-
schaffen wurde, d. h. sie sandte sofort ihre Strahlen aus. Ebenso
hitte ein Engel in demselben Augenblick, in dem er erschaffen
wurde, seine geistige Natur bethdtigen und eine Handlung des
Erkennens oder Liebens vollziehen kdnnen,

Wir kionnen also, um das Gesagte kurz zu wiederholen,
Ursache und Wirkung betrachten: 1) begrifflich (formaliter):
in diesem Sinne sind beide immer gleichzeitig, die Ursache jedoch
der Natur nach frither; 2) sachlich (materialiter): dann gebt,
nicht notwendigerweise und darum nicht immer, aber doch sehr
héufig, die Ursache zeitlich der Wirkung vorauf; 3) in gegen-
seitiger Bezichung aufeinander (relative): und insofern
sind sie der Natur und der Erkenntnis nach zugleich.

WE— _-_,_.q_&_c ————



	Quaestiones quodlibetales

