
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 13 (1899)

Artikel: Quaestiones quodlibetales

Autor: Esser, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761760

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUAESTIONES QUODLIBETALES.
Von P. THOMAS ESSER,

Ord. Praed.

(S. Jahrb. VII. 441; VIII. 129.)

Ursache und Verursachtes.

Vor längerer Zeit begannen wir im Jahrbuch eine Reihe von
kleineren Beiträgen, die sich zur Aufgabe setzten, Anfängern
durch Erklärung der bei den Scholastikern am häufigsten
vorkommenden Grund-Sätze oder sprichwörtlichen Redensarten das
Verständnis der alten Meister der Philosophie zu erleichtern.
Zugleich versprachen wir uns von dieser zwangslosen Behandlung
philosophischer Lehren ein leichteres Erfassen derselben, als eine
mit wissenschaftlicher Planmäfsigkeit durchgeführte Darstellung
oft vermitteln kann. Jedenfalls hat das unvermittelte Hinstellen
jener manchmal wunderlich, manchmal rätselhaft, manchmal
sogar widersinnig klingenden Sätze etwas Uberraschendes, etwas
Packeudes, das zum Nachdenken herausfordert, um den tiefern
Sinn derselben zu erfassen. — Nach der leider, unabhängig von
unserm Willen, eingetretenen Unterbrechung gedenken wir im
folgenden die Aufgabe fortzusetzen, indem wir den Faden da
wieder aufgreifen, wo wir ihn fallen Helsen.

2. Omnis causa est nobilior suo efifectu. — Zum richtigen
Verständnis dieses Satzes ist es notwendig, sich daran zu
erinnern, dafs die Dinge, die wir als Ursache und Wirkung
bezeichnen, in einem doppelten Sinne genommen werden können;
sachlich (materialiter) und begrifflich (formaliter). Prasse ich
den Ausdruck Vater in seinem sachlichen Sinne auf, so
verstehe ich darunter einen bestimmten Menschen, den Herrn so
und so; fasse ich ihn dagegen in seinem begrifflichen Sinne
auf, d. h. den Vater als Vater (reduplicative), so verstehe ich
darunter jenen Menschen in seinem Verhältnis zu einem andern,
der sein Sohn ist. Im ersten Falle habe ich also einen in sich
abgeschlossenen, selbständigen (absoluten) Begriff, im andern Falle
aber einen Beziehung und Verhältnis ausdrückenden (relativen)
Begriff.

Der vorstehende Grundsatz nun mufs von Ursache und
Wirkung im begrifflichen Sinne verstanden werden, d. h. bei den

so bezeichneten Dingen mufs abgesehen werden von den gemeinten
Sachen als solchen, und es mufs nur der Begriff der zwischen



1Ü0 Ursache und Verursachtes.

ihnen bestehenden Beziehung der Ursächlichkeit festgehalten
werden. Das deuten auch die Worte an, in die der Grundsatz
gekleidet ist. Denn die Ausdrücke Ursache und Wirkung
sind rein begrifflich (in abstracto) zunehmen, ohne Rücksicht
auf die Einzeldinge, in denen sie etwa verwirklicht (in
concreto) sein mögen.

In diesem Sinne aber ist der angeführte Grundsatz schlechterdings

und ganz allgemein wahr: Jede Art von Ursache ist
vortrefflicher und vollkommener als das von ihr Verursachte. Mag
es sich nämlich um äufsere oder innere Ursachen handeln,
um das Hervorbringen oder den Zweck, den Stoff oder das
Wesen, ja auch um die untergeordneten Teil- oder Neben-
Ursachen, wie das Werkzeug und das Vorbild ist: immer bleibt
es wahr, dafs die Ursache einen Einflufs auf die Wirkung
ausübt; denn darin besteht der Begriff' der Ursache. Die Wirkung
verdankt der Ursache etwas. Das Verursachen ist auf Seiten
der Ursache ein Geben, und das Verursachtsein auf Seiten der
Wirkung ein Empfangen. Wie aber im moralischen Sinne, so

gilt auch im physischen Sinne das Wort des Heilandes: Beatius
est magis dare quam accipere (Act. 20, 35). Mag auch der
Empfangende in jeder andern Beziehung mehr haben als der
Gebende: aber das, was er ihm verdankt, hatte er weniger
als er, und darum ist in dieser Beziehung wenigstens der
Gebende (die Ursache) vorzüglicher als der Empfangende (die
Wirkung).

Hierbei darf aber nicht übersehen werden, dafs bei den in
Rede stehenden Dingen das Geben und Empfangen manchmal
gegenseitig ist, mit anderen Worten, dasselbe Ding, das sich einem
andern gegenüber, als Ursache, mitteilend verhält, kann unter
einem andern Gesichtspunkt diesem selben gegenüber sich, als
Wirkung, empfangend verhalten. Das ist der Sinn eines andern
peripatetischen Grund-Satzes, der gewöhnlich kurzweg so
ausgedrückt wird : causae sunt sibi invicem causae, d. h. etwas,
das einem andern gegenüber Ursache ist, kann (wie gesagt, unter
einem andern Gesichtspunkt oder bezüglich einer andern Sache)
dessen Wirkung sein. Wir betonen nachdrücklich: unter einem
andern Gesichtspunkt; denn dafs zwei Dinge sich wechselseitig

in derselben Weise verursachen, dafs also z. B. wechselseitig

eines des andern bewirkende oder hervorbringende
Ursache sei, oder dafs ein Ding dem andern, und zugleich
umgekehrt, dieses jenem seine wesentliche Form verleihe: das ist
ein Ding der Unmöglichkeit. Ursache und Wirkung sind ja
Gegensätze, also können sie nicht in ein und demselben Ding



Ursache und Verursachtes. 161

unter demselben Gesichtspunkt zusammentreffen. „Secundum idem
genus causae aliquid esse causam et causatum, est impossibile"
(S. Thom. in V. Metaphys. lect. 2). Denselben Einflufs können
die zwei Dinge nicht gegenseitig aufeinander ausüben, wohl aber
verschiedenen. Aber auch so können nicht alle Ursachen zugleich
geben und empfangen. Der vorher ausgesprochene Grundsatz
mufs vielmehr, genau get'afst, so ausgedrückt werden: Aliquae
causae sunt sibi invicem causae. So wird er auch von
Aristoteles ausgedrückt: eûtl ôé riva xaï àXXt'jXmv aîtia, oiov
to Jtovtlv Tfjç Evsgiaç, xaï avry rov jioveiv 1 ait ov xov avrov
TQonov, dXXà ro fûv coq tÉXoq, to 6' coq apyr/ xivrjOtcoQ
(Physic, lib. 2 cap. 3 u. geradeso Metaphys. lib. 4 [bez. 5] cap. 2).
Der hl. Thomas drückt dieses noch schärfer aus: Quaedam (causae)
sibi invicem sunt causae, secundum diversas species causae, sicut
laborare est causa efficiens bonae habitudinis (des
Wohlbefindens), bona autem habitndo est causa finalis laboris (In
II. Physic, lect. 5).

Dieses gegenseitige Verursachungs-Verhältnis trifft nur zu
zwischen der stofflichen und der Form verleihenden
Ursache einerseits, und der hervorbringenden und Zweck-
Ursache anderseits. Der hl. Thomas drückt dieses so aus:
„Contingit secundum diversa genera causarum idem respectu
ejusdem esse causam et causatum : sicut purgatio est causa sani-
tatis in genere causae efficientis, sanitas vero est causa
purgationis secundum genus causae finalis (d. h. die
Wiedererlangung der Gesundheit ist Zweck-Ursache der Anwendung
der Arznei, und die angewendete Arznei ist die hervorbringende
Ursache der Gesundheit); similiter materia causa est t'ormae
aliquo modo, inquantum sustinet formam, et forma est aliquo modo
causa materiae, inquantum dat materiae esse actu" (Quaest.
disp. de verit. q. 28. a. 7; fast geradeso In IV. Sent. diet. 17.
1- F a. 4. sol. 1). Noch deutlicher drückt der hl. Lehrer dieses
anderswo aus, wo er zugleich genau angibt, worin jener gegenseitige

Einflufs besteht, den die genannten Ursachen aufeinander
ausüben. Was zunächst die Wechselwirkung zwischen Zweck
und hervorbringender Ursache betrifft, so sagt er: das, was die
bewirkende Ursache dem Zweck gibt, ist: Dasein; sie gibt ihm
Fleisch und Blut und macht, dafs er aus dem idealen Zustand
in die Weltwirklichkeit eintrete. Was umgekehrt die bewirkende
Ursache vom Zweck empfängt, ist durchaus nicht dasselbe;
der Zweck macht nicht, dafs die hervorbringende Ursache Dasein
erhalte, sondern nur, dafs sie zu wirken beginne; der Zweck
reizt die bewirkende Ursache zur Thätigkeit. — Materie und

Jahrbuch für Philosophie etc. XIII. 11



162 Ursache und Verursachtes.

Form verursachen sich gegenseitig ein gewisses Sein, wie es
ihrer verschiedenen Natur entspricht, also nicht das Dasein,
sondern nur ein gewisses Sosein. Doch wir dürfen die Worte
des hl. Thomas dem freundlichen Leser nicht vorenthalten:
„Sciendum est, quod, cum sint quatuor causae, earum duae sibi in-
vieem correspondent, et aliae duae similiter. Nam efficiens
et finis sibi correspondent invieem, quia efficiens est principium
motus, finis autem terminus (motus). Et similiter materia et
forma (sibi invieem correspondent): nam forma dat esse, materia
autem recipit. Efficiens est causa finis, finis autem causa
effieientis. Efficiens est causa fbis quantum ad esse quidem,
quia movendo perducit efficiens ad hoc, ut sit finis. Finis autem
est causa effieientis, non quantum ad esse, sed quantum ad
rationem causalitatis. Nam efficiens est causa inquantum
agit, non autem agit, nisi causa (oder gratia) finis: unde ex fine
habet suam causalitatem efficiens. Forma autem et materia sibi
invieem sunt causae quantum ad esse. Forma quidem materiae,
inquantum dat ei esse aetu; materia autem formae, inquantum
sustentât ipsam. Dico autem, utrumque horum sibi invieem
esse causam essendi — vel simpliciter, vel secundum quid.
Nam forma substantialis dat esse materiae simpliciter, forma
autem accidentalis (dat esse materiae) secundum quid, prout
etiam forma est. Materia etiam quandoque non sustentât formam
secundum esse simpliciter, sed secundum quod est forma hujus,
habens esse in hoc; sicut se habet corpus humanum ad animam
rationalem" (In V. Metaphys. lect. 2).

Bezüglich dieser Art von Ursachen und Wirkungen müssen
wir also, wenn wir sie auf ihren innern Wert prüfen und
feststellen wollen, welcher von ihnen der Vorzug vor der andern
zukomme, eine Unterscheidung machen. Schlechthin ist jedenfalls

jene Ursache vortrefflicher als die andere, welche mehr gibt,
als sie empfängt. Demnach ist die Form und Wesen verleihende
Ursache an sich vornehmer als der Stoff', in dem jene Form
und jenes Wesen verwirklicht ist. Und der Zweck, um deBsent-
willen alle anderen Ursachen wirken, der namentlich alle Triebkräfte

der bewirkenden Ursache in Bewegung setzt, ist unter
allen die vornehmste Ursache: „Prima inter omnes causas est
causa finalis. Cujus ratio est, quia materia non consequitur
formam, nisi secundum quod movetur ab agente; nihil enim
reducit se de potentia in actum. Agens autem non movet, nisi
ex intentione finis; si enim agens non esset determinatum ad

aliquem effeetum (nämlich durch das Streben nach einem Zweck),
non magis ageret hoc quam illud" (S. Thom. 1. 2. q. 1 a. 2).



Ursache und Verursachtes.

In umgekehrter Reihenfolge, von oben nach unten gehend, drückt
er dasselbe so ans: „Finis dicitur causa causarum, quia a causa
finali omnes aliae causae recipiunt, quod sint causae: quia effi-
ciens non agit nisi propter finem, et ex actione efficients forma
perficit materiam, et materia sustinet formam": Quaest. disp. de
verit. q. 28 a. 7. Cf. In II. Physic, lect. 5; Sum. theol. 1. q. 5

a. 4. — Gleichwohl bleibt es auch bezüglich dieser Ursachen
wahr, dafs eine jede von ihnen beziehungsweise (secundum
quid) vorzüglicher ist als ihre Wirkung. Der Stoff hat unter
jenem Gesichtspunkt, unter dem er Träger der Form und
des Wesens, also dessen Ursache ist, und insoweit er dessen
Ursache ist, einen Vorzug vor ihm; denn in dieser Beziehung
zum Stoff erscheint die Wesens-)Form uns als von ihm empfangende

und seiner bedürftige Wirkung. Ebenso ist die bewirkende
Ursache, obgleich sie erst durch den Zweck (als primum in
intentions) in Bewegung gesetzt wird, dennoch vorzüglicher als
der Zweck, insofern sie diesem erst (als ultimum in executione)
Dasein und Wirklichkeit verleiht.

Fassen wir aber die Dinge, denen es zukommt, Ursachen
oder Wirkungen zu sein, von ihrer sachlichen Seite auf (materia-
liter), so kann man unsern Satz „omnis causa est nobilior
suo effectu" nicht allgemein als zutreffend bezeichnen. Gleichwohl

ist auch in dieser Beziehung in den meisten Fällen ein
gewisser Vorzug der Ursache vor der Wirkung nicht zu leugnen.
Gehen wir nur die einzelnen Arten von Ursachen durch.

Handelt es sich zunächst um die wirkende oder
hervorbringende Ursache, so ist es gewifs, dafs jene Ursache, die
nicht auf eine bestimmte Art von Wirkungen beschränkt ist,
sondern verschiedene ungleichartigeWirkungen hervorbringt (causa
aequivoca, auch universalis), in ihrer Art höher steht und
vollkommener ist als die von ihr hervorgebrachten Wirkungen.
Has zeigt sich deutlich, wenn wir den Menschengeist mit seinen
verschiedenen und verschiedenartigen Schöpfungen vergleichen;
am deutlichsten aber, wenn wir an Gott, die erste und
allgemeinste Ursache, denken, der unendlich über alle seine
Werke erhaben ist. — Handelt es sich dagegen um jene
Ursachen, die auf eine Wirkung beschränkt Bind (causa particulars),

welche mit ihnen von der gleichen Art ist (causa uni-
voca), so ist es nicht weniger klar, dafs diese nicht wesentlich,

der Art nach, vollkommener sein können als ihre
Wirungen. ßa8 jst augenfällig bei der Hervorbringung durch

^Gugung, denn das Gezeugte ist ja von derselben Art, also auch
von der gleichen wesentlichen Vollkommenheit wie das

XI*



164 Ursache und Verursachtes.

Zeugende.1 Was aber die aufserwesentliche Vollkommenheit
betrifft, so steht nichts im Wege, dafs das Gezeugte (also die
Wirkung) das Zeugende (oder die Ursache) übertreffe. So kann
der Sohn stärker, gesunder, tugendhafter, gescheiter, reicher
u. s. w. als sein Vater sein. Aber auch das Umgekehrte kann
der Fall Bein. Ebenso verhält es sich bei dem Wirken aller
Naturkräfte. Bald bringen kleine Ursachen grofse Wirkungen
hervor (wie der Funke, der eine verheerende Feuersbrunst
entzündet), bald gehen verderbendräuende Ursachen spurlos vorüber
(Parturiunt montes, nascetur ridiculus mus). — Bezüglich der
bewirkenden Ursache trifft es also nicht immer zu, dafs sie, sachlich
genommen, schlechthin vorzüglicher als ihre Wirkung sei. Einen
gew issen Vorzug mufs man ihr indessen stets zuerkennen, nämlich
den des Alter- und Früher-Seins, des Voraufgehens. Dazu gesellt
sich bei den allmählich, durch Zeugung u. s. w., entstehenden
Dingen noch ein unverkennbarer weiterer Vorzug, der wenigstens
eine Zeitlang anhält, nämlich der, dafs die Ursache bereits zu
ihrer Vollkommenheit gelangt ist, während die Wirkung sich erst
auf dem Wege dahin befindet und auf diesem der Führung durch
die Ursache bedarf. Das zeigt sich deutlich in dem Verhältnis
zwischen Eltern und ihren heranwachsenden Kindern. Dafs Kinder

1 Es ist für unsern Zweck nicht notwendig, hinzuzufügen, dafs,
unbeschadet der durch die Form verliehenen Gleichheit aller Einzelwesen
derselben Art bezüglich ihrer (metaphysischen und physischen) Wesens-
Bestandteile, dennoch jene Form in den verschiedenen Einzelwesen in
gröfserer oder geringerer Vollkommenheit, also dem Grade nach
verschieden vorhanden sein kann. In dieser Beziehung sagt der hl. Thomas:
„Non quaelibet formarum diversitas facit diversitatem secundum speciem,
sed solum ilia, quae est secundum principia formalia, vel secundum di-
versam rationem formae" (Contra Gent. lib. 2 cap. 81 ad 2). Bezüglich
der Menschenseelen scheint die Annahme einer solchen Verschiedenheit
schon wegen der Fülle der Schöpfermacht Gottes unabweislich. Denn
wenn nicht zwei Blätter auf einem Baume, nicht zwei Gesichter unter
allen Menschen vollkommen gleich sind, wie sollte man sagen, dafs alle
von Gott unmittelbar erschaffenen Seelen ohne Abwechselung und
Verschiedenheit einander gleich seien? Natürlich mufs aber nach peripate-
tischer Anschauung eine entsprechende Verschiedenheit auch auf Seiten
des Körpers vorausgesetzt werden, da ja die Materie zur Aufnahme der
Form zubereitet wird. In diesem Sinne sagt der hl. Thomas: „Manifestum
est quod quanto corpus est melius dispositum, tanto meliorem sortitur
animam. Cujus ratio est, quia actus et forma recipitur in materia
secundum materiae capacitatem. Unde etiam, cum in hominibus quidam
habent corpus melius dispositum, sortiuntur animam majoris virtutis in
intelligendo. Unde dicitur (bei Aristoteles) in II. de Anima, quod molles
carne bene aptos mente videmus" (Sum. 1. q. 85 a. 7). Die
Verschiedenheit der Seelen gründet also in der „diversa commensuratio ani-
marum ad corpora" (Contra Gent. loc. cit.).



Ursache und Verursachtes. 165

wegen ihrer Unfertigkeit und Abhängigkeit von den Eltern weit
hinter diesen zurückstehen, liegt auf der Hand.

Wenden wir uns der Zweck-Ursache zu, so ist dieselbe,
sachlich aufgefafst, entweder ein bestehendes Gut, nach
dessen Erreichung wir streben (finis obtinendus), oder ein
ideales Gut, dessen Verwirklichung wir durch unsere Be-
thätigung anstreben (finis efficiendus). In jedem Falle handelt
es sich um etwas, das über uns steht, das uns begehrenswert
erscheint, dessen Erlangung für uns ein wahrer Gewinn, eine

Vervollkommnung wäre. Reden wir allerdings von uns allein,
von den Menschen, deren Handeln zweckbewufst ist, und die
nach freier Wahl sich verschiedene, selbst entgegengesetzte Ziele
vorstecken können, so wissen wir aus trauriger Erfahrung, dafs
wir auch etwas tief unter uns Stehendes, das Gemeine, das
Niedrige erstreben können (allerdings unter dem Scheine des Guten,
d. h. zur Befriedigung einer Leidenschaft). Das ist aber eine
Abirrung der Zielstrebigkeit, die nicht in unserer Frage
entscheiden kann. Die Scholastiker würden sagen: jenes Schein-
Gut bildet nur per accidens, nicht aber per se anstatt eines
wirklichen Gutes das Ziel des Strebens. — Auch müssen wir
noch auf etwas anderes aufmerksam machen, dafs man nämlich
ein wirkliches Gut erstreben kann in der Absicht, es so oder
so zu verwenden, es diesem oder jenem zu gute kommen zu
lassen. In diesem Sinne unterschieden die Alten zwischen finis
qui und finis cui, d. h. zwischen dem, was erstrebt wird,
und dem, wem es zugewendet werden soll. Man sieht gleich,
dafs hier der eigentliche Gegenstand des Strebens (also der
Hauptzweck) als Mittel einem weitern (Neben-)Zweck dienstbar
gemacht wird. Allerdings kann dieser Endzweck in der Absicht
des Handelnden die Hauptsache, die eigentliche Triebfeder seines
Handelns sein. Dann können wir aber das, was wir vorher
finis qui nannten, allerdings nur als Mittel und nicht als Selbstzweck

ansehen. So ist es z. B., wenn jemand eine Wissenschaft
zu erlangen strebt in der Absicht, sein Brot mit derselben zu
Verdienen; oder wenn jemand sich bemüht, in den Besitz einer
Geldsumme zu gelangen, um sie zu einem Werk der Nächstenliebe
zu verwenden. In anderen Fällen jedoch bleibt der finis qui die
Hauptsache, der eigentliche Zweck, mit dem es aber von selbst
gegeben ist, dafs er auch anderen zu gute kommt. Wie im
ersten Falle der von uns als Mittel erkannte finis qui für
unsere Frage aufser Betracht bleibt, so auch im zweiten Falle
er ganz nebensächliche, beim Streben nach dem eigentlichen
weck vielleicht gar nicht einmal beabsichtigte finis cui. In



166 Ursache und Verursachtes.

letzterer Beziehung sagt der hl. Thomas: „Aliquid potest esse

propter aliud dupliciter: aut quia ordinatur ad ipsum sicut ad
finem proprium et principalem; et sie inconveniens est dicere,
quod aliquid sit propter viliiis se, ut (wie wenn man sagte, es

seien) luna et stellae propter noctuas et vespertiliones, cum finis
potior sit his quae sunt ad finem. Alio modo potest dici,
aliquid esse propter aliud, oui ex ipso provenit aliqua utilitas, eo
modo quo posset rex dici propter rusticum, ex cujus regimine
provenit ei pax" (In II. Sent. dist. 15 q. 1 a. 1 ad 6).

Die verschiedenen Zwecke also, die die Geschöpfe anstreben,
bilden untereinander eine Stufenleiter, in der jeder vorhergehende
Zweck wieder Mittel zu einem nachfolgenden wird. Ob bewufst
oder unbewufst, streben alle Geschöpfe zu einem letzten Zweck.
Das Streben nach demselben ist ihnen vom Schöpfer in ihre
Natur gelegt: er hat sie auf den der Natur eines jeden
entsprechenden Endzweck hingeordnet. Die roheu Naturkräfte wirken,
unbewufst und mit Notwendigkeit und doch so unendlich weise
zusammen, um die wunderbare Ordnung des Weltalls
herzustellen; die aus unbewufstem Naturtrieb handelnden Lebewesen
arbeiten an der vom Schöpfer gewollten Erhaltung ihrer Art; der
Mensch strebt in mächtigem Drange, aber frei wählend nach
einem Glück, das alles Sehnen seines Herzens befriedigen soll.
Dieses Glück findet er in der Anschauung und im Besitze Gottes.
Wer möchte leugnen, dafs diese Güter, die das Sehnen der ganzen
Natur zu sich hinaufziehen, über den nach ihnen strebenden Wesen
liegen und diese weit übertreffen? — Aber auch die einzelnen
Güter, oder besser gesagt, die T e i 1-Güter, nach denen die
Geschöpfe als M i 11 e 1 - Zwecke streben, sind, wenn auch nicht
schlechthin und in jeder Beziehung, so doch wenigstens
beziehungsweise und in einer Hinsicht vorzüglicher als die ihrer
entbehrenden Wesen. Die Gelehrsamkeit, nach deren Anteil der
Mensch strebt, die Tugend, nach deren Besitz er verlangt, die
Ehre, nach deren Erreichung er hascht, kurz alle sogenannten
idealen Güter, schweben wie Wesen höherer Art über ihm und
locken ihn zu sich in die Höhe. Bei den materiellen Gütern
findet allerdings meistens das Gegenteil statt: Reichtum, Sinnen-
genufs u. s. w. ziehen ihn hinab zur Erde, ja bis in den Schlamm.

Bezüglich der Form und Wesen verleihenden Ursache
einerseits und der stoffartigen Ursache anderseits kommt
zunächst ihr gegenseitiges Verhalten zu einander in Betracht und
dann ihr beiderseitiges Verhältnis zu dem aus ihrer Vereinigung
hervorgehenden Wesen (compositum). Über ihr gegenseitiges
Verhältnis müssen wir uns aber ganz kurz fassen, da wir uns



Ursache, und Verursachtes. 167

an dieser Stelle nicht auf eine Erörterung der Natur von Materie
und Form einlassen können. Es möge darum die allgemeine
Bemerkung genügen, dafs nach peripatetischer Auffassung der
Form in jeder Beziehung der Vorzug vor der Materie zukommt.
Die Materie ist etwas unbestimmtes Bestimmbares, das erst durch
die Form Bestimmtheit und Bestand erhält. Die Form ist darum
etwas Göttliches und Gutes und Erstrebenswertes (ovroç yâç
tivoç ihiov 3cal dya&ov xal kptrov), nach dem die Materie,
der das alles fehlt, verlangt (tovt eoriv i) vXtj moxeg ov sl
&ï,Xv aççtvoç, xal alôyçov xaXov. Physic, lib. 1 cap. 8). Die
Form ist also geradeso vollkommener als die Materie, wie die
Wirklichkeit vollkommener ist als die Möglichkeit.1

Vergleichen wir aber die Gesamt-Wirkung dieser beiden
Ursachen, nämlich das aus ihrer Vereinigung hervorgehende
compositum, mit ihnen selbst, so scheint es klar zu sein, dafs dasselbe
vollkommener ist als jede der beiden es bildenden Teil-Substanzen.
Das scheint schon aus der allgemeinen und augenfälligen Wahrheit
zu folgen, dafs die Teile auf das Ganze berechnet und hingeordnet
sind und von ihm erst ihre Vollkommenheit erlangen. Bezüglich
der Materie scheint dieses allgemein zugegeben zu werden, nicht
aber bezüglich der Form. Die Averroisten wenigstens behaupten
das Gegenteil.2 Und sie berufen sich für ihre Lehre auf Aristoteles,

der sage: d to dôoç rfjç vXtjç jtçoteqov xal fiâXXov ov,
xal tov Ig dfiffolv jiqÖteqov Eötai èia rov avrov Xoyov (Meta-
phys. lib. 6 cap. 3). Allein dieser Lesart, die auch in die
Ausgabe der Berliner Akademie überging, steht eine andere gegenüber,

die das gerade Gegenteil besagt, indem sie im Nachsatz
statt xal tov setzt: xal to. Dem entspricht die Übersetzung
Bessarions: Si species (forma) prior materia est et magis ens,
Blud quoque quod ex ambobus est (das compositum), prius est
°t> similein causam. — Ohne uns auf eine Textkritik einzulassen,
prüfen wir einfach die Gründe, die für jene Ansicht vorgebracht
werden.3 Auf den ersten Blick werden wir sehen, dafs dieselben

1 Vgl. Metaphys. lib. 8 cap. 9: "Ort âh xal ßetolaiv xal tifinorèQa
anovâalaç âvvcifiscoç v êvépyeta, èx rmvâe âïjXov. Bei S. Thomas

t'»- 9 lect. 10.
8 Averroes, Phys. lib. 2 comment. 4; Jandunus, Metaphys. lib. 5

9- 19; Zimara, Tbeoremata, Propos. 10 u. 69; u. a.
3 In den neueren Ausgaben des hl. Thomas kommen zwar Über-

^«ngen beider Lesarten vor, seiner Erklärung liegt jedoch die Averroi-
' ische Fassung zu Grunde: Si species materia est prior et magis ens,

ipso quod ex utrisque, prior erit propter eandem rationem. Es ist
er Wohl zu merken, dafs im Nachsatz das magis ens des Vordersatzes
cht wiederholt wird. Deshalb nimmt der hl. Thomas das alleinstehende



168 Ursache und Verursachtes.

einer gewissen Berechtigung nicht entbehren. Man sagt: das

compositum hat seine ganze Vollkommenheit von seiner Wesensform.

Also ist jene Vollkommenheit in vorzüglicher Weise in
der Form selbst — nach dem früher von uns erklärten Satz:

propter quod unumquodque tale, illud magis tale est.
Wird nämlich etwas von zwei Dingen zugleich ausgesagt: von
dem einen als dem Verursachenden und wesentlich, von dem
andern als dem Verursachten und mitgeteilt, so ist es klar, dafs
jenes etwas in vollkommener und höherer Weise in jenem als
in diesem sich findet. So ist aber das Verhältnis zwischen Form
und Compositum. Alle Wesens-Vollkommenheit, die sich im
Compositum findet, verdankt dieses der Form; also mufs diese
jene Vollkommenheit, als ihr Quell, in reicherem und vollkommenerem

Mafse besitzen. — Es will uns bediinken, dal's hier das
Wort Form in einem andern Sinne genommen wird, als der ist,
in dem wir es vorher brauchten. Man kann nämlich von der
Form reden entweder im Gegensatz zur Materie und gesondert
von dieser; oder aber in Vereinigung mit der Materie zum und
im Compositum. In jenem Sinne scheint es uns keinem Zweifel
zu unterliegen, dafs die Form weniger und geringer ist als das

aus ihr und der Materie zusammengesetzte Ding. Denn dieses
hat ja nicht blofs alle Vollkommenheiten der Form selbst in sich,
sondern überdies auch noch die der Materie. — Allerdings
antwortet man uns hier, dafs die Materie nichts anderes als der
Urgrund der Verwesung und des Unterganges, die Quelle und
der Sitz aller Unvollkommenheiten ist. Aber das kann in dieser
Allgemeinheit nicht zugegeben werden. Dafs die Materie in ihrer
Art auch etwas Gutes an sich hat, folgt ja schon daraus, dafs
ohne sie das Ganze nicht bestehen könnte, weil ihm ohne sie

etwas an der Vollständigkeit seines Wesens fehlen würde. Aber
überdies bietet die Materie dem Ganzen auch noch andere
Vorteile. Oder wer könnte leugnen, dafs die sog. Accidenzien zur
Vollkommenheit des Ganzen unsäglich viel beitragen? Sie alle
aber haben ihren Sitz in der Materie. Die Form allein ist etwas
Unfertiges, Unvollständiges, das zum Bestehen der Verbindung
mit einem andern, der Materie, bedarf. Das sehen wir deutlich
in der vollkommensten aller Formen, der Menschenseele, die,
wenn sie auch gesondert für sich bestehen kann (forma subsistens),

prior, nach unserer oben gegebenen Unterscheidung, von der Ursache
im begrifflichen und nicht im sachlichen Sinne (formaliter und
nicht materialiter), indem er sagt: „Patet quod materia et forma sunt
principia compositi. Principia autem alicujus sunt eo priora. Et ita, si
forma est prior materia, erit prior composito" (In VII. Metaphys. lect. 2).



Ursache und Verursachtes. 169

dennoch in ihrer Trennung vom Körper das angeborene, natur-
gemäfse Verlangen nach der Wieder-Vereinigung mit demselben
bewahrt. Das ist doch wohl nur deshalb der Fall, weil die
Vereinigung mit dem Körper (das Compositum) besser und
vorzüglicher ist als die Form allein. Wenn das der Fall ist bei
einer so vollkommenen Form wie die für sich bestehende, ganz
unstoffliche und unsterbliche Menschenseele, wie viel mehr dann

bezüglich der unvollkommenen Formen, die aus und in sich allein

gar keinen Bestand haben. Kur das compositum ist etwas
Vollständiges. mögen wir es als Art oder als Einzelwesen fassen.
Darum werden auch nur ihm die in der Form gründenden
Handlungen zugeschrieben. Der Mensch ist es, der denkt; es würde
gegen den gesunden Sinn verstofsen zu sagen: die Seele denkt.
— Nehmen wir aber die Form in dem andern Sinne, nämlich
als bestehend im Compositum, so fällt ihre Vollkommenheit mit
der des Compositums zusammen, da sie ihm ja alle ihre
Vollkommenheit mitteilt; diese kann also über jene in keinem Falle
hinausgehen. Gleichwohl könnte mau sagen, dafs die Form,
wie sie im Compositum Bestand hat, insofern vollkommener

ist als das Compositum als solches, da sie, als solche, nicht
wie jenes mit Unvollkommenheiten behaftet ist. Nur in diesem
Sinne könnten wir der Averroistischen Anschauung eine gewisse
Nichtigkeit zuerkennen.

Wenden wir das bisher Gesagte auf die künstlichen
Hervorbringungen allein an, so können wir am leichtesten noch
einige Neben- oder Teil-Ursachen berücksichtigen. Wenn wir
aber von künstlichen Hervorbringungen reden, so verstehen
wir darunter nicht blofs Kunstwerke im eigentlichen Sinne (solche
verdienten vielmehr das Beiwort: künstlerisch), sondern alles,
was nicht von der Natur, sondern durch die Geschicklichkeit der
Menschen hervorgebracht wird. Der Mensch ist also die
bewirkende Ursache aller dieser Dinge. Dafs er mit seinem
überlegenen Geist und selbst mit seiner überlegenen Kraft, mit
seinem Leben und seiner Unsterblichkeit, kurz seinem ganzen
Wesen, oder der Art nach, über allen seinen Werken steht: das
kann niemand leugnen. — Zu allen seinen Werken bedarf der
Mensch aber eines vorliegenden Stoffes. Um schaffen oder aus
Vichts etwas ins Dasein rufen zu können, bedürfte er einer
unendlichen Kraft, und die kommt nur Gott zu. Alles menschliche
Wirken beschränkt sich auf das Formen und Modeln und
Gestalten eines gegebenen Stoffes. Dieser Stoff, der sich mit der
ihm zu verleihenden Form zu dem nachfolgenden Werk ursächlich
'erhält, ist bald vollkommener, bald weniger vollkommen als das



170 Ursache und Verursachtes.

neue Gebilde. Wird z. B. aus dem rohen Marmorblock vom
Bildhauer ein kunstgerechtes Standbild gefertigt, so ist dieses
offenbar vollkommener als sein Stoff. Wird aber das Standbild
vom Steinmetz zu einem Meilenstein umgearbeitet, so ist das,
was als Stoff gedient hat, zu dieser neuen Gestalt herabgewürdigt.
(Etwas Ahnliches trifft auch bei den Naturkräften, also bei den
nach den Gesetzen der Natur hervorgebrachten Wirkungen zu,
jenachdem es sich um Entstehen oder Vergehen, Werden oder
Verderben handelt.) Was die hier erwähnte Form betrifft, so
ist es klar, dafs sie nur Bestand im Ganzen hat, an sich also
dem Ganzen nachsteht.

Zu allen seinen Gemachten bedarf der Mensch jedoch noch
der Beihilfe zweier Dinge: eines Planes und der nötigen Werkzeuge.

Auch diese treten darum in die Reihe der Ursachen
ein, wenn sie, wie gesagt, auch nur Neben- und Teil-Ursachen
sind. Was zunächst die causa exemplaris betrifft, so ist
dieselbe bald vorzüglicher, bald gleich, bald weniger vorzüglich als
das nach ihr Gebildete. Natürlich verstehen wir dieses blofs von
geschaffenen Vorbildern, nicht aber von dem göttlichen Urbild
aller Dinge. Denn auch Gott selbst hat alles nach einem Plan,
nach einem Vorbild gemacht. Dieses Vorbild ist aber nichts
aufser ihm Liegendes, nichts von ihm selbst Verschiedenes, sondern
seine eigene Wesenheit, deren Seinsfülle er als unendlich vielen
anderen Wesen mitteilbar erkennt — mitteilbar nicht durch Anteilnahme

an demselben Sein (univoce), sondern durch Nachahmung
desselben in anderer Art (analogice). Dafs dieses göttliche
Urbild alles nach ihm Gebildete unendlich überragt, braucht kaum
gesagt zu werden. — Handelt es sich dagegen um geschaffene
Vorbilder, so sind dieselben entweder Naturwesen oder künstliche

Dinge (in dem vorher erklärten Sinne). Naturwesen,
gleichviel ob Mensch oder Tier oder Pflanze oder Gestein,
können durch Menschenkunst niemals so nachgebildet werden,
dafs sie den Vorbildern gleichkämen. Alle auch noch so
vollkommenen Nachahmungen dieser Wesen sind von niedrigerer
Art als sie selbst. Bezüglich der lebenden Wesen bedarf dieses

gewifs keines Beweises. Auch hat bis jetzt noch niemand künstliche

Pelden und künstliche Edelsteine den echten gleichgestellt.
Wenn es aber auch der Kunst gelingt, ganz die gleichen Eigenheiten

(proprietates) und Eigenschaften (qualitates), folglich auch
die gleichen Wirkungen hervorzubringen, die manche Steinarten
haben, so würden diese doch immer wegen der Art ihres
Ursprunges vor den Nachbildungen den Vorzug verdienen. —
Werden dagegen künstliche Dinge als Vorbilder benuzt, wie



Ursache und Verursachtes. 171

ein Plan, eine Vorlage, ein künstlerisches Meisterstück u. s. w.,
so ist deren Wiedergabe oder Nachbildung, wie die tägliche
Erfahrung lehrt, bald besser, bald gleich gut, bald schlechter als
das Vorbild, je nachdem sie von einem überlegenen oder wenigstens

ebenbürtigen Meister oder von einem Pfuscher gefertigt
wird.

Dafs dem Werkzeug kein Vorzug vor der mit ihm zu
stände gebrachten Arbeit zuzukommen braucht, folgt aus seinem
blofsen Begriff. Diesem zufolge ist es ja etwas Untergeordnetes,
Unselbständiges; es kann blofs dienen, in keinem Falle herrschen,
blofs gehorchen, aber nicht befehlen. Wenn das Werkzeug
eigenmächtig, selbständig handelte, wäre es nicht mehr Werkzeug,
sondern Haupt-Ursache (causa principalis). So wird nämlich die
handelnde, wirkende Ursache im Gegensatz zum Werkzeug
genannt. Wenn also auch das Werkzeug eine ihm eigene Thätig-
keit ausübt (es kann ja nicht jedes beliebige Werkzeug zur
Hervorbringung jeder beliebigen Wirkung verwendet werden),
so bleibt es doch immer wahr: causa instruraentalis non agit per
virtutem suae formae (d. h. per virtutem propriam), sed solum

per motum quo movetur a principali agente. Unde effectua non
assimilatur instrumento, sed principali agenti: sicut lectus non
assimilatur securi, sed arti (d. h. dem Plan) quae est in mente
artificis (Sum. 3. q. 62 a. 1). Übersehen wir aber nicht, dafs
das vom Werkzeug als (Neben-)Ursache, also formaliter, gesagt
wird. Nichts steht im Wege, dafs dasselbe sachlich wertvoller
sei als die mit ihm hervorgebrachte (selbständige) Wirkung. Oder
wird nicht Diamant verwendet, um Glas zu zerschneiden? Und
könnte ich nicht mit goldenem Messer ein hölzernes Bildwerk
schnitzen ?1

Fassen wir also die Dinge, die sich als Ursache und Wirkung
zu einander verhalten, von ihrer sachlichen Seite auf, so hat
bald dieses bald jenes den Vorzug vor dem andern. Es besteht
hier keine feste Regel, kein Gesetz, sogar Willkür und sog.
Zufall mögon entscheiden; je nach Umständen trifft das eine oder
das andere zu. Deshalb begreifen wir nicht, wie Scotus (Thcore-
tnata, Theor. 19 n. 7) sagen konnte, der von uns bisher erörterte
Grundsatz: causa est nobilior causato, sei schlechthin
falsch und nur durch Zufall wahr. Wir begreifen dieses

1 Diese Auffassung des Werkzeuges findet vielfache Anwendung in
üer Theologie, besonders in der Lehre von den Sakramenten. Vgl. beim
hf- Thomas Sum. 3. q. 62 a. 4: „Utrum in sacramentis sit aliqua virtus
Sratiae causativa;" q. 64 a. 5: „Utrum per malos ministros sacramonta
eonferri possint."



Ursache und Verursachtes.

umsoweniger, als er seine Behauptung aufstellt ohne Rücksicht
auf die von uns gemachte Unterscheidung zwischen der begrifflichen

und sachlichen Seite der Ursachen und Wirkungen.
Bezüglich jener, der begrifflichen, Seite (in sensu formali) haben
wir aber gefunden, dafs unser Satz schlechthin wahr ist und

nur zuweilen zufällig nicht zutrifft. Die Ausnahmefälle beruhen
auf einem leicht erkenntlichen Grunde. Trifft nämlich eine
Ausnahme ein, so kommt sie daher, dafs es sich um eine Ursache
handelt, die diesen Namen nicht in vollem Mafse verdient. Das
sahen wir unmittelbar vorher, als wir von der werkzeuglichen
Ursache sprachen: „principale agens oportet esse potius (effectu),
quod non requiritur in agente instrumentali" (Sum. 2. 2. q. 165
a. 2 ad 1). Fürs gewöhnliche trifft, wie erklärt, auch hier jene
Regel zu, aber nicht notwendig (non requiritur); es kann
auch das Gegenteil zutreffen. Ebenso verhält es sich mit den

sog. causae per accidens, wenn nämlich etwas eine Wirkung
hervorbringt, auf dessen Hervorbringung es von Natur nicht
berechnet ist, oder wenn dem Menschen bei seinem Handeln etwas
unterkommt, das er nicht beabsichtigt hatte (Ibid. q. 148 a. 3

ad 2). Dasselbe trifft zu bei den vor- und zubereitenden
Ursachen: „causa perficiens est potior suo effectu, non autem causa
disponens" (1. 2. q. 66 a. 6 ad 3). Mit dieser Bemerkung weist
der hl. Thomas die Behauptung ab, dafs die Tugenden des
Glaubens und der Hoffnung vorzüglicher seien als die der Liebe.
„Sic (enim) fides generat spem, et spes caritatem, secundum
scilicet quod una disponit ad alteram." — Das sind also eigentlich
nur scheinbare Ausnahmen, und es bleibt allgemein wahr, dafs
das, was wirkliche und eigentliche Ursache eines andern ist,
insoweit es Ursache ist, besser und vollkommener als jenes ist.

Ganz in demselben Sinne sagen die Peripatetiker auch :

agens est nobilius patiente. Ahl yàç zi/xiœrsçov to jioiovv
tov Jtdoxovtoç (Aristot., De anima lib. 3 cap. 5). Nach dem
bereits Gesagten brauchten wir kaum die Erklärung hinzuzufügen:

„agens est nobilius patiente, si ad idem actio et passio
referantur, non autem semper, si ad diversa" (1. q. 79 a. 2
ad 3). — Auch brauchen wir nicht zu wiederholen, dafs wir
die Begriffe handelnd und leidend in sensu formali nehmen:

„non oportet agens esse simpliciter praestantius patiente, sed

secundum quid, seil, in quantum est agens" (Quaest. disp.
de verit. q. 26 a. 8 ad 1). — In diesem Sinne erklärt der
hl. Thomas den vorstehenden Grundsatz durch ein handgreifliches

Beispiel. Er sagt: „Das Feuer oder das Eisen, das zum
Brennen oder Schneiden des menschlichen Körpers angewendet



Ursache und Verursachtes. 173

wird, ist an sich, schlechthin, als Ding, gewifs nicht vornehmer
als dieser Körper, aber unter dem Gesichtspunkt der Wärme
oder der Schärfe, unter dem es auf den Körper wirkt, hat es

allerdings einen Vorzug vor diesem" (In IV. Sent. dist. 11 q. 1

a. 4 sol. 1 ad 3). Ein noch packenderes Beispiel braucht der
hl. Bonaventura. Er sagt: „Der Stein, an den der Fufs sich
stöfst, verletzt diesen. Daraus folgt gewifs nicht, dafs der Stein
den Vorrang vor dem Fufs habe. Aber in einem Stück übertrifft

der Stein ganz sicher den Fufs: durch seine Härte und
Festigkeit" (In III. Sent. dist. 16 a. 1 q. 1).

Gewifs wird durch diese Unterscheidungen klares Denken
und scharfes Urteil gefördert.

3. Causa et effectua sunt simul. — Causa est prior
suo effectu. — Auch diese gegenseitig sich ergänzenden Grundsätze

erfordern zu ihrem richtigen Verständnis die vorher
gegebene Unterscheidung zwischen Ursache und Wirkung als
solchen (formaliter), und dem Wesen der Dinge, denen es

zukommt, Ursache und Wirkung zu sein (materialiter).
Der erste Satz ist von Ursache und Wirkung als solchen

zu verstehen. Er erfordert also, dafs beide Begriffe ausschliefslich
in ihrem gegenseitigen Verhältnis gefafst werden, die Ursache
mithin als (actu) verursachend und die Wirkung als (actu)
gewirkt werdend. Die genaue Fassung des Satzes wäre demnach
diese: die Ursache als verursachend fällt zeitlich zusammen mit
ihrer Wirkung im Augenblick ihres Gewirktwerdens. — Es ist
also nicht von der Ursache die Rede, insofern sie (in actu primo)
darauf berechnet oder dazu befähigt ist, eine oder mehrere
Wirkungen hervorzubringen; — noch auch von der Wirkung, insofern

sie nach ihrer Hervorbringung fortbesteht. Das einmal
gebaute Haus bedarf zu seinem Fortbestande nicht der zeitlichen
Mit-Fortdauer seiner Erbauer, — noch sind alle Häuser, die ein
Baumeister machen kann, mit ihm gleichzeitig auch schon da.

Aber wenn ein Haus gebaut wird, so ist es klar, dafs dieses
nur durch die gleichzeitig daseienden Bauleute geschieht. Das
Bauen und das Gebautwerden fällen zeitlich zusammen.

Am deutlichsten zeigt sich die Richtigkeit unseres Satzes
m dieser Erklärung bei den inneren Ursachen, Stoff (Materie)
und Gestalt (Form), deren gegenseitiges Verursachen notwendig
mit der Entstehung des aus ihnen hervorgehenden Wesens (des
compositum) zusammenfällt. — Bezüglich der äufseren Ursachen
st die Sache jedoch ebenfalls klar. Der Zweck als (ideal) er-

annter und gewollter (primum in intentione) fällt mit dem Streben
zusammen, das aus ihm entspringt. Die Bemühungen, welche



174 Ursache und Verursachtes.

dieses Streben veranlafst, enden mit dem (real) Erfassen des
Zweckes, insofern er Ziel ist (ultimum in executione). —
Bezüglich der bewirkenden Ursache bleiben einige Schwierigkeiten,

die wir zu lösen haben.
Zunächst müssen wir zwei Arten von bewirkenden Ursachen

unterscheiden: die einen bringen ihre Wirkungen allmählich
hervor. Das geschieht entweder, wie in dem gegebenen Beispiel
des Bauens, auf dem Wege eines Zeit erfordernden Fortschrittes,
oder aber, wie beim Entstehen der lebenden Wesen, auf dem

Wege eines natürlichen Entwickelungsganges. Die anderen
bringen ihre Wirkungen unvermittelt, ohne Werkzeuge und
Hilfsmittel, gleich hervor.1 Bei diesen dauert darum das Zusammensein

von Ursache und Wirkung nur einen Augenblick; bei jenen
jedoch die ganze Zeit, bald länger, bald kürzer, die vom Beginn
bis zur Vollendung der Wirkung verläuft.

Hierbei ist aber zunächst zu berücksichtigen, dafs das
Zusammensein mit ihrer Wirkung von jeder Ursache nach der
Art ihrer Verursachung ausgesagt wird. Bei der Erzeugung
von lebenden Wesen z. B. hat der weibliche Teil einen andern
Einflufs (d. h. eine andere Ursächlichkeit) auf die Hervorbringung
der Wirkung wie der männliche Teil: danach findet selbstverständlich

auch bei beiden eine verschiedene Art des simul
esse statt.

Dann mufs aber auch als Wirkung genau das verstanden
werden, was aus der Ursache als solcher gleichsam fliefst. Handelt
es sich z. B. um den Willen, so ist seine unmittelbare, hier
gemeinte Wirkung nicht die vermittels der körperlichen Kräfte zu
setzende That (actus imperatus), sondern der innerliche Willens-
Entschlufs selbst (actus elicitus). — Auch kann ich heute schon
einen Entschlufs fasseD, den ich morgen erst ausführen will.
Dann fällt der im Augenblick gefafste Entschlufs selbst (als
Wirkung) mit der Bethätigung des Willens (als Ursache)
zusammen. Aber auch mit der morgen erfolgenden Ausführung
des Entschlusses besteht die Willensthätigkeit noch in irgend
einer Form zusammen. Denn dauerte die Kraft des heute
gefafsten Entschlusses nicht bis morgen fort (virtualiter), so würde
die Ausführung in keiner Weise eintreten. Es wäre darum nicht

1 Causa efficiens statim producit effectum suum, ad quem ordi-
natur immediate, non autem effectum, ad quem ordinatur mediante
alio, quantumcunque sit sufficiens; sicut calor, quantumcunque sit in-
tensus, non statim in primo instand causat calorem, sed statim incipit
movere ad calorem, quia calor est effectus ejus mediante motu. S. Thom.
In IV. Sent. dist. 43 q. 1 a. 2 sol. 1 ad 1.



Ursache uud Verursachtes. 175

zulässig, sich auf den Grundsatz causa et effectus sunt siruul
zu berufen, um zu beweisen, dafs die Welt, da Gott sie ewig
gewollt, mit Gott gleichewig sein müsse. Zwar könnten wir in
dem ewigen, unveränderlichen, mit seinem Wesen gleichen Willen
Gottes nicht, wie beim menschlichen Willen, unterscheiden zwischen
der augenblicklichen, vorübergehenden Bethätigung des Willens
und der fortdauernden und fortwirkenden Kraftentfaltung
desselben, mit anderen Worten, wir könnten den Unterschied von
fo rmaliter und virtualiter nicht auf den Willen Gottes
anwenden. Aber das müfsten wir sagen, dafs der Wille Gottes
keine notwendig wirkende Kraft ist, und dafs er bezüglich
seiner Werke sich ebenso auf das wann wie auf das was
erstrecken kann. Bezüglich der Welt hatte der eine und unteilbare

Wille Gottes ein Zweifaches zum Gegenstand: 1. dafs sie
würde, und 2. dafs sie „im Anfang" würde.

Aber es gibt auch Ursachen, die Wirkungen hervorbringen,
welche später, infolge der von ihrer Ursache ihnen mitgeteilten
Kraft, weitere Wirkungen hervorbringen, wie z. B. daB Ei des
Huhnes, das Samenkorn der Pflanze, der Plan des Baumeisters,
die gute oder schlechte Erziehung der Kinder. Insofern ist es
möglich, dafs eine Ursache eine Wirkung hervorbringt, nachdem
sie schon aufgehört hat zu wirken, ja selbst zu sein. Ist der
Zeuguugsakt einmal gesetzt, so mag der Zeugende aufhören zu
bestehen, die Geburt wird seinerzeit doch erfolgen. Wenn wir
aber genau zusehen, so ergibt sich uns sofort, dafs diese That-
sachen unsern Grundsatz eher bekräftigen als entkräften. Zwar
stofsen wir in keiner Weise den andern scholastischen Grundsatz
um: causa causae est etiam causa causati — wofern er nur
mit der nötigen Unterscheidung von unmittelbar und mittelbar
verstanden wird. Vom Vater stammt der Sohn unmittelbar ab,
dessen Sohn aber (d. h. der Enkel) nur mittelbar. Wie wir aber
bereits vorher sagten, ist das behauptete Zusammen-seiu von
Ursache und Wirkung nur von der Ursache und ihrer unmittelbaren

Wirkung zu verstehen. Die unmittelbare Ursache der
Entstehung der vorherangeführten lebenden Wesen ist aber das
Ei und das Samenkorn selbst und nicht daB WTesen, von dem
diese befruchtet wurden. Ebenso ist der Plan selbst es, nach
dem der Bau aufgeführt wird, und nicht der (etwa bereits
gestorbene) Baumeister, der den Plan entworfen hat. Dasselbe gilt
von jenen Ursachen, deren Wirkungen, einmal gesetzt, sich
unmittelbar fortpflanzen, wie etwa der Schall der Glocke oder der
Behufs des Gewehres oder das Sich-Fortbewegen eines einmal in
Eewegung gesetzten Körpers. Unmittelbare Ursache jeder



176* Ursache uud Verursachtes.

neuen Schwingung beim Schall ist die jedesmal vorhergehende
Schall-Welle. Das Fort-Fliegen des einmal abgefeuerten Schusses
und das Fort-Laufen der einmal angestol'senen Kugel hat zur
unmittelbaren Ursache die Trägheit oder das Beharrungs-
Vermögen dieser Körper. Mag das Gewehr auch beim Abfeuern
zerplatzen, der Schufs wird dennoch treffen; uud mag die Hand,
die der Kugel den Anstofs gab, sich längst wieder in Ruhe
befinden, die Kugel läuft immer noch weiter. Auch in diesen
Beispielen sehen wir also, dafs die Ursache mit der von ihr
unmittelbar hervorgebrachten Wirkung zusammenfällt.1

1 Der eben angeführte Satz: causa causae est etiam causa
causati bedarf, soll er richtig verstanden und atigewendet werden, noch
einiger weiteren Einschränkungen. Zunächst mufs es sich in der ersten
und in der zweiten Ursache, von denen er redet, um die gleiche
Ursächlichkeit handeln, so dafs der Einflufs, den die zweite (oder Mittel
Ursache auf ihre Wirkung ausübt, derselbe ist, den die erste Ursache
auf sie selbst ausgeübt hat. Es wäre deshalb eine unzulässige Anwendung
dieses Grundsatzes, wenn man ihn mit dem vorher erklärten: causae
sunt sibi invicem causae verquickte und sagte: Die Materie ist
Ursache der Form, die Form ist Ursache der Materie: also ist die Materie
Ursache der Materie (mithin ist die Materie früher als sie selbst u. s. w.).
Das geht, wie gesagt, deshalb nicht an, weil es sich um Verursachuugeu
verschiedener Art handelt. Der von der ersten Ursache (hier: die
Materie) auf ihre Wirkung ausgeübte Einflufs ist nicht derselbe, wie der von
der zweiten Ursache (hier: der Form) auf ihre Wirkung ausgeübte, mit
anderen Worten, diese beiden voneinander abhängigen oder, wenn man
will, aufeinander folgenden Ursachen kommen in der Art der Ursächlichkeit
nicht überein. Aber auch, wenn es sich um dieselbe Art der Verursachung
handelt, z. B. wenn die in Rede kommendeu Ursachen beide als causae
efficientes wirken, auch dann ist noch eine Einschränkung nötig. Der heil.
Thomas kommt auf dieselbe an wenigstens zehn verschiedenen Stellen
seiner Werke zu sprechen, um zu erklären, wie es in Handlungen der
Geschöpfe, besonders der freien Geschöpfe, die doch ihr Sein und Können
und Handeln Gott, der causa prima et universalissima, verdanken, Mangelhaftes

und Böses geben könne, ohne dafs dasselbe auf Gott (als causa
causae) zurückgeführt werden dürfe. Er drückt die Lösung dieser
Schwierigkeit in verschiedener Weise aus. Das eine Mal sagt er: das
Mangelhafte und Fehlerhafte in den Handlungen der Geschöpfe ist nicht
deren Wirkung per se, sondern nur per accidens, d. h. sie sind von
Natur aus nicht dazu da, um jenen Fehler oder Mangel hervorzubringen,
sondern vielmehr das Gute, in das sich zuweilen durch das Dazwischentreten

von etwas auderm ein solcher Fehler oder Mangel einschleicht.
Auf ihre Ursache, also auf Gott, kann aber nur das zurückgeführt
werden, was in ihrer angeborenen oder naturgemäfsen Ursächlichkeit
liegt: „Causa secunda habet per se effectuin, secundum quod est sub
causa prima; et ideo talis effectus, qui per se est eius, in causam primam
reducitur. Sed si sit aliquis effectus ejus per accidens, inquantum
exit ab ordine causae primae, non oportet quod effectus il le in causam
primam reducatur — sicut patet in crure claudicante: quidquid enim de
ratione gressus est in claudicatione, totum efficitur mediante crure a



177

Damit finden auch noch einige andere scholastische Grundsätze

ihre Erklärung. Zunächst dieser: causa non existons
non potest operari. Wenn man das auf die eben angeführten
Ursachen ausdehnen wollte, deren einmal gesetztes Wirken
unabhängig von ihnen weiter wirkt, oder deren Thätigkeit in seiner
Kraftentwicklung fortdauert, so wäre es Unverstand. Nach dem
Gesagten kann ja eine Ursache, auch wenn sie selbst (formaliter)
nicht mehr besteht, noch in ihren sich fortpflanzenden Wirkungen
(virtualiter) fortbestehen. Das ist nicht blofs bei physischen,
sondern auch bei moralischen Ursachen der Fall. Letztere können,
sei es als segenbringende Saat, sei es als „Fluch der bösen That"
bis auf ferne Geschlechter weiterwirken. Von solchen Ursachen
ist der vorstehende Satz also nicht zu verstehen, sondern nur

virtute gressiva; sed crus, inquantum est improportionatum virtuti gres-
sivae, inducit deformitatem quae est in claudicatione; unde non oportet
quod talis deformitas sit effectua virtutis gressivae" (In II. Sent. dist. 34
q. 1 a. 3 ad 3). Mit Vorliebe gibt der hl. Thomas auch an auderen
Stellen dieses Beispiel vom Hinken. Er stellt demselben einen Vergleich
an die Seite, indem er sagt : Auch der beste Künstler kann mit mangelhaften

Werkzeugen kein vollendetes Kunstwerk schaffen (Contra Gent,
lib. 3 cap. 71 ad 1). — Das andere Mal drückt der hl. Thomas denselben
Gedanken so aus: Die Wirkung einer Mittel-Ursache kann auf die erste
Ursache nur dann zurückgeführt werden, wenn die Mittel-Ursache sie
hervorbringt, insoweit sie sich innerhalb der Ordnung der ersten Ursache
hält; wenn sie aber über diese Ordnung hinausgeht, so kann das, was
sie so wirkt, nicht der ersten Ursache zugeschoben werden. So kann
das, was ein Diener gegen den Befehl seines Herrn thut, nicht auf den
Herrn als Ursache zurückgeführt werden. Die Anwendung auf die Sünde,
die gegen das Gebot Gottes begangen wird, ist klar (Sum. theol. 1. 2.
q. 79 a. 1 ad 3; cf. Quaest. disp. de malo q. 3 a. 1 ad 4). Ebensowenig

wie von Urheberschaft kann von Mitwirkung bezüglich der Sünde
auf seiten Gottes geredet werden. „Illud dicitur ad malum cooperari,
quod inclinât ad actionem, secundum quod actio deformitati substat, unde
mala est. Hoc autein Deo non conveuit: et ideo non oportet ut ad malum
cooperari dicatur, quamvis actionis illius causa sit in qua malum consistit,
secundum quod influit agenti esse, posse, et agere, et quidquid perfectionis
in agente est" (In II. Sent. dist. 37 q. 2 a. 2 ad 1). — Bezüglich der
verfehlten oder fehlerhaften Wirkungen ist also immer zu bemerken : „quod
effectus causae secundae deficientis reducitur in causam primam non defi-
cientem, quantum ad id quod habet entitatis et perfectionis, non autem
Quantum ad id quod habet de defectu : sicut quidquid est motus in
claudicatione, causatur a virtute motiva, sed quod est obliquitatis in ea, non
est ex virtute motiva, sed ex curvitate cruris. Et similiter quidquid est
entitatis et actionis in actione mala, reducitur in Deum sicut in causam;
sed quod est ibi defectus, non causatur a Deo, sed ex causa secunda
déficiente" (Sum. 1. q. 49 a. 2 ad 2). So kann also, um auf unser erstes
Beispiel zurückzukommen, die Krüppelhaftigkeit oder Schwindsüchtigkeit
des Enkels nicht auf den kräftigen und gesunden Grofsvater zurückgeführt

werden.
Jahrbuch für Philosophie etc. XIII. 12



178 Ursache und Verursachtes.

von solchen Ursachen, die in keiner Weise bestehen. Man
kann ihn in anderer Fassung darum auch so ausdrücken: r o
nihil non potest esse causa oder operari. So aufgefafst ist
er durch sich selbst einleuchtend. Denn zum Handeln oder
Verursachen gehören ja Fähigkeiten oder Kräfte. Wie könnten diese
Kräfte einem nicht bestehenden Dinge beigelegt werden? Erst
sein, dann handeln: das ist der nächstliegende Sinn des später
in seiner ganzen Tragweite zu erklärenden Satzes: agere se-
quitur esse. „Omuis actio," sagt der hl. Thomas, „causatur ab

aliquo existente in actu, quia nihil agit, nisi secundum quod est
actu" (Sum. 1. 2. q. 79 a. 2). Und wiederum: „Nihil potest
per se operari, nisi quod per se subsistit, non enim est operari,
nisi entis in actu" (1. q. 75 a. 2). Das ist so klar, dal's es weder
bewiesen zu werden braucht, noch bewiesen werden kann. Was
Ursache ist, ist; wenn es nicht ist, kann es nicht Ursache sein.

Behaupten, dafs etwas Ursache sei, und leugnen, dafs es sei, heifst
ein und dasselbe zu gleicher Zeit behaupten und leugnen, d. h.

etwas Widersinniges thun.
Ein anderer scholastischer Grundsatz erhält durch das eben

Gesagte Licht, nämlich dieser: agens nequit agere in distans.
Das „simul esse" von Ursache und Wirkung mufs nämlich nicht
blofs von der Zeit, sondern auch vom Ort verstanden werden.
Wie könnte in der That jener eigentümliche Einflufs des Gebens
und Empfangens zwischen Ursache und Wirkung bestehen, wenn
sie nicht in Berührung miteinander kämen? Man sieht aber
sofort, dal's eine solche Berührung nicht blols durch, ich möchte
fast sagen, persönliche Begegnung statthaben kann, d. h. dadurch,
dafs die Ursache in ihrem eigenen Sein und Wesen (entitative
oder supposito) der Wirkung nahetrete, sondern dafs eine von
der Ursache irgendwie ausgehende Kraft (virtute) genügt, um
eine Wirkung hervorzubringen. Wollte man den eben angeführten
Satz blofs von jener persönlichen Nähe verstehen, so träfe er
offenbar nicht immer zu, zumal nicht in den zuletzt von uns
angeführten Beispielen. Dehnt man ihn aber auf die von der
Ursache sozusagen ausströmende Kraft und auf ihren ganzen
Wirkungskreis aus, so ist er ausnahmslos richtig. Von den

inneren Ursachen ist dieses von selbst einleuchtend, da sie
sich ja zu einem ungeteilten und unteilbaren Sein vereinigen.
Bezüglich der bewirkenden Ursache wurde es oben erläutert
in den Beispielen vom Schufs, von Schall- und Licht-Wellen
u. s. w. Auf diese Beispiele angewendet, würde der Satz also
soviel heifsen als: über seine Tragweite hinaus ist ein Gewehr
wirkungslos; über eine gewisse Entfernung hinaus wird der Schall



Ursache und Verursachtes. 179

nicht gehört; der Magnet zieht das Eisen nur an, wenn es in
eine bestimmte Sähe zu ihm gebracht wird. Diese Ursachen
können also wirken, soweit als ihre Kraft dringt, darüber hinaus
nicht. Bei dieser Grenze beginnt mithin das in unserm Satz
gemeinte distans (non quidem a supposito causae, sed ab ejus
virtute). Da die Tragweite oder die Kraft-Ausdehnung aller
Ursachen noch nicht wissenschaftlich erforscht ist, zumal nicht der
nur selten in Wirksamkeit tretenden Naturkräfte, so dürfen
vereinzelte Beispiele eines scheinbar in die Ferne Wirkens nicht
gegen unsern Satz aufkommen. Ebensowenig Beispiele aus dem
übernatürlichen (mystischen) oder aufsernatürlichen (spiritistischen)
Kräftegebiet. Übrigens steht unser Satz mit den Ergebnissen der
neuern Naturforschung vollkommen in Einklang.1 — Ebenso trifft
derselbe bei der Zweck-Ursache zu. Der Zweck kann die
bewirkende Ursache ja nur dadurch zum Handeln anlocken oder
reizen, dals er als erkannt ihr gegenwärtig ist und so seinen
Einflufs auf sie ausübt. Ignoti nulla cupido. Die Goldfelder
Kaliforniens können nur den anlocken, der von ihnen hört. Durch
dieses Eintreten derselben in die Einbildungskraft wird die Be-
gierlicbkeit wachgerufen. Wenn der Zweck oder das Ziel also
auch noch lange nicht erreicht ist, so bringt doch schon die
blofse Erkenntnis desselben es mit der bewirkenden Ursache in
Berührung und setzt deren Strebevermögen in Thätigkeit. „Nihil
prohibet id quod est posterius tempore, antequam sit, movere,
secundum quod praecedit in actu animae; sicut finis qui est
posterior tempore, movet agentem, secundum quod est apprehensus
et desideratus ab ipso" (In III. Sent. dist. 62 a. 6).

Noch ein weiterer scholastischer Grundsatz findet in dem
Gesagten seine Erklärung: Fosita causa ponitur effectue, ja
dieser ist fast gleichbedeutend mit dem andern: causa et
effectue sunt simul; er drückt denselben Gedanken unter
einem andern Gesichtspunkt aus. Er will nämlich nicht, wie es
auf den ersten Blick scheinen möchte, besagen: sobald ein Ding,
dem es zukommt, eine Wirkung hervorzubringen, daist, ist auch
diese Wirkung mit ihm da. Das trifft offenbar nur bei
notwendig wirkenden Ursachen zu, d. h. bei solchen, aus deren
Natur die Wirkung, auf deren Hervorbringung sie berechnet
sind, gleichsam von selbst fliefst. Sobald Feuer da ist, brennt
es; sobald ein gewieser Grad von Elektricität die Luft erfüllt,
entladet sie sich in einem Gewitter; sobald genugsam Dämpfe
»ich in der Luft angesammelt haben, fällen sie in Form von

1 Vgl. Schneid, Naturphilosophie (3), Paderborn 1890. S. 187 ff.
12*



180 Ursache und Verursachtes.

Regen oder Schnee oder dergl. zur Erde nieder. Ein schwerer
Körper fallt sogleich in die Tiefe, ein leichter fliegt in die Höhe.
Solche notwendige Natur-Ursachen setzen ihre Wirkung also

sofort, vorausgesetzt — wie es besonders aus den zwei letzten
Beispielen erhellt —, dafs die äufseren Bedingungen ihres Wirkens
vorhanden sind und keine Hindernisse sich ihnen in den Weg
stellen. So ist aber nicht mit allen Ursachen ihre Wirkung
verbunden, weder mit den frei wirkenden, mit Vernunft und
Willen begabten Wesen, noch mit den zwar infolge eines
angeborenen Naturtriebes, aber immerhin aus eigenem Antrieb
handelnden Wesen. Der Sinn jenes allgemeinen Satzes ist also ein
anderer.

Da Ursache und Wirkung, wie wir sahen, Begriffe sind,
die sich gegenseitig ergänzen, und, wenn sie rein begrifflich
(formaliter oder reduplicative) genommen werden, ohne Beziehung
aufeinander nicht einmal gedacht werden, so ist es klar, dafs,
sobald die Ursache als Ursache, d. h. als verursachend da ist,
notwendig auch die Wirkung als gewirkt werdend da sein
mufs. Der eine Begriff fordert ja den andern, ja schliefst ihn
ein. Nur müssen wir, wie bereits wiederholt bemerkt, die Begriffe
genau nehmen, wie sie einander entsprechen. Es soll also nicht
heifsen: Wenn ich den Willens-Entschlufs fasse (positâ causa),
reich, gelehrt, heilig zu werden, so bin ich es auch schon (ponitur
effectus). Denn es ist klar, dafs blofs der Beginn des Strebens
nach diesen Gütern unmittelbare Wirkung des Entschlusses ist;
die endliche Erreichung derselben würde die Wirkung der
angewendeten Mittel sein. Ebenso ist mit der Besäung des Ackers
(positâ causa) nicht auch schon eine reiche Ernte gegeben
(ponitur effectus). Die erfordert nach der Aussaat noch manche
andere unmittelbare Ursachen: Regen, Sonnenschein, Pflege u. s. w.
Wir wissen ja, dafs „causa efficiens statim producit effectum
suum ad quem ordinatur immediate, non autem effectum, ad

quem ordinatur mediante alio, quantumcunque sit sufficiens;
sicut calor, quantumcunque sit intensus, non statim in primo in-
stanti causat calorem |in aliis], sed statim incipit movere ad
calorem, quia calor est effectus ejus mediante motu" (In IV.
Sent. dist. 43 q. 1 a. 2 sol. 1 ad 1). — In dieser Erklärung
ist also wirklich sowohl in der idealen als in der realen Ordnung
mit der Setzung der Ursache (als actu verursachend) auch die
Wirkung (als actu verursacht) von selbst gesetzt.

Der bisher erläuterte Satz: causa et effectus sunt simul,
findet jedoch eine notwendige Ergänzung in dem andern, oben
bereits angeführten: Causa est prior suo effectu.



181

Hier werden die Ausdrücke Ursache und Wirkung in
sachlichem Sinne (materialiter) genommen, insofern sie zwei von
einander verschiedenen, so und so beschaffenen Dingen entsprechen.
In diesem Sinne scheint es sofort einleuchtend zu sein, dafs die
Ursache früher ist als die Wirkung, besonders bei jenen Ursachen,
deren Vorstellung sich uns von selbst zunächst aufdrängt. Nur
darf man den Begriff des Früher-seins nicht ungebührlich
ausdehnen. Es kann nämlich ein Ding früher als ein anderes in
doppelter Weise sein: l. der Natur nach, und 2. derZeit nach.
Dafs auf beide Rücksicht genommen ist, geht aus der sprachlichen

Fassung des Satzes hervor. Denn diese lautet nicht: causa
est prius (adverb.) suo effectu, oder, was dasselbe wäre: causa
existit ante suum effectuai, sondern: causa est prior suo effectu.

Von zwei Dingen, die der Zeit nach thatsächlich zugleich
da sind, bezeichnet man jenes als der Natur nach früher,
welches man infolge der Naturgesetze unseres Geistes vor dem
andern denken mul's. Das ist zunächst der Fall bei solchen
Dingen, von denen das eine in seinem Bestände von dem andern
abhängt, während dieses von jenem unter demselben Gesichtspunkt

nicht abhängt. Das trifft vor allem in manchen Fällen
in dem Verhältnis zwischen Ursache und Wirkung zu. Wir
berührten bereits mehrere Arten von Verursachung, in denen
Ursache und Wirkung gleichzeitig Bestand erhalten, nämlich
zunächst die aus innerer Natur-Notwendigkeit wirkenden
Ursachen, sobald alle erforderlichen Bedingungen ihres Wirkens
vorhanden sind, wie Sonne und leuchten (nicht zu verwechseln
mit dem endlichen Hindringen des Lichtes zu einem bestimmten
Punkte), Feuer und brennen (nicht zu verwechseln mit dein
Verbrennen eines bestimmten Stoffes). Bei diesen ist die Wirkung,
oder vielmehr das fortgesetzte Wirken die mit ihrem Wesen
gegebene Eigenart (proprietas). — Dann auch die inneren
Ursachen, die nur in innigster Vereinigung infolge gegenseitigen
Gebens und Empfangens zugleich im Compositum ins Dasein treten.
— Bezüglich dieser Arten von Ursachen müssen wir das, was
wir oben (S. 163) von dem nobilius sagten, hier auf das prius
ausdehnen. Das Leuchten können wir nicht denken, ohne vorher
die Sonne zu denken; jenes hängt von dieser ab; also müssen
wir, obgleich beide zu gleicher Zeit ins Dasein treten, dennoch
die Sonne als der Natur nach früher bezeichnen. — Das
Gleiche gilt bezüglich der inneren Ursachen. Obgleich sie sich
unter verschiedenem Gesichtspunkt gegenseitig Ursachen sind,
indem sie einander geben, was einer jeden fehlt, so müssen wir
doch eine jede unter dem Gesichtspunkt, unter dem sie Ursache



182 Ursache und Verursachtes.

der andern ist, früher denken als ihre entsprechende Wirkung.
Die Wirkung ist ja von der Ursache; sie verdankt das, was sie
als Wirkung ist, dein Einf'lufs der Ursache. Wie könnten wir
aber einen solchen Einflufs verstehen, wenn wir die Ursache nicht
vor der Wirkung dächten! Von einem fehlerhaften Kreis
(circulas vitiosus) kann hier nicht die Rede sein; denn ein solcher
ist blofs dann vorhanden, wenn das eine aus dem andern, und
umgekehrt, dieses aus jenem in derselben Weise oder unter
demselben Gesichtspunkt (secundum eandem rationem)
abgeleitet wird. Deshalb sagt der hl. Thomas: „Nihil prohibet,
aliquid esse prius et posterius altero secundum diversas rationes:
finis enim est prius secundum rationem, Bed posterius in
esse; agens autern e contra. Et similiter forma est prior materia
secundum rationem complement, materia autem est prius quam
forma generatione et tempore in omni eo quod movetur de potentia
in actum" (In Phys. lib. 2 lect. 5).

Der Natur nach früher nennt man ferner auch ein solches

Ding, auf das wir aus dem Vorhandensein eines andern sogleich
und notwendig schliefsen, während der umgekehrte Schlufs nicht
zulässig ist. „lllud a quo non convertitur consequentia essend i,
etsi sit prius natura quodammodo, non tarnen oportet, quod semper
sit prius tempore; non enim in Angelis vivere (tempore) prae-
cedit intelligere, quamvis non omne vivens sit intelligens; quia
statim a principio Angeli vitam perfectaiu habent quae est in-
telligibilis" (Quodlib. IV. a. 24 ad 16), d. h. : in den Engeln ist
das Erkennen der Natur nach nach dem Leben, obgleich sie

von Anfang ihres Lebens an zugleich auch Erkenntnis gehabt
haben; denn aus dem Erkennen mufs ich auf Leben schliefsen,
während ich umgekehrt aus dem Leben nicht auf Erkennen
schliefsen kann; etwas kann lebend sein, ohne Erkenntnis zu
haben; aber Erkeunen setzt notwendig Leben voraus. In diesem
Sinne ist auch das Einfache früher als das Zusammengesetzte
und der Teil früher als das Ganze. Am leichtesten läfst sich
dasselbe durch die Zahlenverhältnisse erläutern: eins ist der
Natur nach früher, oder mufs früher gedacht werden als zwei.
Denn wenn es zwei gibt, so mufs es eins geben. Umgekehrt
folgt aber nicht aus dem Vorhandensein von eins auch das
Vorhandensein von zwei. — Wenden wir dieses auf das Verhältnis
von Ursache und Wirkung an, so ist nach dem früher Gesagten
klar, dafs wir aus der Wirkung immer auf die Ursache, also

aus jedem neu gewordeneu oder entstandenen Ding auf eine

hervorbringende Ursache schliefsen, ja nach unseren Denkgesetzen
schliefsen müssen, während wir umgekehrt von der Ursache



Ursache und Verursachtes. 183

nicht auf die Wirkung schliefsen, aufser in einzelnen Fällen, wo
es sich nämlich um eine solch e Ursache handelt, die, wenn sie
mit allen Bedingungen ihres Wirkens ausgerüstet (compléta) ist,
mit Natur-Notwendigkeit wirkt, — Deshalb sagt der hl. Thomas
schlechthin, dafs „in quolibet genere causae causa naturaliter est
prior causato" (Quaest. disp. de verit. q. 28 a. 7), und er
bedient sich dieses Grundsatzes, um die theologische Wahrheit zu
erläutern, dafs die Eingiefsung der Gnade in die Seele der Natur
nach früher ist als die Vergebung der Schuld: „Causa naturaliter

praecedit effectum. Sed gratia est causa remissionis culpae
nonnisi secundum quod est infusa. Ergo gratiae infusio naturaliter

(d. h. der Natur nach) praecedit culpae remissionem" (Ibid.
Ebenso in IV. Sent. dist. 17 q. 1 a. 4 quaestiunc. 1).

1st aber in derselben Weise die Ursache (entitative betrachtet)
auch immer der Zeit nach vor der Wirkung (entitative
betrachtet)? Bei einzelnen Ursachen ist dieses nie der Fall; bei
anderen ist es gewöhnlich, aber nicht immer, mithin nicht
notwendig, der Fall. Deshalb sagt der hl. Thomas: „Non semper ne-
cessarium est, ut causa causatum praecedat tempore, sed quandoque
sufficit, quod praecedat natura" (In III. Sent. dist. 18 a. 3 ad 3).
Gehen wir also wieder die einzelnen Arten von Ursachen durch.

Die Stoff-Ursache kann gefafst werden als materia prima
und materia secunda. In letzterm Sinne ist sie das vorliegende
Rohmaterial, aus dem etwas Neues gefertigt wird, z. B. das

Baumaterial, aus dem ein Haus gebildet, der Mamorblock, aus
dem ein Standbild gehauen wird. In diesem Sinne geht sie
offenbar immer zeitlich dem aus ihr Gefertigten vorher.
Dasselbe gilt bezüglich der Werkzeuge (causa instrumentalis), die
zu ihrer Bearbeitung erforderlich sind, und des Vorbildes (causa
exemplaris), das als Richtschnur dient. — Als materia prima
fordert die Stoff-Ursache jedoch notwendig irgend eine Art und
Dasein gebende Form, so dafs sie mit der ersten Form, der sie
ihr erstes Sein verdankt, unbedingt gleichzeitig ist.

Die Form und Gestalt verleihende Ursache fällt in
ihrem Dasein zeitlich zusammen mit dem durch sie Gestalteten.
Sie steht und fällt mit dem sog. Compositum. Nur ist in der
Anwendung dieses Satzes ein gewisser Spielraum zu gestatten
für diejenige Form, - die in sich (in individuo) ein selbständiges
Wesen (forma subsistons) ist, aber zur Bildung einer neuen Art
(in specie) auf die substanziale Verbindung mit einem andern
Wesen angewiesen ist. Dieser Art ist nur die Menschenseele.
Auch sie ist zeitlich nicht vor dem Menschen, der durch sie
lebt, aber da sie nach dem Zerfallen ihres Körpers fortlebt, so



184 Ursache und Verursachtes.

ist sie in einem gewissen Sinne vor dem am jüngsten Tage
aufzuerweckenden verklärten Körper, mit dem sie denselben
Menschen bilden wird, dem sie auf Erden Gestalt verlieh.

Die Zweck-Ursache kann, wie bereits wiederholt gesagt,
aufgefafst werden als das primum in intentione und als das
ultimum in executione. Eigentlich verursachend ist sie nur in
ersterm Sinne, als das vorschwebende Ideal, als das ersehnte
Ziel, als die Triebfeder des Handelns; und in diesem Sinne geht
sie immer zeitlich der Wirkung voran. Wenn wir aber den
Zweck als etwas in der Weltwirklichkeit (real) Bestehendes, als
das vom strebenden Wesen erreichte Ziel, als etwas durch die
Bemühungen des nach ihm sich sehnenden Wesens Verwirklichtes
auffassen, wie z. B. die erworbene Gelehrsamkeit oder Heiligkeit
oder dergl., so ist derselbe offenbar das alles Ringen nach ihm
krönende Ende.

Was die bewirkende Ursache betrifft, so ist eines gewifs,
nämlich, dafs die „causa efficiens non potest esse posterior in
esse (effectu) ordine durationis, sicut causa finalis" (Sum. 3.

q. 62 a. 6). Anderseits jedoch sagt der hl. Thomas: „Non oportet
omnem causam effectum duratione praecedere, sed natura tantum,
sicut patet in sole et splendore" (Quaest. disp. De potent, q. 3
a. 13 ad 5). Um dieses zu verstehen, mufs man die bewirkenden
Ursachen, wie bereits oben angedeutet, unterscheiden in solche,
die durch allmählich sich vollziehende Handlungen ihre Wirkung
hervorbringen, und in solche, die ihre Wirkung augenblicklich
ohne irgend welche vorhergehende Zubereitung setzen. Jene
müssen unbedingt ihrer Wirkung zeitlich vorhergehen, diese
nicht. Das Feuer, das allmählich das Wasser zum Sieden bringt,
mufs unbedingt zeitlich früher als das siedende Wasser da sein.
Die Sonne dagegen war, um das beim hl. Thomas beliebte Beispiel
zu wiederholen, in demselben Augenblick leuchtend, als sie
erschaffen wurde, d. h. sie sandte sofort ihre Strahlen aus. Ebenso
hätte ein Engel in demselben Augenblick, in dem er erschaffen
wurde, seine geistige Natur bethätigen und eine Handlung des
Erkennens oder Liebens vollziehen können.

Wir können also, um das Gesagte kurz zu wiederholen,
Ursache und Wirkung betrachten: 1) begrifflich (formaliter):
in diesem Sinne sind beide immer gleichzeitig, die Ursache jedoch
der Natur nach früher; 2) sachlich (materialiter): dann gebt,
nicht notwendigerweise und darum nicht immer, aber doch sehr
häufig, die Ursache zeitlich der Wirkung vorauf; 3) in
gegenseitiger Beziehung aufeinander (relative): und insofern
sind sie der Natur und der Erkenntnis nach zugleich.

>-^,5—0


	Quaestiones quodlibetales

