
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 13 (1899)

Artikel: Die angebliche Krise der Apologetik

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761759

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE ANGEBLICHE KRISE DER APOLOGETIK.1

Von Dr. M. GLOSSNER.

Man spricht von einer Krise in Krankheitsfallen, wenn eine
Wendung eingetreten ist, die entweder zur Genesung oder zur
Auflösung führt. Befindet sich die Apologetik, die wissenschaftliche

Verteidigung des Christentums, der Religion in einer solchen
Lage? Ist sie krank, bedarf sie der Genesung oder ist sie
unrettbar dem Untergang verfallen? Man behauptet, dafs sie den
modernen Bedürfnissen gegenüber nicht mehr in der überlieferten
Weise fortgeführt werden könne, dafs sie einer principiellen
Erneuerung bedürfe. Sie sei auch — Gott sei Dank — einer solchen
fähig. Man bietet uns das Heilmittel, die einen in einem neuen
Gottesbegriff, in dem Gedanken der Selbstursächlichkeit, einer
Idee, die dem Geiste das volle ßewufstsein seiner Würde, seiner
erhabenen Bestimmung wiedergebe und unfehlbar jeden hohen,
strebenden Sinn dem Christentum zuführen werde, die anderen
in einer immanenten Methode, die, von allen Abstraktionen sich
abwendend, in das volle Menschenleben, unmittelbar in die „Aktion"
eingreife, um aus ihr die Notwendigkeit einer höheren, übernatürlichen

Hilfe, wie sie allein die Religion, das Christentum biete,
darzuthun. In diesem Sinne dringen lebhafte Stimmen von jenseits
des Rheins herüber, die nicht verfehlten, auch diesseits, in Würz-
I>urg, in Tübingen ein sympathisches Echo zu wecken.

Jene Stimmen haben indessen einen dem deutschen Ohre
nicht unbekannten Klang, wie wir uns leicht überzeugen, indem
wir einen sachkundigen Zeugen vernehmen. Die französische
Jugend, berichtet man uns,2 hat kein Verständnis für die frühere
Methode. Sie ist irre- geworden an der Objektivität der Prin-
cipien. Das Dasein Gottes ist für sie nicht Sache des Beweises.
Man glaubt an Gott oder man glaubt nicht. Es müssen also
andere Wege der Apologetik eingeschlagen, eine andere
Vermittlung gefunden werden. Dahin zielt die religiöse und wissen-

1 Vgl. Dr. P. Schanz, Über neue Versuche der Apologetik gegenüber
dem Naturalismus und Spiritualismus. Regensburg 1897. Revue
Thomiste V. Ann. N. 1. „L'Apologétique contemporaine doit-elle adopter
«ne méthode nouvelle?" (P. Schwalm). Paris 1897.

2 Revue Thomiste 1. c. p. 62 ff.
Jahrbuch für Philosophie etc. XIII. 9



130 Die angebliche Krise der Apologetik.

schaftliche Bewegung. Denn allerdings kann der Glaube nur
durch die Vernunft in den Menschen gelangen. Es mufs also
Übergänge geben. Diese sind nicht für alle Zeiten dieselben.
Der Apologet mufs vielmehr wie das Zeitbedürfnis so auch die
Zeitströmung berücksichtigen und die Geister da, wo er sie findet,
ergreifen. Diese aber drängen sich zahlreich auf dem Wege einer
neuen Apologetik, mehr oder minder auf dem des Kantianismus.

Also unser „grofse" Kant, zu dem ja auch wir „zurückkehren"
sollen, ist es, der durch seinen mächtigen Einflufs selbst dem
Christentum ergebene Geister in unserem Nachbarlande in neue
apologetische Bahnen zwingt. Die fable convenue, dafs der Königsberger

Philosoph ein für allemal die alte Metaphysik gestürzt,
die Unhaltbarkeit der Beweise für Gottes Dasein erwiesen und
den Willen in den Primat über den Verstand endgültig
eingesetzt, den scholastischen Ontologismus, Objektivismus und
Intellektualismus durch seinen Psychologismus, Subjektivismus und
Voluntarismus überwunden habe: diese fable convenue, die bei
uns die Sperlinge auf dem Dache pfeifen und unter deren
Tyrannei wir geistig erdrückt zu werden drohen, scheint demnach
immer weitere Kreise zu ergreifen. Um so notwendiger erscheint
es, sich dagegen zu erheben und die Vernunft und Wissenschaft,
in ihre alten Rechte wieder einzusetzen.

Die neue Apologetik führt sich ein als ein Heilmittel gegen
„Naturalismus und Spiritualismus", d. h. genauer gegen den in
Materialismus endigenden Empirismus und den in logischen
Pantheismus auslaufenden intellektualistischen Idealismus. Nun liegt
die Erage nahe, ob eine Apologie, welche sich auf den Boden
der Kantschen Kritik stellt, ihre Absicht besser, wenn überhaupt,
erreiche, als eine auf „ontologischer" und intellektualistischer, kurz
scholastischer Basis aufgebaute Apologetik. Es bedarf kaum einer
näheren Begründung, wenn wir behaupten, dafs die Keime jener
Irrtümer in der Kantschen Philosophie mit hinreichender Schärfe
ausgeprägt sind. In dem Apriorismus Kants oder in der Annahme,
dafs die Intellegibilität der Dinge ihren Ursprung der Aktivität des
menschlichen Geistes verdanke, dafs dieser es sei, der durch sein
den Erfahrungsstoff durchflechtendes Netz von Formen a priori
die Welt zu einer wissenschaftlich erkennbaren gestalte, in dieser
Annahme, wozu sich die Autonomie der praktischen Vernunft
gesellt, liegt der Keim des durch Fichte und seine Nachfolger
ausgebildeten einseitigen Spiritualismus. Andererseits aber
enthält die Auffassung jener aprioristischen Elemente des menschlichen

Erkennens als leerer Formen, die, um zu realer, wirklicher
Erkenntnis zu werden, der Füllung durch den Erfahrungsstoff



131

bedürfen, den Keim eines ebenso extremen Empirismus, den aus
den Kantschen Prämissen der Neukantianismus und Positivismus
zu entfalten sich angelegen sein liefsen. So gab also auch that-
sächlich das Kantsche System den Anstois zu den genannten
beiden Irrtümern, und mufste sich zu dem einen oder andern
mit Notwendigkeit ausbilden, weil getrieben durch den dem
Systeme immanenten Widerspruch eines Geistwesens, das durch
sein praktisches Pfiichtbewufstsein und seinen selbstgesetzgeberischen

Beruf einer intellegiblen Welt angehört, dagegen aber
nach seiner theoretischen Seite als erkennendes Princip ganz und
gar auf das Sinnengebiet eingeschränkt sein soll.

Sollte dieser Widerspruch der Kantschen Philosophie eine
Auflösung finden, ohne eine Umbildung des Systems in den einen
oder andern jener entgegengesetzten Irrtümer des „Spiritualismus"
lind „Empirismus", so mufsten unter Festhaltung der beiden
Wahrheitsmomente derselben, nämlich des wesentlichen
Unterschiedes von Sinnlichkeit und Verstand, sowie der
Charakterbestimmung des wissenschaftlichen Erkennens als eines notwendigen

und allgemeinen, Verstand und Sinnlichkeit in ihr richtiges
Verhältnis gesetzt, die Fähigkeit des Verstandes, durch Denken
zu erkennen, also die reale Bedeutung desselben anerkannt
und damit der Widerspruch zwischen theoretischer und
praktischer Vernunft aufgehoben werden. Diese Umbildung konnte
sich nicht ohne eine von der Kant allein bekannten Lockeschen
wesentlich verschiedene Theorie der Abstraktion vollziehen: eine
Theorie, die freilich über Descartes und die gesamte neuere
Philosophie hinaus bis zur verpönten Scholastik hätte führen
müssen.

Aber gerade gegen sie richten sich die Bedenken, welche
zu Gunsten einer neuen Apologetik erhoben werden. Darum
vernehmen wir!

Die erste Schwierigkeit findet man darin, dafs der Glaube
als eine göttliche Gnadengabe nicht die notwendige Schlufsfolge
aus einem demonstrativen Räsonnement sein kann; gleichwohl
soll die Vernunft zum Glauben führen, zu dem sie doch keine
Brücke schlagen kann. Ist der Schlafs nicht konkludent, wie
kann man vernünftigerweise glauben; ist er es, wo bleibt das
Übernatürliche?

Diese Antinomie soll auf scholastischem Standpunkt nicht
lösbar sein. Nach scholastischer Lehre bestehe zwischen Wissen
und Glauben ein unvereinbarer Gegensatz; dieser schliefse die
Evidenz aus; jenes schliefse sie ein. Die scholastische
Metaphysik erhebe den Anspruch, strenge Wissenschaft zu sein; dieser

9*



132 Die angebliche Krise der Apologetik.

Anspruch müsse aufgegeben werden und sei bereits fast
allgemein aufgegeben. Der Positivismus leugne die Metaphysik;
der naturwissenschaftliche Monismus aber verzichte entweder auf
die Erkenntnis des „Innern" der Dinge völlig uüd begnüge sich
mit einer mechanischen Erklärung der Erscheinungen, oder aber
er gestalte sich psychisch-mechanisch und bestimme das Innere
der Dinge nach der inneren Erfahrung des Menschen1 und lasse

Metaphysik nur als monistische Ergänzung der mechanischen
Theorie zu. Was über die Erfahrung hinausliegt, kann also nach
moderner Auffassuug nicht Gegenstand des Wissens, immerhin
aber eines natürlichen Glaubens sein, und von einem solchen
Glauben, mag man ihn nun als Gefühls- oder Willensglauben
bezeichnen oder ihn Vernunftglauben nennen, läfst sich zum
übernatürlichen Glauben leichter eine Brücke schlagen, als von
der evidenten Vernunfteinsicht der Scholastik.

Diese Argumentation ist nicht neu. Schon Kuhn empfahl
seinen „Vernunftglauben" damit, dafs sich an ihn der positive,
christliche Glaube leichter und besser anschliefse, als an die
praeambula fidei der Scholastik.

Was haben wir hierauf von unserem Standpunkt zu
erwidern

Zunächst sind die Begriffe von Wissenschaft und Glauben,
die wie vieles andere durch das Verschulden der neueren
Philosophie vielfach ins Schwanken geraten sind, genau zu bestimmen.2
Der Akt des Wissens und der Akt des Glaubens haben das

gemeinsam, dafs sie Urteilsakte sind. Im Urteil aber liegt ein
Erkennen des Seins. Wissen und Glauben enthalten somit eine
Beziehung auf reelles Sein und nicht blofs ein Gedankenphänomen
oder den blofs logischen Zusammenhang der Vorstellungen. Daher
das unmittelbar einleuchtende Axiom: Das Inteliegible oder der
Gegenstand des Intellekts ist das Sein. Wer dies leugnen
wollte, würde im Akte des Leugneus sich selbst widersprechen,
indem er in demselben Atem über ein Nichtsein urteilt, in welchem
er die Möglichkeit eines Urteils über Sein und Nichtsein leugnet.
Da dies von jedem Urteil gilt, und ein solches sowohl im Wissensais

auch im Glaubensakte enthalten ist, so liegt in beiden ein
Erkennen irgend eines objektiven Verhältnisses zum Sein oder
Nichtsein.

Der Unterschied von Glauben und Wissen besteht darin, dafs
dieses von evidenten Principien demonstrativ zu einer Wahrheit

1 Schanz a. a. 0. S. 21 ff.
'' Vgl. Revue Thomiste. Nov. 1897 p. 627 ff. Schwalm, La Croyance

naturelle et la Science.



133

fortschreitet, der Glaube aber der Evidenz entbehrt und sie
durch ein Gebot des von einem Interesse an der Wahrheit des
zu Glaubenden geleiteten Willens ersetzt.

Sobald nämlich der zu erkennende Gegenstand der (mittelbaren

wie unmittelbaren) Evidenz ermangelt, ist ein vierfaches
Verhalten des Intellektes möglich: Zweifel, Mutmafsung, Meinung
und Glaube. Die ersten drei Arten entbehren der Gewifsheit,
die jedoch dem Glauben zukommt, jedoch so, dal'B er sie nicht
aus der Kraft und dem Lichte des der Erkenntnis vorliegenden
Objektes schöpft, sondern aus dem Willen, der dem Verstand das
zweifellose Halten an dem Erkenntnisobjekte gebietet. Wie nun?
Ist ein solches „Halten" nicht vernunftwidrig? Nein, denn das
Gebot des Willens beruht beim wirklichen Glauben (das nicht
ein blofsos Meinen ist) auf einer Erkenntnis des Verstandes,
nämlich der Glaubwürdigkeit, so dafs also im Glaubensakt
sowohl Evidenz als auch Nichtevidenz sich findet, nämlich Evidenz
der Glaubwürdigkeit und Nichtevidenz des Objekts. So glauben
wir an die einstmalige Existenz Cäsars, d. h. wir halten diese
Thatsache zweifellos für wahr, obgleich wir sie weder mittels
der Sinne noch durch Vernunftgründe erkennen, weil sie in der
glaubwürdigsten Weise, die jeden vernünftigen Zweifel
ausschliefst, bezeugt ist, und weil wir das lebhafteste Interesse
daran haben, uns nicht durch unvernünftige Zweifelsucht ein

ganzes wertvolles Gebiet — das der geschichtlichen Wahrheiten
— zu verschliel'sen. Der Wille, von dem Gute des Fürwahrhaltens

angezogen, stellt Inevidentes als des Fürwahrhaltens
würdig der Intelligenz vor. Der Akt des Glaubens ist also ein
Akt des zweifellosen Fürwahrhaltens einer für uns inevidenten,
aber äufserlich durch ein Zeugnis oder ein Zeichen beglaubigten
Wahrheit.1 Im übernatürlichen Glauben ist es das Interesse der
Seligkeit, das unter dem bewegenden Einflufs der Gnade im
Willen den Glaubensaffekt erzeugt; den Glaubensakt selbst aber
vollzieht der Verstand, auch seinerseits stehend unter dem
Einflufs der Gnade, indirekt aber durch die Gründe der
Glaubwürdigkeit vor seinem eigenen Forum gerechtfertigt.

Wir haben bisher vom Glauben im strengen Sinne des Wortes
geredet. In einem weiteren Sinne aber nennt man Glauben auch
das Fürwahrhalten von Sätzen, für die so triftige Gründe sprechen,
dafs man auf ihre volle Bewahrheitung hoffen darf, also z. B.
von Hypothesen, die mit den ausgemachten Wahrheiten einer
Wissenschaft im Einklang stehen und deren spätere Erhebung zur

1 Revue Thorn. 1. c. p. 635.



134 Die angebliche Krise der Apologetik.

Gewifsheit mit Grund erwartet werden darf. Als eine solche
konnte die pythagoreische Theorie (Aristarchs) von der Bewegung
der Erde betrachtet werden, bevor man sie streng zu beweisen
im stände war.

Das zuletzt Gesagte führt, um die Bedeutung des Glaubens
für die Wissenschaft richtig zu würdigen, zur Unterscheidung
zwischen der werdenden und der vollendeten Wissenschaft. Der
Glaube in dem angedeuteten weiteren und analogischen Sinne
ist ein fruchtbares Werkzeug der Wissenschaften, die nicht überall
zu den Wesensgründen vorzudringen im stände sind, sondern
sich vielfach mit Eigentümlichkeiten (boi Klassifikation, Bestimmung

der Arten) und Hypothesen (in der Forschung nach den
Ursachen der Erscheinungen) begnügen müssen. Auch in den

sog. subalternen Wissenschaften, die ihre Brincipien in einer
höheren, übergeordneten Wissenschaft haben und sie daher voraussetzen,

wie z. B. die Akustik in der Arithmetik, die Optik in
der Geometrie, behauptet der Glaube ein gewisses Hecht, wobei
es sich jedoch nicht um ein Verhältnis wie von Schüler und
Lehrer, sondern um ein solches von einer Wissenschaft zur
andern handelt.

Die subalterne Wissenschaft wäre indes nicht Wissenschaft,
wenn auch die ihr übergeordnete, aus der sie ihre Principien
entnimmt, diese auf Glauben hin annehmen würde. Es mufs
daher eine Wissenschaft der Principien selbst geben und es gibt
thatsächlich eine solche, nämlich die Metaphysik, welche ihre
eigenen Principien, wenn auch nicht direkt zu beweisen (denn
das Beweisverfahren kann nicht ins Unendliche zurückgehen), so
doch indirekt zu begründen vermag.

Anstatt nämlich die unsicherste und eine nur nominelle
Wissenschaft zu sein, wie der Positivismus deliriert, ist die
Metaphysik, die das Sein und die Gründe des Seins zum
Objekte hat, die evidenteste aller Wissenschaften; und ebenso die
vollendetste; denn sie stellt, wie das Beispiel des Aristoteles und
des hl. Thomas — des Fürsten der Metaphysiker — zeigt, die
höchsten und wichtigsten Wahrheiten in der Theorie des Werdens
als eines Übergangs von der Potenz in den Akt und in dem letzten
Grunde desselben, der absoluten Aktualität oder der göttlichen
Intelligenz, die sich sowohl als erstes Sein als auch als erste
Ursache und höchstes Ziel verhält, die Metaphysik also stellt
diese Wahrheiten in einer für alle Zeiten endgültigen Weise fest.
Indirekt wird sie durch die hervorragendsten philosophischen
Systeme der neueren Zeit selbst, nämlich durch das Kantsche
und Hegeische bestätigt; denn zieht man von diesen den sub-



Die angebliche Krise der Apologetik. 135

jektivistischen Faktor ab, so verwandelt sich das Kantsche
Begriffs- und Ideensystem ebensowohl als der Hegeische Prozefs
des begrifflichen Seins und seine Entwicklung zur absoluten
Idee in das reale Verhältnis geschaffener Wesen und Intelligenzen
zu einer überragenden schöpferischen Intelligenz.1

Aus den gegebenen Erklärungen von Glauben und Wissen
ziehen wir den Schlafs, dafs sie sich nicht als ausschliefsende
Gegensätze verhalten, dafs vielmehr der Glaube ein Wissen
sowohl voraussetzt, als auch auf ein solches hinstrebt. Auf den

christlichen, übernatürlichen Glauben angewendet, bedeutet dies,
dafs er ein nicht selbst mehr auf Glauben beruhendes Urteil der
Glaubwürdigkeit voraussetzt, und dafs er auch seinem Inhalte
nach in einem höheren Wissen wurzelt und darauf hin tendiert.
Dies höhere, den Glauben subalternierende Wissen ist das ewige
Wissen Gottes und die anschauende Erkenntnis der Seligen.

Die angebliche Antinomie löst sich demnach auf
scholastischem Standpunkt durch die Unterscheidung der
Glaubenserkenntnis von der Erkenntnis der Glaubwürdigkeit, welch letztere

zur ersteren sich nur als Bedingung, nicht aber als Grund,
Motiv, Forraalobjekt verhält.

Ein weiteres Argument, das gegen den scholastischen Wissen-
schafcsbegriff und die ihm gemäfse Apologetik eingewendet wird,
ist aus der Erwägung entnommen, dafs das Wissen Allgeineines,
der Glaube aber Konkretes, Individuelles zum Gegenstande habe.

Hiergegen hat man mit Recht bemerkt, dafs das Merkmal
des Konkreten für den christlichen Glauben nichts Specifisches,
seinen übernatürlichen Charakter Bezeichnendes ist; dasselbe
kommt allem Geschichtlichen zu. Eicht aus dem Grunde sind
die Wahrheiten des Christentums der Wissenschat't unzugänglich,
weil sie individuelle, den geschichtlichen analoge Wahrheiten
•sind, sondern weil sie das geheimnisvolle Wesen und die
verborgenen Ratschlüsse Gottes betreffen. Der individuelle, in
gewissem Sinne geschichtliche Charakter des Dogmas der
Menschwerdung z. B. würde an und für sich kein Hindernis
wissenschaftlicher Erkenntnis sein. Denn wenn auch das Geschichtliche
als solches nicht formell gewufst, d. h. aus Principien abgeleitet
w'erden kann, so mag es immerhin zur Illustration moralischer
und psychologischer Gesetze dienen, ähnlich wie an einer
physikalischen That8ache, einer Mondsfinsternis z. B. das Wesen einer
solchen demonstriert werden kann: woraus indessen keineswegs

1 Revue Thom. La Croyance etc. p. 642 ff. Ebend. L'Apologét.



136

folgt, dafs es eine Wissenschaft der Geschichte gibt. Geschichtliche

Ereignisse der natürlichen Ordnung aber sind als solche
der Wissenschaft fremd, ohne deshalb, wie die christlichen
Dogmen, übernatürlich zu sein. Gleichwohl ist die Wissenschaft
diesen Dogmen gegenüber im stände, eine Aufgabe zu erfüllen,
indem sie zeigt, dafs sie der Vernunft nicht widersprechen, also

vernünftigerweise geglaubt werden können.
Von den Vertretern der „immanenten" Apologetik wird die

traditionelle, scholastische Methode als „Intellektualismus"
bezeichnet. Dieser Intellektualismus leide an einem Mil'sverständnis,
indem er das religiöse Problem schlecht stelle und schlecht löse.1

Sätze, wie: der Mensch könne durch Vernunft die Wahrheit des
Christentums erkennen, seien wegen ihrer Unbestimmtheit
beunruhigend. Der Glaube sei etwas Subjektives, Persönliches,
die Wissenschaft aber objektiv und allgemein; die übernatürliche
Wahrheit könne nicht aus der natürlichen fliefsen, wie die
Eigentümlichkeiten eines geometrischen Begriffs aus einander
hervorgehen.2 Der radikale Fehler der „objektiven" und „abstrakten"
Apologetik liege darin, dafs man zuerst die beiden Ordnungen
als sich ausschliefsend setze, dann aber darauf ausgehe, ihren
Begriff verschwinden zu lassen. Die Intellektualisten stellen
zuerst das religiöse Problem auf eine künstliche und implicite
rationalistische Basis, um es alsdann auf eine Weise zu lösen, die
das Objekt des Glaubens und den übernatürlichen Charakter des
moralischen Lebens zerstöre.

Wie man sieht, so fehlt es den Vorwürfen gegen die alte
Methode nicht an Schärfe. Ein besonders scharfsinniger
Vertreter der neuen Methode findet überdies, dafs zwischen den
Anhängern der alten Methode in der Gegenwart, den Neu-
scholastikern, und der alten Scholastik zu Ungunsten der ersteren
ein bedeutsamer Unterschied bestehe. „Bei den Aristotelikern
(so spricht sich der Tübinger Apologet aus und gibt damit allem
Anscheine nach die eigene Ansicht kund3) selbst hat sich wieder
ein Unterschied1 herausgebildet. Derselbe hat in einer Unklarheit
der Lehre des Aristoteles über die Erkenntnis seinen Grund.
Denn einerseits bestreitet er die Möglichkeit eines angeborenen

1 Revue l'hom. Schwalm, La Crise de l'Apologétique. Mai 1897 ff.
S. 239 ff.

2 Ebd. S. 244.
3 Wir reden so, weil es oft schwer scheint, zu entscheiden, ob

Dr. Schanz im eigenen Namen oder in dem seiner französischen Quellen
spricht.

4 Nämlich bezüglich der Erkenntnislehre.



Die angebliche Krise der Apologetik. 137

Wissens und behauptet, alle unsere Begriffe stammen aus der
Erfahrung, andererseits spricht er von einem unmittelbaren
Erkennen derjenigen Wahrheiten, von denen alle anderen abhängen,
und läfst die Erkenntnisse, die wir im Laufe unseres Lebens
gewinnen, der Anlage nach vom Anfang an in der Seele liegen.
Die alte Scholastik trägt dem Rechnung, indem sie den Intellekt
mit seinen Allgemeinbegriffen als die erste Quelle der Erkenntnis
gelten läfst. Die Kenntnis der von Natur aus bekannten Prin-
cipien ist uns von Gott mitgegeben, da er selbst der Urheber
der Natur ist. Die Neuscholastik stellt sich auf die Seite des

Empirismus und sieht im Geist nur eine tabula rasa."
„Gardäir, freier Professor an der Sorbonne und beredter

Verteidiger des hl. Thomas, ergreift entschieden für die alte
Scholastik Partei. Er nimmt für die Erkenntnis des Allgemeinen
ein angeborenes Vermögen an, ,den Reflex eines höheren
Gedankens, die Ausstrahlung einer weiteren und mächtigen
Intelligenz', ,eine wirkliche, wenn auch geheimnisvolle Teilnahme
an einer Aktivität einer höheren Ordnung'. Die Seele nimmt
teil an der Natur der göttlichen Substanz selbst, an ihrer In-
tellegibilität; sie hat eine Einprägung des göttlichen Lichtes,
eineangeborene Kraft, einen geschaffenen Reflex der ewigen Wahrheit
erhalten. Der Berichterstatter lobt diese Beurteilung des wahren
Thomismus im Gegensatz zu dem nackten Empirismus der
Neuscholastiker, für welche das ,Angeborensein unter jeder Form
alle Blitze und Anatheme verdienen würde'. Blondel fordert aber
wenigstens die Vermittlung eines Aktes."1

Die letztere, an diesen Ort wie hereingeschneite Bemerkung
wird uns später verständlich werden. Die behauptete Unklarheit
bei Aristoteles aber sowie der angebliche Unterschied zwischen
alter und neuer Scholastik sind völlig aus der Luft gegriffen.
Es bedarf nur des richtigen Verständnisses der aristotelischen
Abstraktionstheorie, um die verschiedenen Bestimmungen seiner
Erkenntnislehre in vollem Einklänge zu finden. Eingeborene
Seelenvermögen —-darunter die rein geistigen Potenzen des
int. agens und des int. possibilis, sowie des höheren Begehrens —
nimmt die neuere Scholastik wie die alte an. Dagegen eingeborene
Ideen verwirft die eine wie die andere, und beide schliefsen
durch jene Annahme den „nackten" Empirismus und durch
diese Verwerfung den aprioristischen Idealismus aus. Ebenso
erblicken beide, neue und alte Scholastik, im Intellekt eine
gewisse Teilnahme am ewigen göttlichen Lichte, unterscheiden

1 Schanz a. a. 0. S. 188 f.



138 Die angebliche Krise der Apologetik.

aber davon die Teilnahme „an der Natur der göttlichen Substanz
selbst"; denn diese kommt der Seele keineswegs als angeborne
natürliche Ausstattung zu. Das letztere als Lehre des hl. Thomas
behaupten, heilst dem englischen Lehrer einen Verstofs gegen
das Dogma selbst unterschieben und mit seiner ausdrücklichen
Lehre in den schreiendsten Widerspruch treten; denn die
Teilnahme an der göttlichen Natur erklärt der englische Lehrer
durchweg und entschieden als freie, übernatürliche, ausschliefslich
durch Christus vermittelte Gnadengabe Gottes.

Wäre jener Vorwurf begründet, so würde die Neuscholastik
selbst unter Aristoteles herabsinken, der sowohl in der
Metaphysik als auch in den Büchern von der Seele die Gelegenheit
nicht vorübergehen läfst, einzuschärfen, dafs das Seiende und
Wahre das Höchstseiende und Höchstwahre zur Ursache hat,
und dafs der aus der Potenz in den Akt übergehende Intellekt
den ewigen und unveränderlichen, schlechthin aktuellen Intellekt
voraussetzt, also doch daran in gewissem Mafse partieipiert.1
Jene innigere Verbindung aber, kraft welcher der geschaffene
Geist an Gottes Wesen partieipiert, ist nach der ausdrücklichen
•Lehre Christi und des Apostels (2. Pet. 1, 4: „Per quem maxima
et pretiosa nobis promissa donavit: ut per haec efficiamini divinae
consortes naturae") die Frucht des Erlösungsverdienstes Christi.
Indem die immanente Apologetik diese Teilnahme an der göttlichen
Natur aus dem subjektiven Bedürfnisse und der natürlichen Anlage
abzuleiten sucht, läuft sie Gefahr, die Apologie des Christentums
entweder in unbestimmte Ideale oder in eineu das Christentum
seiner Göttlichkeit entkleidenden Naturalismus auslaufen zu lassen.

Mit Recht wird der erste gegen die Intellektuaiisten
erhobene Anklagepunkt, dafs sie das Natürliche und Übernatürliche
ausschliefslich objektiv ins Auge fassen, als ganz unzutreffend
zurückgewiesen. Man müsse die thomistische Theorie vom ob-

jectum formale, derzufolge das Objekt durchweg mit Rücksicht
auf das Subjekt, das Seelenvermögen, bestimmt wird, völlig aufser
acht lassen, um einen solchen Vorwurf zu erheben. Dagegen
lasse dieser sich retorquieren; denn diejenigen, die dem
spekulativen Gedanken jede objektive Tragweite absprechen, lassen
in der That beides, Natürliches und Übernatürliches, in der Luft
schweben.

Nach dem hl. Thomas gehört der natürlichen Erkenntnis
an, was aus den Geschöpfen von Gott erkannt werden kann.
Bewegung, Verursachtsein, die Forraalprincipien, die Finaltendenz

1 Metapli. a c. 2. 993 b. 24—30. De An. 3, 5. 430 a. 20—23.



Die angebliche Krise der Apologetik. 139

des Guten mit dem System der Zwecke führen den reflektierenden

Verstand auf fünffachem Wege zu Gott als der höchsten
Kausalität. Ebenso bestimmt ist der Begriff des Übernatürlichen.
Was die Kraft der Vernunft schlechthin übersteigt, Gottes
verborgenes Wesen, ist das Übernatürliche an sich, das sich in der
Offenbarung innerlich in der Gnadenordnung, äufserlich im Wunder
manifestiert. Das letztere, das auch als ein Übernatürliches durch
Teilnahme und der Analogie nach bestimmt werden kann, ist
zwar bis zu einem gewissen Grade natürlich erkennbar, schliefst
aber eine nécessitas consequents aus und ist necessitate conse-
quentiae auf den freien göttlichen Ratschlufs zurückzuführen: also
keineswegs eine notwendige Folge der natürlichen Ordnung.
Damit zerfällt auch der weitere Anklagepunkt, dafs in der
scholastischen Theorie das Übernatürliche zu einer logischen Forderung
des Natürlichen werde.1

Ebensowenig als in notwendigen logischen Zusammenhang
(nece8s. conscquentis) wird das Übernatürliche nur neben das
Natürliche gesetzt, da es Ausflufs derselben göttlichen Güte ist,
wie die natürliche Ordnung. Die eine göttliche Güte wird auf
zweifache Weise partieipiert, in grundlegender Weise durch die
geschaffene Natur, zu der sich alsdann die ungeschatt'ene Natur
herabläfst, um sie zu sich selbst emporzuheben und auf eine den
geschöpflichen Kräften aus sich unerreichbare Weise zu
vervollkommnen: gratia perficit naturam.

Eine eingehende Widerlegung erfahren die angeblichen Anti-
nomieen des „Intellektualismus".2 Übernatürliches und Natürliches
sollen als heterogen gelten und dennoch ein rationelles System
bilden und Gegenstand der Wissenschaft sein können: so lautet
eine dieser Antinomieen. Die Heterogeneität des Natürlichen und
Übernatürlichen (wird erwidert) ist unbestreitbar; denn Gott und
die geschaffene Natur kommen in keinem Genus iiberein, und es
ist unmöglich, dafs in der göttlichen Wesenheit einerseits und in
dem Wesen des Menschen wie der übrigen Geschöpfe andererseits
ein generischer Seinsgrund — identisch gleich hier und dort —
sich finde, wie es etwa von verschiedenen Mineralien eine gleiche
unorganische Materie gibt. Unmöglich kann man auf ein
vermeintliches gemeinsames Genus des übernatürlichen und natürlichen

Seins hier die specifische Differenz des mit Potenzialität
gemischten Aktes und des Endlichen, dort des reinen Aktes und
des Unendlichen pfropfen. Eine solche — theosophische — Ansicht
führt unvermeidlich zum Pantheismus.

1 Rev. Thorn, a. a. 0. S. 240 ff. 2 A. a. 0. S. 254 ff.



140 Die angebliche Krise der Apologetiii.

Gleichwohl können in einer gewissen Rücksicht Übernatürliches

und Natürliches ein vernunf'tgemäfses System bilden und
Gegenstand einer Wissenschaft sein; allerdings nicht das
Übernatürliche an sich oder das Wesen Gottes, das als solches
in keiner Weise Gegenstand natürlicher Erkenntnis sein kann;
wohl aber indirekt und mehr negativ ist eine solche Wissenschaft
möglich, sofern wir das Dasein eineB höchsten und unbegreiflichen

Wesens auf dem Wege der Kausalität erschliefsen und
attributiv bestimmen. Über diese natürliche Erkenntnis hinaus
besitzen wir durch Offenbarung eine Erkenntnis des Ubernatürlichen,

das, einmal gegeben, insofern einer rationellen Betrachtung
zugänglich ist, als sich der natürlichen Ordnung Analogieen
entnehmen lassen, durch die es zwar nicht bewiesen oder begriffen,
wohl aber wahrscheinlich gemacht wird.

Ist bezüglich des Übernatürlichen an sich die Heterogeneität
zu behaupten, so kann mit Rücksicht auf das Übernatürliche
durch Teilnahme — Wunder und Gnade — eine gewisse Homo-
geneität mit dem Natürlichen zugestanden werden, sofern es der
Beobachtung und daher auch einer wissenschaftlichen (aposteriori-
stischen) Betrachtung zugänglich ist; denn es kann in seiner
Thatsächlichkeit erkannt und daraus auf Gott als Ursache einer
höheren Ordnung geschlossen werden, wie aus den Thatsachen
und Erscheinungen der natürlichen Ordnung auf Gott als Schöpfer
der Dinge geschlossen wird. Diese aposterioristische Erkenntnis
aber erstreckt sich nicht auf das innere Wesen der transcendenten
Ursache des Wunders und der Gnade. Die Offenbarung allein
lehrt uns dieselbe in dem Wohlgefallen Gottes kennen, der uns
frei an seiner eigenen Glückseligkeit teilnehmen läfst. Der in
jener Erkenntnis liegende notwendige logische Zusammenhang
bestimmt nicht den Akt des Glaubens, sondern nur den
wissenschaftlichen Akt unserer Erkenntnis der göttlichen Thatsachen.
Dem Glauben bleibt sein eigentümlicher Gegenstand vollkommen
gewahrt; denn in Wunder und Gnadenwirken werden die Gegenstände

des Glaubens nur unter dem allgemeinen Gesichtspunkte
der GlaubWürdigkeit erkannt, während sie in ihrer Besonderheit

nur Gegenstand des Glaubens sein können.
Mit dieser Auffassung ist die Freiheit des Glaubens — das

berechtigte Moment des „Voluntarismus" — vollkommen vereinbar.
Nach thomistischer Lehre kommt in der Glaubenserkenntnis
die Herrschaft dem Willen zu: in cognitione fidei principalitatem
habet voluntas. Erst in der Vollendung, wenn alles Dunkel
aufhört, tritt der Wille an die zweite Stelle; denn formell liégt die
Glückseligkeit in der Anschauung als dem Besitz des höchsten



Die angebliche Krise der Apologetik. 141

Gutes; aber auch hier behauptet der Wille sein Recht, da sich
die Intensität der Anschauung nach dem Mafse des aus der Liebe
quellenden Verdienstes richtet.

Es gibt demnach kein „intellektualistisches" Mii'sverständnis
bezüglich der Rationalität des Glaubens, als schlösse die letztere
die Freiheit des Glaubens aus. Dagegen ist man sehr schlecht

gegen das Mii'sverständnis des „Fideisinus", der Glaube sei ein

erzwungener, wenn er auf Gründen der Glaubwürdigkeit beruht,
gewaffnet, wenn man den Lehren der theoretischen Vernunft
alle objektive Bedeutung abspricht. Alsdann bleibt nur übrig,
einen Glaubensakt zu erwecken entweder in Kraft der praktischen
Vernunft oder des freiwilligen Handelns auf natürlicher oder
übernatürlicher Grundlage : eine gefahrvolle Wendung, durch die
man sich dem Einfall oder dem Angriff des Rationalismus preisgibt.

Diese Gefahr vermeidet der „Intellektualismus" durch die
Unterscheidung der Erkenntnis der Glaubwürdigkeit von der
Glaubenserkenntnis. Infolge jener kann man vernünftigerweise
glauben, ohne deshalb, da das Glaubens m otiv ein übernatürliches

ist, glauben zu müssen.1
Dem scholastischen „Intellektualismus" setzt man im Namen

der Theologie selbst den hl. Augustin, die hl. Theresia, den
Verfasser der Nachfolge Christi entgegen. Die beste und zeit-
gemäfseste Apologie sei die aus den erhabenen Wirkungen des

Christentums, die den höchsten Aspirationen des menschlichen
Herzens entsprechen, entnommene; sie laufe auf den Satz hinaus:
Lebe als Christ, um als Mensch zu leben. Diese Verteidigung
sei der Fassungskraft einer grofsen Menge angemessen. — Wer
zweifelt daran? Wer möchte aber behaupten, dafs diese Methode
mit dem Intellektualismus der Scholastik in Widerspruch trete?
Was hat sie mit der Kaatschen Kritik zu schaffen? Was mit
dem modernen Subjektivismus, der modernen „Immanenz"?

Wir werden durch diese Fragen auf die immanente Apologetik,

die an die Stelle der hergebrachten treten soll, geführt.
Die Methode der Immanenz,2 vertreten von Blondel, Fonse-

grive u. a., besteht darin, dafs man die philosophische Haltung
(attitude) der Schule Kants annimmt und statt sich mit einem
Sprung, auf angebliche objektive Principien gestützt, über sich
selbst hinauszuschwingen, Ordnung in die eigene Gedankenwelt
zu bringen sucht und daran arbeitet, alle Ideen zu organisieren,
die man in den verschiedenen Gebieten haben kann, und daraus

1 A. a. 0. S. 266 ff.
'' Dr. Schanz a. a. 0. S. 113 ff. Revue Thom. Schwalm,

L'Apologétique etc. p. 84 ff.



142 J)ie angebliche Krise der Apologetik.

nicht nur den Widerspruch auszumerzen, sondern sie auch in
Übereinstimmung mit allen Gelühlen sowie mit allen Handlungen
zu bringen, deren man sich nicht entschlagen kann. In der
Handlung Dämlich soll der Idealismus überwunden sein, denn in
ihr können wir uns nicht, wie in der Spekulation, auf' unser
Bewufstsein zurückziehen.

Von Blondél wird uns folgendes berichtet.1 Seine „Arbeiten
stellen die ,Aktion' als den Centraipunkt des Lebens, der
Philosophie und Apologetik dar. Im Menschen sei das Princip der
Thätigkeit, welches die Vorsehung zu seiner Ausrüstung gegeben
habe, um ihn zu seiner höheren Bestimmung zu führen. Indem
diese Bestimmung dadurch herausgestellt wird, dafs man ihre
Bedingungen und Forderungen, welche in der Aktion zu erkennen
sind, fixiert, wird für den religiösen Gedanken ein neuer Boden

gewonnen, welchen der Spiritualismus noch nicht ausgebeutet hat."
„Dabei geht Blondel von der psychologischen Analyse

der inneren menschlichen Handlung aus. Daraus erklärt sich
die Verwandtschaft mit dem modernen Denken und die ,ebenso
bemerkenswerte als tröstliche Thatsache, dafs eine so originelle,
so unvorhergesehene, so unabhängige Bewegung ihren Herd in
einer Welt hat, welche gewisse Inlransigenten für unversöhnlich
mit dem Christentum gehalten hatten'."

„Die moderne Philosophie legt die Immanenz zu Grunde,
welche nicht aus uns kommt und nicht irgendwie unserem
Bedürfnisse nach Ausdehnung entspricht, auch nicht in uns kommen
kann, weder als historische Thatsache, noch als traditioneller
Unterricht, noch als äufsere Verpflichtung. Das ganze Wissen
der christlichen Offenbarung nützt uns nichts, wenn es nicht von
uns ist. Dies ist der feste Punkt, auf welchen man die Augen
richten mufs, wenn man die philosophische Wunde der Gewissen
bei denjenigen unserer Zeitgenossen, welche sich durch den
Gedanken leiten lassen, sondieren will. Dies haben die Vertreter der
sogenannten philosophischen Apologetik' vergessen und wundern
sich, dafs ihre abgenutzten Formen keinerlei Wirkung mehr auf
die ungläubige Vernunft ausüben und die allgemeine Bewegung
der Geister ein gerechtes Urteil darüber fällt."

„Philosophie und Religion stehen einander gegenüber.
Jene geht von der Immanenz, diese vom Übernatürlichen aus.
Beide scheinen sich auszuschliefsen. Um das Problem der
Aussöhnung richtig zu stellen, mufs man daran erinnern, dafs unsere
Seele selbst das Bedürfnis nach Erlösung hat und ihre eigene

1 Schanz a. a. 0. S. 120 ff.



Die angebliche Krise der Apologetik. 143

Ohnmacht fühlt. Dabei handelt es sich nicht um einzelne Glaubenssätze

sondern um das Problem des Glaubens überhaupt. Man
mufs diesen unzerbrechlichen Knoten der Schwierigkeit, ohne
dessen Lösung das Christentum für uns unmöglich ist, umfassen.
Nur wenn man zu den äufsersten Forderungen des vollen Ka-
tholicismus fortgeht, begreift man das Begegnis oder die
Koexistenz einer Religion, welche nicht eine einfache menschliche
Konstruktion ist, mit einer Philosophie, welche nicht abdankt und
sich nicht ins Unsagbare verliert."

„Dazu ist es notwendig, die Methode der Immanenz auf die
Prüfung der menschlichen Bestimmung anzuwenden. Wir müssen
das Bewufstsein prüfen über das, was wir wirklich thun, wollen
und denken im Verhältnis zu dem, was wir zu denken, wollen
und zu thun scheinen, so dafs in den erkünstelten Negationen
oder den künstlich gewollten Zwecken sich noch die tieferen
Affirmationen und unbezähmten Bedürfnisse, welche sie ein-
schliefsen, finden." „Der Begriff der Immanenz realisiert sich
in unserm Bewufstsein nur durch die affektive Gegenwart des

Begriff's des Transcendenten. Freilich sind damit nur die leeren
Rahmen gegeben. Den Inhalt des Übernatürlichen können wir
nicht daraus entnehmen."

Genug! Also Natürliches und Ubernatürliches verhalten sich
wie Immanentes und Transcendentes. Verbunden sind sie durch
die affektive Gegenwart des Transcendenten im Immanenten.
Das Übernatürliche ist Bedürfnis für die Natur, wird von dieser
in allgemeinen Umrissen ersehnt und begehrt: in einem Rahmen,
der nur durch das Christentum ausgefüllt werden kann. „Die
Vernunft zeigt nur eine Beziehung zwischen beiden, und diese
ist es, welche die Methode der Immanenz hinsichtlich des
Übernatürlichen bestimmt, nicht insofern dasselbe reell ist unter der
historischen Form, oder einfach möglich wie ein willkürlich
Hypothetisches, sondern insofern es dem Menschen unentbehrlich und
unzugänglich ist."1

Dieser Blondelschen Ansicht zufolge vermag demnach die
Vernunft zwar die Notwendigkeit des Übernatürlichen, nicht aber
die Vernunftgemäfsheit des christlichen Glaubens zu beweisen;
dafs dieser das „Bedürfnis" allein befriedige, kann nur auf
subjektivem Wege durch die Erfahrung jedes einzelnen festgestellt
werden. Von diesen drei Behauptungen ist jede gleich falsch;
die erste hebt den Begriff des Übernatürlichen auf, die zweite
macht die demonstratio Christiana anmöglich, die dritte schränkt

1 Schanz a. a. 0. S. 123.



144 Die angebliche Krise der Apologetik.

die Erkennbarkeit der Wahrheit des Christentums ungebührlich
ein. Der Grund dieser Irrtümer liegt im Immanenzstandpunkt
selbst, aus dem es ohne einen gewaltsamen Sprung keinen Übergang

zur Transcendenz gibt, und der kein anderes als ein
erträumtes Ubernatürliches zuläfst, die Fata Morgana eines
Dürstenden. Auf diesem Standpunkt gibt es nur zwei Möglichkeiten:
entweder rettungslos in der Immanenz verschlossen zu bleiben,
oder den Vernunftglauben zu adoptieren, d. h. die Aktion in
dem ganzen Umfang ihrer Bedeutung auf einen blinden Instinkt
zu stützen.

Sieh da die Folgen jener Kaatschen Attitude, in der sich
diese neuen Apologeten gefallen! Mit Recht ruft man ihnen zu:
Käme Kant wirklich ins Spiel, so könnte die praktische Vernunft
(L'Action) den Riegel nicht lösen, den die theoretische der
Transcendenz vorgeschoben, denn der Unterschied der theoretischen
und praktischen Vernunft ist nur ein äufserer und accidenteller
und besteht in der Modalität ihrer Beziehungen zum Objekte,
indem die eine betrachtet, um zu betrachten, die andere aber,
um zu handeln.

Es erscheint angesichts des Einflusses, den Kant auf die
Apologeten der „Immanenz" gewonnen, augezeigt, die Versuche
ins Auge zu fassen, die von Anhängern der Kantschen Philosophie
gemacht wurden, „über Kant hinauszukommen".1 Von drei
derartigen Versuchen wird berichtet, deren einer von der transcen-
dentalen Ästhetik, der andere von der Analytik, der dritte von
der Dialektik ausgeht. Der erste führt den Apriorismus Kants
in einen reinen Empirismus über. Die Erfahrung könne keine
Verstandeseinheit bilden, wenn die Idee (Kategorie) a priori zum
Wahrnehmungsinhalt hinzukommen müsse. Vielmehr setze die
Synthesis im Urteil und Schlufs eine Analyse durch „verblassende"

Abstraktion voraus. „Die Einheit des Wissens setzt die
Homogeneität seiner Daten (Elemente) voraus." Dieser
Empirismus bleibt im Phänomenon befangen, obgleich er das Numenon
in die Sensation hineinnimmt und das Sein mit der
Sinnenerkenntnis identifiziert. Eine Wissenschaft in der Immanenz der
Sinnenerkenntnis gestaltet sich zu einer zwischen Gesetzen und
Thatsachen schwankenden Dialektik; denn die Sinnenerkenntnis
bietet an sich nur ein mannigfaltiges und veränderliches Material
für das begriffliche Erkennen. — Wie anders gestaltet sich das
Verhältnis auf aristotelisch-scholastischem Standpunkt, der sowohl

1 Revue Thom. 1897 Sept. p. 495 ff. Gardeil, Ont-ils vraiment
dépassé Kant?



Die angebliche Krise der Apologetik. 145

den berechtigten Forderungen des Empirismus als denen, die
Kant selbst an die Wissenschaft stellt, dafs ihre Urteile allgemein
und notwendig seien, gerecht wird! Ausgehend von dem Grundsatz,

dafs im Erkennen nicht die Vorstellung, sondern der Gegenstand

unmittelbar orfafst werde, und zu der Annahme vorschreitend,
dafs die Begriffe durch eine über die Erscheinung übergreifende
Analyse gewonnen werden, weiterhin die rein immateriellen
Begriffe von den physischen und mathematischen unterscheidend,
erhebt er sich zu einer wirklichen Wissenschaft vom Transeen
denten, zu einer Ontologie und Theologie, die den Kreis der
Erfahrung überschreitet, während die Principien der Kantschen
Kritik den denkenden Geist im Banne des Subjekts und des
Phänomens festhalten.

Der zweite Versuch nennt sich einen „metaphysischen
Realismus",1 ist aber nichts weiter als eiu auf Vernunftglauben
aufgebauter phänomenalistischer Rationalismus. Er entnimmt der
Kantschen Kritik 1. das Grundprincip (die Immanenz der
Erkenntnis: für uns gibt es kein anderes Sein als das
Sinnlichwahrnehmbare, esse nobis est percipi); 2. die Elemente, die
er ins Werk setzt (das Studium der Vernunftgesetze ist die
einzige legitime Garantie des metaphysischen Realismus); 3. den

Wahrheitsbegriff (die Wahrheit besteht in der Einheit und
Übereinstimmung der Erkenntnis).

In ihrem Verfahren habe die Methode zu zeigen, dafs das

Gesetz früher ist als die Thatsache (spekulativer Vorgang), und
dafs der Glaube dazwischentrete (praktischer Vorgang); im er-
steren erscheint die Vernunft als ein autonomes Ganzes, als ein
metaphysisches Ansich, das vom Sinnlichen nicht erklärt wird,
aber das Sinnliche erklärt. Dem Einwand, dafs die Harmonie
nicht die Wahrheit bewirken könne, wenn nicht schon die Akte
des Verstandes eiu metaphysisches Ansich sind, und dafs dies
ebensowenig die „Anteriorität" derVerstandeserkenntnisse vermöge,
da diese nur ideelle Bedingungen der Intellegibilität seien, wird
durch die Berufung auf den Glauben begegnet, der bewirke, dafs
sie Existenzbedingungen sind. — Dieses: Sic volo, sie jubeo
schwebt in der Luft. Nichts berechtigt, von einer noch so
sorgfältig als ideal und logisch charakterisierten Harmonie zur Existenz
überzugehen. Die Existenz gehört einer anderen Ordnung an als
die intellektuelle Einheit. „Es gibt keine Schönheit, die das
Sein einfangen könnte."2

Zwischen diesen zwei Versuchen schiebt sich ein dritter ein

10



146 Die angebliche Krise der Apologetik.

ohne besonderes Merkzeichen. Diesem zufolge liegt die Lösung
im Urteil. Das Urteil enthält alle Daten des Problems des

wissenschaftlichen Erkennens: Notwendigkeit und Realität.
Es fragt sich: Sind das Notwendige und Mögliche Realitäten,
die der Geist anerkennt oder sind sie seine selbstgeschaffenen
Phantome? Nach Aristoteles gibt es zwei Grade der Notwendigkeit;

der eine findet statt, wo die Induktion nicht soweit geführt
ist, dafs die Verbindung der Termini aus ihrer Vergleichung
unmittelbar einleuchtet; der zweite, wo die Induktion vollendet
ist. Der Modus ist hier objektiv. In diesem dritten Versuch aber,
über Kant hinauszukommen, erscheint er als Qualität des Urteils
selbst und wird zum Phantom. Während dort — bei Aristoteles
— die Enuntiation (Aussage) von der metaphysischen Bedeutung
unterschieden und aufser der logischen Seite im Urteil die
Verbindung mit der Realität anerkannt wird, ist es hier nur eine
innere Synthese mit der Wirkung des Realismus in der Wissenschaft,

ohne dafs deshalb Realität oder Notwendigkeit thatsächlich
bestehen.

Zwei Sätze hauptsächlich stellt diese neue Auflage der Kritik
auf: 1. Es ist. unmöglich, durch Analyse der Termini ein positives
Kriterium der Möglichkeit, Notwendigkeit und einfachen Realität
im Urteil zu finden; 2. das rein äufsere Urteil genügt nicht, um
das Sein zu bestimmen; denn was aufser dem Gedanken liegt,
ist die Negation des Gedankens, also für den Gedanken ein

Nichts, kann also nicht Materie des Urteils sein. Die Beziehung
auf Aufseres ist demnach nnr eine Eorm der Affirmation. Das
rein innere Urteil kann Gott zukommen, nicht dem Menschen.
Das menschliche Urteil ist aus innerem und äufserem gemischt
und führt daher nur zur Möglichkeit. Die Lehre von der
Modalität des Urteils läuft sonach auf einen gelehrten Probabilismus
hinaus. Was wir erkennen, ist das Mögliche. Unser Erkennen
nähert sich umsomehr der Realität, als es sich von der
Notwendigkeit (Innerlichkeit) entfernt und der Äufserlichkeit nähert
und umgekehrt. Für den praktischen Zweck ist dieser
Probabilismus genügend.

Dieser Versuch rühmt sich ohne Grund, über Kant
hinausgekommen zu sein. Der Faden, der hier das Subjekt an die
Wirklichkeit knüpft, ist so schwach als der Kantsche moralische
Glaube. Die zwei angeführten Sätze aber sind unhaltbar. Das
Kriterium der Objektivität liegt im Inhalt des Urteils: je nachdem

die Verbindung der Termini als notwendig oder möglich,
als unmöglich oder kontingent eingesehen wird. Notwendig ist
jeder Satz, dessen Termini einander einschliefsen, möglich jeder,



147

der keinen Widerspruch in Bich schliefst. Der urteilende
Verstand thut dem nichts hinzu (als eben die Aussage, in welcher
das objektive Verhältnis zum geistigen Besitze des Subjekts wird).

Der zweite Satz enthält eine unvollständige Aufzählung der
möglichen Fälle. Was aufser dem Gedanken ist, kann ein Ak-
tuales und ein Mögliches (ein intellegibile in potentia) sein. Objekt
des menschlichen Urteils ist das letztere, nämlich die idealen
Wesenheiten. Daher ist jedes wissenschaftliche Urteil reell, ohne
deshalb Existenzialurteil zu sein. Dieses gehört der vis cogitativa
an, welche zu den Schlüssen der Wissenschaften die Untersätze
liefert. Das Mafs der menschlichen Urteile ist die objektive
Wahrheit, die ihrerseits ihr Mafs im Gedanken Gottes hat.

Im Grunde ist jedes Urteil eine Behauptung über Realität.
Die Realität ist keine Modalität des Urteils, sondern sein Objekt
und sein Ziel. Auf ein Sein sind alle Urteile, auch die der
Notwendigkeit und Möglichkeit, gerichtet. Dieses Sein ist aber das
der Wesenheit, nicht das der Existenz. Erst Kant hat unter
dem Namen der Existenz die Realität als Kategorie der Modalität

aufgestellt und (infolge der Autfassung der Kategorieen als
blofser Formen) die Realität auf die Existenz beschränkt. Es gibt
also nur zwei Modi des Urteils: Notwendigkeit und Möglichkeit.

Notwendigkeit und Möglichkeit sind jedoch nicht der Setzung
des Objekts vorangehende Eigenschaften des Urteils, sondern
objektive Seinsweisen. Nicht der denkende Geist macht sie,
sondern er urteilt modal auf Grund des objektiven Inhalts der
Aussage. In der Annahme, dafs alle unsere Urteile in der Sphäre
der Möglichkeit eingeschlossen seien, gestaltet sich die Wissenschaft

zu einer Systematisierung subjektiver Einbildungen, zu
einer systematisch ausgesponnenen Traumwelt.

Diese Versuche, Kant über sich hinauszuführen, sind nicht
geeignet, zu Gunsten einer auf Kantschem Boden sich bewegenden
Apologetik Vertrauen einzutlöfsen. So begreiflich die Freude der
französischen Katholiken1 über die „glückliche Umwandlung"
sein mag, „welche die dem Christentum fremdesten oder
feindlichsten Philosophen in der Apologetik möglich und notwendig
gemacht haben",2 so möchten wir doch zu vorsichtiger Prüfung
der neuen Freunde raten, bevor man ihnen das volle Bürgerrecht

erteilt.
Die Lösung des apologetischen Problems, versichern die

Anhänger der „immanenten" Apologetik, könne nur eine praktische
und subjektive sein und liege nicht anderswo als im Akte des

1 Schanz a. a. 0. S. 119. 2 A. a. 0. S. 121.
10*



148

Glaubens. — Nach Blondel löst sich die Frage vor jedem
dialektischen Spiel da, wo der übertriebenste Zweifel nicht eindringt,
aber nur in dem Sinne, dafs das Übernatürliche begehrbar ist.1

Man adoptiert den Satz der Anhänger Kants, dafs die
Philosophie nie etwas anderes habe sein können als die Organisation
der menschlichen Gedanken, weil man aufserhalb des Gedankens
nicht denken könne. Diese Behauptung der absoluten Immanenz
des Gedankens übersieht den wesentlichen Unterschied von
Inhalt (Objekt) und Vorgang des Deukens. Durch jenen geht das
Denken über sich hinaus, ist transcendent; denn der Gedanke
stellt sich nicht selbst vor; dieser, der Vorgang aber ist immanent.
Nach der bekannten Lehre des hl. Thomas ist das Ersterkannte
der äufsere Gegenstand, nicht aber die immanente Bewufstseins-
thatsache selbst.

Ohne petitio priueipii, ohne Gewaltstreich kommt die Methode
der Immanenz aus der Subjektivität, in die sie sich freiwillig
eingeschlossen, nicht hinaus. Sie schliefst zwar auf die
notwendige Gegenwart der Idee des Übernatürlichen im vollständigen

Phänomen des Gedankens und der Handlung, nicht aber
auf die reale Gegenwart in der Ordnung der Dinge. Sie
verfällt in denselben Fehler wie die Kritik der reinen Vernunft;
sie behauptet nur durch das Mittel einer in der Immanenz
gefangen gehaltenen Vernunft.

Nur unter zwei Bedingungen kann dieser Apologetik der
„Tugend" ein Wert zugestanden werden: 1. dafs sie die Realität

des Gedankens und des Willens, dessen innere Bedürfnisse

sie analysiert, zugibt; 2. dafs sie aus der Region der reinen
Vernuuft heraustretend auf die geschichtliche Thatsac.he der
Erlösung in ühristus rekurriert, um die moralische Notwendigkeit des
Übernatürlichen zu erweisen; denn, mag man die Analyse noch
so weit verfolgen, die Natur allein kann nie in wirksamer Weise
das Übernatürliche fordern. Unter diesen Bedingungen kann eine
Apologetik, die auf genauer Analyse des Verlangens nach dem
Übernatürlichen im gegenwärtigen Zustand der Natur
gegründet ist, der religiösen Wahrheit nützen.2

Betrachtet man das Wahrheitsmoment in der modernen,
immanenten Apologetik, so steht sie in keinem Gegensatz zur
traditionellen Apologie des Christentums. Die volle Apologie aber

1 Revue Thom. Schwalm, L'Apolog. p. 86.
2 A. a. 0. S. S. 90. Eine den obigen Bedingungen entsprechende

Apologetik der „Tugend" hat uns Savonarola in seinem „Triumph des
Kreuzes" hinterlassen. S. unsere Schrift: Savonarola als Apologet und
Philosoph. Paderborn 1898.



Die angebliche Krise der Apologetik. 149

liegt in der Verbindung der Apologetik des „Wunders" und der
„Tugend", deren Ziel nach dem Apostel das Wort des Kreuzes,
gleich der Weisheit Gottes ist.

Die Apologetik hat nicht den Glauben zu erzeugen, sondern
wissenschaftlich zu rechtfertigen. Subjektiv betrachtet steht der
Glaube unter dem Einflufs des Willens und der Gnade. Gleichwohl

wird er vom Intellekt formell vollzogen, ist ein actus eli-
citus des Intellekts, wenn auch actus imperatus des Willens.
Im Glaubensakt ist nach dem hl. Augustin ein cogitare und ein
assentiri enthalten, derselbe kann demnach nicht ausschliefslich
auf den freien Willen und die Willensgnade zurückgeführt werden.
Dies hiefse propria durch communia erklären. Übernatürlichkeit
kommt auch anderen Akten zu, Glaube aber ist nach St. Thomas
ein actus intellectus, quia objectum hujus actus est verum, quod
proprie pertinet ad intellectum; er ist ein argumentum non appa-
rcntium, ein cognoscere ex parte; sein Formalobjekt ist die sich
selbst bezeugende göttliche Wahrheit. Aus diesem Glauben
heraus wirkt die Liebe; denn die ewige Wahrheit für den
Verstand ist auch das höchste Gut für den Willen.

Wenn daher die Voluntaristen das angustinische: Ama et
fac quod vis in das: ama et cogita quod vis umändern wollen,
so ist dies entschieden zu negieren. Der Glaube als Erkenntnis
'st nicht ein Reflex unseres eigenen Seins; er erkennt Gott ex
parte, per speculum in aenigmate, nicht das eigene Selbst des
Menschen.2

Wie im natürlichen Erkennen, so ist in der
Glaubenserkenntnis Immanenz und Transcendenz. Gleichwie wir nämlich
durch die uns immanenten Vorstellungen das Sein erkennen, so
ist das Glaubensobjekt zwar in uns durch die Sätze, die es für
unsern Geist in eine Formel bringen, aber der Gegenstand ist
Gott selbst, an den und dem wir glauben. Wenn die Vertreter
der immanenten Apologetik zugeben müssen und zugeben, dafs
die Seele im Glauben und in der Liebe über die Natur sich
erhebe, so verlassen sie die Immanenz. Die Natur für sich allein
genommen, auch in ihrer vollen inneren Bestimmtheit, ohne jede
äufsere Stütze, verlangt nicht und erreicht nicht das
Übernatürliche.

Die immanente Apologetik steht im Verdachte des Naturalismus,

wenn sie bei der Analyse der Verbindung des Natürlichen

1 Rev. Th. p. 92.
2 Revue Thom. La crise etc. p. 354. Nach Kuhnscher Lehre ist

die Glaubenserkenntnis eine Entfaltung der Gottesidee, diese aber der
ideale Reflex der geistigen Natur des Mensehen.



150 Die angebliche Krise der Apologetik.

und Übernatürlichen an der Methode der Immanenz strenge
festhält; sie verdient den Vorwurf des philosophischen Fideismus,
indem ihr als einziger Rettungsanker, der sie mit der Objektivität
verbindet, das freiwillige Fiirwahrhalten der Postulate der Handlung

zurückbleibt, sowie den Vorwurf des Subjektivismus und
Kantianismus.1

Ihr Wahrheitsmoment, was man als kühn und tief an ihr
rühmt, verdankt sie nicht Kant, sondern Augustin und der christlichen

Mystik: nämlich das Verlangen nach dem Göttlichen und
seine Kennzeichen im christlichen Bewufstsein. Denn die
unmittelbare Gottesgemeinschaft ist allerdings die Bestimmung der
Menschheit, wie sie tbatsächlich von Gott gewollt ist. Ihr wahres
und volles Genügen kann sie daher auch nur im Christentum
finden. Das allgemeine Verlangen nach Glückseligkeit, das in
der Natur angelegt ist, erlangt seine Befriedigung nur in dem
konkreten und zugleich übernatürlichen Gute, das uns Christus
erworben und an den Gebrauch der Gnadenmittel seiner Kirche
geknüpft hat.

Die Erwerbung dieses Gutes, mit andern Worten, das christliche

Leben in Glauben, Hoffnung und Liebe und der Übung
jeglicher Tugend kann nun selbst zu einer Art von Erfahrungsbeweis

für die Göttlichkeit der christlichen Religion werden, und
in diesem Sinne läfst sich mit der Methode der Immanenz sagen,
dafs wir durch persönliche Erfahrung die reale Synthese von
Natur und Gnade konstatieren können. Nämlich in dem Sinne
ist dies zulässig, dafs der Christ, der nach dem Glauben lebt,
in sich die Zeichen des Übernatürlichen und die Kraft zu
erkennen vermag, die ihn über seine natürlichen Neigungen
erhebt. Da aber auch die entgegengesetzten Zeichen nicht fehlen,
so bietet die innere Erfahrung doch nur den Anblick einer
Mischung des Göttlichen mit menschlichem Elend, die nur zu
einer konjekturalen Heilsgewifsheit führt.2 Aus diesem Grunde
stützen sich die Vertreter einer wahren und echten Mystik, wie
die hl. Theresia, auf die Theologen und können für die Apologie
des Christentums nur als sekundäre Zeugen in Betracht kommen.
Zur Bestätigung dieser Auffassung des Verhältnisses der Apologie
der inneren Erfahrung zur Apologie des Wunders dient der
Kanon des vatikanischen Konzils: Si quis dixerit, revelationem
divinam signis externis credibilem fieri non posse; ideoque sola
interna cujusqne experientia aut inspiratione privata homines ad
fidem moveri debere, A. S. De fide III. n. 3.

1 Revue Thorn, a. a. 0. S. 357 ff. 1 A. a. 0. S. 364.



152 Die angebliche Krise der Apologetik.

eine im tiefsten Seelengrunde waltende Idee des Unendlichen
zu. Die Folge dieser Überspannung der Seelenkraft ist eine
vollständige Verschiebung des Verhältnisses von Gott und Welt,,
von Natürlichem und Übernatürlichem; sowie ein Rückfall in den
entschiedensten Naturalismus und Rationalismus. Denn jene Idee
des Unendlichen erweist sich schliefslich als der allgemeinste
Begriff der Vernunft, der Begriff des bestimmungslosen Seins,
das alsdann mit dem Begriff Gottes verwechselt wird und zu
allen Verirrungen des Pantheismus und Theosophismus Thür und
Thür öffnet.

Durch die „Idee des Unendlichen" rühmt sich insbesondere
die „Tübinger Schule" einen Schritt über die „ideenlose"
Scholastik hinausgethan zu haben. „Ohne die Idee des Unendlichen,.
Übersinnlichen, Göttlichen würde (so versichert der Apologet
dieser Schule)1 der Naturmensch, auch wenn er wirklich das
Kausalitätsprincip bis zur letzten Konsequenz verfolgen würde,,
gar nicht zur Identifizierung der ersten Ursache mit dem
göttlichen Wesen kommen." Es liegt nahe, diese Idee des Unendlichen

als die wahre ursprüngliche Offenbarung zu fassen und
da sie, als anfangs unbestimmt3 einer fortschreitenden Bestimmung

durch Welt- und Selbsterkenntnis fähig und bedürftig
erscheint, so werden wir begreifen, wie man von diesem Standpunkt,
zu der Behauptung gelangen könne: „Die Erfahrung zeige, dafs
mit der Entwicklung der Kultur der Glaube nicht blofs an Reinheit

und Lauterkeit, sondern auch an Intensität und Tiefe
gewonnen hat und zu einer gewaltigen Macht angeschwollen ist."8
Wir lassen dahingestellt, wie diese Äufserung näher gemeint sei,
können aber nicht umhin, zu bemerken, dafs sie, wie sie liegt,,
weder auf dem Gebiete der christlichen noch der allgemein
menschlichen religiösen Bildung zutreffend ist. Jeder strenge
Theologe wird zugeben müssen, dafs das religiöse Bewufstsein
der Apostel an Reinheit und Lauterkeit, an Intensität und Tiefe
das möglichst vollkommene gewesen sei. Aber auch die
Geschichte der Menschheit liefert den Beweis, dafs diese von einer
ursprünglichen Höhe der Gotteserkenntnis im Monotheismus zu
Polytheismus, Pantheismus und Atheismus herabgesunken sei. Für
die ältesten Kulturvölker, Ägypter (Lauth), Chinesen (v. Straufs),
Babylonier und Assyrier (Hommel) dürfte dies als erwieeen
behauptet werden. Was werden wir aus dieser Thatsache schliefsen?
Etwa, dafs jene Völker aus eigener natürlicher Kraft sich zu
solcher Höhe religiöser Erkenntnis emporgeschwungen haben?

1 Scbanz a. a. 0. S. 378. 2 A. a. 0. S. 381. 2 A, a_ 0. S. 379.



Die angebliche Krise der Apologetik. 153

Nein! Vielmehr werden wir darin die Bestätigung der
theologischen Lehre von einer moralischen Notwendigkeit der
Offenbarung auch der Gott betreffenden Vernunftwahrheiten und der
Thatsache einer positiven Uroffenbarung erkennen.

Wie in dieser Frage die Principien der alten Schule Licht
in das Dunkel zu tragen im stände sind, so reichen dieselben

vollständig aus, um gewisse moderne Hypothesen, die dem Glauben

gefährlich oder feindlich gegenüberstehen, in ihrer Nichtigkeit
aufzuzeigen. Dies gilt vom Panmechanismus und vom Panpsychismus
sowie von der Transmutationshypothese in ihrer mechanisch-
darwinistischeu und in ihrer idealistischen Fassung.

Jene Principien geben uns einen sicheren Mafsstab an die
Hand, um die Berechtigung gewisser naturwissenschaftlicher
Hypothesen zu prüfen. Vor allem ist es das Princip des Widerspruches,
dann dasjenige der Kausalität, die uns hierbei als Leitstern zu
dienen haben. Eine Hypothese, die gegen das erstgenannte
Princip verstöfst, mufs von vornherein als unzulässig
zurückgewiesen werden. Ebenso aber auch jene Hypothesen, die dem
Kausalitätsprincipe widersprechen. Keine derartige kann unter
jene wissenschaftlich zulässigen Meinungen gerechnet werden,
von denen wir hoffen dürfen, dafs sie einst zu einem
wissenschaftlichen Resultate erhoben werden. Das Kausalitätsprincip
ist aber in seiner vollen Bedeutung und Tragweite zu nehmen,
also nicht blofs in dem Sinne, dafs für die Erscheinungen
Ursachen angenommen werden müssen, sondern auch, dafs diese
Ursachen nicht unvollkommener sein dürfen als die zu erklärenden
Wirkungen. Daher ist insbesondere der Grundsatz zur Geltung
zu bringen, dafs der Akt, die Wirklichkeit früher ist als die
Potenz. Wenden wir diese Principien auf die verschiedenen
Probleme an, so erscheint die Ansicht jener Naturforscher als
falsch, die aus den Triumphen der mechanischen Natnrerklärung
die Berechtigung derselben, auf alle Erscheinungen angewendet
zu werden, erschliefsen zu dürfen glauben, und daher die Hoffnung
hegen, es werde dereinst die mechanische Erklärung des Lebens
sowohl als der Empfindung gelingen. Aus der Unmöglichkeit
aber, die generisch höhere Seinsstufe des Organischen als eine

Wirkung der allgemeinen Naturkräfte zu begreifen, läfst sich auf
die Unhaltbarkeit der mechanischen Erklärung des Sonnensystems
in der Weise der Kant-Laplaceschen Hypothese, die indes auch
von Astronomen von Fach als nicht erwiesen betrachtet wird,
zuriickschliefseD. Vielmehr weist alles, die Attraktion und Schwere
selbst, die Stellung der Erde zum Centraikörper, die Erdbildung,
die Verteilung von Land und Wrasser, die vom Leben geforderten



151

Diese letztere, vom KoDzil verworfene Art der Motivation
'des Glaubens entspricht der subjektiven Tendenz der Reformation,
aus deren Boden die Kantsche Philosophie selbst entsprofst ist.
Denn in dieser hat der religiöse Subjektivismus der Reformation
seinen nüchternen kritisch-skeptischen und rationalistischen
Ausdruck, seine Philosophie gefunden, wie er in der schwärmerischen
Theosophie eines Böhme, Val. Weigel u. a. eine phantastisch-
mystische Gestalt annahm. Die Kantsche Philosophie ist die
Philosophie des Protestantismus. Wie sollte eine Apologetik,
welche die Attitude Kants annimmt, etwas anderes sein können
als die dem Protestantismus entsprechende, subjektivistische Art
der Apologie des Christentums. Dafs eine solche Verteidigung
den Inhalt des Christentums selbst unberührt lasse, mufs von
vornherein bezweifelt werden; den Beweis dafür, dafs dem in
der That so sei, halten wir für überflüssig. Für die katholischen
Verteidiger der Methode der Immanenz liegt hierin ein Wink,
ihre Grundlage einer wiederholten sorgfältigen Prüfung zu
unterziehen. Eine solche dürfte sie belehren, dafs die Aufgabe des

Apologeten nicht darin bestehe, in Kants Fufsstapfen zu wandeln,
sondern die Kantsche Kritik gründlich zu widerlegen. Die
Scholastik wird ihnen zu diesem Zwecke die blanksten und schärfsten
Waffen bieten. Denn es gibt kaum eine Vergleichung, die
unzutreffender wäre, als die gleichwohl so häufig und gedankenlos
wiederholte der Kampfweise auf goistigem Gebiete mit derjenigen
auf körperlichem. Man wirft uns vor, mit veralteten Waffen,
nut Pfeil und Bogen gegen Pulver und Blei zu kämpfen. Nichts
ist einfältiger als ein solcher Vorwurf. Wir kämpfen mit den
Waffen der Vernunft, die zu allen Zeiten wesentlich dieselbe ist.
Mit der Vernunft, mit der es sich wie mit der Hand, dem Werkzeug

der Werkzeuge, verhält, der Hand, die gleichfalls zu allen
Zeiten dieselbe geblieben ist und mit der wir unsere
komplizierteren Maschinen handhaben und lenken, wie die Alten ihre
einfachen Werkzeuge.

Der Beweis ist nicht schwer zu führen, dafs die alten Waffen
den neuen apologetischen Aufgaben vollkommen gewachsen sind.
Fassen wir den Gegensatz zwischen traditioneller und moderner
Apologetik in eine kurze Formel, so hält jene an der Fähigkeit
der ratiocinierenden Vernunft fest, die Erfahrung zu überschreiten
und die übersinnlichen Gründe der Dinge zu erkennen, während
diese mit Kant der Vernunft ein solches Vermögen abspricht.
Um den Ausfall zu ersetzen, schreiben die Freunde der Religion
unter den Anhängern der modernen Denkweise der Seele eine
Art Erfahrung des Übernatürlichen, eine eingeborne Gottesidee,



154

Stoffe u. s. w. aut' eine teleologische Erklärung aus einer des
Mechanismus zu ihren Zwecken sich bedienende Intelligenz hin.

Man hat die scholastische Weltanschauung für den Irrtum
des ptolemäischen Weltsystems verantwortlich gemacht und sucht
wiederholt die Solidarität desselben mit der scholastischen
Naturphilosophie als ausgemachte Wahrheit hinzustellen. Eine solche
Solidarität besteht in der That nicht. Vielmehr bietet die
scholastische Theorie in der Bestimmung der Sinnesobjekte das Mittel,
jenen Sinnenschein, worauf das erwähnte System beruht, zu
zerstören. Als unfehlbar nämlich gilt der einzelne Sinn der Scholastik

nur bezüglich seines eigentümlichen Objekts. Dagegen
bilden Gröfse, Entfernung, Bewegung gemeinsame Sinnesobjekte,
über die ein wahres Urteil nur aus der Zusammenstimmung
mehrerer Sinne zu entnehmen ist. Dazu kommt, dais wir nach
scholastischer Lehre nicht die absolute, sondern die relative
Bewegung wahrnehmen. Endlich und vor allem galt jenes System
als Hypothese, die nur so lange auf Geltung Anspruch erheben
könne, als sie die Erscheinungen befriedigend erkläre und nicht
durch eine andere, einfachere und den Erscheinungen
angemessenere verdrängt werde.

Um Empfindung und Wahrnehmung aus den allgemeinen
Naturkräften zu erklären, hat man sich bekanntlich auf das Gesetz
der Umsetzung der Bewegung in Wärme berufen, das vermuten
lasse, es könne Bewegung in Gefühl sich umsetzen.1 Dagegen
wird eingewendet, wenn Ätherschwingungen in Licht, Wärme
umgewandelt werden, bleiben sie doch Ätherschwingungen, erst
die Sinne des Menschen ermöglichen die verschiedenen Empfindungen

und Wahrnehmungen.2 Treffender erinnert J. Huber:8
würde der Gedanke wie Wärme sich in Bewegung umsetzen,
so müfste er dadurch zugleich verschwinden und die Kontinuität
des Bewufstseins wäre unmöglich. Tiefer aber geht die Scholastik
in die Natur der Sache selbst ein, indem sie lehrt, dafs keine
materielle Qualität, kein materieller Vorgang jene Eigentümlichkeit

besitze, die der Vorstellung, Empfindung, Wahrnehmung,
dem Begehren und Wollen, mit einem Worte allen psychischen
Erscheinungen zukommt, nämlich eine immanente Beziehung auf
ein Objekt, das vorgestellt oder begehrt wird, zu haben.

Ebenso wie die Unmöglichkeit des Ursprungs des Lebendigen

aus dem Leblosen und des Sinnlichen aus dem Nichtsinnlichen

vermag die Scholastik mit Hilfe ihrer Principien die

1 So Straufs, Der alte und neue Glaube. Vgl. Dr. Straufs' alter und
neuer Gl. v. Rauwenhoff u. Nippold. Leipzig und Leiden 1873. S. 39.

2 Schanz a. a. 0. S. 333. 8 Bei Rauwenhoff a. a. 0. S. 40 f.



Die angebliche Krise der Apologetik. 155

Unmöglichkeit der Fortentwicklung des tierischen Seins zum
menschlichen mit Evidenz zu erweisen. Die gesamte neuere
Philosophie ist mit Ausnahme Kants in einem gewissen
psychologischen Monismus befangen, indem sie den wesentlichen Unterschied

eines niederen von einem höheren Erkenntnisvermögen
verwirft und entweder, wie Leibnitz, Hegel u. a., die
Sinnenerkenntnis auf einen verworrenen Reflex der intellektuellen
Erkenntnis zurückführt, oder sensualistisch mit Locke, Condillac
u. a. das intellektuelle Erkennen aus dem Sinnlichen ableitet.
In beiden Annahmen wird der wesentliche Unterschied — es
sei denn, dafs, wie von Deskartos geschah, dem Tiere jegliche
Erkenntnis abgesprochen und es zur Maschine herabgesetzt wird
— verwischt und folglich der Transformationstheorie die Bahn
geöffnet. Dies umsomehr, als selbst die Vertreter der spirituali-
stischen Ansicht das Denken, wenn auch nicht mit den Sensua-
listen und Materialisten als eine materielle Bewegung oder als
Funktion eines Organs, so doch als ein Organ gebunden,
betrachten. Nach dem scholastischen Grundsatz dagegen, dafs die
Thätigkeit dem Formalobjekt und das Thätigkeitsprincip der
Natur der Thätigkeit entspreche, sind Verstand und Wille, da
das Formalobjekt der Verstandes- und Willensthätigkeit das von
aller Materie Abgezogene, Intellegible bildet, geistige Vermögen,
wurzelnd in einer für sich bestehenden Substanz, folglich die
menschliche Seele wesentlich von der ira Sein wie im Thätigsein
an den Stoff gebundenen Tierseele verschieden. Von dieser
unorganischen odor wenn man will überorganischen Natur der
Menschenseele zeugt überdies das Selbstbewufstsein, das als
vollkommene Reflexion auf sich selbst nur einer geistigen Substanz
zukommen kann, und ebenso der freie Wille, der sich in der
VVahl unter den verschiedenen Gütern als unabhängig von jedem
sinnlich-materiellen Zuge erweist.

In allen diesen Beziehungen zeigt die scholastische
Philosophie ihre Überlegenheit über die modernen Systeme, insbesondere
auch über das Kantsche. Alan ruft Kant mit Vorliebe als einen
Zeugen für die Unbegreiflichkeit des Organischen aus materiellen
Principien an. Und doch können sich auch die Anhänger des
absoluten Mechanismus auf den Königsberger Philosophen berufen.
Denn die organische Teleologie Kants beruht doch nur auf einer
subjektiven Unfähigkeit, einen Organismus rein mechanisch zu
begreifen und begrifflich zu konstruieren. Die Organisation
unserer Vernunft soll es mit sich bringen, dafs wir die wechselseitige

Abhängigkeit der Glieder eines lebendigen Ganzen nur
durch den Begriff innerer Zweckmäfsigkeit zu denken vermögen,



156 Die angebliehe Krise der Apologetik.

gleichwie dieselbe Organisation uns veranlagt, die konstante
Aufeinanderfolge gewisser Erscheinungen durch das Verhältnis von
Ursache und Wirkung zu denken. Ja, der Zweckbegriff'erscheint
in Kants Ansicht im Nachteil gegenüber dem der mechanischen
Kausalität, indem er ihm nicht wie dem letzteren eine konstitutive,

sondern nur eine regulative Bedeutung zugesteht.
Nachdem die generischen Unterschiede der Naturwesen als

unerklärbar aus mechanischen Ursachen erwiesen sind, kann auch
die Widerlegung des Versuchs einer Erklärung des Ursprungs der
Gattungen und Arteu nach mechanischen Grundsätzen besondere
Schwierigkeiten nicht bieten. Als der bedeutendste derartige
Versuch galt bisher der Darwinismus. Indes hat man längst erkannt,
dafs Darwin Hypothesen und Begriffe zu Hilfe nahm, die einem
höheren Gedankenkreise angehören, als diejenigen des reinen
Mechanismus. Dahin gehören Vererbung, Korrelation des Wachstums

u. dgl. Nachgerade aber beginnen auch die Naturforscher
sich" des Eifers zu schämen, mit welchem sie das neuaufgehende
Gestirn begrüfsten, das alle Dunkelheiten ihres Forschungsgebietes
zu verscheuchen und die vorgeblich allein berechtigten
mechanischen Erklärungsprincipien auf ein Gebiet anzuwenden gestatte,
das sich ihnen bisher gänzlich zu entziehen schien. Wir haben
daher keinen Grund, uns mit Darwin länger aufzuhalten. Jedoch
mit Darwin steht und fällt, wie es scheint, noch keineswegs der
Evolutionismus selbst, d. h. jene Theorie, die, sei es ohne einen
Schöpfer überhaupt oder wenigstens ohne ein fortgesetztes
Eingreifen einer schöpferischen Intelligenz, also in der Weise des
Deismus den Ursprung der Gattungen und Arten durch
Entwicklung eines ursprünglich einfachen Principe erklären zu können
meint.

Ein solcher Erklärungsversuch mit Ausschlufs des Schöpfers
ist der idealistisch-pantheistische. In diesem werden die
generischen Unterschiede aus einer Selbstpotenzierung der absoluten
Idee, die Artunterschiede aber aus der Entfaltung derselben
sozusagen in ihre Teilideen abgeleitet. Der Evolution wird in
dieser höheren philosophischen Auffassung ein Plan untergelegt,
jedoch nicht der Plan einer selbstbewufsten Intelligenz, sondern
entweder der einer zum Bewufstsein sich emporringenden
allgemeinen Vernunft oder derjenige eines „hellsehenden" unbe-
wuf8ten Principe (v. Hartmann).

Es ist nun einleuchtend, dafs keine accidentelle Veränderung
und keine Summe von solchen ideale Typen hervorzubringen
vermag. Ebensowenig aber kann ein Allgemeines in Gattungsund

Arttypen sich differenziieren, da ein allgemeiner Typus



157

überhaupt nicht existiert und nicht existieren kann, vielmehr
jeder existierende Typus eine festbestimmte konkrete Art bildet.
Vergeblich beruft man sich auf die Unbestimmtheit des Keimes,
um eine heterogene Entstehung eines Organismus als möglich
oder wahrscheinlich erscheinen zu lassen; denn jeder Keim
entwickelt sich unter normalen Bedingungen zu der Art, aus welcher
er stammt; eine abnorme Entwicklung aber führt nicht zu einer
Generation (Entstehung einer neuen Art), sondern zu einer
Degeneration; es müssen also in den anscheinend ganz gleichartigen
Keimen specifisch verschiedene Keimkräfte angenommen werden,
die nach inneren bestimmten Bildungsgesetzen den Organismus
aufbauen. Soll also gleichwohl im Stoffe ein specifisch neuer
Typus Gestalt gewinnen, so bedarf es des Eingreifens einer
höheren nach Ideen wirkenden Intelligenz.

Nach dieser Auffassung müfste man also — so wendet man
und zwar zuweilen selbst von theistischer Seite ein — ebenso
viele Schöpfungsakte annehmen, als es Arten im Tier- und
Pflanzenreiche, ja auch im Reiche der Mineralien gibt. Wer
wird dies heutzutage noch annehmen? Warum doch nicht? Eä
wird nur darauf ankommen, wie man die Sache denkt und
versteht.

„Viele (theologischerseits in Frankreich) — so versichert
man uns von Tübingen aus — finden in der Evolutionstheorie
eine gröfsere Idee von der Ewigkeit und Allmacht Gottes als
in der gewöhnlichen Schöpfungstheorie. Man könne nichts Grofs-
artigeres, nichts Erhabeneres, nichts Göttlicheres denken als diese
Einfachheit des Princips und diesen unerschöpflichen Reichtum
der Konsequenzen."1

Wir unsererseits gestehen, in solchen Aufserungen nur einen
bedauerlichen Mangel an Klarheit des Denkens zu erkennen. Das
einfache Princip, aus welchem alle Mannigfaltigkeit in der Natur
hervorgeht, ist nicht in der Natur, nicht der Natur immanent,
sondern die sie überragende erste Ursache, die absolut
einlache Gottheit und ihr mit ihrem Wesen identischer einfacher
Schöpfungsakt, der virtuell eine unendliche Vielheit von Akten
enthält, d. h. ihnen äquivaliert, dessen mannigfaltige Wirkungen
aber in die Zeit falleu und in dem Momente eintreten, iu welchem
ihr Eintreten von Ewigkeit bestimmt ist. Ein gewisses einfaches
Princip — einfach in dem negativen Sinne der Bestimmungs-
losigkeit ist auch der die Wirkungen Gottes aufnehmende Stoff.
Aus der Potenz dieses einfachen Princips werden alle Wirkungen

1 Schanz a. a. 0. S. 282.



158 Die angebliche Krise der Apologetik.

in der Natur — man nehme die Entstehung der menschlichen
Seele aus — hervorgebracht, eduziert, wie die Scholastiker sich
ausdrückten. Aber erstens bedarf es hierzu aktiver, wirkender
Principien. Zweitens kann kein wirkendes Princip eine
vollkommenere Stufe des Seins hervorbringen, als jene ist, der es
selbst angehört, also keine unorganische Kraft ein lebendes Wesen,
kein blofs Lebendiges ein empfindendes. Und da jede wahre
Art einen eigenen Typus, eine bestimmte Idee repräsentiert, die
durch keine accidentelle Veränderung in eine andere verwandelt
werden kann, so erscheint jede Art in gewissem Sinne als
Terminus eines besonderen Schöpfungsaktes. Zweifellos vermag Gott
auch durch das geringste Werkzeug die gröfsten Wirkungen
hervorzubringen; aber er kann seiner Schöpferkraft sich zu
Gunsten keines kreatiirlichen Agens begeben, um sich doistisch
von der Welt zurückzuziehen und diese der Evolution zu
überlassen. Pater usque modo operatur et ego operor.

Will man durchaus ein einfaches Element, ein immanentes
Princip annehmen, durch dessen Differenziierung ohne Eingreifen
einer höheren ersten wirkenden Ursache die Gattungen und
Arten sich gebildet haben sollen, so kehre man doch ohne
weiteres gleich zu Hegels Logik zurück, die von einem mit der
Fülle des Seins schwangeren Nichts beginnt; dann hat
man die Immanenz, wie man sie sich nur wünschen kann! Es
kann aber alsdann auch über den Widerspruch gegen Vernunft
und Erfahrung kein Zweifel mehr obwalten.

Gott kanu aus Steinen Kinder Abrahams erwecken.
Versteht man diese Worte von wirklichen Steinen, wogegen wir
nichts erinnern wollen, so haben sie gleichwohl einen guten Sinn;
denn Gott ist es, der dem toten Stoffe Leben einhaucht. Ebenso
konnte Gott den Affen in einen Menschen verwandeln; aber er
konnte es nur, indem er ihn wie einen Stoff behandelte, aus dem

er einen Menschenleib schuf, und den er mit einer menschlichen
Seele belebte. Wir sagen, Gott konnte es; denn anders
belehrt uns das Gotteswort über den Ursprung des Menschen.
Annehmen aber, es köune ein Niederes ein Höheres hervorbringen
ohne Ergänzung seiner Kraft durch die höhere göttliche Macht,
auf dem Wege natürlicher Entwicklung, heifst einfach den
nacktesten Widerspruch gegen das Kausalitätsprincip behaupten.


	Die angebliche Krise der Apologetik

