Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 13 (1899)

Artikel: Die angebliche Krise der Apologetik
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761759

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE ANGEBLICHE KRISE DER APOLOGETIK.!
Von Dr. M. GLOSSNER.

Man spricht von einer Krise in Krankheitsfillen, wenn eine
Wendung eingetreten ist, die entweder zur Genesung oder zur
Auflosung fiihrt. Befindet sich die Apologetik, die wissenschaft-
liche Verteidigung des Christentums, der Religion in einer solchen
Lage? Ist sie krank, bedarf sie der Genesung oder ist sie un-
rettbar dem Untergang verfallen? Man behauptet, dals sie den
modernen Bediirfnissen gegeniiber nicht mehr in der iiberlieferten
Weise fortgefiihrt werden konne, dals sie einer principiellen Er-
neuerung bediirfe. Sie sei auch — Gott sei Dank — einer solchen
fihig. Man bietet uns das Heilmittel, die einen in einem neuen
Gottesbegriff, in dem Gedanken der Selbstursiichlichkeit, einer
Idee, die dem Geiste das volle Bewulstsein seiner Wiirde, seiner
erhabenen Bestimmung wiedergebe und unfehlbar jeden hohen,
strebenden Sinn dem Christentum zufiihren werde, die anderen
In einer immanenten Methode, die, von allen Abstraktionen sich
abwendend, in das volle Menschenleben, unmittelbar in die ,,Aktion*
eingreife, um aus ihr die Notwendigkeit einer hoheren, tibernatiir-
lichen Hilfe, wie sie allein die Religion, das Christentum biete,
darzuthun. In diesem Sinne dringen lebhafte Stimmen von jenseits
des Rheins heriiber, die nicht verfehlten, auch diesseits, in Wiirz-
burg, in Tiibingen ein sympathisches Echo zu wecken.

Jene Stimmen haben indessen einen dem deutschen Ohre
nicht unbekannten Klang, wie wir uns leicht iiberzeugen, indem
wir einen sachkundigen Zeugen vernehmen. Die franzdsische
Jugend, berichtet man uns,? hat kein Verstindnis fiir die friihere
Methode. Sie ist irre. geworden an der Objektivitdt der Prin-
cipien. Das Dasein Gottes ist fiir sie nicht Sache des Beweises.
Man glaubt an Gott oder man glaubt nicht. Es miissen also
andere Wege der Apologetik eingeschlagen, eine andere Ver-
mittlung gefunden werden. Dahin zielt die religiose und wissen-

' Vgl Dr. P. Schanz, Uber neue Versuche der Apologetik gegeniiber
lem Naturalismus und Spiritualismus. Regensburg 1897. Revue Tho-
miste V. Ann. N. 1. »L’Apologétique contemporaine doit-elle adopter
une methode nouvelle?“ (P, Schwalm). Paris 1897.

* Revue Thomiste 1. c. p. 62 ff.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIII. 9



130 Die angebliche Krise der Apologetik.

schaftliche Bewegung. Denn allerdings kann der Glaube nur
durch die Vernunft in den Menschen gelangen. Es muls also
Uberginge geben. Diese sind nicht fiir alle Zeiten dieselben.
Der Apologet muls vielmehr wie das Zeitbediirfois so auch die
Zeitstromung beriicksichtigen und die Geister da, wo er sie findet,
ergreifen. Diese aber dringen sich zahlreich auf dem Wege einer
neuen Apologetik, mehr oder minder anf dem des Kantianismus.

Also unser ,grofse Kant, zu dem ja auch wir ,zuriickkehren®
sollen, ist es, der durch seinen méchtigen Einfluls selbst dem
Christentum ergebene Geister in unserem Nachbarlande in neue
apologetische Bahnen zwingt. Die fable convenue, dals der Kénigs-
berger Philosoph ein fiir allemal die alte Metaphysik gestiirat,
die Unhaltbarkeit der Beweise fiir Gottes Dasein erwiesen und
den Willen in den Primat iiber den Verstand endgiiltig ein-
gesetzt, den scholastischen Ontologismus, Objektivismus und In-
tellektualismus durch seinen Psychologismus, Subjektivismus und
Voluntarismus iiberwunden habe: diese fable convenue, die bei
uns die Sperlinge auf dem Dache pfeifen und unter deren Ty-
rannei wir geistig erdriickt zu werden drohen, scheint demnach
immer weitere Kreise zu ergreifen. Um so notwendiger erscheint
es, sich dagegen zu erheben und die Vernunft und Wissenschatt
in ihre alten Rechte wieder einzusetzen.

Die nene Apologetik fiihrt sich ein als ein Heilmittel gegen
,Naturalismus und Spiritualismus*, d. h. genauer gegen den in
Materialismus endigenden Empirismus und den in logischen Pan-
theismus auslaufenden intellektualistischen Idealismus. Nun liegt
die Frage nahe, ob eine Apologie, welche sich auf den Boden
der Kantschen Kritik stellt, ihre Absicht besser, wenn iiberhaupt,
erreiche, als eine auf ,,ontologischer* und intellektualistischer, kurz
scholastischer Basis aufgebaute Apologetik. Es bedarf kaum einer
niheren Begriindung, wenn wir behaupten, dals die Keime jener
Irrtimer in der Kantschen Philosophie mit hinreichender Schirte
ausgeprigt sind. In dem Apriorismus Kants oder in der Annahme,
dals die Intellegibilitat der Dinge ihren Ursprung der Aktivitit des
menschlichen Geistes verdanke, dals dieser es sei, der durch sein
den Erfahrungsstoff durchflechtendes Netz von Formen a priori
die Welt zu einer wissenschaftlich erkennbaren gestalte, in dieser
Annahme, wozu sich die Autonomie der praktischen Vernunft
gesellt, liegt der Keim des durch Fichte und seine Nachfolger
ausgebildeten einseitigen Spiritualismus. Andererseits aber ent-
hilt die Auffassung jener aprioristischen KElemente des mensch-
lichen Erkennens als leerer Formen, die, um zu realer, wirklicher
Erkenntnis zu werden, der Fiillung durch den FErfahrungsstoff



Die angebliche Krise der Apologetik. 131

——— T ———— —

bediirfen, den Keim eines ebenso extremen Empirismus, den aus
den Kantschen Primissen der Neukantianismus und Positivismus
zu entfalten sich angelegen sein liefsen. So gab also auch that-
sachlich das Kantsche System den Anstols zu den genannten
beiden Irrtiimern, und mufste sich zu dem einen oder andern
mit Notwendigkeit ausbilden, weil getrieben durch den dem
Systeme immanenten Widerspruch eines Geistwesens, das durch
sein praktisches Pflichtbewulstsein und seinen selbstgesetzgebe-
rischen Beruf einer intellegiblen Welt angehiort, dagegen aber
nach seiner theoretischen Seite als erkennendes Princip ganz und
gar auf das Sinnengebiet eingeschrankt sein soll.

Sollte dieser Widerspruch der Kantschen Philosophie eine
Auflgsung finden, ohne eine Umbildung des Systems in den einen
oder andern jener entgegengesetzten Irrtiimer des ,,Spiritualismus*
und , Empirismus®, so mulsten unter Festhaltung der beiden
Wahrheitsmomente derselben, nimlich des wesentlichen Unter-
schiedes von Sinnlichkeit und Verstand, sowie der Charakter-
bestimmung des wissenschaftlichen Erkennens als eines notwen-
digen und allgemeinen, Verstand und Sinnlichkeit in ihr richtiges
Verhiltnis gesetzt, die Fihigkeit des Verstandes, durch Denken
zu erkennen, also die reale Bedeutung desselben anerkannt
und damit der Widerspruch zwischen theoretischer und prak-
tischer Vernunft aufgehoben werden. Diese Umbildung konnte
sich nicht ohne eine von der Kant allein bekannten Lockeschen
wesentlich verschiedene Theorie der Abstraktion vollziehen: eine
Theorie, die freilich iiber Descartes und die gesamte neuere
Philosophie hinaus bis zur verpdnten Scholastik hitte fithren
miissen.

Aber gerade gegen sie richten sich die Bedenken, welche
zu Gunsten einer neuen Apologetik erhoben werden. Darum
vernehmen wir! ‘

Die erste Schwierigkeit findet man darin, dals der Glaube
als eine gottliche Gnadengabe nicht die notwendige Schlulsfolge
aus einem demonstrativen Résonnement sein kann; gleichwohl
80ll die Vernunft zum Glauben fiihren, zu dem sie doch keine
Briicke schlagen kann. Ist der Schlufs nicht konkludent, wie
kann man verniinftigerweise glauben; ist er es, wo bleibt das
Ubernatiirliche ?

Diese Antinomie soll auf scholastischem Standpunkt nicht
losbar sein. Nach scholastischer Lehre bestehe zwischen Wissen
und Glauben ein unvereinbarer Gegensatz; dieser schliefse die
Evidenz aus; jenes schliefse sie ein. Die scholastische Meta-
physik erhebe den Anspruch, strenge Wissenschaft zu sein; dieser

Q%



132 Die angebliche Krise der Apologetik.

Anspruch miisse aufgegeben werden und sei bereits fast all-
gemein aufgegeben. Der Positivismus leugne die Metaphysik;
der naturwissenschaftliche Monismus aber verzichte entweder auf
die Erkenntnis des ,Innern“ der Dinge vollig und begniige sich
mit einer mechanischen Erkldrung der Erscheinungen, oder aber
er gestalte sich psychisch-mechanisch und bestimme das Innere
der Dinge nach der inneren Erfahrung des Menschen! und lasse
Metaphysik nur als monistische Erginzung der mechanischen
Theorie zu. Was iiber die Erfahrung hinsusliegt, kann also nach
moderner Auffassung nicht Gegenstand des Wissens, immerhin
aber eines natiirlichen Glaubens sein, und von einem solchen
(Glauben, mag man ihn nun als Gefiihls- oder Willensglauben
bezeichnen oder ihn Vernunftglauben nennen, lafst sich zum
ibernatirlichen Glauben leichter eine Briicke schlagen, als von
der evidenten Vernunfteinsicht der Scholastik.

Diese Argumentation ist nicht neu. Schon Kuhn empfahl
seinen ,,Vernunftglauben” damit, dafs sich an ihn der positive,
christliche Glaube leichter und besser anschlielse, als an die
praeambula fidei der Scholastik.

Was haben wir hierauf von unserem Standpunkt zu er-
widern?

Zundchst sind die Begriffe von Wissenschaft und Glauben,
die wie vieles andere durch das Verschulden der neueren Philo-
sophie vielfach ins Schwanken geraten sind, genau zu bestimmen.?
Der Akt des Wissens und der Akt des Glaubens haben das
gemeinsam, dals sie Urteilsakte sind. Im Urteil aber liegt ein
Erkennen des Seins. Wissen und Glauben enthalten somit eine
Beziehung auf reelles Sein und nicht blofs ein Gredankenphénomen
oder den blols logischen Zusammenhang der Vorstellungen. Daher
das unmittelbar einlenchtende Axiom: Das Inteliegible oder der
Gegenstand des Intellekts ist das Sein. Wer dies leugnen
wollte, wiirde im Akte des Leugnens sich selbst widersprechen,
indem er in demselben Atem iiber ein Nichtsein urteilt, in welchem
er die Moglichkeit eines Urteils iiber Sein und Nichtsein leugnet.
Da dies von jedem Urteil gilt, und ein solches sowohl im Wissens-
als auch im Glaubensakte enthalten ist, so liegt in beiden ein
Erkennen irgend eines objektiven Verhiltnisses zum Sein oder
Nichtsein.

Der Unterschied von Glauben und Wissen besteht darin, dafs
dieses von evidenten Principien demonstrativ zu einer Wahrheit

t Schanz a. a. 0. S. 21 ff.
¢ Vgl. Revue Thomiste. Nov. 1897 p. 627 ff. Schwalm, La Croy-
ance naturelle et la Science.



Die angebliche Krise der Apologetik. 133

fortschreitet, der (Glaube aber der Evidenz entbehrt und sie
durch ein Gebot des von einem Interesse an der Wahrheit des
zu Glaubenden geleiteten Willens ersetzt.

Sobald nédmlich der zu erkennende Gegenstand der (mittel-
baren wie unmittelbaren) Evidenz ermangelt, ist ein vierfaches
Verhalten des Intellektes moglich: Zweifel, Mutmafsung, Meinung
und Glaube. Die ersten drei Arten entbehren der Gewilsheit,
die jedoch dem Glauben zukommt, jedoch so, dals er sie nicht
aus der Kraft und dem Lichte des der Erkenntnis vorliegenden
Objektes schopft, sondern aus dem Willen, der dem Verstand das
zweifellose Halten an dem Erkenntnisobjekte gebietet. Wie nun?
Ist ein solches ,Halten* nicht vernunftwidrig? Nein, denn das
Gebot des Willens beruht beim wirklichen Glauben (das uicht
ein blofses Meinen ist) auf einer Erkenntnis des Verstandes,
namlich der Glaubwiirdigkeit, so dals also im Glaubensakt
sowohl Evidenz als auch Nichtevidenz sich findet, ndmlich Evidenz
der Glaubwiirdigkeit und Nichtevidenz des Objekts. So glauben
wir an die einstmalige Existenz Césars, d. h. wir halten diese
Thatsache zweifellos fiir wahr, obgleich wir sie weder mittels
der Sinne noch durch Vernunftgriinde erkennen, weil sie in der
glaubwiirdigsten Weise, die jeden verniinftigen Zweifel aus-
schlielst, bezeugt ist, und weil wir das lebhafteste Interesse
daran haben, uns nicht durch unverniinftige Zweifelsucht ein
ganzes wertvolles Gebiet — das der geschichtlichen Wahrheiten
— zu verschliefsen. Der Wille, von dem Gute des Fiirwahr-
haltens angezogen, stellt Inevidentes als des Fiirwahrhaltens
wiirdig der Intelligenz vor. Der Akt des Glaubens ist also ein
Akt des zweifellosen Fiirwahrhaltens einer fiir uns inevidenten,
aber #dufserlich durch ein Zeugnis oder ein Zeichen beglaubigten
Wahrheit.! Im iibernatiirlichen Glauben ist es das Interesse der
Seligkeit, das unter dem bewegenden Einflufs der Gunade im
Willen den Glaubensaffekt erzeugt; den Glaubensakt selbst aber
vollzieht der Verstand, auch seinerseits stehend unter dem Kin-
flufs der Gnade, indirekt aber durch die Griinde der Glaub-
wiirdigkeit vor seinem eigenen Forum gerechtfertigt.

Wir haben bisher vom Glauben im strengen Sinne des Wortes
geredet. In einem weiteren Sinne aber nennt man Glauben auch
das Firwahrhalten von Sitzen, fiir die so triftige Griinde sprechen,
dals man auf ihre volle Bewahrheitung hoffen darf, also z. B.
von Hypothesen, die mit den ausgemachten Wahrheiten einer
Wissenschaft im Einklang stehen und deren spitere Erhebung zur

! Revue Thom. 1. ¢. p. 635.



134 Die angebliche Krise der Apologetik.

Gewilsheit mit Grund erwartet werden darf. Als eine solche
konnte die pythagoreische Theorie (Aristarchs) von der Bewegung
der Erde betrachtet werden, bevor man sie streng zu beweisen
im stande war.

Das zuletzt (Gesagte fiihrt, um die Bedeutung des Glaubens
fir die Wissenschaft richtig zu wiirdigen, zur Unterscheidung
zwischen der werdenden und der vollendeten Wissenschaft. Der
(laube in dem angedeuteten weiteren und analogischen Sinne
ist ein fruchtbares Werkzeug der Wissenschaften, die nicht iiberall
zu den Wesensgriinden vorzudringen im stande sind, sondern
sich vielfach mit Eigentiimlichkeiten (bei Klassifikation, Bestim-
mung der Arten) und Hypothesen (in der Forschung nach den
Ursachen der Erscheinungen) begniigen miissen. Auch in den
sog. subalternen Wissenschaften, die ihre Principien in einer
hoheren, iibergeordneten Wissenschaft haben und sie daher voraus-
setzen, wie z. B. die Akustik in der Arithmetik, die Optik in
der Geometrie, behauptet der Glaube ein gewisses Recht, wobei
es sich jedoch nicht um ein Verhiltnis wie von Schiiler und
Lehrer, sondern um ein solches von einer Wissenschaft zur
andern handelt.

Die subalterne Wissenschaft ware indes nicht Wissenschaft,
wenn auch die ihr iibergeordnete, aus der sie ihre Principien
entnimmt, diese auf Glauben hin annehmen wiirde. Es muls
daher eine Wissenschaft der Principien selbst geben und es gibt
thatsachlich eine solche, némlich die Metaphysik, welche ihre
eigenen Principien, wenn auch nicht direkt zu beweisen (denn
das Beweisverfahren kann nicht ins Unendliche zuriickgehen), so
doch indirekt zu begriinden vermag.

Anpstatt namlich die unsicherste und eine nur nominelle
Wissenschaft zu sein, wie der Positivismus deliriert, ist die
Metaphysik, die das Sein und die Griinde des Seins zum Ob-
jekte hat, die evidenteste aller Wissenschaften; und ebenso die
vollendetste; denn sie stellt, wie das Beispiel des Aristoteles und
des hl. Thomas — des Fiirsten der Metaphysiker — zeigt, die
hochsten und wichtigsten Wahrheiten in der Theorie des Werdens
als eines Ubergangs von der Potenz in den Akt und in dem letzten
Grunde desselben, der absoluten Aktualitit oder der gottlichen
Intelligenz, die sich sowohl als erstes Sein als auch als erste
Ursache und hochstes Ziel verhilt, die Metaphysik also stellt
diese Wahrheiten in einer fiir alle Zeiten endgiiltigen Weise fest.
Indirekt wird sie durch die hervorragendsten philosophischen
Systeme der neueren Zeit selbst, ndmlich durch das Kantsche
und Hegelsche bestitigt; denn zieht man von diesen den sub-



Die angebliche Krise der Apologetik. 135

Jektivistischen Faktor ab, so verwandelt sich das Kantsche Be-
griffs- und Ideensystem ebensowohl als der Hegelsche Prozels
des begrifflichen Seins und seine Entwicklung zur absoluten
Idee in das reale Verhiltnis geschaffener Wesen und Intelligenzen
zu einer iberragenden schopferischen Intelligenz.?

. Aus den gegebenen Erklirungen von Glauben und Wissen
ziehen wir den Schlufs, dals sie sich nicht als ausschliefsende
Gegensiitze verhalten, dals vielmehr der Glaube ein Wissen so-
wohl voraussetzt, als auch auf ein solches hinstrebt. Auf den
christlichen, iibernatiirlichen Glauben angewendet, bedeutet dies,
dafs er ein nicht selbst mehr auf Glauben beruhendes Urteil der
Glaubwiirdigkeit voraussetzt, und dafs er auch seinem Inhalte
nach in einem hoheren Wissen wurzelt und darauf hin tendiert.
Dies hohere, den Glauben subalternierende Wissen ist das ewige
Wissen Gottes und die anschauende Erkenntnis der Seligen.

Die angebliche Antinomie lost sich demnach auf schola-
stischem Standpunkt durch die Unterscheidung der Glaubens-
erkenntnis von der Erkenntnis der Glaubwiirdigkeit, welch letz-
tere zur ersteren sich nur als Bedingung, nicht aber als Grund,
Motiv, Formalobjekt verhlt. _

Ein weiteres Argument, das gegen den scholastischen Wissen-
schaftsbegriff und die ihm geméfse Apologetik eingewendet wird,
ist aus der Erwigung entnommen, dafs das Wissen Allgemeines,
der Glaube aber Konkretes, Individuelles zum Gegenstande habe.

Hiergegen hat man mit Recht bemerkt, dals das Merkmal
des Konkreten fiir den christlichen Glauben nichts Specifisches,
seinen iibernatiirlichen Charakter Bezeichnendes ist; dasselbe
kommt allem Geschichtlichen zu. Nicht aus dem Grunde sind
die Wahrheiten des Christentums der Wissenschaft unzuganglich,
weil sie individuelle, den geschichtlichen analoge Wahrheiten
sind, sondern weil sie das geheimnisvolle Wesen und die ver-
borgenen Ratschliisse Gottes betreffen. Der individuelle, in ge-
wissem Sinne geschichtliche Charakter des Dogmas der Mensch-
werdung z B. wiirde an und fiir sich kein Hindernis wissen-
schaftlicher Erkenntnis sein. Denn wenn auch das Geschichtliche
als solches nicht formell gewulst, d. h. aus Principien abgeleitet
werden kann, so mag es immerhin zur Illustration moralischer
und psychologischer (esetze dienen, dhnlich wie an einer physi-
kalischen Thatsache, einer Mondsfinsternis z. B. das Wesen einer
solchen demonstriert werden kann: woraus indessen keineswegs

- lf Revue Thom. La Croyance etc. p. 642 ff. Ebend. L’Apologét.
p. .



136 Die angebliche Krise der Apologetik.

folgt, dafs es eine Wissenschaft der Geschichte gibt. Geschicht-
liche Ereignisse der natiirlichen Ordnung aber sind als solche
der Wissenschaft fremd, ohne deshalb, wie die christlichen
Dogmen, ubernatiirlich zu sein. Gleichwohl ist die Wissenschaft
diesen Dogmen gegeniiber im stande, eine Aufgabe zu erfiillen,
indem sie zeigt, dals sie der Vernunft nicht widersprechen, also
verniinftigerweise geglaubt werden konnen.

Von den Vertretern der ,immanenten® Apologetik wird die
traditionelle, scholastische Methode als ,,Intellektualismus® be-
zeichnet. Dieser Intellektualismus leide an einem Milsverstindnis,
indem er das religiose Problem schlecht stelle und schlecht 1ose.!
Satze, wie: der Mensch konne durch Vernunft die Wahrheit des
Christentums erkennen, seien wegen ihrer Unbestimmtheit be-
unruhigend. Der Glaube sei etwas Subjektives, Personliches,
die Wissenschaft aber objektiv und allgemein; die iibernatiirliche
Wahrheit kdnne nicht aus der natiirlichen flie[sen, wie die Eigen-
timlichkeiten eines geometrischen Begriffs aus einander hervor-
gehen.? Der radikale Fehler der ,objektiven” und ,,abstrakten*
Apologetik liege darin, dafs man zuerst die beiden Ordnungen
als sich ausschliefsend setze, dann aber darauf ausgehe, ihren
Begriff verschwinden zu lassen. Die Intellektualisten stellen zu-
erst das religiose Problem auf eine kiinstliche und implicite ratio-
nalistische Basis, um es alsdann auf eine Weise zu losen, die
das Objekt des Glaubens und den iibernatiirlichen Charakter des
moralischen Lebens zerstore.

Wie man sieht, so fehlt es den Vorwiirfen gegen die alte
Methode nicht an Schirfe. Xin besonders scharfsinniger Ver-
treter der neuen Methode findet iiberdies, dals zwischen den
Anhéngern der alten Methode in der Gegenwart, den Neu-
scholastikern, und der alten Scholastik zu Ungunsten der ersteren
ein bedeutsamer Unterschied bestehe. ,,Bei den Aristotelikern
(so spricht sich der Tiibinger Apologet aus und gibt damit allem
Anscheine nach die eigene Ansicht kund ) selbst hat sich wieder
ein Unterschied * herausgebildet. Derselbe hat in einer Unklarheit.
der Lehre des Aristoteles iiber die Erkenntnis seinen Grund.
Denn einerseits bestreitet er die Moglichkeit eines angeborenen

! Revue Thom. Schwalm, La Crise de I’Apologétique. Mai 1897 ff.
S. 239 ff.
2 Ebd. 8. 244,
8 Wir reden so, weil es oft schwer scheint, zu entscheiden, ob
Dr. Schanz im eigenen Namen oder in dem seiner franzoésischen Quellen
spricht.
’ 4 Namlich beziiglich der Erkenntnislehre,



Die angebliche Krise der Apologetik. 137

Wissens und behauptet, alle unsere Begriffe stammen aus der
Erfahrung, andererseits spricht er von einem unmittelbaren Er-
kennen derjenigen Wahrheiten, von denen alle anderen abhingen,
und lifst die Erkenntnisse, die wir im Laufe unseres Lebens
gewinnen, der Anlage nach vom Anfang an in der Seele liegen.
Die alte Scholastik trigt dem Rechnung, indem sie den Intellekt
wit seinen Allgemeinbegriffen als die erste Quelle der Erkenntnis
gelten lifst. Die Kenntnis der von Natur aus bekannten Prin-
cipien ist uns von Gott mitgegeben, da er selbst der Urheber
der Natur ist. Die Neuscholastik stellt sich auf die Seite des
Empirismus und sieht im Geist nur eine tabula rasa.”

,Gardair, freier Professor an der Sorbonne und beredter
Verteidiger des hl. Thomas, ergreift entschieden fiir die alte
Scholastik Partei. Er pimmt fiir die Erkeontnis des Allgemeinen
ein angeborenes Vermogen an, ,den Reflex eines hoheren Ge-
dankens, die Ausstrahlung einer weiteren und méchtigen In-
telligenz’, ,eine wirkliche, wenn auch geheimnisvolle Teilnahme
an einer Aktivitat einer hoheren Ordnung‘. Die Seele nimmt
teill an der Natur der gottlichen Substanz selbst, an ihrer In-
tellegibilitit; sie hat eine Einprigung des gottlichen Lichtes, eine:
angeborene Kraft, einen geschaffenen Reflex der ewigen Wahrheit
erhalten. Der Berichterstatter lobt diese Beurteilung des wahren
Thomismus im Gegensatz zu dem nackten Empirismus der Neu-
scholastiker, fiir welche das ,Angeborensein unter jeder Form
alie Blitze und Anatheme verdienen wiirde‘. Blondel fordert aber
wenigstens die Vermittlung eines Aktes.“!

Die letztere, an diesen Ort wie hereingeschneite Bemerkung
wird uns spéter verstidndlich werden. Die behauptete Unklarheit
bei Aristoteles aber sowie der angebliche Unterschied zwischen
alter und neuer Scholastik sind vodllig aus der Luft gegriffen.
Es bedarf nur des richtigen Verstindnisses der aristotelischen
Abstraktionstheorie, um die verschiedenen Bestimmungen seiner
Erkenntnislehre in vollem Einklange zu finden. Eingeborene
Seelenvermogen — -darunter die rein geistigen Potenzen des
int. agens und des int. possibilis, sowie des hoheren Begehrens —
nimmt die neuere Scholastik wie die alte an. Dagegen eingeborene
Ideen verwirft die eine wie die andere, und beide schliefsen
durch jene Annahme den ,nackten” Empirismus und durch
diese Verwerfung den aprioristischen ldealismus aus. Ebenso
erblicken beide, neue und alte Scholastik, im Intellekt eine ge-
wisse Teilnahme am ewigen gottlichen Lichte, unterscheiden

! Schanz a. a. 0. S. 188 f.



138 Die angebliche Krise der Apologetik.

aber davon die Teilnahme ,,an der Natur der gottlichen Substanz
selbst; denn diese kommt der Seele keineswegs als angeborne
natiirliche Ausstattung zu. Das letztere als Lehre des hl. Thomas
behaupten, heifst dem englischen Lehrer einen Verstofs gegen
das Dogma selbst unterschieben und mit seiner ausdriicklichen
Lehre in den schreiendsten Widerspruch treten; deun die Teil-
nahme an der gottlichen Natur erklirt der englische Lehrer
durchweg und entschieden als freie, iibernatiirliche, ausschliefslich
durch Christus vermittelte Gnadengabe Gottes.

Wiire jener Vorwurf begriindet, so wiirde die Neuscholastik
selbst unter Aristoteles herabsinken, der sowohl in der Meta-
physik als auch in den Biichern von der Seele die Gelegenheit
nicht voriibergehen lifst, einzuschédrfen, dafs das Seiende und
Wahre das Hochstseiende und Hochstwahre zur Ursache hat,
und dafs der aus der Potenz in den Akt iibergehende Intellekt
den ewigen und unverédnderlichen, schlechthin aktuellen Intellekt
voraussetzt, also doch daran in gewissem Malse participiert.!
Jene innigere Verbindung aber, kraft welcher der geschaffene
(Geist an Gottes Wesen participiert, ist nach der ausdriicklichen
‘Lehre Christi und des Apostels (2. Pet. 1, 4: ,Per quem maxima
et pretiosa nobis promissa donavit: ut per haec efficiamini divinae
consortes naturae) die Frucht des Erlosungsverdienstes Christi.
Indem die immanente Apologetik diese Teilnahme an der gottlichen
Natur aus dem subjektiven Bediirfnisse und der natiirlichen Anlage
abzuleiten sucht, lauft sie Gefahr, die Apologie des Christentums
entweder in unbestimmte Ideale oder in einen das Christentum
seiner Gottlichkeit entkleidenden Naturalismus auslaufen zu lassen.

Mit Recht wird der erste gegen die Intellektualisten er-
hobene Anklagepunkt, dafs sie das Natiirliche und Ubernatiirliche
ausschliefslich objektiv ins Auge fassen, als ganz unzutreffend
zuriickgewiesen. Man miisse die thomistische Theorie vom ob-
jectum formale, derzufolge das Objekt durchweg mit Riicksicht
auf das Subjekt, das Seelenvermdogen, bestimmt wird, véllig aufser
acht lassen, um einen solchen Vorwurf zu erheben. Dagegen
lasse dieser sich retorquieren; denn diejenigen, die dem speku-
lativen Gedanken jede objektive Tragweite absprechen, lassen
in der That beides, Natiirliches und Ubernatiirliches, in der Luft
schweben.

Nach dem hl. Thomas gehort der natiirlichen Erkenntnis
an, was aus den Geschopfen von Gott erkannt werden kann.
Bewegung, Verursachtsein, die Formalprincipien, die Finaltendenz

1 Metaph. « c. 2. 993 b, 24—30. De An. 3, 5. 430 a. 20—23.



Die angebhche Krise der Apologetlk 139

des Guten mit dem System der Zwecke fiihren den reflektie-
renden Verstand auf fiinffachem Wege zu Gott als der hdchsten
Kausalitit. Ebenso bestimmt ist der Begriff des Ubernatiirlichen.
Was die Kraft der Vernunft schlechthin iibersteigt, Gottes ver-
borgenes Wesen, ist das Ubernatiirliche an sich, das sich in der
Offenbarung innerlich in der Gnadenordnung, dufserlich im Wunder
manifestiert. Das letztere, das auch als ein Ubernatiirliches durch
Teilnahme und der Analogie nach bestimmt werden kann, ist
zwar bis zu einem gewissen Grade natiirlich erkennbar, schliel’st
aber eine necessitas consequentis aus und ist necessitate conse-
quentiae auf den freien gottlichen Ratschlufs zuriickzufiihren: also
keineswegs eine mnotwendige Folge der natiirlichen Ordnung.
Damit zerfdllt auch der weitere Anklagepunkt, dals in der schola-
stischen Theorie das Ubernatiirliche zu einer logischen Forderung
des Natiirlichen werde.!

Ebensowenig als in notwendigen logischen Zusammenhang
(necess. consequentis) wird das Ubernatiirliche nur neben das
Natiirliche gesetzt, da es Ausfluls derselben gottlichen Giite ist,
wie die natﬁrliche Ordnung. Die eine gottliche Giite wird auf
zweifache Weise participiert, in grundlegender Weise durch die
geschaffene Natur, zu der sich alsdann die ungeschaffene Natur
herablifst, um sie zu sich selbst emporzuheben und auf eine den
geschopflichen Kriiften aus sich unerreichbare Weise zu vervoll-
kommnen: gratia perficit naturam.

Eine eingehende Widerlegung erfahren die angeblichen Anti-
nomieen des , Intellektualismus®.2 Ubernatiirliches und Natiirliches
sollen als heterogen gelten und dennoch ein rationelles System
bilden und Gegenstand der Wissenschaft sein konnen: so lautet
eine dieser Antinomieen. Die Heterogeneitdt des Natiirlichen und
Ubernatiirlichen (wird erwidert) ist unbestreitbar; denn Gott und
die geschaffene Natur kommen in keinem Genus iiberein, und es
ist unmdoglich, dafs in der gottlichen Wesenheit einerseits und in
dem Wesen des Menschen wie der iibrigen Geschopfe andererseits
ein geunerischer Seinsgrund — identisch gleich hier und dort —
sich finde, wie es etwa von verschiedenen Mineralien eine gleiche
unorganische Materie gibt., Unmoglich kann man auf ein ver-
meintliches gemeinsames Genus des iibernatiirlichen und natiir-
lichen Seins hier die specifische Differenz des mit Potenzialitét
gemischten Aktes und des Endlichen, dort des reinen Aktes und
des Unendlichen pfropfen. Eine solche — theosophische — Ansicht
fihrt unvermeidlich zum Pantheismus.

! Rev. Thom. a. a. 0. S. 246 ff. 2 A. a. 0. S. 254 ff.



140 Die a.ngebllche Krise der Apologetlk

Gleichwohl konuen in einer gewissen Riicksicht Ubernatiir-
liches und Natiirliches ein vernunftgema[’ses System bilden und
Gegenstand einer Wissenschaft sein; allerdings nicht das Uber-
natiirliche an sich oder das Wesen Gottes, das als solches
in keiner Weise Gegenstand natiirlicher Erkenntnis sein kann;
wohl aber indirekt und mehr negativ ist eine solche Wissenschaft
moglich, sofern wir das Dasein eines hochsten und nnbegreif-
lichen Wesens auf dem Wege der Kausalitit erschliefsen und
attributiv bestimmen. Uber diese natiirliche Erkenntnis hinaus
besitzen wir durch Offenbarung eine Erkenntnis des Ubernatiir-
lichen, das, einmal gegeben, insofern einer rationellen Betrachtung
zuginglich ist, als sich der natiirlichen Ordnung Analogieen ent-
nehmen lassen, durch die es zwar nicht bewiesen oder begriffen,
wohl aber wahlscheml]oh gemacht wird.

Ist beziiglich des Ubernatiirlichen an sich die Heterogeneitiit
zu behaupten, so kann mit Riicksicht auf das Ubematurllchc
durch Teilnahme — Wunder und Gnade — eine gewisse Homo-
geneitdt mit dem Natiirlichen zugestanden werden, sofern es der
Beobachtung und daher auch einer wissenschaftlichen (aposteriori-
stischen) Betrachtung zugénglich ist; denn es kann in seiner
Thatsichlichkeit erkannt und daraus auf Gott als Ursache einer
hoheren Ordnung geschlossen werden, wie aus den Thatsachen
und Erscheinungen der natiirlichen Ordnung auf Gott als Schopfer
der Dinge geschlossen wird. Diese aposterioristische Krkenntnis
aber erstreckt sich nicht auf das innere Wesen der transcendenten
Ursache des Wunders und der Gnpade. Die Offenbarung allein
lehrt uns dieselbe in dem Wohlgefallen Gottes kennen, der uns
frei an seiner eigenen Gliickseligkeit teilnehmen ldfst. Der in
jener Erkenntnis liegende notwendige logische Zusammenhang
bestimmt nicht den Akt des (zlanbens, sondern our den wissen-
schaftlichen Akt unserer Erkenntnis der gottlichen Thatsachen.
Dem Glauben bleibt sein eigentiimlicher Gegenstand vollkommen
gewahrt; denn in Wunder und Gnadenwirken werden die Gegen-
stdinde des Glaubens nur unter dem allgemeinen Gesichtspunkte
der Glaubwiirdigkeit erkannt, wihrend sie in ihrer Besonder-
heit nur Gegenstand des Glaubens sein konneas.

Mit dieser Auffassung ist die Freiheit des Glaubens — das
berechtigte Moment des ,,Voluntarismus“ — vollkommen vereinbar.
Nach thomistischer Lehre kommt in der Glaubenserkenntnis
die Herrschaft dem Willen zu: in cognitione fidei principalitatem
habet voluntas. Erst in der Vollendung, wenn alles Dunkel auf-
hort, tritt der Wille an die zweite Stelle; denn formell liégt die
Gliickseligkeit in der Anschauung als dem Besitz des hochsten



Die angebliche Krise der Apologetik. 141

Gutes; aber auch hier behauptet der Wille sein Recht, da sich
die Intensitdt der Anschauung nach dem Mafse des ans der Liebe
quellenden Verdienstes richtet.

Es gibt dempach kein ,,intellektualistisches” Milsverstdndnis
beziiglich der Rationalitit des Glaubens, als schlosse die letztere
die Freiheit des Glaubens aus. Dagegen ist man sehr schlecht
gegen das Mifsverstdndnis des ,,Fideismus®, der Glaube sei ein
erzwungener, wenn er auf Griinden der Glaubwiirdigkeit beruht,
gewaffnet, wenn man den Lehren der theoretischen Vernunft
alle objektive Bedeutung abspricht. Alsdann bleibt nur iibrig,
einen Glaubensakt zu erwecken entweder in Kraft der praktischen
Vernunft oder des freiwilligen Handelns auf natiirlicher oder
iibernatiirlicher Grundlage: eine gefahrvolle Wendung, durch die
man sich dem Einfall oder dem Angriff des Rationalismus preis-
gibt. Diese Gefahr vermeidet der ,Intellektualismus®“ darch die
Unterscheidung der Erkenntnis der Glaubwiirdigkeit von der
Glaubenserkenntnis. Infolge jener kann man verniinftigerweise
glauben, ohne deshalb, da das Glaubensmotiv ein iibernatiir-
liches ist, glauben zu miissen.!

Dem scholastischen ,Intellektualismus setzt man im Namen
der Theologie selbst den hl. Augustin, die hl. Theresia, den
Verfasser der Nachfolge Christi entgegen. Die beste und zeit-
gemélseste Apologie sel die aus den erhabenen Wirkungen des
Christentums, die den hochsten Aspirationen des menschlichen
Herzens entsprechen, entnommene; sie laufe auf den Satz hinaus:
Lebe als Christ, um als Mensch zu leben. Diese Verteidigung
sei der Fassungskraft einer grofsen Menge angemessen. — Wer
zweifelt daran? Wer mochte aber behaupten, dals diese Methode
mit dem Intellektnalismus der Scholastik in Widerspruch trete?
Was hat sie mit der Kantschen Kritik zu schaffen? Was mit
dem modernen Subjektivismus, der modernen ,,Immanenz*?

Wir werden durch diese Fragen auf die immanente Apolo-
getik, die an die Stelle der hergebrachten treten soll, gefiihrt.

Die Methode der Immanenz,? vertreten von Blondel, Fonse-
grive u. a., besteht darin, dafs man die philosophische Haltung
(attitude) der Schule Kants annimmt und statt sich mit einem
Sprung, auf angebliche objektive Principien gestiitzt, iiber sich
selbst hinauszuschwingen, Ordnung in die eigene Gedankenwelt
zu bringen sucht und daran arbeitet, alle Ideen zu organisieren,
die man in den verschiedenen Gebieten haben kann, und daraus

1 A, a. 0. S. 266 ff.
2 Dr, Schavz a. a. 0. S. 113 ff. Revue Thom. Schwalm, [’Apo-
logétique ete. p. 84 ff.




142 Die angebliche Krise der Apologetik.
nicht nur den Widerspruch auszumerzen, sondern sie auch in
Ubereinstimmung mit allen Gefiiblen sowie mit allen Handlungen
zu bringen, deren man sich nicht entschlagen kann. In der
Handlung vémlich soll der Idealismus iiberwunden sein, denn in
ihr konnen wir uns nicht, wie in der Spekulation, auf unser
Bewufstsein zuriickziehen.

Von Blondel wird uns folgendes berichtet.! Seine ,,Arbeiten
stellen die ,Aktion‘ als den Centralpunkt des Lebens, der Philo-
sophie und Apologetik dar. Im Menschen sei das Princip der
Thatigkeit, welches die Vorsebung zu seiner Ausriistung gegeben
habe, um ihn zu seiner hoheren Bestimmung zu fiihren. Indem
diese Bestimmung dadurch herausgestellt wird, dafs man ihre
Bedingungen und Forderungen, welche in der Aktion zu erkennen
sind, fixiert, wird fiir den religiésen Gedavken ein neuer Boden
gewonnen, welchen der Spiritualismus noch nicht ausgebeutet hat.*

,,Dabei geht Blondel von der psychologischen Analyse
der inneren menschlichen Handlung aus, Daraus erkldrt sich
die Verwandtschatft mit dem modernen Denken und die ,ebenso
bemerkenswerte als trostliche Thatsache, dals eine so originelle,
so unvorhergesehene, so unabhiangige Bewegung ihren Herd in
einer Welt hat, welche gewisse Intransigenten fiir unversohnlich
mit dem Christentum gehalten hatten‘,*

»Die moderne Philosophie legt die Immanenz zu Grunde,
welche nicht aus uns kommt und nicht irgendwie unserem Be-
diirfnisse nach Ausdehnung entspricht, auch nicht in uns kommen
kann, weder als historische Thatsache, noch als traditioneller
Unterricht, noch als dulsere Verpflichtung. Das ganze Wissen
der christlichen Offenbarung niitzt uns nichts, wenn es nicht von
uns ist. Dies ist der feste Punkt, auf welchen man die Augen
richten mufs, wenn man die philosophische Wunde der Gewissen
bei denjenigen unserer Zeitgenossen, welche sich durch den Ge-
danken leiten lassen, sondieren will. Dies haben die Vertreter der
sogenannten ,philosophischen Apologetik® vergessen und wundern
sich, dals ihre abgenutzten Formen keinerlei Wirkung mehr auf
die ungldubige Vernunit ausiiben und die allgemeine Bewegung
der Geister ein gerechtes (!?) Urteil dariiber fallt.

»Philosophie und Religion stehen einander gegeniiber.
Jene geht von der Immanenz, diese vom Ubernatiirlichen aus.
Beide scheinen sich auszuschliefsen. Um das Problem der Aus-
sohnung richtig zu stellen, mufls man daran erinnern, dals unsere
Seele selbst das Bediirfnis nach Erlosung hat und ihre eigene

1 Schanz a. a. 0. S. 120 ff.



Die angebliche Krise der Apologetik. 143

Ohnmacht fiithlt. Dabei handelt es sich nicht um einzelne Glaubens-
sitze, sondern um das Problem des Glavbens tberhaupt. Man
mufs diesen unzerbrechlichen Knoten der Schwierigkeit, ohne
dessen Losung das Christentum fiir uns unmdoglich ist, umfassen.
Nur wenn man zu den iulsersten Forderungen des vollen Ka-
tholicismus fortgeht, begreift man das Begegnis oder die Ko-
existenz einer Religion, welche nicht eine einfache menschliche
Konstruktion ist, mit einer Philosophie, welche nicht abdankt und
sich nicht ins Unsagbare verliert.“

»Dazu ist es notwendig, die Methode der Immanenz auf die
Priifung der menschlichen Bestimmung anzuwenden. Wir miissen
das Bewulstsein prifen iiber das, was wir wirklich thun, wollen
nund denken im Verhéltnis zu dem, was wir zu denken, wollen
und zu thun scheinen, so dafs in den erkiinstelten Negationen
oder den kiinstlich gewollten Zwecken sich noch die tieferen
Affirmationen und unbezihmten Bediirfnisse, welche sie ein-
schliefsen, finden.” . . . , Der Begriff der Immanenz realisiert sich
in unserm Bewulstsein nur durch die affektive Gegenwart des
Begriffs des Transcendenten. Freilich sind damit nur die leeren
Rahmen gegeben. Den Inhalt des Ubernatiirlichen kénnen wir
nicht daraus entnehmen. _

Genug! Also Natiirliches und Ubernatiirliches verhalten sich
wie Immanentes und Transcendentes. Verbunden sind sie durch
die affektive Gegenwart des Transcendenten im Immanenten.
Das Ubernatiirliche ist Bediirfnis fur die Natur, wird von dieser
in allgemeinen Umrissen ersehnt und begehrt: in einem Rahmen,
der nur durch das Christentum ausgefiillt werden kann. ,Die
Vernunft zeigt nur eine Beziehung zwischen beiden, und diese
ist es, welche die Methode der Immanenz hinsichtlich des Uber-
natiirlichen bestimmt, nicht insofern dasselbe reell ist unter der
historischen Form, oder einfach moglich wie ein willkiirlich Hypo-
thetisches, sondern insofern es dem Menschen unentbehrlich und
unzuganglich ist.1

Dieser Blondelschen Ansicht zufolge vermag demnach die
Vernunft zwar die Notwendigkeit des Ubernatiirlichen, nicht aber
die Vernunftgemadlsheit des christlichen Glaubens zu beweisen;
dafs dieser das ,Bediirfnis“ allein befriedige, kann nur auf sub-
jektivem Wege durchk die Erfahrung jedes einzelnen festgestellt
werden. Von diesen drei Behauptungen ist jede gleich falsch;
die erste hebt den Begriff des Ubernatiirlichen auf, die zweite
macht die demonstratio christiana unméglich, die dritte schrinkt

' Schanz a. a. O. S. 128.



144 Die angeblxche Krise der Apologetlk

die Erkennbarkeit der Wabrheit des Christentums ungebiihrlich
ein. Der Grund dieser Irrtimer liegt im Immanenzstandpunkt
selbst, aus dem es ohne einen gewaltsamen Sprung keinen Uber-
gang zur Transcendenz gibt, und der kein anderes als ein er-
triiumtes Ubernatiirliches zuldfst, die Fata Morgana eines Diir-
stenden. Auf diesem Standpunkt gibt es nur zwei Moglichkeiten:
entweder rettungslos in der Immanenz verschlossen zu bleiben,
oder den Vernunftglauben zu adoptieren, d. h. die Aktion in
dem ganzen Umfang ihrer Bedeutung auf einen blinden lnstinkt
zu stitzen.

Sieh da die Folgen jener Kantschen Attitude, in der sich
diese neuen Apologeten gefallen! Mit Recht ruft man ihnen zu:
Kame Kant wirklich ins Spiel, so konnte die praktische Vernunft
(L’Action) den Riegel nicht losen, den die theoretische der Trans-
cendenz vorgeschoben, denn der Unterschied der theoretischen
und praktischen Vernunft ist nur ein édufserer und accidenteller
und besteht in der Modalitdt ihrer Beziehungen zum Objekte,
indem die eine betrachtet, um zu betrachten, die andere aber,
um zu handeln.

Es erscheint angesichts des Einflusses, den Kant auf die
Apologeten der ,lmmanenz® gewonnen, angezeigt, die Versuche
ins Auge zu fassen, die von Anhédngern der Kantschen Philosophie
gemacht wurden, ,iiber Kant hinauszukommen“.! Von drei der-
artigen Versuchen wird berichtet, deren einer von der transcen-
dentalen Asthetik, der andere von der Analytik, der dritte von
der Dialektik ausgeht Der erste fithrt den Apriorismus Kants
in einen reinen Empirismus iiber. Die Erfahrung konne keine
Verstandeseinheit bilden, wenn die Idee (Kategorie) a priori zum
Wahrnehmungsinhalt hinzukommen miisse. Vielmehr setze die
Synthesis im Urteil und Schlufs eine Analyse durch ,verblas-
sende” Abstraktion voraus. ,,Die Einheit des Wissens setzt die
Homogeneitit seiner Daten (Elemente) vorans.“ Dieser Empi-
rismus bleibt im Phéanomenon befangen, obgleich er das Numenon
in die Sensation hineinnimmt und das Sein mit der Sinnen-
erkenntnis identifiziert. Eine Wissenschaft in der Immanenz der
Sinnenerkenntnis gestaltet sich zu einer zwischen Gesetzen und
Thatsachen schwankenden Dialektik; denn die Sinnenerkenntnis
bietet an sich nur ein mannigfaltiges und verianderliches Material
fir das begriffliche Erkennen. — Wie anders gestaltet sich das
Verhiltnis auf aristotelisch-scholastischem Standpunkt, der sowohl

1 Revue Thom. 1897 Sept. p. 495 ff. Gardeil, Ont-ils vraiment
dépassé Kant?



Die angebliche Krise der Apologetik. 145

den berechtigten Forderungen des Empirismus als denen, die
Kant selbst an die Wissenschaft stellt, dals ihre Urteile allgemein
und notwendig seien, gerecht wird! Ausgehend von dem Grund-
satz, dafs im Erkennen nicht die Vorstellung, sondern der Gegen-
stand unmittelbar erfafst werde, und zu der Annahme vorschreitend,
dals die Begriffe durch eine iiber die Erscheinung iibergreifende
Analyse gewonnen werden, weiterhin die rein immateriellen Be-
griffe von den physischen und mathematischen unterscheidend,
erhebt er sich zu einer wirklichen Wissenschaft vom Transcen-
denten, zu einer Ontologie und Theologie, die den Kreis der
Erfahrung iiberschreitet, wihrend die Principien der Kantschen
Kritik den denkenden Geist im Banne des Subjekts und des
Phinomens festhalten. |

Der zweite Versuch nennt sich einen ,metaphysischen Rea-
lismus“,! ist aber nichts weiter als ein auf Vernunftglauben auf-
gebauter phinomenalistischer Rationalismus. Kr entnimmt der
Kantschen Kritik 1. das Grundprincip (die Immanenz der
Erkenntnis: fiic uns gibt es kein anderes Sein als das Sinnlich-
wahrnehmbare, esse nobis est percipi); 2. die Elemente, die
er ins Werk setzt (das Studium der Vernunftgesetze ist die
einzige legitime Garantie des metaphysischen Realismus); 3. den
Wahrheitsbegriff (die Wahrheit besteht in der Einheit und
Ubereinstimmung der KErkenntnis).

In ihrem Verfahren habe die Methode zu zeigen, dals das
‘Gesetz frither ist als die Thatsache (spekulativer Vorgang), und
dals der Glaube dazwischentrete (praktischer Vorgang); im er-
steren erscheint die Vernunft als ein autonomes Ganzes, als ein
metaphysisches Ansich, das vom Sinnlichen nicht erklart wird,
aber das Sinnliche erklirt. Dem Einwand, dafs die Harmonie
nicht die Wahrheit bewirken konne, wenn nicht schon die Akte
des Verstandes ein metaphysisches Ansich sind, und dafs dies
ebensowenig die,, Anterioritit“ der Verstandeserkenntnisse vermoge,
da diese nur ideelle Bedingungen der Intellegibilitit seien, wird
durch die Berufung auf den Glauben begegnet, der bewirke, dafs
sie Existenzbedingungen sind. — Dieses: Sic volo, sic jubeo
schwebt in der Luft. Nichts berechtigt, von einer noch so sorg-
faltig als ideal und logisch charakterisierten Harmonie zur Existenz
iberzugehen. Die Existenz gehort einer anderen Ordnung an als
die intellektuelle Einheit. ,Es gibt keine Schonheit, die das
Sein einfangen konnte.*?2

Zwischen diesen zwei Versuchen schiebt sich ein dritter ein

1 A. a. 0. 8. 500 ff. 2 A, a. 0. S. 503.
Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIII. 10



146 Die angebliche Krise der Apologetik.

ohne besonderes Merkzeichen. Diesem zufolge liegt die Losung
im Urteil. Das Urteil enthdlt alle Daten des Problems des
wissenschaftlichen Erkennens: Notwendigkeit und Realitat.
Es fragt sich: Sind das Notwendige und Mogliche Realitéten,
die der Geist anerkennt odcr sind sie seine selbstgeschaffenen
Phantome ? Nach Aristoteles gibt es zwei Grade der Notwendig-
keit; der eine findet statt, wo die Induktion nicht soweit gefiihrt
ist, dals die Verbindung der Termini aus ihrer Vergleichung
unmittelbar einleuchtet; der zweite, wo die Induktion vollendet
ist. Der Modus ist hier obiektiv. In diesem dritten Versuch aber,
iiber Kant hinauszukommen, erscheint er als Qualitit des Urteils
selbst und wird zum Phantom. Wihrend dort — bei Aristoteles
— die Enuntiation (Aussage) von der metaphysischen Bedeutung
unterschieden und aulser der logischen Seite im Urteil die Ver-
bindung mit der Realitit anerkannt wird, ist es hier nur eine
innere Synthese mit der Wirkung des Realismus in der Wissen-
schaft, ohne dals deshalb Realitit oder Notwendigkeit thatséchlich
bestehen.

Zwel Sitze hauptsichlich stellt diese nene Auflage der Kritik
auf: 1. Es ist unmoglich, durch Analyse der Termini ein positives
Kriterium der Moglichkeit, Notwendigkeit und einfachen Realitét
im Urteil zu finden; 2. das rein dulsere Urteil geniigt nicht, um
das Sein zu bestimmen; denn was aufser dem Gedanken liegt,
ist die Negation des Gedankens, also fir den Gedanken ein
Nichts, kann also nicht Materie des Urteils sein. Die Bezichung
auf Aufseres ist demnach nnr eine Form der Affirmation. Das
rein innere Urteil kann Gott zukommen, nicht dem Menschen.
Das menschliche Urteil ist aus innerem und &dulserem gemischt
und fithrt daher nur zur Moglichkeit. Die Lehre von der Mo-
dalitit des Urteils lauft sonach auf einen gelehrten Probabilismus
hinaus. Was wir erkeonen, ist das Mogliche. Unser KErkennen
nihert sich umsomehr der Realitdt, als es sich von der Not-
wendigkeit (Innerlichkeit) entfernt und der Aulserlichkeit nihert
und umgekehrt. Fiir den praktischen Zweck ist dieser Proba-
bilismus geniigend.

Dieser Versuch riihmt sich ohne Grund, iiber Kant hinaus-
gekommen zu sein. Der Faden, der hier das Subjekt an die
Wirklichkeit kniipft, ist so schwach als der Kantsche moralische
Glaube. Die zwei angefiihrten Sétze aber sind unhaltbar. Das
Kriterium der Objektivitat liegt im Inhalt des Urteils: je nach-
dem die Verbindung der Termini als notwendig oder moglich,
als unmoglich oder kontingect eingesehen wird. Notwendig ist
jeder Satz, dessen Termini einander einschlielsen, moglich jeder,



Die angebliche Krise der Apologetik.

147

der keinen Widerspruch in sich schliefst. Der urteilende Ver-
stand thut dem nichts hinzu (als eben die Aussage, in welcher
das objektive Verhiltnis zum geistigen Besitze des Subjekts wird).

Der zweite Satz enthdlt eine unvollstindige Aufzdhlung der
moglichen Fille. Was aulser dem Gedanken ist, kann ein Ak-
tuales und ein Mogliches (ein intellegibile in potentia) sein. Objekt
des menschlichen Urteils ist das letztere, némlich die idealen
Wesenheiten. Daher ist jedes wissenschaftliche Urteil reell, ohne
deshalb Existenzialurteil zu sein. Dieses gehort der vis cogitativa
an, welche zu den Schliissen der Wissenschaften die Untersatze
liefert. Das Mals der menschlichen Urteile ist die objektive
Wahrheit, die ihrerseits ihr Mals im Gedanken Gottes hat.

Im Grunde ist jedes Urteil eine Behauptung iiber Realitit.
Die Realitit ist keine Modalitit des Urteils, sondern sein Objekt
und sein Ziel. Auf ein Sein sind alle Urteile, auch die der Not-
wendigkeit und Moglichkeit, gerichtet. Dieses Sein ist aber das
der Wesenheit, nicht das der Existenz. Erst Kant hat unter
dem Namen der Existenz die Realitit als Kategorie der Moda-
litit aufgestellt und (infolge der Auffassung der Kategorieen als
blofser Formen) die Realitit aut die Existenz beschrinkt. s gibt
also nur zwei Modi des Urteils: Notwendigkeit und Moglichkeit.

Notwendigkeit und Moglichkeit sind jedoch picht der Setzung
des Objekts vorangehende Eigenschaften des Urteils, sondern
objektive Seinsweisen. Nicht der denkende Geist macht sie,
sondern er urteilt modal auf Grand des objektiven Inhalts der
Aussage. In der Annahme, dafs alle unsere Urteile in der Sphire
der Mdglichkeit eingeschlossen seien, gestaltet sich die Wissen-
sghatt zu einer Systematisierung subjektiver Einbildungen, zu
emer systematisch ausgesponnenen Traumwelt.

_ Diese Versuche, Kant iiber sich hinauszufiihren, sind nicht
geeignet, zu Gunsten einer auf Kantschem Boden sich bewegenden
Ap0]0gf3tik Vertrauen einzufléfsen. So begreiflich die Freude der
franzosischen Katholiken! iiber die ,,gliickliche Umwandlung®
sein mag, ,,welche die dem Christentum fremdesten oder feind-
lichsten Philosophen in der Apologetik moglich und notwendig
gemacht haben®,? so mdchten wir doch zu vorsichtiger Priifung
der neuen Freunde raten, bevor man ihnen das volle Biirger-
recht erteilt.

Die Losung des apologetischen Problems, versichern die An-
hinger der ,immanenten Apologetik, konne nur eine praktische
und sukjektive sein und liege nicht anderswo als im Akte des

1 Schanz a. a. 0. S, 119, 2 A, a. 0. 8., 121.
10%*



148 Die angebliche Krise der Apologetik.

Glaubens. — Nach Blondel l6st sich die Frage vor jedem dia-
lektischen Spiel da, wo der iibertriebenste Zweifel nicht eindringt,
aber nur in dem Smne dals das Ubernatiirliche begehrbar ist.!

Man adoptiert den Satz der Anhdnger Kants, dals die Philo-
sophie nie etwas anderes habe sein konnen als die Organisation
der menschlichen Gedanken, weil man aulserhalb des Gedankens
nicht denken kdnne. Diese Behauptung der absoluten Immanenz
des Gedankens iibersieht den wesentlichen Unterschied von In-
halt (Objekt) und Vorgang des Deukens. Durch jenen geht das
Denken iiber sich hinaus, ist transcendent; denn der Gedanke
stellt sich nicht selbst vor; dieser, der Vorgang aber ist immanent.
Nach der bekannten Lehre des hl. Thomas ist das Ersterkanute
der dulsere Gegenstand, nicht aber die immanente Bewulstseins-
thatsache selbst.

Ohne petitio prineipii, ohne Gewaltstreich kommt die Methode
der Immanenz aus der Subjektivitit, in die sie sich freiwillig
eingeschlossen, nicht hinaus. Sie schlielst zwar auf die not-
wendige Gegenwart der Idee des Ubernatiirlichen im vollstda-
digen Phanomen des Gedankens und der Handlung, nicht aber
auf die reale Gegenwart in der Ordnung der Dinge. Sie ver-
fallt in denselben Fehler wie die Kritik der reinen Vernunft;
sic behauptet nur durch das Mittel einer in der Immanenz
gefangen gehaltenen Vernuntt.

Nur unter zwei Bedingungen kann dieser Apologetik der
,, Lugend“ ein Wert zugestanden werden: 1. dals sie die Rea-
litat des Gedankens und des Willens, dessen innere Bediirf-
nisse sie analysiert, zugibt; 2. dals sie aus der Region der reinen
Vernunft heraustretend auf die geschichtliche Thatsache der Er-
losung in Christus rekurriert, um die moralische Notwendigkeit des
Ubematurhchen zu erweisen; denn, mag man die Analyse noch
so weit verfolgen, die Natur allein kann nie in wirksamer Weise
das Ubernatiirliche fordern. Unter diesen Bedingungen kann eine
Apologetik, die auf genauer Analyse des Verlangens nach dem
Ubernatiirlichen im gegenwéartigen Zustand der Natur ge-
griindet ist, der religiosen Wahrheit niitzen,?

Betrachtet man das Wahrheitsmoment in der modernen,
immanenten Apologetik, so steht sie in keinem Gegensatz zur
traditionellen Apologie des Christentums. Die volle Apologie aber

1 Revue Thom. Schwalm, L’Apolog. p. 86.

2 A, a 0.8.8. 90. Eine den obigen Bedingungen entsprechende
Apologetik der ,Tugend“ hat uns Savonarola in seinem ,Triumph des
Kreuzes® hinterlassen. S. unsere Schrift: Savonarola als Apologet und
Philosoph. Paderborn 1898.



Die angebliche Krise der Apologetik.

149

liegt in der Verbindung der Apologeiik des ,,Wunders“ und der
»Tugend, deren Ziel nach dem Apostel das Wort des Kreuzes,
gleich der Weisheit Gottes ist.

Die Apologetik hat nicht den Glanben zu erzeugen, sondern
wissenschaftlich zu rechtfertigen. Subjektiv betrachtet steht der
Glaube unter dem Einfluls des Willens und der Gnade. Gleich-
wohl wird er vom Intellekt formell vollzogen, ist ein actus eli-
citus des Intellekts, wenn auch actus imperatus des Willens.
Im Glaubensakt ist nach dem hl. Augustin ein cogitare und ein
assentiri enthalten, derselbe kann demnach nicht ausschlielslich
auf den freien Willen und die Willensgnade zuriickgefiihrt werden.
Dies hielse propria durch communia erkliren. Ubernatiirlichkeit
kommt auch anderen Akten zu, Glaube aber ist nach St. Thomas
ein actus intellectus, quia objectum hujus actus est verum, quod
proprie pertinet ad intellectum; er ist ein argumentum non appa-
rentium, ein cognoscere ex parte; sein Formalobjekt ist die sich
selbst bezeugende gottliche Wahrheit. Aus. diesem Glauben
heraus wirkt die Liebe; denn die ewige Wahrheit fiir den Ver-
stand ist auch das hochste Gut fir den Willen.

Wenn daher die Voluntaristen das augustinische: Ama et
fac quod vis in das: ama et cogita quod vis umindern wollen,
80 ist dies entschieden zu negieren. Der Glaube als Erkenntnis
18t nicht ein Reflex unseres eigenen Seins; er erkennt Gott ex
parte, per speculum in aenigmate, nicht das eigene Selbst des
Menschen, 2

Wie im natiirlichen Erkennen, so ist in der Glaubens-
erkenntnis ITmmanenz und Transcendenz. Gleichwie wir niimlich
durch die wns immanenten Vorstellungen das Sein erkennen, so
ist das Glaubensobjekt zwar in uuns durch die Sitze, die es fiir
unsern Geist in eine Formel bringen, aber der Gegenstand ist
Gott selbst, an den und dem wir glauben. Wenn die Vertreter
der immanenten Apologetik zugeben miissen und zugeben, dafs
die Seele im Glauben und in der Liebe iiber die Natur sich
erhebe, so verlassen sie die Immanenz. Die Natur fiir sich allein
genommen, auch in ihrer vollen inneren Bestimmtheit, ohne jede
aufsere Stiitze, verlangt nicht und erreicht nicht das Uber-
natiirliche.

Die immanente Apologetik steht im Verdachte des Natura-
lismus, wenn sie bei der Analyse der Verbindung des Natiirlichen

! Rev. Th. p. 92. .

? Revue Thom. La crise etc. p. 354. Nach Kuhnscher Lehre ist
die Glaubenserkenntnis eine Kntfaltung der Gottesidee, diese aber der
ideale Reflex der geistigen Natur des Menschen.



150 Die angebliche Krise der Apologetik.
und Ubernatiirlichen an der Methode der Immanenz streunge fost-
hdlt; sie verdient den Vorwurf des philosophischen Fideismus,
indem ihr als einziger Rettungsanker, der sie mit der Objektivitit
verbindet, das freiwillige Fiirwahrhalten der Postulate der Hand-
lung zuriickbleibt, sowie den Vorwurf des Subjektivismus und
Kantianismus.! |

Ihr Wahrheitsmoment, was man als kiihn und tief an ihr
riihmt, verdankt sie nicht Kant, sondern Augustin und der christ-
lichen Mystik: namlich das Verlangen nach dem Géttlichen und
seine Kennzeichen im christlichen Bewulstsein. Denn die un-
mittelbare Gottesgemeinschaft ist allerdings die Bestimmung der
Menschheit, wie sie thatsichlich von (Grott gewollt ist. Ihr wahres
und volles Geniigen kann sie daher auch nur im Christentum
finden. Das allgemeine Verlangen nach Gliickseligkeit, das in
der Natur angelegt ist, erlangt seine Befriedigung nur in dem
konkreten und zugleich iibernatiirlichen Gute, das uns Christus
erworben und an den Gebrauch der GGnadenmittel seiner Kirche
gekniipft hat.

Die Erwerbung dieses Gutes, mit andern Worten, das christ-
liche Leben in Glauben, Hoffnung und Liebe und der Ubung jeg-
licher Tugend kaun nun selbst zu einer Art von Erfahrungs-
beweis fiir die Gottlichkeit der christlichen Religion werden, und
in diesem Sinne lafst sich mit der Methode der Immanenz sagen,
dafs wir durch personliche Erfahrung die reale Synthese von
Natur und Gnade konstatieren konnen. Némlich in dem Sione
ist dies zuldssig, dals der Christ, der nach dem Glauben lebt,
in sich die Zeichen des Ubernatiirlichen und die Kraft zu er-
kennen vermag, die ihn iiber seine natiirlichen Neigungen er-
hebt. Da aber auch die entgegengesetzten Zeichen nicht tehlen,
so bietet die innere Erfahrung doch nur den Anblick einer
Mischung des Gottlichen mit menschlichem Elend, die nar zu
ciner konjekturalen Heilsgewilsheit fiihrt.? Aus diesem Grunde
stiitzen sich die Vertreter einer wahren und echten Mystik, wie
die hl. Theresia, auf die Theologen und konnen fiir die Apologie
des Christentums nur als sekundédre Zeugen in Betracht kommen.
Zur Bestitigung dieser Auffassung des Verhiltnisses der Apologie
der inneren Erfahrung zur Apologie des Wunders dient der
Kanon des vatikanischen Konzils: Si quis dixerit, revelationem
divinam signis externis credibilem fieri non posse; ideoque sola
interna cujusque experientia ant iospiratione privata homines ad
filem moveri debere, A. S. De fide IIL. n, 3.

t Revue Thom. a. a. 0. 8. 357 ff. 7 A, a. 0. S. 364.



152 Die angebliche Krise der Apologetlk

cine im tiefsten Seelengrunde waltende Idee des Unendlichen
zu. Die Folge dieser Uberspannung der Seelenkraft ist eine
vollstindige Verschiebung des Verhdltnisses von Gott und Welt,
von Natiirlichem und Ubernatiirlichem, sowie ein Riickfall in den
entschiedensten Naturalismus und Rationalismus. Denn jone Idee
des Unendlichen erweist sich schliefslich als der allgemeinste
Begriff der Vernunft, der Begriff des bestimmungslosen Seins,
das alsdann mit dem Begriff Gottes verwechselt wird und zu
allen Verirrungen des Pantheismus und Theosophismus Thiir und.
Thiir 6ffnet.

Durch die ,Idee des Unendlichen* riithmt sich insbesondere:
die ,,Tubinger Schule* einen Schritt iiber die ,ideenlose” Scho-
lastik hinausgethan zu haben. ,Ohne die Idee des Unendlichen,
Ubersinnlichen, Gottlichen wiirde (so versichert der Apologet.
dieser Sehule)1 der Naturmensch, auch wenn er wirklich das
Kausalitiatsprincip bis zur letzten Konsequenz verfolgen wiirde,
gar nicht zur ldentifizierung der ersten Ursache mit dem gott-
lichen Wesen kommen.” -Hs liegt nahe, diese Idee des Unend-
lichen als die wahre urspriingliche Offenbarung zu fassen und
da sie, als anfangs uubestimmt? einer fortschreitenden Bestim-
mung durch Welt- und Selbsterkenntnis fihig und bediirftig er-
scheint, so werden wir begreifen, wie man von diesem Standpunkt.
zu der Behauptung gelangen konune: ,Die Erfahrung zeige, dals.
mit der Entwicklung der Kultur der Glaube nicht blofs an Rein-
heit und Lauterkeit, sondern auch an Intensitit und Tiefe ge-
wonnen hat und zu einer gewaltigen Macht angeschwollen ist.” %
Wir lassen dahingestellt, wie diese Aufserung niher gemeint sei,
konnen aber nicht umhin, zu bemerken, dals sie, wie sie liegt,
weder auf dem Gebiete der christlichen noch der allgemein
menschlichen religiosen Bildung zutreffend ist. Jeder strenge
Theologe wird zugeben miissen, dals das religiose Bewulstsein
der Apostel an Reinheit und Lauterkeit, an Intensitit und Tiefe
das moglichst vollkommene gewesen sel. Aber auch die Ge-
schichte der Menschheit liefert den Beweis, dals diese von einer
urspriinglichen Hohe der Gotteserkenntnis im Monotheismus zu
Polytheismus, Pantheismus und Atheismns herabgesunken sei. Fiir
die #ltesten Kulturvolker, Agypter (Lauth), ‘Chinesen (v. Straufs),
Babylonier und Assyrier (Hommel) diirfte dies als erwiesen be-
hauptet werden. Was werden wir aus dieser Thatsache schliefsen?
Etwa, dals jene Vilker aus eigener natiirlicher Kraft sich zu
solcher Hohe religioser Erkenntnis emporgeschwungen haben ?

1 Schanz a. a. 0. 8. 378. 2 A.a. 0.8,.881, 8 A, a O, 8. 3879.



Die angebliche Krise der Apologetik. 153

Nein! Vielmehr werden wir darin die Bestitigung der theolo-
gischen Lehre von einer moralischen Notwendigkeit der Offen-
barung auch der Gott betreffenden Vernunftwahrheiten und der
Thatsache einer positiven Uroffenbarung erkennen.

Wie in dieser Frage die Principien der alten Schule Licht
in das Dunkel zu tragen im stande sind, so reichen dieselben
vollstdndig aus, um gewisse moderne Hypothesen, die dem Glauben
gefihrlich oder feindlich gegeniiberstehen, in ihrer Nichtigkeit auf-
zuzeigen. Dies gilt vom Panmechanismus und vom Panpsychismus
sowie von der Transmutationshypothese in ihrer mechanisch-
darwinistischen und in ihrer idealistischen Fassung.

Jene Principien geben uns einen sicheren Malsstab an die
Hand, um die Berechtigung gewisser naturwissenschaftlicher Hypo-
thesen zu priifen. Vor allem ist es das Princip des Widerspruches,
dann dasjenige der Kausalitit, die uns hierbei als Leitstern zu
dienen haben. Kine Hypothese, die gegen das erstgenannte
Princip verstofst, muls von vornherein als unzulassig zuriick-
gewiesen werden. HEbenso aber auch jene Hypothesen, die dem
Kausalititsprincipe widersprechen. Keine derartige kann unter
jene wissenschaftlich zuléssigen Meinungen gerechuet werden,
von denen wir hoffen diirfen, dals sie einst zu einem wissen-
schaftlichen Resultate erhoben werden. Das Kausalitdtsprineip
ist aber in seiner vollen Bedeutung und Tragweite zu nehmen,
also nicht blofs in dem Sinne, dafs fur die Erscheinungen Ur-
sachen angenommen werden miissen, sondern auch, dals diese
Ursachen nicht unvollkommener sein diirfen als die zn erkldrenden
Wirkungen. Daher ist insbesondere der Grundsatz zur Geltung
zu bringen, dals der Akt, die Wirklichkeit frither ist als die
Potenz, Wenden wir diese Principien auf die verschiedenen
Probleme an, so erscheint die Anpsicht jener Naturforscher als
falsch, die aus den Triumphen der mechanischen Naturerkldrung
die Berechtigung derselben, auf alle Erscheinungen angewendet
zu werden, erschliefsen zu diirfen glauben, und daher die Hoffnung
hegen, es werde dereinst die mechanische Erkldrung des Lebens
sowohl als der Empfindung gelingen. Aus der Unwoglichkeit
aber, die generisch hohere Seinsstufe des Organischen als eine
Wirkung der allgemeinen Naturkréfte zu begreifen, ldlst sich auf
die Unhaltbarkeit der mechanischen Erklarung des Sonnensystems
in der Weise der Kant-Laplaceschen Hypothese, die indes auch
von Astronomen von Fach als nicht erwiesen betrachtet wird,
zuriickschlielsen. Vielmehr weist alles, die Attraktion und Schwere
selbst, die Stellung der Erde zum Centralkorper, die Erdbildung,
die Verteilung von Land und Wasser, die vom Leben geforderten



Die angebliche Krise der Apologetik. 151

Diese letztere, vom Konzil verworfene Art der Motivation
des Glaubens entspricht der subjektiven Tendenz der Reformation,
aus deren Boden die Kantsche Philosophie selbst entsprofst ist.
Denn in dieser hat der religiose Subjektivismus der Reformation
seinen niichternen kritisch-skeptischen und rationalistischen Aus-
druck, seine Philosophie gefunden, wie er in der schwéirmerischen
Theosophie eines Bohme, Val. Weigel u. a. eine phantastisch-
mystische Gestalt annahm. Die Kantsche Philosophie ist die
Philosophie des Protestantismus. Wie sollte eine Apologetik,
welche die Attitude Kants annimmt, etwas anderes sein konnen
als die dem Protestantismus entsprechende, subjektivistische Art
der Apologie des Christentums. Dals eine solche Verteidigung
den Inhalt des Christentums selbst unberiihrt lasse, muls von
vornherein bezweifelt werden; den Beweis dafiir, dals dem in
der That so sei, halten wir fiir iiberfliissig. Fiir die katholischen
Verteidiger der Methode der Immanenz liegt hierin ein Wink,
ihre Grundlage einer wiederholten sorgfiltigen Priifung zu unter-
ziehen. HKine solche diirtte sie belehren, dals die Aufgabe des
Apologeten nicht darin bestehe, in Kants Fulsstapfen zu wandeln,
sondern die Kantsche Kritik griindlich zu widerlegen. Die Scho-
lastik wird ihnen zu diesem Zwecke die blanksten und schirfsten
Waffen bieten. Denn es gibt kaum eine Vergleichung, die un-
zutreffender wiire, als die gleichwohl so hédufig und gedankenlos
Wiederholte der Kampfweise auf geistigem Gebiete mit derjenigen
auf kgrperlichem. Man wirft uns vor, mit veralteten Waffen,
mit Pfeil und Bogen gegen Pulver und Blei zu kimpfen. Nichts
1st einfiltiger als ein solcher Vorwurf. Wir kémpfen mit den
VV'a.ﬂ“en der Verrunft, die zu allen Zeiten wesentlich dieselbe ist.
Mit der Vernunft, mit der es sich wie mit der Hand, dem Werk-
zeug der Werkzeuge, verhilt, der Hand, die gleichfalls zu allen
Z.elten dieselbe geblieben ist und mit der wir unsere kompli-
zierteren Maschinen handhaben und lenken, wie die Alten ihre
einfachen Werkzeuge.

Der Beweis ist nicht schwer zu fiihren, dals die alten Waffen
den neuen apologetischen Aufgaben vollkommen gewachsen sind.
Fassen wir den Gegensatz zwischen traditioneller und moderner
Apologetik in eine kurze Formel, so hillt jene an der Fihigkeit
der ratiocinierenden Vernunft fest, die Erfahrung zu iiberschreiten
und die iibersinnlichen Griinde der Dinge zu erkennen, wihrend
diese mit Kant der Vernunft ein solches Vermdgen abspricht.
Um den Ausfall zu ersetzen, schreiben die Freunde der Religion
unter den Anhingern der modernen Denkweise der Seele eine
Art Erfahrung des Ubernatiirlichen, eine eingeborne Gottesidee,



154 Die angebliche Krise der Apologetik.

Stoffe u. s. w. auf eine teleologische Erklirung aus einer des
Mechanismus zu ihren Zwecken sich bedienende Intelligenz hin.

Man hat die scholastische Weltanschauung fiir den Irrtum
des ptolemiischen Weltsystems verantwortlich gemacht und sucht
wiederholt die Solidaritit desselben mit der scholastischen Natur-
philosophie als ausgemachte Wahrheit hinzustellen. Eine solche
Solidaritdt besteht in der That nicht. Vielmehr bietet die schola-
stische Theorie in der Bestimmung der Sinnesobjekte das Mittel,
jenen Sinnenschein, worauf das erwihnte System beruht, zu zer-
stéren. Als unfehlbar namlich gilt der einzelne Sinn der Scho-
lastik nur beziiglich seines eigentiimlichen Objekts. Dagegen
bilden Grolse, Entfernung, Bewegung gemeinsame Sinnesobjekte,
iiber die ein wahres Urteil nur aus der Zusammenstimmung
mehrerer Sinne zn entnehmen ist. Dazu kommt, dals wir nach
scholastischer Lehre nicht die absolute, sondern die relative Be-
wegung wahrnehmen. Endlich und vor allem galt jenes System
als Hypothese, die nur so lange auf Geltung Anspruch erheben
konne, als sie die Erscheinungen befriedigend erklare und uicht
durch eine andere, einfachere und den KErscheinungen ange-
messenere verdringt werde. 7

Um Empfindung und Wahrnehmung aus den allgemeinen
Naturkréften zu erkliren, hat man sich bekanntlich auf das Gesetz
der Umsetzung der Bewegung in Wirme berufen, das vermuten
lasse, es konne Bewegung in Gefiihl sich umsetzen.! Dagegen
wird eingewendet, wenn Atherschwingungen in Licht, Wirme
umgewandelt werden, bleiben sie doch Atherschwingungen, erst
die Sinne des Menschen ermoglichen die verschiedenen Empfin-
dungen und Wahrnehmungen.? Treffender erinnert J. Huber:3
wiirde der (edanke wie Wiérme sich in Bewegung umsetzen,
so miilste er dadurch zugleich verschwinden und die Kontinuitét
des Bewulstseins wire unmoglich. Tiefer aber geht die Scholastik
in die Natur der Sache selbst ein, indem sie lehrt, dals keine
materielle Qualitit, kein materieller Vorgang jene Eigentiimlich-
keit besitze, die der Vorstellung, Empfindung, Wahrnehmung,
dem Begehren und Wollen, mit einem Worte allen psychischen
Erscheinungen zukommt, ndmlich eine immanente Beziehung auf
ein Objekt, das vorgestellt oder begehrt wird, zu haben.

Ebenso wie die Unmoglichkeit des Ursprungs des Leben-
digen aus dem Leblosen und des Sinnlichen aus dem Nichtsinn-
lichen vermag die Scholastik mit Hilfe ihrer Principien die

1 So éﬁ;aufs, Der alte und neue Glaube. Vgl. Dr, Strauls’ alter und
neuer Gl. v. Rauwenhoff u. Nippold. Leipzig und Leiden 1873. 8. 39.
? Schanz a. a. 0. S, 833. 5 Bei Rauwenhoff a. a. 0. S, 40 f.



Die angebliche Krise der Apologetik. 155

Unmoglichkeit der Fortentwicklung des tierischen Seins zum
menschlichen mit Evidenz zu erweisen. Die gesamte neuere
Philosophie ist mit Ausnahme Kants in einem gewissen psycho-
logischen Monismus befangen, indem sie den wesentlichen Unter-
schied eines niederen von einem hoheren Erkenntnisvermogen
verwirft und entweder, wie Leibnitz, Hegel u. a., die Sinnen-
erkeontnis auf einen verworrenen Reflex der intellektuellen Er-
kenntnis zuriickfiihrt, oder sensualistisch mit Locke, Condillac
u. a. das intellektuelle Erkennen aus dem Sinnlichen ableitet.
In beiden Aunnahmen wird der wesentliche Unterschied — es
sei denn, dals, wie von Deskartes geschah, dem Tiere jegliche
Erkenntnis abgesprochen und es zur Maschine herabgesetzt wird
— verwischt und folglich der Transformationstheorie die Bahn
geoffnet. Dies umsomehr, als selbst die Vertreter der spirituali-
stischen Ausicht das Denken, wenn auch nicht mit den Sensua-
listen und Materialisten als eine materielle Bewegung oder als
Funktion eines Organs, so doch als ein Organ gebunden, be-
trachten. Nach dem scholastischen Grundsatz dagegen, dals die
Thitigkeit dem Formalobjekt und das Thitigkeitsprincip der
Natur der Thitigkeit entspreche, sind Verstand und Wille, da
das Formalobjekt der Verstandes- und Willensthitigkeit das von
aller Materie Abgezogene, Intellegible bildet, geistige Vermogen,
wurzelnd in einer fiir sich bestehenden Substanz, folglich die
menschliche Seele wesentlich von der im Sein wie im Thitigsein
an den Stoff gebundenen Tierseele verschieden. Von dieser un-
organischen oder wenn man will iiberorganischen Natur der
Menschenseele zeugt iiberdies das Selbstbewufstsein, das als voll-
kommene Reflexion auf sich selbst nur einer geistigen Substanz
zukommen kann, und ebenso der freie Wille, der sich in der
Wahl unter den verschiedenen Giitern als unabhéngig von jedem
sinnlich-materiellen Zuge erweist.

In allen diesen Beziehungen zeigt die scholastische Philo-
sophie ihre Uberlegenheit iiber die modernen Systeme, insbesondere
auch iiber das Kantsche. Man ruft Kant mit Vorliebe als einen
Zeugen fiir die Unbegreiflichkeit des Organischen aus wateriellen
Principien an.  Und doch konnen sich auch die Anhiinger des
absoluten Mechanismus auf den Konigsberger Philosophen berufen.
Denn die organische Teleologie Kants beruht doch nur auf einer
subjektiven Unfdhigkeit, einen Organismus rein mechanisch zu
begreifen und begrifflich zu konstruieren. Die Organisation un-
serer Vernunft soll es mit sich bringen, dals wir die wechsel-
seitige Abhéngigkeit der Glieder eines lebendigen (anzen nur
durch den Begriff innerer Zweckmilsigkeit zu denken vermogen,



156 Die angebliche Krise der Apologetik.

gleichwie dieselbe Organisation uns veranlafst, die konstante Auf-
einanderfolge gewisser Erscheinungen durch das Verhéltnis von
Ursache und Wirkung zu denken. Ja, der Zweckbegrifl erscheint
in Kants Ansicht im Nachteil gegeniiber dem der mechanischen
Kausalitdt, indem er 1hm nicht wie dem letzteren eine konsti-
tutive, sondern nur eine regulative Bedeutung zugesteht.

Nachdem die generischen Unterschiede der Naturwesen als
unerklirbar aus mechanischen Ursachen erwiesen sind, kann auch
die Widerlegung des Versuchs einer Erklirung des Ursprungs der
Gattungen und Arten nach mechanischen Grundsitzen besondere
Schwierigkeiten nicht bieten. Als der bedeutendste derartige Ver-
such galt bisher der Darwinismus. Indes hat man langst erkannt,
dafs Darwin Hypothesen und Begriffe zu Hilfe nabm, die einem
hoheren Gedankenkreise angehoren, als diejenigen des reinen
Mechanismus, Dahin gehoren Vererbung, Korrelation des Wachs-
tums u. dgl. Nachgerade aber beginnen auch die Naturforscher
sich des Eifers zu schidmep, mit welchem sie das neuaufgehende
Gestirn begriifsten, das alle Dunkelheiten ihres Forschungsgebietes
zu verschenchen und die vergeblich allein berechtigten mecha-
nischen Erklarungsprincipien auf ein Gebiet anzuwenden gestatte,
das sich ihnen bisher génzlich zu entziechen schien. Wir haben
daher keinen Grund, uns mit Darwin ldnger aufzuhalten. Jedoch
mit Darwin steht und fallt, wie es scheint, noch keineswegs der
Evolutionismus selbst, d. h. jene Theorie, die, sei es ohne einen
Schopfer iiberhaupt oder wenigstens ohne ein fortgesetztes Ein-
greifen einer schopferischen lutelligenz, also in der Weise des
Deismus den Ursprung der Gattungen und Arten durch Ent-
wicklung eines urspriinglich einfachen Princips erkldren zu konnen
meint.

Ein solcher Erklarungsversuch mit Ausschlufs des Schopfers
ist der idealistisch-pantheistische. In diesem werden die gene-
rischen Unterschiede aus einer Selbstpotenzierung der absoluten
Idee, die Artunterschiede aber aus der Entfaltung derselben so-
zusagen in ihre Teilideen abgeleitet. Der Kvolution wird in
dieser héheren philosophischen Auflassung ein Plan untergelegt,
jedoch micht der Plan einer selbstbewulsten Intelligenz, sondern
entweder der einer zum Bewulstsein sich emporringenden all-
gemeinen Vernunft oder derjenige eines  hellsehenden® unbe-
wulsten Princips (v. Hartmann).

Es ist nun einleuchtend, dals keine accidentelle Verdnderung
und keine Summe von solchen ideale Typen hervorzubringen
vermag. KEbensowenig aber kann ein Allgemeines in Gattungs-
und Arttypen sich differenziieren, da ein allgemeiner Typus



Die angebliche Krise der Apologetik. 157

iiberhaupt nicht existiert und nicht existieren kann, vielmehr
jeder existierende Typus eine festbestimmte konkrete Art bildet.
Vergeblich beruft man sich auf die Unbestimmtheit des Keimes,
um eine heterogene Entstehung eines Organismus als moglich
oder wahrscheinlich erscheinen zu lassen; denn jeder Keim ent-
wickelt sich unter normalen Bedingungen zu der Art, ans welcher
er stammt; eine abnorme Entwicklung aber fiihrt nicht zu einer
Generation (Entstehung einer neuen Art), sondern zu einer De-
generation; es miissen also in den anscheinend ganz gleichartigen
Keimen specifisch verschiedene Keimkrifte angenommen werden,
die nach inneren bestimmten Bildungsgesetzen den Organismus
aufbauen. Soll also gleichwohl im Stoffe ein specifisch neuer
Typus Gestalt gewinnen, so bedart es des Eingreifens einer
hoheren nach Ideen wirkenden Intelligenz.

Nach dieser Auffassung miifste man also — so wendet man
und zwar zuweilen selbst von theistischer Seite ein — ebenso
viele Schopfungsakte annehmen, als es Arten im Tier- und
Pflanzenreiche, ja auch im Reiche der Mineralien gibt. Wer
wird dies heutzutage noch annehmen? Warum doch nicht? Es
wird nur darauf ankommen, wie man die Sache denkt und
versteht.

, Viele (theologischerseits in Frankreich) — so versichert
man uns von Tiibingen aus — finden in der Kvolutionstheorie
eine grifsere Idee von der Ewigkeit und Allmacht Gottes als
in der gewdhnlichen Schopfungstheorie. Man konne nichts Grofs-
artigeres, nichts Erhabeneres, nichts Gottlicheres denken als diese
Einfachheit des Princips und diesen unerschopflichen Reichtum
der Konsequenzen.“! )

Wir unsererseits gestehen, in solchen Aulserungen nur einen
bfada.uerlichen Mangel an Klarheit des Denkens zu erkennen. Das
einfache Princip, aus welchem alle Mannigfaltigkeit in der Natur
hervorgeht, ist nicht in der Natur, nicht der Natur immanent,
sondern die sie iiberragende erste Ursache, die absolut ein-
fache Gottheit und ihr mit ihrem Wesen identischer einfacher
Schopfungsakt, der virtuell eine unendliche Vielheit von Akten
enthdlt, d. h. ihnen dquivaliert, dessen mannigfaltige Wirkungen
aber in die Zeit fallen und in dem Momente eintreten, in welchem
ihr Eintreten von Ewigkeit bestimmt ist. Fin gewisses einfaches
Princip — einfach in dem negativen Sinne der Bestimmungs-
losigkeit ist auch der die Wirkungen Gottes aufnehmende Stoff.
Aus der Potenz dieses einfachen Princips werden alle Wirkungen

! Schanz a. a. 0. S. 282,



158 Die angebhche Krise der Apologetik,

in der Natur — man nehme die Entstehung der menschlichen
Seele aus — hervorgebracht, eduziert, wie die Scholastiker sich
ausdriickten. Aber erstens bedarf es hierzu aktiver, wirkender
Principien. Zweitens kann kein wirkendes Princip eine voll-
kommenere Stufe des Seins hervorbringen, als jene ist, der es
selbst angehort, also keine unorganische Kraft ein lebendes Wesen,
kein blols Lebendiges ein empfindendes. Und da jede wahre
Art einen eigenen Typus, eine bestimmte Idee reprisentiert, die
durch keine accidentelle Verinderung in eine andere verwandelt
werden kann, so erscheint jede Art in gewissem Sinne als Ter-
minus eines besonderen Schipfungsaktes. Zweifellos vermag Gott
auch durch das geringste Werkzeug die grofsten Wirkungen
hervorzubringen; aber er kann seiner Schopferkraft sich zu
Gunsten keines kreatiirlichen Ageus begeben, um sich deistisch
von der Welt zuriickzuziehen und diese der Evolution zu iiber-
lassen. Pater usque modo operatur et ego operor.

Will man durchaus ein einfaches Klement, ein immanentes
Princip annehmen, durch dessen Differenziierung ohne Eingreifen
einer hoheren ersten wirkenden Ursache die Gattungen und
Arten sich gebildet haben sollen, so kehre man doch ohne wei-
teres gleich zu Hegels Logik zuriick, die von einem mit der
Fille des Seins schwangeren Nichts beginnt; dann hat
man die Immanenz, wie man sie sich nur wiinschen kann! Es
kann aber alsdann auch iiber den Widerspruch gegen Vernunft
und Erfabhrung kein Zweifel mehr obwalten.

Gott kann aus Steinen Kinder Abrahams erwecken. Ver-
steht man diese Worte von wirklichen Steinen, wogegen wir
nichts erinnern wollen, so haben sie gleichwohl einen guten Sinn;
denn Gott ist es, der dem toten Stoffe Leben einhaucht. Kbenso
konnte Gott den Affen in einen Menschen verwandeln; aber er
konnte es nur, indem er ihn wie einen Stoff behandelte, aus dem
er einen Menschenleib schuf, und den er mit einer menschlichen
Seele belebte. Wir sagen, Gott konnte es; denn anders be-
lehrt uns das Gotteswort iiber den UrSprung des Menschen.
An‘nehmen aber, es konne ein Niederes ein Hoheres hervorbringen
ohne Erganzung seiner Kraft durch die hohere gottliche Macht,
auf dem Wege natiirlicher Entwicklung, heifst einfach den nack-
testen Widerspruch gegen das Kausalitatsprincip hehaupten.



	Die angebliche Krise der Apologetik

