
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 13 (1899)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


112 Literarische Besprechungen.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Otto Willmann: Geschichte des Idealismus. 3. Bd. Der
Idealismus der Neuzeit. Braunschweig, Vieweg und Sohn
1897. S. 961.
Der letzte Band dieses einzigartigen "Werkes, dessen ersten und

zweiten Teil wir früher besprochen haben (Bd. IX, 500. XI, 252), ist schon
seit einem Jahre in den Händen derer, die von dem rastlosen Fleifse des

Verf. Belehrung und Stärkung erwarteten. Mit aufrichtigem Bedauern,
dafs es nicht eher geschehen konnte, wollen wir unseru Lesern den Inhalt
kurz berichten. Die unliebsame Verzögerung hat wenigstens das Gute,
dafs wir unsere Empfehlung durch die Autorität der schon bekannt
gewordenen kritischen Urteile besser stützen können.

Die Geistesarbeit des Verf. gleicht der Durchquernng eines noch
wenig betretenen Landes, die zum ersten Male für eine genaue Aufnahme
unternommen ist. Der kühne Forscher kann zum Teil noch Pfaden folgen,
welche schon vorher beschritten sind, um auch auf ihnen noch immer
Neues zu finden, was die Vorgänger nicht beachtet haben. Aber es gibt
auch lange Strecken, wo er, die Axt in der Hand, sich die Bahn durch Urwald
und Gestrüpp erst selber mühsam schaffen inufs. Was Willmann vor
andern voraus hat, ist aber weniger die Entdeckung neuer Thatsachen,
als der freie und weite Blick, mit welchem er den geschichtlichen
Zusammenhang der Erscheinungen erfafst. Unter dem vieldeutigen Worte
Idealismus versteht er „jene Denkrichtung, bei welcher mittels der
idealen Principleu: der Idee, des Mafses, der Form, des Zweckes,
des Gesetzes, das Verhältnis des Göttlichen zum Endlichen, des Seins
zum Erkennen, der natürlichen zur sittlichen Welt bestimmt wird"
(S. 206). In dieser Bedeutung ist Idealismus diejenige Philosophie,
welche das Gegebene aus idealen übersinnlichen Principien erklärt, auf
religiösem Boden erwachsen und zur Spekulation fortgeschritten ist und
mit einer wahren Lebensansicht auch eine feste ethisch-sociale Gesinnung
herausgebildet hat. Nach dieser Auffassung ist der im guten und
objektiven Sinne sogenannte Idealismus, im Gegensatz zu dem dreifachen
Irrtum, dem Materialismus, dem falschen skeptisch-subjektiven Idealismus
und dem in allen Formen schillernden Pantheismus, diejenige Philosophie,
welche den Wahrheitsgehalt menschlicher Weisheit in ihrer gesamten
Überlieferung enthält und im wahren Fortschritt der Erkenntnis, ohne
die einmal erworbenen absoluten Wahrheiten wieder zu verlieren, durch
konstante Entfaltung der alten Principien neue Wahrheiten erfindet, —
die immerwährende Philosophie. Der Versuch, die geschichtliche
Entwicklung derselben in ihrem Zusammenhange darzustellen, ist neu und
geht sowohl wegen seiner Principien wie seiner Ziele weit über alle
bisherigen philosophiegeschichtlichen Unternehmungen hinaus. Darin und
nicht in den Einzelheiten, in denen wir alle irren können, liegt die wahre
Bedeutung des Buches, welches bahnbrechend nicht blofs auf die engere
Philosophiegeschichte wirken, sondern in weiterer Folge auch die
Umgestaltung der Philosophie selbst im Sinne der Rückkehr zur wahren
Tradition beinflussen mufs. An der gesegneten Küste der immerwährenden
Philosophie ragt die „Geschichte des Idealismus" als Leuchtturm empor,
woran die Schiffer auf der stürmischen See des modernen philosophischen
Gedankens sich orientieren können, um die Einfahrt in den sicheren
Hafen der Überlieferungen des Menschengeschlechtes zu finden, wenn sie
sich retten wollen. Es wäre übermenschlich, wenn eine solche, die



Litterarische Besprechungen.

gesamte Philosophiegeschichte umspannende Darstellung keiner Berichtigung,

Verbesserung und Vervollkommnung bedürfte. Die Anerkennung
dieses Sachverhaltes ist sicherlich kein Tadel für die Person des Forschers,
und am wenigsten für den bescheidenen christlichen Gelehrten, dessen Ich
ganz hinter der Sache zurücktritt, sondern im Gegenteil die beste Ehrung:
eine unbrauchbare Leistung verdient der Vergessenheit anheimzufallen;
Willmanns Werk dagegen, so hoffen wir zuversichtlich, wird die
vorbildliche Ursache für eine neue Geschichtsschreibung der Wissenschaften
werden.

So hat auch die gesunde Kritik das Buch verstanden. Mit Recht
sagt Prof. Mausbach vom Verf.: „Was er liefert, ist eine Geschichte
der t h eistischen Weltanschauung von so umfassender Anlage,
wie sie in unserer Litteratur wohl noch nicht existiert, dabei ein Werk
von seltener Geschlossenheit und Symmetrie des Aufbaues, von charakteristischer

Schärfe und Schönheit des Ausdruckes" (Litter. Handweiser,
Münster 1896 Nr. 654). Diese Anerkennung ist dem Buche nicht blofs
im christlichen Lager zu teil geworden, sondern auch auf gegnerischer
Seite, wie die Worte der Zeitschrift OddFellow (1896, Beilage zu
No. 21) beweisen: „Es ist nicht zuviel gesagt, wenn wir behaupten, dafs
mit der ,Geschichte des Idealismus' ein festes und breites Fundament für
den Aufbau einer Weltanschauung gelegt ist, die neben dem forschenden
und erkennenden Geiste auch das fühlende Gemüt in seine Rechte
einzusetzen berufen sein wird." Ja, der prot. Theologische Litter-
aturbericht (1895 April Nr. 4) gesteht: „Auch die theologische Schule
Ritschis wird sich mit diesem Buche auseinander setzen müssen. Es
wird ihr schwer werden, demselben gegenüber ihre Behauptung aufrecht
zu erhalten, dafs die griechische Philosophie nur eine religionslose Spekulation

gewesen sei und deshalb aus der christlichen Theologie ausgewiesen
werden müsse." Von sonstigen Recensionen, welche überaus günstig
ausgefallen sind, machen wir besonders aufmerksam auf die Urteile von
R. von Nostiz-Rieneck in den Laacher-Stimmen (1897 Bd. 52 Nr. 3
S. 317—325, woran wir nur eine gewisse Unterschätzung der Uroffen-
barungst.radit.ion und die damit zusammenhängende Unterschätzung des
antiken Idealismus zu beanstanden haben) und von Dom Urbain Baltus
in der Revue Bénédictine (1897 Nr. 9 p. 415—425).

Was den Inhalt des Werkes anbetrifft, so gibt der erste Band die
Vorgeschichte und Geschichte des antiken Idealismus, dessen
Höhepunkte wir in Plato und Aristoteles erblicken. Der zweite Band verfolgt
die Entwickelung des christlichen Idealismus mit Augustinus und
Thomas von Aquin und zeigt uns im scholastischen Realismus, welcher
eben wahrer Idealismus im Sinne Willmanns ist, den berufenen Hüter
der idealen Principien. Im vorliegenden dritten Bande wird uns die
Geschichte des Idealismus in der Neuzeit dargeboten. Sie beginnt
mit der Geschichte des Idealismus in der Renaissance. Die
Bedeutung der Renaissance für die Philosophie hat hier ihre
gerechte und volle Würdigung gefunden, welche ihr, wie uns scheinen
will, auch auf katholischer Seite bisher noch nicht entgegengebracht
worden ist. „Der christliche Aristotelismus der Renaissaucezeit,
dessen Kern die thomistische Lehre bildet, ist ein Bindeglied von Mittelalter

und Neuzeit, ein regelndes Schwergewicht in der Unruhe der Zeit,
eine Instanz, welche auch die besseren Neubildungen mitbedingt" (S. 10).
„Die durch die Renaissance" (soweit sie auf christlichem Boden steht
Uu ian^ der neuen Anregungen besonnen und mafsvoll vorgeht)
„herbeigeführte Denk- und Forschungsweise erneut den Idealismus der

Jahrbuch für Philosophie etc. XIII. 8



114 Litterarische Besprechungen.

Alten und der Kirchenväter und ergänzt den Realismus der Scholastiker"
(S. 15). Dieser Idealismus „ist nun nicht blols eine von den vielen zu
jener Zeit auftretenden Denkrichtungen, sondern die centrale, welche
der ganzen Entwicklung Halt gibt, indem sie an die vergangene
anschliefst und die Kontinuität der Gedankenarbeit wahrt" (S. 18).
Im einzelnen wird die Erneuerung des Pythagoreismus (wobei wir den
Namen Petrus Bungus vermissen) mit seinem Einffufs auf die
mathematischen Wissenschaften, sowie die Anknüpfung an den Piatonismus,
Aristotclismus und Augustinismus eingehend geschildert. In Bezug auf
die Werturteile über die Fortbildung der aristotelisch-thomistischen Schule
wird man mit dem Verf. streiten können: wir glauben, dafs die Seinigen
eine zu grofse Abhängigkeit von Karl Werner verraten. Auch hätten
wir gern den Namen Savonarola und seine Bedeutung für den Idealismus
überhaupt hier angeführt gesehen. Eine Darstellung der
theologischphilosophischen Geschichtsforschung unter der Einwirkung der Renaissance

beschliefst diesen Abschnitt, dessen besonderes Verdienst es ist,
das Andenken an Agostino Steuco wieder erweckt zu haben, und worin
wir nur den Namen des Jesuiten Antonio Possevin mit Bedauern
vermissen. Neben dem echten Idealismus der Renaissance mufste auch der
unechte zur kritischen Darstellung kommen. Die Subjektivierung
des Ideenbegriffes durch Descartes und Leibniz wird als eine
Entwertung der Idee nachgewiesen. Der Verfall der Spekulation offenbart
sich als eine dem echten Idealismus entgegengesetzte Richtung im Spino-
zismus, bei den Engländern, in der Aufklärungsperiode und in Rousseaus
Naturalismus, erreicht aber seinen Höhepunkt in Kants Autonomismus.
Die Schärfe der Urteile, welche Willmann in dem folgenden Abschnitt
von der Subjektivierung des Idealen durch Kant gefällt hat, sticht
allerdings gegen die anerkannte Milde ab, die in den früheren Teilen
des Werkes vorherrscht, wird aber als eine durchaus objektive
Beurteilung motiviert. Grade die klare Behandlung, welche der Verf. hier
Kant zu teil werden läfst, rechnen wir als ein Hauptverdienst des dritten
Bandes| an. Eine erfreulichere Aussicht eröffnet der nächste Abschnitt,
welcher den Anfängen zur Wiedergewinnung der idealen Principle

n mit grofser Pietät bei Fichte und Hegel nachspürt, ihnen durch
den Realismns und Nominalismus des 19. Jahrhunderts folgt, sie im
Klassicismus gegenüber der Aufklärung und Vernunftkritik aufsucht und
mit der Erneuerung platonischer und aristotelischer Anregungen
abschliefst. Ferner zeigt uns der Verf., wie das historische Princip
ein Wegweiser zum echten Idealismus geworden ist: wie es in
der Rechts- und Gesellschaftslehre, in der Sprachwissenschaft, in der
Religions- und Philosophieforschung durchgegriffen hat, und reiht daran
die Würdigung des Traditionalismus. Den Schlufs bildet die durch die
historische Schule angebahnte Erneuerung des echten Idealismus,
welche sich durch die Erschliefsung des Idealismus des christlichen Mittelalters

und besonders des scholastischen Realismus vollzogen hat, wobei
auch die thomistische Bewegung der Gegenwart zu ihrem Rechte kommt.
Dem christlichen Realismus fehlt aber auch die Berührung mit der
modernen Wissenschaft nicht, und er ist, wie immer, der Hüter der idealen
Principien gebliehen, welche den Lebensnerv der Wissenschaften und die
socialen Bindegewalten sind.

So ist Willmanns Werk ein Markstein in der Geschichte der
Philosophie. Die allgemeine Anerkennung, deren Einklang nur selten durch
konfessionelle Beschränktheit (wie es in der Kreuzzeitung geschah)
gestört wurde, beweist zur Genüge, dafs es der Sehnsucht nach einer idealen



Litterarische Besprechungen. 115

Weltauffassung mit ihren Gütern Ausdruk gab. Wenn der Verf. mit
Recht der Geschichtsschreiber der immerwahrenden Philosophie, die

konkret in der überlieferten christlichen Gestalt fortlebt, genannt werden

darf, so wird sein Buch auch über die Grenzen der Plnlosoplnegeschichte
hinaus eine wichtige apologetische Aufgabe erfüllen.

b Ernst Commer.

The Psychological Review edited by M. Baldwin and Mo. Gattell,

Kew-York—London. 1897. Vol. IV. (Vgl. d. Jalnbuch
Bd. XII, 247.)

1. A. T. Ormond: The negative in Logic. (Vortrag gehalten
auf dem amerikanischen Psychologen-Kongrefs.) S. 231.

Diese Studie zeigt drastisch, wie eng und wie vielfach die Logik
mit den übrigen philosophischen Disciplinen verknüpft ist, besonders
welchen Einflufs psychologische Voraussetzungen auf logische
Untersuchungen ausüben.

Der Verf. betrachtet z. B. gleich im Eingange das Selbstbewußtsein,
biologisch gefafst als ein Endprodukt, eine Art Zugabe der

organischen Funktionen, psychologisch genommen als ein Mittel zur
Realisierung der Existenz eines Dinges, wobei der Organismus als
Inhaltsbestandteil miterfafst wird. S. 232.

Der Grundanschauung entsprechend, stellt der Verf. das Urteil
als „volitional fiat" S. 235 hin, ja will in diesem Willensimpuls _die
„centrale Essenz" des Urteils sehen. Dafs zur wirklichen Setzung eines
Urteils ein Willensimpuls erfordert ist, gibt jedermann zu; zur Anerkennung
des Wahrnehmungsinhaltes ist aber nur dann ein Willensakt notwendig
resp. eine Darstellung der Nützlichkeit des Objektes, wenn es sich um
die Anerkennung eines Objektes als eines erstrebenswerten Gutes handelt.

Der Lehre von der Immanenz der Erkenntnisobjekte
entspringen dann die Behauptungen, dafs das negative Urteil eine Species
des (allgemein) affirmativen sei, dafs jede Negation ein Wegheben des
negierten Objektes sei (S. 241—243). Wenn die erste Behauptung damit
begründet wird, dafs „there cannot be a judgment in which something
is not asserted" S. 238, so ist die Zweideutigkeit handgreiflich.

Nicht ohne reale Grundlage ist die Analogie zwischen Erkennen
und Wollen (S. 243 if.), nur hätte zwischen rein theoretischer und
praktischer Erkenntnis ein Unterschied gemacht werden sollen. Gewifs herrscht
in der praktischen Erkenntnis ein Selektionsprincip — der Mensch wird
doch seine Entschlüsse auf Principien zurückführen! — aber dieses Princip
besteht nicht in einer mehr oder weniger autonomen Selbstsetzung oder
Selbstbeteuerung gegenüber dem Ansturm einer feindseligen Umgebung
(cf. S. 244), sondern in den als objektiv begründet erkannten Normen
des menschlichen Lebens und geistigen Wohles.

Jede Negation liifst sich auf eine Affirmation zurückführen, aber
nicht in dem Sinne, als ob sie eine Untergattung derselben wäre, sondern
deswegen, weil jede Negation irgendwie eine Affirmation als Gegenteil
oder Ursache bedingt. Dagegen ist jede Negation eine Behauptung
im Sinne vom Urteil (assertion), aber nicht eine Behauptung im Sinne
von Bejahen (affirmation).
2. M. Urban: The Psychology of Sufficient Reason S. 361.

Bekanntermafsen bestrebt man sich heute vielfach, die Anpassungsund

Selektionslehre auch auf dem Gebiete der Erkenntnislelire zu ver-
8*



116 Littorariscke Besprechungen.

werten. Die Schwierigkeit für diese Richtung liegt in der Thatsache,
dafs die Anpassungserscheinungen auf dem rein vegetativen Lebensgebiete
notwendigen Charakter haben, während bei den höheren Funktionen sich
ungewöhnliche Schwankungen und eine bedeutsame Unsicherheit ergeben.
Welches ist der Grund dieser Differenz?

Der Verf. führt ihn darauf zurück, dafs bei bewufsten Wesen die

Adaptation keine unmittelbare ist, sondern durch Vermittlung dor
Erkenntnis als Nachbildung der Wirklichkeit eintritt. „Vernünftige Wesen
reagieren auf (äufsere) Einwirkungen (stimuli) nicht direkt und auf Grund
und nach Mafsgabe der äufseren Reize, sondern auf Grund einer
Ideenbestimmung, welche an Stelle der angrenzenden äufseren Realität tritt"
(S. 369). Es ist dies die gewifs feststehende Thatsache, dafs das
vernünftige Begehren durch die Erkenntnis als Darstellung der Objektivität

vermittelt wird, welche dann mit ihren Gesetzen an Stelle der
Naturgesetze tritt.

Der Verf. schreibt diese Aufgabe der „Phantasie" zu, versteht aber
darunter „nicht etwa im Vulgarsinne des Wortes eine die Erscheinungen
in die Abstraktheit emporhebende Funktion", noch billigt er die
engherzige Anschauung (narrow view) einiger Psychologen, welche dieselbe
auf eine besondere Wahrnekmungsart einschränken wollen. Indem er
sich auf Prof. Wundts „schöpferische Synthese" beruft, fafst er Phantasie
als „ein generelles Element des gesamten Vorstellungsprozesses, welches
auf Grund eigener Bestimmung (Selektion) dem Bewufstsein Ideen vorhält"
(S. 364). Die weiteren Erklärungen zeigen aber, dafs die „Phantasie"
des Autors doch einige Eigenschaften der vulgären Phantasie besitzt,
im übrigen aber mit der vis aestimativa der Scholastiker, resp. der ratio
particularis und dem landläufigen Instinkt zusammenfällt. Bedenklich
ist der Umstand, dafs der Grund der Unregelmäfsigkeit im menschlichen
Leben in dessen sinnliche Eigenschaften verlegt wird, da so auch das
Tier daran Anteil haben sollte, in Wirklichkeit aber stramme Gesetz-
mäfsigkeit aufweist.

Gewifs 1 die Erkenntnis vermittelt die Einwirkung und Bostimmung
durch die Wirklichkeit, gewifs ist leider die Phantasie nur allzuoft
ausschlaggebendes Princip für menschliches Handeln, aber auch sie gehört
zu jenen „natürlichen Motiven, die um so mehr an Gewalt einbiifsen, je
höher der psychologische Stand eines Individuums steigt."

Im Folgenden scheint der Autor selbst seinen Standpunkt
aufzugeben, die Ideen sollen keine Beziehung zur Nützlichkeit haben, sondern
nur Zeichen psychischer Zustände sein, „eine absolut notwendige Voraussetzung

einer Entwickelungslehre" Wir wären sehr gespannt gewesen,
zu vernehmen, auf welchen Grund bin man den Ideen die objektive
Darstellung der Aufsenwelt abspricht, wenn man den Sinnen eine
„nachbildende Darstellung der Aufsenwelt" (imitation) zuerkennt und von einer
„imaginative intuition of reality" spricht!

Auch die Idee ist Vermittlerin des (höheren) Strebens, und zwar
begründet gerade sie vermöge ihres höheren geistigen Charakters die
freie Bestimmung und legt so den Grund für die Mannigfaltigkeit, ja
Launenhaftigkeit menschlicher Lehensentscheidungen.

Die natürliche Überzeugung des „naiven Realismus" bricht sich
sckliefslich noch Bahn in einer stillschweigenden Anlehnung an die neulich
von Blondel aufgegriffene und hei Naturforschern immer mehr eindringende

Idee einer Konstatierung des gegenständlichen Wertes der Ideen
in der Erfahrung.

Wenn man aber einmal mit der Anerkennung der Realität der Aufsen-



Litterarische Besprechungen.

weit Ernst machen will, warum denn immer wieder Kants Principien

zur Hinterthüre hineinlassen? Wir sind der festen Überzeugung- und

der erste Teil der behandelten Arbeit hat uns in dieser Uberzeugung

bestärkt, dafs die moderne Naturwissenschaft um so bedeutendere h ort
schritte machen wird, je eher und je gründlicher sie alle specifasch Kan-

tisclien und subjektivistischen Principien über Bord wirft.
Eine falsche resp. ungenügende Naturphilosophie hat Kant in das

Labyrinth des Idealismus getrieben, der Ariadnefaden fuhrt hinaus

freie, wirkliche Natur.

3. E. b. Delabarre : Involuntary motor reaction to plea¬

sant and unpleasant Stimuli. S. 453.
Die Untersuchung über die Sinnesempfindungen stellt sich als eine

der besten Handhaben dar zu einer endgültigen Bestimmung der mannigfaltigen

Beziehungen zwischen Leib und Seele.
Augenblicklich will der Verfasser eine experimentelle Erhärtung der

Münsterbergschen Hypothese erbringen, dafs angenehme Einwirkungen
auf die Sinne reizen, unangenehme zur Kontraktion führen. Auf Grund
zahlreicher und sorgfältiger Experimete (Beschreibung S. 455—458)
konstatiert er als Reaktion auf angenehme und unangenehme Geruchs- und

Tasteinwirkungen Biegung (Zurückweichen) und Ausstreckung der Hand
und zwar im umgekehrten Verhältnisse. Es verhalten sich nämlich bei
unangenehmen Einwirkungeil: Flexion: Extension =66 : 33; bei angenehmen :

Flexion: Extension 32 : 67.
Der interessante Versuch kann als ein willkommener Beitrag zur

scholastischen Gefühls- und Seelenlehre bezeichnet werden. Die Hypothese

Münsterbergs wird vom hl. Thomas ausdrücklich aufgestellt in
Summa Theol. I—II qu. 44 a. 1 und 3, wo er die Kontraktion unter den
Wirkungen der Furcht (Reaktion auf eine unangenehme Empfindung)
aufzählt. Der hl. Thomas gibt aber zugleich den tieferen psychologischen

Grund, wie überhaupt seine Affektenlehre der modernen Physiologie
die beste philosophische Grundlage bietet.

Der Verf. bezeichnet die Gegenwirkung auf den Sinnenreiz, resp.
die Anzeichen der Sinnesreaktionen — denn als solche mufs das Zurückziehen

der Hand oder das Neigen des Hauptes bezeichnet werden — als
unwillkürlich — involuntary. Genauer mtiste es heifsen spontan, wenn
dieses der moderne Ausdruck für den terminus technicus der alten
Scholastik ist, welche die Sinuesthätigkeit ein voluntarium nannte.
Gewifs sind Sinnesreaktiouen wenigstens nicht rein mechanisch, sondern
vital und spontan.

Gilt dies schon beim Tiere, so doch noch mehr heim Menschen, wo
die Sinnesthätigkeit wenigstens der Möglichkeit nach der Herrschaft des

Willens untersteht.
Darum sollte zur Vervollständigung des Experimentes dasselbe auch

an Tieren gemacht werden; vielleicht würde dies die Resultate nicht
unerheblich modifizieren weil dabei alle die Nebenursacben wegfielen,
welche nach dem Geständnis des Autors nicht unbedeutende Schwankungen

hervorriefen.

4. M.. Urban: Professor Wundts Artikel „über naiven und
kritischen Realismus". S. 343.
Dieser philosophischen Besprechung einer Artikelserie Prof. Wundts

in „Phil. Studien" XII, XIII gebührt unsere volle Zustimmung.



118 Litterarische Besprechungen.

„Indem nämlich — so der Autor —die Immanenzphilosophie
den Begriff, resp. die Realität einer transcendenten Objektivität bestreitet,
reduziert sie die gesamte Wirklichkeit auf Bewufstseinsinhalte und kämpft
so gegen die wissenschaftliche, resp. rationelle Grundlage
der Wissenschaften" (S. 644).

Wundt argumentiert bekanntermafsen gegen die Objektivität der
Sinuesqualitäten auch mit dem Bemerken, dafs in diesem Falle sich die
Naturwissenschaft eine von der Metaphysik aufdiktierte Unterordnung
unter die Psychologie gefallen lassen müfste! Darauf antwortet M. Urban
mit Recht: „Die ganze Schwierigkeit liegt nur in der falschen
Voraussetzung, dafs diese beiden Wissenszweige notwendig zwei verschiedene
Objekte bedingen... Faktisch beschäftigen sich beide Wissenschaften mit
ebendenselben Gegenständen, wenn sie sich ihnen auch von verschiedenem
Standpunkte aus nähern. Die Naturwissenschaft hat es für notwendig
erachtet, von der subjektiven Seite der Erscheinungen abzusehen,
aber gerade diese Seite wird nun für die Psychologie zum Arbeitsfelde.
Psychologie und Naturwissenschaft stellen somit in voller Harmonie, wenn
man nur ihre Ziele und Ideale richtig verstehen wollte. Ein Widerstand
entsteht nur dann, wenn die eigenartigen Aufgaben der einzelnen Wissenszweige

aufser acht gelassen werden und an deren Stelle aprioristisch
aufgebaute Erkenntnistheorieen treten!" (S. 645—646.)

Obwohl auch diese Antwort nicht ganz frei von „aphoristischer
Voraussetzung" ist, so ist sie doch zu begrtifsen als wohlberechtigte
Richtigstellung gewisser mit allzu grofser Prätension auftretenden Richtungen
in verschiedenen Disciplinen und das um so mehr, als sie von einem
Naturforscher ausgeht.

5. J. Marc Baldwin: The Psychology of Social Organi¬
zation. S. 482.
Der bereits durch mehrere Werke über moralische und sociale

Fragen bekannte Autor bietet hier eine längere, ergänzende Untersuchung
über den psychologischen Charakter der Bildungs- und Entwicklungsmotive

gesellschaftlicher Verbände.
Mit Recht unterscheidet er zwischen Form und Inhalt (Materie)

genossenschaftlicher Entfaltung und Vereine. Nach einer kurzen Kritik
der einschlägigen Theorieen über die Form der gesellschaftlichen Organisation,

z. B. der Nachahmungsthoorie von Tarde (S. 485), der Zwangslehre

von Dürkheim, der positivistischen Ansichten Simmeis (S. 486)
präcisiert der Autor seine Ansicht dahin:

Was die Form gesellschaftlicher Entfaltung betrifft, ist die
Nachahmungstheorie korrekt und bedarf nur einzelner, untergeordneter Korrekturen

(S. 490, cf. 507).
Den Inhalt der Entfaltung bilden nach dem Autor Gedankeuinhalte,

welche dem Nachahmungstriebe gleichsam Modell stehen (copies for
imitation); zuerst im Individuum ausgedacht, dann vou ganzen Klassen
nachgedacht, stützen sie sich besonders auf gegenseitige Sympathie im
Sinne eines putting of one self in another, so dafs sich „die Emphase
bald zum einen Pole (ego), bald zum andern (alter) neigt" (S. 507),
woraus sich in letzter Instanz eine imitative idendity ergibt, für die
Gesellschaft als Ganzes eine quasi Persönlichkeit. — Da wir es mit einem
ergänzenden Beitrag zu den früheren Werken des Verf. zu thun haben,
enthalten wir uns hier einer Beurteilung.

Wien, 1. März 1898. P. Reginald Walsh, 0. P.



Litterarische Besprechungen.

Dr. Gr. Class, ord. Professor in Erlangen : Untersuchungen

zur Phänomenologie und Ontologie des menschlichen

Geistes. Leipzig, Deichert, 1896.

Schwer ist der Aufstieg in die oberen Regionen des Geistes,

jeder findet sich dort zurecht, aber dem ausdauernden Wanderer erottnet
sich eine herrliche Fernsicht. So sind auch Class bei seinen janrelang
Beobachtungen auf religiösem, rechtlich-moralischem und lculturiicnem
Gebiete des Geistes feinste Regungen nicht entgangen. Wieso aper uer
zweite Teil seines Werkes „Ontologie" des Geistes sein soll, ist uns

nicht recht verständlich, da der Verf. seihst den Geist als einen „Vorgang
bezeichnet, und die Frage nach dem „tragendeil Grunde" des Denkens
als nicht in die Psychologie gehörig abweist. Also wieder nur rüa"
nomenologie, wenn auch in „ontologischer Bearbeitung!" Class verlangt
im Namen des Denkens die Freiheit und Unsterblichkeit der Seele und
die Existenz Gottes. Charakteristisch für seine Ausführungen ist folgende
Stelle (S. 223, 224).

„Der letzte Sieg der Natur über den Geist kann nur ein scheinbarer

sein, und der Tod darf für den Geist nur den Übergang zu einer
höherer Lebeusform bedeuten. Eine solche Ordnung des Universums ist
eine geistige; sie kann ihren Grund nur in einem persönlichen
absoluten Geist haben, in welchem die Kongruenz von vernünftigem
Denken und unbedingter Kraft auf urbildliche Weise besteht. Der
absolute Geist ist weder ein vergröfserter Mensch, noch der dunkle,
unpersönliche Urgrund alles Seienden, sondern, von Ewigkeit zu Ewigkeit
die Einheit von absolutem Denken und absolutem Ich. Weil er die in
Rede stehende geistige Ordnung will, darum besteht sie; und weil er
persönliches geistiges Leben als Nachbild seiner selbst will, darum kann
dasselbe nicht der Vernichtung anheimfallen. Liefse er es doch untergehen

so wäre er nicht der absolute Geist, als welchen ihn unser Denken
postulieren mufs." Aufserdem finden sich in diesen „Untersuchungen"
treffende Urteile über verschiedene Gegenstände, so dafs dieses Buch zu
den besseren Erscheinungen der modernen Psychologie gerechnet werden
mufs.

Im einzelnen hätten wir wohl manche Bemerkung zu machen,
beschränken uns aber auf eine. Mit vielen andern hält Class die drei
grofsen christlichen Konfessionen für drei eigentümliche Gestaltungen
des christlichen Gedankensystems. Da dieselben aber in wesentlichen
Punkten zu einander in kontradictorischem Gegensatze stehen, ist diese
Meinung schon vom philosophischen Standpunkte aus unhaltbar. Noch
mehr aber vom theologischen. Nach dem Willen Christi ist das Christentum

Eines und ein Ganzes, der „urchristliche Gedankeninhalt" soll
unverfälscht bewahrt werden bis zum Ende der Welt: die Apostel sollen
die ganze Welt, alle Völker alles halten lehren, was immer ihnen der
Meister gesagt hat, der bei ihnen bleibt alle Tage bis ans Ende der
Welt. (Mark. 16, 15; Matth. 28, 19. 20.)

Dr. llelnr. Metscher: Causal-Nexus zwischen Leib und
Seele und die daraus resultierenden psycliopliysisclien
Phänomene. Dortmund, Ruhfus.
In der Frage nach dem Zusammenhang zwischen Leib und Seele

entscheidet sich der Verf. nach Ablehnung des „Dualismus, Materialismus
und Spiritualismus" für den „Parallelismus" im Sinne Wundts, dem



120 Litterarische Besprechungen.

zufolge den psychischen Akten physische parallel laufen. Wenn diese
Wundtsche Ansicht nur nicht auch ihre Wunden besäfse! Die „gröfste
Wahrscheinlichkeit" kommt ihr schon deshalb nicht zu, weil sie
offenkundigen Thatsachen widerspricht, z. B. dafs Leib und Seele auf
einander einwirken, dafs physische Reize physische Erregungen hervorbringen,
welche Thatsachen auch Metscher seiner besseren Einsicht folgend betont,
während Wundt sie offen leugnet. Während nämlich letzterer mit
„Thatsachen" nur so herumwirft, läfst er unbemerkt verfehlte metaphysische
Spekulationen raitunterlaufen, welche nur geistreiche Mythologie sind.
Indem Wundt sagt, dafs der Trieb das „psychische Grundphänomen"
sei (phys. Psych. 4. Aufl. II. Bd., S. 641), bekennt er, dafs sein Kampf
gegen die Substantialität der Seele ein unglücklicher ist. Es ist
selbstverständliche Voraussetzung für jede gesunde Philosophie, die Phänomene
aufzuspüren, aber bei denselben stehen bleiben hiefse das Denken in
Fesseln schlagen. So sehr wir darum Metschers Genauigkeit in der
Aufzählung psychophysischer Erscheinungen, ferner sein historisches Wissen
über diesen Gegenstand anerkennen, müssen wir doch bedauern, dafs
er uns über das W i e des Causalnexus zwischen Leib und Seele nicht
aufklären konnte. In der „hochberühmten" Enteiechieenlehre des Aristoteles,

weitergebildet besonders von Thomas von Aquin und anderen
Philosophen, bei denen angeblich nichts „Nennenswertes und Brauchbares"
in dieser Frage zu finden ist, hätte er die Lösung d.es Problems gefunden:
die psychophysischen Phänomene zeigen uns, dafs der Mensch eine, wenn
auch zusammengesetzte Substanz ist, deren Eigenschaften teils im Stoffe,
teils in der Form ihre Wurzel haben.

Graz. Dr. Anton Michelitsch.

Em. Dubois Congr. SS. Redemptoris: De Exemplarismo
divino seit Doctrina de trino Ordiue exemplari et de
trino rerum omnium oi'dine exemplato. Romae, Desclée,
Lefebvre et soc. 1898.
Die Wahrheit der Worte Eduard v. Hartmanns, „die Scholastik sei

ein in sich abgeschlossenes Gedaukensystem,"1 tritt voll und ganz zu
Tage, wenn die scholastischen Einzellehren unter gemeinsamen Rieht- und
Gesichtspunkten gegenseitig geordnet und gruppiert werden. In diesem
Sinne ist speciell die Gesamtlehre des hl. Thomas von dem Thomisten
Antonius Reginaldus nach ihrer ganzen Gedankentiefe und Gedankenweite

dargelegt werden in dem schönen Werke: Doctrinae Divi Thomae
Aquinatis tria prineipia cum suis consequentiis, ubi totius doctrinae
compendium et connexio continetur. In ähnlicher Weise hat der Dominikaner

Alexander Piny die philosophischen Theoremata des englischen
Lehrers von drei Fundamentalprincipien abgeleitet.

Unter hohen, ungemein idealen Gesichtspunkten will nun der
gelehrte Redemptorist P. Dubois die Weltanschauung des englischen
Lehrers in einem grofsartig angelegten vierbändigen Kapitalwerke zur
lichtvollen perspektivischen Darstellung bringen: „De Exemplarismo
divino seu doctrina de trino ordine exemplari et de trino rerum omnium
ordine exemplato, in qua fundatur speculativa et practica Encyclopaedia
scientiarum, artium et virtutum." Vorerst bat der Verfasser unter dem
gleichen Titel einen Auszug aus dem noch ungedruckten „opus majus"
veröffentlicht. Die Hauptgedanken dieses kleineren Werkes zu registrieren

1 Selbstzersetzung des Christentums. 2. Aufl. 1873. S. 75.



191
Litterarische Besprechungen.

und deren Identität mit den thomistischen Lehren zu beieuchten sei Auf-

gabe der folgenden Erörterungen, welche nicht den Charakter einer Re-

cension, sondern den eines schlichten Referates ^aben •

spekulative Zweck des ganzes Werkes ist, den Spuren de

allen Ordnungen dos endlichen, sei es natürlichen oder übernatürlichen,
sei es physischen, intellektuellen oder moralischen Seins nachzugehe
die Beziehung zwischen dem göttlichen exemplar und dem gesc

exemplatum darzulegen. Der praktische Zweck dieses Werkes ist uar-
legung einer menschenmöglichen Nachahmung des exemplar divinum
im Reiche des Wahren, Schönen und Guten.

Diese Zweckangabe deutet zum voraus sowohl die Schönheit als

auch die Schwierigkeit der zu behandelnden Materie an. Dafs F. Duuoi
den hl. Thomas, für dessen Leben und Werke die Frage: „Was ist Gott r
die Grundidee bildet, sich zum Geleitsmann wählt, das dürfte uns im
voraus schon eine glückliche Lösung aller Schwierigkeiten durch den
Autor hoffen lassen. Das vorliegende Buch dürfte infolgedessen als eine
glänzende Rechtfertigung des thomistischen Gottesbegriffes und der
thomistischen Triuitätslehre zu begrüfsen sein gegenüber modernsten
diesbezüglichen Anfeindungen. Um nun die Hauptgedanken des Werkes
zu entwickeln, so sind die ersten fünf Kapitel mehr einführender Natur,
insofern dieselben den Begriff, die Einteilung, das Objekt und Subjekt,
d. h. die Erkenntuisweise des göttlichen Exemplarismus durch das lumen

rationis, gratiae ac gloriae klarlegen. Schöne Gedanken enthalten die

Auslassungen über die Erhabenheit des Exemplarismus. Wenn auch
unter einem neuen Namen, so ist doch dieser Exemplarismus nach seiner
subjektiven Seite nichts anderes als die aristotelisch-thomistische
Weisheitslehre, die ausgedehnteste Verwirklichung des aristotelisch-thomistischen

Axioms: Sapientis est ordinäre. Im Kap. VI (p. 39 sqq.) findet
sich die dogmatische Grundlage des ganzen Werkes: es ist dies die trini-
tarische Appropriationslehre.

Die Thätigkeit Gottes nach aufsen gründet in göttlichen
Wesensattributen, welche zugleich Princip der trinitarischen Prozessionen als
auch Ursache aller Dinge sind. Diese Attribute beziehen sich auf die
göttliche Wesenheit, auf den göttlichen Intellekt und den göttlichen
Willen. Die Wesenheit ist principium quo remotum, der Intellekt und
Wille principium quo proximum jeglicher Thätigkeit Gottes ad intra et
ad extra. Infolgedessen manifestieren sich im Kreatürlichcn nicht die
durch gegenseitige relationes oppositae konstituierten göttlichen Personen,
sondern nur der „triuus ordo processionum" per modum vestigii in allem
Sein, per modum imaginis im vernünftigen Sein (S. Th. I qu. 45 a. 7).

Das Ivap. VII entwickelt die tiefgehende Lehre des Aquinaten über
die Stufen der Gottebenbildlichkeit im Kreatürlichen : vestigium — imago
— similitudo (S. Th. I. q. 98).

Der Rechtstitel des Exemplarismus wird im folgenden inhaltreicheu
Kapitel insofern begründet, als der Exemplarismus als vernünftig und
der heiligen Schrift entsprechend, als das ideale Gemeingut aller Denker
erscheint. Was die philosophische Tradition anlangt, so folgt, nach
Würdigung der trinitarischen Anklänge in den orientalischen
Philosophemen, eine einläfslichere Behandlung Piatos. Wenn sich auch eine
besondere Wirksamkeit des Xôyos oneQ/xuTixôç in der platonischen Plnlo-

1 Der hl. Thomas von Aquin von Jansen 0. Pr., p. 16. St. Thomas
d Aquin par D idiot, 1894 p. 17.



122 Litterarische Besprechungen.

Sophie nicht leugnen läfst., so findet doch P. Dubois, und dies mit Recht,
keine Kenntnis der christlichen Trinitätslehre bei dem idealsten der
antiken Philosophen. Während bei Plato die Ideal- oder Exemplarursache
den Angelpunkt des Systems bildet, tritt beim Stagiriten die Wirkursache
so sehr in den Vordergrund, dafs Gott in keiner Weise als causa exem-
plaris erscheint. Nach einer kurzen Abfertigung der sogenannten
neuplatonischen Trinitätslehren folgt eine kurze Darlegung des Exemplarismus
der Patristik, welcher, erhoben durch die Übernatur und gereinigt von
den Irrtümern Piatos und Aristoteles, unvergleichlich erhabener als der
Exemplarismus vor Christus uns entgegen tritt. Die Schriften des
ungemein spekulativ-mystischen Dionysius Areopagita, für deren Authenticität
der Verfasser mit Dr. C. M. Schneider und neuerdings mit Parker1 eintritt,
bringen in herrlichster Weise den christlichen Exempiarismus zum
Ausdruck. Indes erst als durch Joannes Damascenus ein System der
Glaubenswissenschaft zu Tage trat, konnte dieser Exemplarismus divinus allseitig
zur Geltung und endlich in der Scholastik zur Blüte kommen. P. Dubois
findet mit Recht in der Summa theologica des hl. Thomas den adäquatesten
und idealsten Ausdruck dieses exempiarismus divinus. Es ist ja dem
engelgleicheu Lehrer so geläufig, alles sub ratioue Deitatis zu betrachten.
Mit Grund sagt deshalb Joannes a S. Thoma in seiner Isagoge ad
D. Thomae Theologiam (Cursus theoiogicus, ed. Paris. Vivès, torn. I
p. 189): „Ipse enim in bac theologiae summa ita admirabili dispositione
stravit lapides istos desiderabiles, ut nihil sapientius, nihil congruentius,
nihil ordinatius potuerit excogitari omnia venerunt scripta manu
Domini ad me, ut iutelligerem universa opera exemplaris" (I. Paralip.
28). Ja, der ganze Ideengang und Aufbau der theologischen Summe ist
Exemplarismus divinus. „Et sie", sagt derselbe Thomist (1. c. p. 191),
„a I)eo in se et in essendo per Deum efficientem et finalizantem ad
salvantem regreditur ad Deum ut fruendum in se ultima gloria resur-
rectionis, quod est plane aureum theologiae circulum complere, quem
divina S. Thomae summa circumgyrat."2 In seinem gröfseren Werke
will P. Dubois auch den göttlichen Exemplarismus an den Quaestiones
disputatae und an der Summa contra gentes nachweisen. Warum
berücksichtigt der Verfasser das Compendium Theologiae des englischen
Lehrers gar nicht? Dieses herrliche opusculum würde der Theorie des
Verfassers die besten Dienste thun. Bei der Besprechung des hl.
Bonaventura vermifst man ungern die sinngemäfse Auswertung des goldenen
Breviloquium und der gedankentiefen Monographie : de reduetione artium
ad theologiam. Der historische Exkurs über den Exemplarismus divinus
endigt mit kurzer Besprechung der Neuscholastik, der neueren Philosophie
und der christlichen Mystik.

Nachdem der Verfasser auf historisch-induktivem Wege die Berechtigung

des Exemplarismus dargethan, ist er im Kap. IX und X mehr
kritisch-polemisch thätig, um dann im Kap. XI und XII seineu
Exempiarismus divinus ohne begründete Widerrede exponieren zu können.
Im Kap. IX sucht er in der grundlegenden Frage von den göttlichen
Ideen den richtigen Staudpunkt zu gewinnen. Indem er hierin die
Aufstellung des Suarez und den excessiven Realismus des Scotus und

1 Vgl. dieses Jahrbuch XII, 485 ff. XIII, 82 ff.
2 Vgl. Willmann, Geschichte des Idealismus II. Bd. S. 473, 474.

Bert hier, La Somme théologique. Unter den alten Kommentatoren
hat der ehrwürdige Seraphin Capponi de Porrecta den hl. Thomas
in dieser Weise aufgefafst.



123

Durandus ablehnt, sind ihm mit dem hl. Thomas die göttlichen Ideen

nichts anderes als die göttliche Wesenheit, insofern s.'e.

erkannt wird als nachahmbar durch zu schaffendes nich g

Demzufolge gehören die Ideen in erster Linie zur seientia Practica
Gottes, sind Princip des Hervorbringens der Dinge; in zweiter Lin

^
hören sie als Principien des spekulativen göttlichen Erkennens d g -

schaffenen Seins zur seientia speculativa Gottes. Was den Inhalt d

göttlichen Ideen betrifft, so geht P. Dubois in der Frage über das

Verhältnis des praktischen Wissens Gottes zum moralischen Gesehenen uen

von neueren Alphonsianern gezeigten nichtthomistischen Mittelweg una
sucht hierfür, wie alle Vertreter irgend welchen Systems in dieser h rage,
das Patronat des hl. Thomas zu gewinnen. P. Dubois unterscheidet
zwischen natürlichen und übernatürlichen Akten und teilt letztere wieder
in leichtere und schwierige. Zu den schwierigen Akten ist Hille der
gratia efficax ab intrinseco notwendig, welche Gnade unsere Potenzen
unfehlbar moraliter bewegt. Diese Akte werden von Gott in seineu
Dekreten vorausgesehen. Zu den natürlichen und leichtén übernatürlichen
Akten, wozu besonders das Bittgebet gehört, ist Hilfe einer gratia falli-
büiter ab extrinseco efficax von nöten; derartige Akte werden von Gott
in der seientia visionis geschaut; die seientia media ist überflüssig (p. 94).
P. Dubois schreibt p. 192: „Undo ad banc electionem nullo modo re-
quiritur specialis motio physica ex parte Dei, sicut contendunt recentiores
Thomistae praeter mentem sui Magistri." Dieselbe Ansicht wie P. Dubois
hat in neuester Zeit sein Ordensgenosse P. Herrmann in seinen Jnsti-
tutiones theologiae dogmaticae vorgetragen (Romae, Cuggiani, torn. 11.

427, 443 sqq., 46G sqq.).
Diese neue Doktrin ist ein Amalgam von gemäfsigtem Augustianis-

mus und Molinismus, verbunden mit praktisch - ascetisclier Betonung der
Notwendigkeit und Fruchtbarkeit des Bittgebetes. Des II. Verfassers
Vereinbarungsversuch seiner Doktrin mit der Lehre des Aquinaten (p.
305) dürfte als keineswegs einwurfsfrei sich darstellen. Die vom II. Autor
augezogenen wenigen Texte aus der theologischen Summe dürften seine
Ansicht wenig stützen, zumal er die ihm entgegenstehenden unzähligen
Thomastexte mit Schweigen übergeht. Von der klassischen durch Didacus
Alvarez, Lemos, Massoulié u. a. lichtvoll erklärten die praemotio physica
selbst nach dem Zeugnis des 'boletus (Enarr. in I q. 8 a. 1) ausdrücklich
lehrenden Stelle q. III de pot, a. 7 ad 7 findet sich im ganzen Werke
keine Erwähnung. Die physische Prädetermination des liberum
arbitrium findet sich ausdrücklich gelehrt: S. Th. I q. 83 a. 1 ad 2 u. 3;
De malo qu. 3 a. 2 ad 4 m.; Compend. theol. cap. 129; S. c. gent. IV
cap. 41; S. c. G. Ill cap. 80 sqq.; De verit. q. 24 a. 1 ad. 5; Ibid. q.
22 a. 8 u. 9; cfr. in Metaph. 1. VI lect. 3. u. a. 0. Die Lehre von der
praemotio physica ist eben, wie auch Toletus bemerkt (in I q. 14 a. 13),
ein integrierender Bestandteil der Gesamtlehre des hl. Thomas von
Aquino. Der auch im Werke des P. Dubois aufgewärmte Vorwurf, die
Thomisten lehren die praemotio physica „praeter mentem sui Magistri,"
hat durch P. Dummermuth die eingehendste wissenschaftliche Widerlegung
gefunden: S. Thomas et doctrina Praemotionis physicae, Paris. 1886
p. 499 sqq. Überhaupt verweisen wir in diesen F'ragen aut die beiden
Werke von P. Dummermuth, auf Fehlners Schrift über die Willensfreiheit,
auf die Schrift des P. Jeiler: S. Bonaventurae prineipia de concursu Dei
generali, und auf die in diesen Werken citierte ältere Litteratur. Dals
die praemotio physica allein in den Konnex der thomistischen Lehren
sich einfügt, ergibt sich indirekt auch aus dem Eindruck des Unklaren



124 Litterarische Besprechungen.

und Dunklen, den des P. Dubois Ausführung über die Ordnung der causae
secundae zur causa prima (p. 156) macht. Die Metaphysik der Ursachen,
einer der schönsten Punkte im System des Aquinaten, ist eben nur
unter Annahme und Festhaltung der praemotio physica klar und
konsequent.

Wenn also P. Dubois in dieser Frage nicht die Wege der Thomisten
geht, so denkt er doch hinwiederum über den Charakter der göttlichen
Ideen als causae ganz thomistisch.

Das Kap. X ist wie das vorhergehende vorwiegend kritisch-polemischer
Natur. Es werden die Irrtümer über den Exemplarisinus gründlich
beleuchtet und hierdurch ein von Überschwenglichkeit und metaphysischen
wie theologischen Irrungen freier Exemplarismus als daseinsberechtigt
dargethan. In der bekannten Kontroverse über die Erklärung der
göttlichen Ideen bei Plato geht P. Dubois den Mittelweg zwischen einerseits
der Annahme eines Logotheismus bei Plato und anderseits der den Plato
in korrekt-christlichem Sinne erklärenden Ansicht eines Bossuet und
Thomassin. Plato lehrt nach P. Dubois einen muudus exemplaris extra
intellectum divinum. Aufserdem finden der absolute Optimismus, der
Ontologismus, einzelne irrige Ansichten des Kaymundus Lullus und
Heinrich von Gent kurze Besprechung.

Nunmehr geht P. Dubois an die Darstellung des ordo trinus
universalis, wie ihn der wahre Exemplarismus lehrt. Mit dem hl. Thomas
fixiert er vorerst den Begriff und die Haupteinteilungen dieses ordo,
wobei mit besonderer Klarheit der Begriff und das Sein des
Übernatürlichen entwickelt wird. Besonders scharf ist die centrale Stellung
Christi als Mittelglied zwischen dem ordo trinus exemplaris und dem
ordo exemplatus gezeichnet.

Das ausgedehnte Kap. XII bildet die Substanz des ganzen Werkes.
Die Bedingungen und Eigenschaften des ordo trinus werden erhärtet,
besonders die Schönheit des ordo trinus exemplaris, exemplatus und des
ordo trinus unionis hypostaticae gezeigt. Nun folgt der conspectus trini
ordinis universalis. Zuerst wird der trinus ordo universalis in Gott
erforscht : die Dreiordnung der göttlichen Personen, die Dreiordnung der
göttlichen Kausalität finden eine präcise, ungemein lichtvolle Darlegung.
Im göttlichen Thun nach aufsen läfst sich eine weitere Dreiordnung
aufzeigen: in ordine intentionis: idea — lex aeterna — praedestinatio
(letztere in drei Stufen: vocatio, justiflcatio, glorificatio); in ordine
executionis: creatio, gubernatio, consummatio.

Der trinus ordo exemplatus wird zunächst nach seiner natürlichen
Vollkommenheit betrachtet in linea essendi et operandi und überall der
trinarische Gesichtspunkt wahrgenommen. In diesem Sinne kommen
zunächst die Wesenskonstitutive der drei durch den Gesichtspunkt der
Geistigkeit, bezw. Nichtgeistigkeit gegebenen Substanzhauptarten in
metaphysisch sehr anregungsvoller Form zur Sprache. In der Kontroverse

über die Distinktion von Essenz und Existenz ist P. Dubois Thomist.
Erkenntnistheoretisches Interesse beanspruchen des Verfassers
Ausführungen über den intellectualis ordo naturalis und die dabei zwangslos
gefundene Freiheit.

Was den trinus ordo exemplatus secundum perfectionem gratiae
anlangt, so findet P. Dubois einen trinus ordo gratiae im Gerechten, im
Sünder als freiem Subjekt des Rechtfertigungsprozesses, er findet eine
Dreiordming im System der gratiae gratis datae und ähnlich sogar bei
der Materie, insofern diese in den Dienst der Übernatur erhoben wird.
Den status gloriae betreffend weist er sowohl in der gloria essentialis et



125

accidcntalis als auch in der glorificatio beatorum sein Dreiheitsprincip
als zu Recht bestehend nach und belegt dies mit reichen 1 bomasstellen.

Den Schlufs dieses Kapitels bildet die sinnreiche Darstellung des trinus
ordo in der Person Christi und im mystischen Leibe Christi, der Kircne,
welche als ecclesia triumphans, patiens, militans und letztere wieder als

patriarchalis, mosaica und christiana betrachtet wird. Wie der
ehrwürdige Lessius in der Einleitung zu seinem gedankentiefen Werke über
die göttlichen Vollkommenheiten der spekulativen Theologie den grölsten
praktischen Nutzen zuspricht, so betont auch P. Dubois in den letzten
Abschnitten seines Werkes die praktische Seite des göttlichen Exemplaris-
mus. Dieser ist ja Weisheit, und die Weisheit hat nach der Lehre des

hl. Thomas auch ihre praktische Seite.
Der Exemplarismus die Grundlage einer tiefen Wissenschaftslehre

— Ordnung im Reiche des Wahren —; der Exemplarismus die Basis
einer wahren Ästhetik und christlichen Kunst — Ordnung im

_

Reiche
des Schönen —; der Exemplarismus als die Voraussetzung sittlicher
Höhe im Privat- und öffentlichen Leben — Ordnung im Reiche des
Guten —: das sind die drei grofsen Thesen der letzten Kapitel, das ist
der praktische Zweck des ganzen Werkes.

Die in unseren Tagen wegen zu grofser Anhäufung wissenschaftlichen

Einzelnmaterials notwendige encyklopädische Ordnung und Formung
der Wissenschaften ist durch die ordnende sapientia der Weltanschauung
des Exemplarismus ermöglicht und unschwer zu verwirklichen. Analytisch
vorgehend scheidet P. Dubois das Wissensgebiet aus in die scientia
videndorum, welche die exakten und spekulativ-philosophischen Disciplinen
in sich befafst, ferner in die scientia credendorum mit Geschichte, Dog-
matik und Theologie der Geschichte als Unterabteilung; endlich in die
scientia agendorum, wozu Ethik und Naturrecht und praktisches Recht,
Moraltheologie und Kirchenrecht ressortieren. Wenn auch diese
Einteilung den trinarischen Lieblingsgedanken des Autors sattsam hervorkehrt,

so ist doch die vom hl. Thomas aus den Graden der Abstraktion
hergenommene Einteilung ungleich tiefer, logischer und wissenschaftlicher.
Besonders in seinem Kommentar zu Boethius de Trinitate qu. 5, ferner
an vielen Stellen seiner Kommentare zur Aristotelischen Metaphysik
und Ethik und den logischen Schriften des Stagiriten hat der englische
Lehrer die tiefsten Gesichtspunkte zu einer vollendeten Wissenschaftslehre

gegeben.1 Um eiue wissenschaftliche Encyklopädie ins Dasein zu
setzen, mufs nach P. Dubois das Hauptiibel der modernen Forschung,
nämlich die Emancipation der natürlichen Wissenschaften von der
Hegemonie der Metaphysik und die hierdurch erzeugte Autonomie und Revolution

im Wissensreiche entfernt werden. Weiterhin ist sachgemäfse

'Zur thomistischen Wissenschaftslehre vgl. Zigliara, Summa

philosophica [8] 1, 295. Commer, Logik 1897. S. 276—327. System
der Philosophie 1873, I. Abt. S. 5—24; IV. Abt. 6 ff. Die philosophische
Wissenschaft 1882 passim. Rose Iii, Summa philos. 1783 I, 586 sqq.

Liberatore, Institut philos. 1889 I, 216. Goudin, Philosophia 1886

torn. IV, 284. Reginaldus, Doctrinae S. Thomae Àq. Tria Principia,
ed. Paris. 1878 I, nr. 566-629. Schiffini, Principia philosophica p.
342 sqq. Joannes a S. Thoma, Cursus philos, torn. I Logic. P. 11.

qu. 26. Willmann, Geschichte des Idealismus II, 401 ff. Gonzalez,
Historia de la Filosofia, Madrid 1878, II, 199 sq. Brin-Jarges
Philosophia scholastica [4] I, 260. Storz, Handbuch der Wissenschaftslehre

1886.



126 Litterarische Besprechungen.

Verbindung der positiven und spekulativen Theologie anzustreben,
Subalternation der Erfahrungswissenschaften unter der Metaphysik
und letzterer unter die Dogmatik durchzuführen. Weitere Mittel sind:
Studium der Philosophie des hl. Thomas und von Seite des Mannes der
Wissenschaft ein geordnetes, ernstes, vorurteilsfreies (sinceritas)
Wahrheitsstreben, Einschlagen des goldenen Mittelweges in Kontroversfragen
(nach P. Dubois ist hier des hl. Alphons Gnaden- und Moralsystem
vorbildlich), Gebrauch der lateinischen Sprache und der syllogistischen Form,
endlich Verbindung von Gehet und sittlicher Heiligkeit mit dem Studium.

Der Verfasser hat eine hohe Auffassung von der Aufgabe der Kunst,
und er findet diese Auffassung begründet in der Analogie mit dem
göttlichen Künstler und in der Beziehung der schönen Künste zum Verbum
incarnatum. In der Einteilung der schönen Künste mufs wiederum der
Dreiheitsgedanke das fundamentum divisionis abgeben. Der göttliche
Exemplarismus vervollkommnet die schönen Künste durch Regelung des
gustus aestheticus, durch Vermittlung eines tieferen Symbolismus, durch
Sicherstellung vor allen historischen Formen der Ahartung: Realismus,
Sensualismus, Naturalismus, excessivem Mysticismus, tibermäfsigem Illassi-
cismus und Archaismus. Schöne Ausführungen bietet P. Dubois über
die Vervollkommnung und Erlösung der Künste durch Christus. Bei
Besprechung und Erlösung der Künste findet er in den auch von
St. Thomas öfters berührten Drei-Linienformen — linea recta, circularis,
curva — seinen trinarischen Lieblingsgedanken wieder. Es schliefst
dieser Abschnitt über das Schöne mit einer Befürwortung des liturgischen
Choralgesanges und mit der Bemerkung, dafs die schönen Künste das
Binde- und Mittelglied zwischen der Wissenschaft als ihrem Ausgangspunkte

und der Tugend als ihrem Ziel- und Ruhepunkte bilden.
Das letzte Kapitel ist eine kurz und übersichtlich gefafste

Darstellung der thomistischen Ascetik und Mystik, woran sich eine schöne
Ausführung über das kirchliche Ordenswesen, über Staat und Familie
und über die Kirche ganz harmonisch fügt. Allenthalben ist auch hier
der trinarische Gesichtspunkt hervorgekehrt. Das Werk schliefst mit
einer Widerlegung allenfallsiger Einreden und mit einer Übersicht über
den reichen Inhalt seines gröfseren Werkes über den Exemplarismus,
dessen Erscheinen wohl jeder Leser des kleineren Werkes mit Spannung
erwartet. Beigelegte Tafeln führen graphisch-chromatisch den ganzen
Inhalt des Werkes dem Leser noch einmal in grofsen Zügen vor die
Augen und vor die Seele. Die Latinität des ganzen Werkes ist eine
fliefsende und reine, einzelne Wiederholungen liefsen sich wohl wegen
des Stoffes nicht vermeiden. Die Ausstattung ist eine reiche und
geschmackvolle.

Mit einem Worte: das ganze Werk ist eine systematisch-perspektivische
Darstellung des wahren Idealismus, dessen Bruchstücke bei den

einzelnen Denkern und dessen Wachstum und Entwicklung Otto Willmann
in seiner Geschichte des Idealismus in so herrlicher Weise aufgezeigt
hat. Es ist dieses Werk des P. Dubois eine Empfehlung der unverwelk-
lichen Schriften des hl. Thomas, von dem Morgott sagt: „Die
Denkresultate der ihm vorangegangenen Jahrhunderte sind vor ihm versammelt,
und die der künftigen liegen keimhaft in ihm keine der grofsen
Fragen ist ihm unbekannt; jede löst er und die meisten in unübertroffener
Weise. Was das vorchristliche Altertum im eifrigen Streben an Wahrheit
errungon, das nimmt er als Eigentum der Kirche zurück ; und was
die grofsen Denker der Patristik, Augustin voran, geleistet, das ist als
unzertrennbares Fideikommifs der kirchlichen Wissenschaft in seine



Zeitscbriftenscljan. 127

Summe eingegangen."1 Des Verfassers Pietät gegen S. Thomas und seine
Lehre ist erfreulich. Nur seine Thomasexegese in Sachen der aktuellen
Gnade u. s. w. wird den II. Autor nicht mit P. Banez von sich reden
lassen: ,,Etiam in levioribus quaestionibus nec latum quidem unguem a
Sti Doctoris doctrina discessi."

Kipfenherg (Bayern). Martin Grabmann.

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

Annales de philosophie chrétienne. 135,4—6. 1898. Be la Barre:
Points de départ scientifiques et connexions logiques en physique et
en méthaphysique. Dornet de Vorges: Les certitudes de l'expérience.
Farges: L'évolution et les évolutions; l'origine de l'homme. Huit:
Le Platonisme en France pendant la Renaissance. Denis: Esquisse
d'une apologie philosophique du christianisme. Fénart: La critique
kantienne de toute morale matérielle. Carra de Vaux: Le syllogisme. Dos:
La destinée morale: le problème actuel de l'action. Binet: La morale
de Descartes; les premiers essais et les solutions provisoires. Fiat: La
vie de l'esprit. Griveau: Esthétique nouvelle des figures; l'orientation,
la proportion, le nombre des parties. Ackermann: La physique de
Descartes et la physique moderne. Divus Thomas. 6, 25—26. 1897. Ves-
pignani: In liberalismum Universum doctore angelico duce et pontifice
summo Leone XIII trutina. Del Prado: De veritate fundamentali
philosophise christianae. P. C. M.: Propaedeutica ad evangelium. Syndicus:
Kantiana. Surbled: Cerebrologia juxta recentiorum inventa et hypotheses.
Revue de métaphysique et de morale. 6, 2. 1898. Lagneau:
Fragments. Jacob: La philosophie d'hier et celle d'aujourd'hui. Tarde: Les
lois sociales. Noël: La philosophie de Lachelier. Revue Néo-Scolastique.
5, 1. 1898. Mercier: La philosophie de Herbert Spencer. Descamps:
La science de l'ordre. De Lantsheere: L'évolution moderne du droit
naturel. Thiéry: Was soll Wundt für uns sein? De Wulf: Les récents
travaux sur l'histoire de la philosophie médiévale. Revue Thomiste 6, 1.
1898. Fraget: De l'habitation du s. Esprit dans les âmes justes. MieUe:
La matière première et l'étendue. Pègues: Le Christ des premiers
chrétiens d'après Harnack. Schwalm: Individualisme et solidarité. Ri-
vista internazionale. 18, 3. 1898. Marrucehi: La concezione materia-
listica délia storia e l'idea del diritto. Bossignoli: La libertà politica.
Zeitschrift fiir Philosophie u. Pädagogik. 5,1—2. 1898. Flügel: Idealismus

und Materialismus der Geschichte. Tümpel: Über die Versuche,
geistige Ermüdung durch mechanische Messungen zu untersuchen.
Zeitschrift fiir Philosophie u. philosophische Kritik. 111, 2. 1898. Falkenberg:

Aus Lutzes Briefen an Rechner. Stock: Psychologische und er-
kenntnis-theoretische Begründung der Ethik. Busse: Jahresbericht über
die anglo-amerikanische Litteratur 1893/94. Vorländer : Sören Kierkegaard
und sein „Angriff auf die Christenheit." Döring: Plin Wort pro domo
in Bezug auf H. Diels „Parmenides' Lehrgedicht." Campbell: Über die
Stelle des Sophistes, Politicus und Philebus in der.Reihenfolge der
platonischen Dialoge, übersetzt von Mekler. Nagel: Über den Begriff der
Ursache hei Spinoza und Schopenhauers Kritik desselben.

1 Morgott, Geist und Natur im Menschen S. 3 u. 4.


	Litterarische Besprechungen

