
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 13 (1899)

Artikel: Nochmals : "Areopagitika"

Autor: Leonissa, P. Josephus a

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761757

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


82 Nochmals: „Areopagitika".

NOCHMALS: „AREOPAGITIKA".
Von P. JOSEPHUS a LEONISSA O. M. Cap.

Auf die mehr dogmatische Seite der Areopagitischen Frage
(siehe dieses Jahrb. XII. Bd. S. 485 ff.) folgt hier deren
historisch-kritische. Vor uns liegen: Jahn, Dionysiaca, Altona
1889; Stiglmayr, Das Aufkommen der Pseudo-Dionysischen
Schriften und ihr Eindringen in die christliche Litteratur bis
zum Laterankonzil 649, Feldkirch 1895; und Koch, Der pseud-
epigraphische Charakter der Dionysischen Schriften, Theologische
Quartalschrift, Tübingen 1895, 3. Heft, S. 353 ff. Stiglmayrs
genannte Arbeit ist ein zweiter Beitrag zur Dionysius-Frage.
Der Artikel „Areopagitika" behandelt dessen ersten Beitrag zu
dieser Frage. Gleich anfangs (a. a. 0. S. 483, Z. 7) im Artikel
hat sich ein Druckfehler eingeschlichen; statt „wissenschaftlicher"
mufs es heifsen: „wissentlicher".

Jahns Dionysiaca ist eine sprachliche und sachliche
Platonische Blütenlese aus Dionysius, dem sog. Areopagiten, zur
Anbahnung der philologischen Behandlung dieses Autors. In
seinem Vorwort S. VI f. sagt Jahn: „Es ist wirklich zum
Erstaunen, wie viel der Autor sich aus dem platonischen Wort-
und Sprachschatz angeeignet hat; namentlich hat derselbe hierbei
aus dem Phädros geschöpft. (Dazu bemerkt Note 2 S. VI:
Wollte man hieraus etwa wieder ein Argument dafür schmieden,
dafs Dionysius, um sich für den Areopagiten halten zu lassen,
sich die Atheismen Piatos angeeignet habe, so würde das Haltlose

hiervon schon durch das Beispiel des hl. Methodius bewiesen
sein, der ohne eine Fälschertendenz, doch auch sprachlich wacker
platonisiert hat, was ich in meinem S. Methodius platonizans,
Halle 1865, dargethan habe.) Dieses darzuthun ist die Aufgabe
meiner sprachlichen „Platonischen Blütenlese" gewesen. Es
ist sodann schon an und für sich undenkbar, dafs ein mit den
Schriften Piatos in sprachlicher Beziehung so vertrauter Schriftsteller,

wie Dionysius zufolge meinen NachWeisungen gewesen,
nicht auch aus dem Borne des platonischen Gedankenschatzes
geschöpft haben sollte. Zu zeigen, dafs derselbe dies wirklich,
namentlich in Benutzung des Symposion, des Phädros, der Leges
und der Briefe, gethan hat, war die Aufgabe der sachlichen
„Platonischen BHitenlese"; auch glaube ich, diese zweite
Aufgabe, mit Zuhilfeuahme des ehrwürdigen Altmeisters M. Ficinus,
der selbst schon Gleiches bezweckte, (vgl. zu Ficinus S. IX),



83

derart erfüllt zu haben, dal's es fortan schlechterdings
unmöglich sein wird, unsern Dionysius, nach Engelhardts
Vorgang, lediglich als einen von Plotin und Proklus
abhängigen Kompilator darzustellen. Damit soll freilich
nicht geleugnet werden, dafs bei Dionysius neben den so
zahlreichen sprachlichen und sachlichen Beziehungen zu Plato auch
solche zu den Piatonikern vorkommen. Habe ich selbst doch

Beziehungen dieser Art neben denjenigen zu Plato mehrfach
berührt und sogar verschiedentlich Andeutungen über das
Verhältnis gemacht, in welchem Dionysius zu den heutzutage leider
verscholleneu und erst noch zu restaurierenden sog. ,Ohaldäischen
Orakeln' und zu ihrer Doktrin, der sog. ,Ohaldäischen Philosophie'
(dieser verkannten Hauptquelle des Neuplatonismus), gestanden
hat." Über des Dionysius Beziehungen zu Proklus heifst es
(S. VII Note 2): „Was unter den Piatonikern speciell den Proklus
betrifft, so bemerkte schon der grundgelehrte F. Pithou (Pithoéana,
in den Scaligerana etc. Ausg. von Des Maizeaux, torn. 1. Amst.
1740 pag. 513): „Multa sunt in libris Dionysii Areopagitae, quae
et apud Proclum Platonicum reperiuntur." Auf merkwürdige
sprachliche Koincidenzen des Dionysius mit Proklus mache ich
selbst zu Div. nom. 1, 1. 283a aufmerksam. Da jedoch aus den

von Hipler und Dräseke entwickelten Gründen Dionysius der
2. Hälfte des 4. Jahrhunderts zuzuweisen ist, so mufs man
annehmen, dafs Proklus, der es nach Marinus Vita Prodi p. 16
Boi8s. als Aufgabe des Philosophen betrachtete, rov ölov xoOfiov
i(QO(pâvrt]q zu sein, es nicht verschmäht hat, auch aus den
christlichplatonischen Schriften des Dionysius zu schöpfen, wie
es schon gelehrten Byzantinern geschienen hat." Was Jahn für
fortan schlechterdings unmöglich gehalten, das meinen Koch und
Stiglmayr bewiesen zu haben, dafs es sich nämlich bei Dionysius
um bewufste Fälschung handle; seine völlige Abhängigkeit vom
Neuplatoniker Proklus zu verdecken, wolle er den Schein
erwecken, er schreibe in der Apostolischen Zeit.

Hipler und seine Meinungsfreuude halten es nach dem
Inhalte der Werke und der ganzen Schreibweise in denselben für
völllig ausgeschlossen, dafs der Verfasser hätte fälschen wollen,
also ein Lügner und Betrüger sei. Mit aller Gründlichkeit hat
Hipler dies nachgewiesen. Er sagt ganz offen heraus: „Wer
diese Werke liest, für den ist es völlig unmöglich, an einen
bewufsten Fälscher als Verfasser zu denken; so grofs ist der
Ernst, die Wahrheitsliebe, so tief die Frömmigkeit, welche in
jeder Zeile durchleuchtet." Wenn aber das, dann bleibt nur
die Ansicht übrig, der Verfasser sei der berühmte Bekehrte

G*



84 Nochmals: „Areopagitika".

Pauli in Athen. Was er von sich und seinen persönlichen
Beziehungen spricht, das kann, soll anders keine bewufste Täuschung
vorliegen, kein anderer schreiben als der Areopagite selber. In
einem Briefe an Lansselius schreibt der bekannte Jesuit Lessius
recht scharfsinnig: „Sind die Schriften des Areopagiten nicht
von ihm, sondern von einem spätem, so täuschen sie offenbar
das katholische Bewufstsein. Der Autor gebärdet sich als

Zeitgenosse der Apostel, mit welchen er bekannt war; er richtet
seine Briefe an Männer des apostolischen Zeitalters und berichtet
über die Riten und Gebetsübungen der ersten Kirche; so zwar,
dafs wir in der Voraussetzung einer Pseudonyraität gezwungen
sind, anzunehmen, der Autor sei ein ehrloser Mensch gewesen,
ein Thor, ein Heuchler, ein Betrüger." Wer nun letzteres
annimmt, der roufs durchaus folgerichtig die Meinung verwerfen,
der Areopagite sei wirklich der Verfasser. Dieses fühlen Koch
wie Stiglmayr ganz gut heraus. Darum wollen sie eben von
der Autorschaft des Areopagiten gar nichts wissen. Was aber
ihr Verfahren zu einem völlig ungerechten macht, ist der Umstand,
dafs sie diese Autorschaft a priori, ohne ii-gend einen ernsten
Beweis, verwerfen. Sie thun, als ob letztere Meinung ohne
weiteres abgethan sei. Sie wenden sich nur gegen Hipler und
Genossen und wähnen, wenn der widerlegt sei, wäre ihre Betrugsund

Täuschungs-Theorie unanfechtbar. Gehen wir etwas näher
auf ihre Ausführungen ein.

Gleich anfangs sagt Koch (a. a. 0. S. 353 f.): „Dafs die
seltsamen Werke nicht den vom hl. Paulus für das Christentum
gewonnenen Areopagiten Dionysius zum Verfasser haben, steht
seit Laurentius Valla für jeden Unbefangenen fest
und es hätte niemals der Versuch gemacht werden sollen, den

Areopagiten in seine vermeintlichen Rechte wieder einzusetzen,
wie es geschah von Freppel, Kanakis, Oeslaus Schneider,
Balten weck, wie es scheint, auch von Moriceau und endlich
von Vi dieu. Auch Stöckl kann man nicht beistimmen, wenn
er unter Berufung auf die Argumentationen Schneiders die Frage
der Autorschaft des Areopagiten in der Schwebe lassen will.
Wenn überhaupt irgendwo, hat hier dieKri tik sicher(l?)
erkannt, dafs diese Schriften nach Form und Inhalt nicht in
das erste christliche Jahrhundert gehören (vgl. die Ausführungen
Dailées bei Engelhardt, Die angeblichen Schriften des A. D. 1823
I, 3 ff.)." Wir rechnen es uns zur gröfsten Ehre an, zu diesen

Befangenen zu gehören, welche nach Laurentius Valla noch
den Areopagiten für den wirklichen Verfasser halten. Solche

Befangene sind beispielsweise: der hl. Kirchenlehrer Franz von



Nochmals: „Areopagitika". 85

Sales, Baronius, Bellarmin, Corderius, Delrio, Lansselius, Lessius,
Natalis Alexander, de Rubeis; aus unserer Zeit aufser den oben
erwähnten: Bertani, Darboy, Darras, Dulac, die kleinen Bollan-
disten. Der in unsern Tagen mit Recht so hochgefeierte selige
Petrus Canisius liebt es in seiner Summa doctrinae christianae
Stellen aus den Werken des Areopagiten als Zeugnisse eines

Apostolischen Vaters anzuführen. Nach Valla hatte Erasmus
(Praef. in I. Cor.) den Satz aufgestellt: „Dionysius, qui in 2.

Hierarchia i. e. ecclesiastica priscos Ecclesiae ritus satis copiose
describit, eruditus recentior quispiam fuisse videtur, quam fuerit
Areopagita ille." Die Pariser theologische Fakultät stand damals
entschieden auf der Seite des Areopagitischen Ursprungs. Sie
censurierte am 17. Dezember 1527 auf den Antrag des
Syndikus Natalis Beda obigen Satz des Erasmus mit folgenden
Worten: „Non vero eruditis sed temerariis et novitatum
studios is videtur non esse Dionysius Areopagites qui libros
Ecclesiasticae hierarchiae conscripserit: quandoquidem ab ipso
Dionysio esse conscriptos constat. Primum ex ipsis Ecclesiasticae
hierarchiae et aliis eiusdem autoris libris. Deinde clarorum
virorum testimonio idem comprobatur. Postremo VI. Synodo
Generali id fit dilucidius, in qua Magnus Dionysius appellatur
is qui libros scripsit Ecclesiasticae hierarchiae." Dieselbe
Fakultät hatte bereits im Jahre 1520 eine falsche und verletzende
Behauptung Luthers mit den Worten censuriert: „Haec propo-
silio est falsa, arroganter et temerarie asserta ac viro sancto
insigni eruditione claro iniuria, quem Damascenus Divinum Areo-
pagitam, Pauli discipulum, acerrimum et eloquentissimum appellat"
(vgl. Schneider, Areopagitica S. 112.). Die Verfasser des Cate-
chismus Concilii Tridentini (zuerst gedruckt 1566), die drei
Dominikaner: Leonardus de Marinis, Archiepiscopus Lancianensis,
Aegidius Foscherarius, Episcopus Mutinensis, und Franciscus
Forerius, Concilii Tridentini Secretarius, berufen sich sehr häufig
auf die Werke des wirklichen Dionysius Areopagita; und trotz
sorgfältigster Prüfung wird dieser Catechismus vom hl. Papst
Pius V. approbiert und der sogenannte bewufste Fälscher
PseudoDionysius wird als Apostolischer Vater keineswegs
beanstandet; und das alles wohlgemerkt nach Valla und auch
nach Erasmus. Dafs vorher, vor dem Aufgange des herrlichen
Kirchenlichtes in L. Valla, die grofsen Scholastiker und hh. Väter,
ja selbst Päpste und allgemeine Konzilien den Areopagiten für
den Verfasser der fraglichen Werke gehalten, diese grofse
Befangenheit will man noch herablassend entschuldigen. Sie alle,
diese wahren Kirchenlichter, haben sich elendiglich von einem



86 Nochmals: „Areopagitika".

Schurken täuschen lassen und haben diesen neuplatonisehen
Mischmasch, den reinsten Pantheismus als reine,
zuverlässige Lehre eines Apostolischen Vaters in ihren eigenen
Werken verwertet. 0 bodenlose Verblendung! 0 Glanz der
Lehre des hl. Thomas von Aquin, wohin bist du geschwunden!?
Neuplatonismus, nackter Pantheismus ist das Fundament, auf
welchem du ruhest!? Ist es da zu verwundern, wenn immer
lauter über die Inferiorität der katholischen Wissenschaft
geklagt wird?!

Für solche Inferiorität kann freilich die moderne Kritik des

aufgeklärten 19. Jahrhunderts nur ein mitleidsvolles Lächeln und
Achselzucken haben! Darum fafst auch Ivoch don ersten Teil
seiner Abhandlung „I. Der Stand der areopagitischen Frage"
zum Schlüsse kurz in folgende Worte zusammen: „Dies ist also
der gegenwärtige Stand der areopagitischen Frage : auf der einen
Seite wird der pseudepigraphische Charakter der Schriften
geleugnet und die darauf hinweisenden Stellen werden
durch andere Interpretation und Beziehung auf spätere
zeitgenössische Personen und Verhältnisse ihrer apostolischen
Anklänge beraubt; auf der anderen Seite wird der
pseudepigraphische Charakter strikte festgehalten. Dazu die dritte
Wendung: der pseudepigraphische Charakter wird zugegeben,
aber auf spätere Interpolation zurückgeführt." Der zweite Teil
behandelt die Schriften des Dionysius. Derselbe richtet sich
vorzugsweise gegen die Reihenfolge der Dionysischen Schriften,
welche Hipler bietet. Die einzig richtige Lösung der Frage
nach Anordnung dieser Schriften scheint uns Schneider in seiner
Areopagitica S. 189—268 gefunden zu haben (vgl. auch dessen

,Apostolisches Jahrhundert' I. Bd. S. 603—648). Die Schriften
des Areopagiten wenden sich ganz direkt gegen alle Behauptungen

des Simon Magus. In der That darf man die Lehre
Simons, wie sie die Philosophoumena des Hippolytus darlegen,
mit der Lehre des Areopagiten, wie dieselbe in seinen Schriften
enthalten ist, nur vergleichen, um deutlich zu erkennen, dafs

„der Vater aller Irrlehren", „der Erzketzer", wie die Konzilien
den Simon nennen, in Dionysius, dem Vater der
christlichwissenschaftlichen Spekulation, seinen Hauptgegner gefunden hat.
Damit ist, wie Schneider (Areopag. S. 190 f.) mit Recht sagt,
zugleich der innere Grund gegeben, warum überhaupt Dionysius
die unter seinem Namen bekannten Werke verfafst hat. Das,

was sein Lehrer Hierotheus geschrieben, hat der Areopagite
nach eigener Aussage weiter ausgeführt und den Irrlehren Simons



Nochmals: „Areopagitika". 87

entgegengestellt. Die Lehre Simons läfst sich in folgenden
Lehrsätzen ausdrücken :

1. Gott ist wesentlich das Formalprincip in jedem Geschöpfe.
2. Das Urprincip alles Seins ist ein Urvermögen, das alles

werden kann.
3. WaB wir in jedem Dinge Substanz nennen, das ist nichts

anderes als die „Urmöglichkeit"; die einzelnen Dinge haben keine
eigentliche innere Wesenheit.

4. Der Stoff an sich hat keine wirkliche Existenz ; er ist
wirklich nur im menschlichen Geiste.

5. Das Urvermögen für sich allein betrachtet i s t weder
noch ist es nicht; demnach ist es auch weder gut noch schlecht.
Aus dem Urvermögen, dem Yater, Hiefst die Idee, der Sohn,
und aus der Verbindung beider beim wirklichen Erkennen ergibt
sich das „Siebente", der hl. Geist — aber alle drei haben ein

ewiges, völlig gemeinsames Sein.
6. Nicht das Urvermögen selber ist ein Übel, wohl aber

insofern es nicht weiter entwickelt wird ; was auch immer getrennt
steht von seiner thatsächlichen Entwicklung, — das ist ein
Übel.

7. Wirkliche geschöpfiiche Vermögen existieren gar nicht.
Es besteht nur ein Fundamentalvermögen, und dies ist der Zahl
nach dasselbe in allem.

8. Die menschliche Seele hat keine substantielle Geistigkeit.
9. Die reinen Geister existieren entweder gar nicht oder

sind nur wie wesenslose Schatten.
Danach zeigen bereits die Titel der Werke des Areopagiten

die systematisch angelegte Widerlegung des simonianischen
Systems. Die den Lehrsätzen Simons entgegenstehenden
Behauptungen des Dionysius sind, kurz ausgedrückt, folgende:

1. Gott ist unermefslich; aber nicht das Formalprincip des
Geschaffenen, sondern steht diesem als wirkender Grund
gegenüber.

2. Gott ist der unendlich vollkommene Akt; die reine
Thatsächlichkeit; in keiner Weise entwicklungsfähig.

3. Gott verursacht speciell in den Dingen ihre eigenste
festumgrenzte Natur.

4. Der Stoff hat wirkliches Sein.
5. Es sind drei Personen in Gott, aber nur eine Substanz.
6. Das Übel hat keine bewirkende Ursache, wie überhaupt

kein eigenes Sein.
7. Die geschöpllichen Vermögen sind etwas wirklich

Bestehendes mit eigenem Wesen und eigener Wirksamkeit.



88 Nochmals.- „Areopagitika".

8. Die Seele ist eine geistige Substanz.
9. Die reinen Geister besitzen eine rein geistige Substanz.
Den eingehenden Nachweis der Widerlegung des Simon

seitens des Areopagiten bringt Schneider im dritten Teile seiner
erwähnten Areopagitica; und wir begnügen uns hier einfach auf
diesen zu verweisen.

Im dritten Teile seiner Arbeit bringt Koch „die
Besprechung der für den pseudepigraphischen Charakter
beweiskräftigen Stellen". Mit grofsem Geschick weist der Autor gegen
Hipler nach, dafs der Verfasser der Dionysischen Schriften
unmöglich im vierten Jahrhundert s o geschrieben haben könne,
ohne ein bewufster Fälscher zu sein; denn die Persönlichkeiten
und Verhältnisse, welche in diesen Schriften besprochen werden,
kämen nur im Apostolischen Jahrhunderte vor. An den
vorgebrachten Stellen zeigt Koch, wie alles so schön und einfach in
die Apostelzeit passe; aber — jetzt kommt der Haken — anstatt
nun den einfachen und natürlichen Schlufs zu ziehen, also kann
nur der hl. Dionysius, der Areopagite, wirklich der Verfasser
sein, will er uns einreden, der Verfasser unserer Schriften wolle
nur den Schein erwecken, er habe in Apostolischer Zeit gelebt,
in Wirklichkeit falle die Abfassung derselben kurz vor das

Keligionsgespräch von Konstantinopel 5331? Nach L. Valla
kann nun ein- und für allemal ein Unbefangener nicht mehr für
die Echtheit der fraglichen Schrifton eintreten; darum bleibt nichts
anderes übrig, als den pseudepigraphischen Charakter derselben
anzunehmen!? So argumentiert Koch und scheint nicht zu merken,
dafs er sich dadurch in unlösbare Schwierigkeiten verwickelt.
Was er wirklich beweist, ist das gerade Gegenteil von dem,
was er beweisen will. Er beweist, dafs der fragliche Verfasser
nur Sachen aus der Apostelzeit vorbringt und nicht das

Geringste, was nicht zu dieser Zeit vollständig palst. Es heifst
zwar (S. 383 oben), der Fälscher sei nicht selten aus der Bolle
gefallen; aber ein Beweis dafür wird weiter nicht erbracht.
Koch gibt vielmehr zu, dafs der Verfasser vom Heimgang der
Gottesmutter redet, bei welchem er mit seinem Lehrer Hiero-
theos Augen- und Ohrenzeuge sein will; dafs er im Briefe an
Polykarp wirklich von der Sonnenfinsternis beim Tode Christi
berichtet, welche er mit Apollopbanes in Heliopolis gesehen
haben will; dafs er wirklich einen Brief geschrieben an „Johannes
den Theologen, den Apostel und Evangelisten in der Verbannung
auf der Insel Patmos"; dafs er wirklich in näherer Beziehung
zum Apostel Paulus gestanden, ja selbst persönlich sein Schüler
gewesen sein will; dafs er sich selbst Dionysius nennt, Bischof



Nochmals : „ Areopagitika". 89

war, vorher als Heide in griechischer Weisheit gebildet worden,
und sich dann dem Christentume zuwandte, ohne den Philosophen-
mantel abzuwerfen. Und dieser geheimnisvolle Mann, dieser
bewufste Täuscher soll kurz vor dem Religionsgespräch 533
gelebt haben, ohne dafs in der Litteratur der damaligen Zeit
von einem solchen Dionysius die geringste Spur zu finden ist!?
Wie Stiglmayr macht auch Koch unseru Verfasser ganz und gar
abhängig vom Neuplatoniker Proklus und deshalb datiert er
seine Schriften aus der Zeit kurz vor 533; aber ein Beweis
fehlt auch hier. Was vorgebracht wird, sind leere Vermutungen.
„Im Neuplatonismus war dem Christentum ein mächtiger
Konkurrent erwachsen Die christliche Wissenschaft mufste zu
den gleichen Waffen greifen und einen neuplatonischen Panzer
anlegen. In der That finden wir dieses Rüstzeug bei D.

(Dionysius). Er redet ganz und gar die Sprache des Neu-
platonismus, speciell des letzten namhaften Vertreters desselben,
des Proklus. Die ausschweifende Allegorese, welche Porphyr
bei der Interpretation Homers, Proklus bei der Platoerklärung
anwandte, finden wir in der dionysischen Exegese wieder
Wie die Neuplatoniker, freilich ihrerseits wieder bewufst oder
nnbewufst unter dem Einflüsse christlicher Ideen stehend, sich
immer wieder auf die Orakelsprüche als unantastbare Gottesworte

berufen und die platonischen Dialoge als Quellpunkte der
philosophischen Forschung betrachten, so ist unserrn D. (ganz
im Gegensatz zum Neuplatonismus!!) die hl. Schrift die Grundlage

und der Ausgangspunkt jeglicher Spekulation, und immer
wieder wird nachgeschaut, was ,die Theologie sagt' ebeuso
(wie Jamblich den heidnischen Mysteriendienst allegorisch
ausdeutet) gibt D. in seiner kirchlichen Hierarchie' dem christlichen

Gottesdienst und der Feier der hl. Geheimnisse eine
tiefmystische Erklärung, wobei er nicht in ähnliche Verlegenheit
gerät wie der Heide, der auch den bedenklichsten Ceremonien
noch eine ,höhere' Bedeutung abgewinnen mufs und dies auch
mit einer nach unsern Begriffen über die Grenzen der Naivität
hinausgehenden Unbefangenheit fertig bringt (wie so ganz anders
Dionysius! Und doch heilst es weiter!). Überhaupt läl'st sich eine

Einwirkung der Mysterien auf die Mystik des D. nicht verkennen
A uch die W eihe des A Iters mufste ein System wie das des D. haben,

um zu imponieren und gute Aufnahme zu finden. Der Lehrer Ab-
ammon im Buche de mysteriis (1, 1 u. 2) beruft sich auf den allen
Priestern gemeinsamen Schutzgott Hermes als Urheber seines
Wissens, seine Aufklärungen seien den Lehren der Assyrer und
den alten Säulen des Hermes entnommen, welche schon Plato



90 Nochmals: „Areopagitika".

und. Pythagoras gekannt und gelesen hätten Auch unser
D. citiert die Magier Simon und Elymas, sein Hermes aber soll
kein geringerer sein als der Apostel, welcher in Lystra geradezu
für Hermes gehalten wurde und der in Athen den Areopagiten
Dionysius bekehrte — der hl. Paulus. Schob er noch eine
Person ein, so hatte er ebenfalls (wie Hermes-Tat-Asklepios)
eine Trias mit den klingenden Namen Paulus-Iiierotheus-Dionysius
zur Empfehlung seines Systems. Wie der Erfolg zeigte, war
die Fiktion glücklich gewählt, um den Neuplatonismus
zu taufen und ihm so in christlichen Kreisen das Bürgerrecht

zu verschaffen" S. 417 ff.). Und trotzdem
befiehlt geradezu Papst Leo XIII. durch die Lehre des Aqui-
naten aus diesem neuplatonisch-pantheistischen Weisheitsborne
des Dionysius zu schöpfen!! (Vgl. über den Neuplatonismus
und Dionysius den erwähnten Artikel „Areopagitika".) Koch
denkt sich die bewufste Fälschung bei den fraglichen Schriften
so, wie die von ihm (Artikel: Zur christlich-lateinischen Litteratur
in „Historisch-pol. Blätter", 121s, S. 591) geschilderte absichtliche
Täuschung seitens damaliger Ketzer: „Lehrreich ist das Schicksal
seiner (Novatians) Schrift de trinitate. Da die Werke der Ketzer
als seelengefährlich dem Untergange geweiht waren, konnten sie

nur zum Theil und mit List gerettet werden. Man wählte den
Namen von probatissimi auetores und liefs die fraglichen
Schriften unter ihrer Flagge segeln. So machten es die
Apollinaristen, so die Pelagianer mit den Schriften ihrer Meister, so
die Macedonianer in Konstantinopel mit der novatianischen Schrift
de trinitate. Da sie an ihrer Verbreitung Interesse hatten,
veranstalteten sie, wie Rufin erzählt, eine Neuausgabe der Briefe
Cyprians zu einem ausnehmend billigen Preise und schmuggelten
den Traktat ein. Allein diesmal kamen bald einige Orthodoxe

hinter die Sache und deckten den Betrug auf. Jetzt stritt
man sich, wem der Traktat eigentlich angehöre. Das Zeugnis
des Hieronymus, sowie Stil und Komposition weisen ihn dem
Novatian zu." Tief zu bedauern ist nur, dafs man bei unserm
fraglichen Verfasser nicht so bald hinter die Sache kam, sondern
erst L. Valla im 15. Jahrhundert den Betrug aufdeckte!! Koch
selbst führt als Zeugnis für die Echtheit der Areopagitischen
Schriften bei deren erwähnter Besprechung (S. 387) an den
Johannes Philoponus in seinem Werke de inundi creatione (um
440) und den Verfasser der Osterchronik (um 630)! Bei Stigl-
mayr, zu dem wir jetzt übergehen wollen, werden wir noch
ältere Zeugnisse für die Echtheit kennen lernen.



Nochmals: „Areopagitika". 91

In der Einleitung behandelt Stiglmayr die Geschichte
der sog. Pseudo-Dionysischen Schriften. Die erste Epoche gilt
ihm als die Periode des Aufkommens dieser Schriften und ihres
allmählichen Eindringens in die christliche Litteratur; sie schliefst
mit dem Laterankonzil 649. Die zweite Epoche ist die Periode

des ruhigen Besitzstandes und des ehrwürdigsten Ansehens
der Areopagitika und dauert über 900 volle Jahre. Die dritte
Epoche beginnt mit Laurentius Valla (um 1450), „mit dem
Erwachen der kritischen Richtung in Wissenschaft und Litteratur".
Die Abhandlung selbst befafst sich nur mit der ersten Epoche.
Der erste Teil prüft die Argumente, nach welchen der Verfasser
der fraglichen Schriften noch in das 4. Jahrhundert zu setzen
wäre (Hipler u. a.). Stiglmayr gibt zu, dafs Dionysius von
Elymas und Simon Magus als von Zeitgenossen redet. Trotzdem
schreibt (S. 7, unten) er: „Und doch denken wir nicht entfernt
daran, die Abfassung der Areopagitika in die Zeit dieser Gegner
der Apostel zu setzen." Seine Voreingenommenheit gegen die
Autorschaft des Areopagiten ist so stark, dafs er dieselbe von
vornherein ohne allen Beweis leugnet. Die Begründung seiner
eigenen Ansicht vom bewufsten Fälscher zu Ende des 5.
Jahrhunderts ist aber derart, dafs dadurch die Areopagitische Autorschaft

in um so helleres Licht tritt. Weil in den Schriften die
Ansicht der Macedonianer und Appollinaristen nicht blofs, sondern
auch die der Monophysiten widerlegt sei, müfsten sie nach dem
Konzil von Chalcedon (451) verfafst sein. Wie viele Irrtümer
späteren Datums finden sich beispielsweise schon in den Werken
des hl. Augustinus und des hl. Thomas von Aquin widerlegt!
Dafs sich in einem Werke der eine oder andere Ausdruck findet,
welcher später von der höchsten kirchlichen Autorität feierlich
sanktioniert wurde, kann doch kein Beweis für die spätere
Abfassung jenes Werkes sein. Miifste da nicht z. B. der Aquinate
nach dem Konzil von Trient geschrieben haben, in dessen
Dekreten manche Stellen wortwörtlich mit Stellen aus dessen Werken
übereinstimmen?! Betreffs des Wortes vnoôraôiç (S. 9 u. 41)
ist auch darauf hinzuweisen, dafs Dionysius dasselbe ganz anders
anwendet wie die Aktenstücke im 4., 5. oder 6. Jahrhundert,
Dionysius braucht es wohl ganz richtig für Person, aber ohne
die Spur einer darüber bestehenden oder eben beendeten Kontroverse.

Der Unterschied von ovoia und vnôcixaûiç ist zwar
scharf genug ausgedrückt, aber nicht als solcher erwähnt, weil
er eben nicht bezweifelt worden war (vgl. näher: Schneider,
Areopagitica, S. 147 ff.). Die von Hipler angeführte Stelle aus dem
hl. Gregorius von Nazianz führt Stiglmayr auf den hl. Athanasius



92 Nochmals: „Areopagitika".

6tatt auf Dionysius zurück, übersieht dabei aber, dafs Athanasius
nichts Erhabenes über die Seraphim, sondern solches über die
allerhh. Dreifaltigkeit berichtet. Seine Ausführungen (S. 10 ff.)
gegen Hipler und Langen schliefst Stiglmayr mit folgenden
charakteristischen Worten: „Vorläufig möge nur soviel bemerkt
sein, dafs von allen Stellen, die Langen aus Gregor von Nazianz
(Internat, theol. Zeitschrift 1893, S. 603 ff.) anführt, keine
einzige von solcher Beschaffenheit ist, dafs wir sie nicht entweder
aus der gemeinsamen Quelle des Neuplatonismus ableiten
oder mit IJmkehruug des Verhältnisses dem Gregorius als Eigentum,

dem Dionysius als literarische Anleihe zuerkennen
dürften. Ebendasselbe, was von Dionysius in seinem Verhältnis
zu Gregor von Nazianz gesagt wurde, gilt meines Erachtens
auch von dessen litterarischen Beziehungen zu andern kirchlichen
Schriftstellern des 4., bezw. des 3. Jahrhunderts, nämlich zu
Basilio8, Gregor von Nyssa, Kyrillos von Jerusalem, Kyrillos
von Alexandrien, Origenes u. s. w. Mit Berufung auf das
Resultat meiner früheren Untersuchung (1. Beitrag, vgl. Artikel
„Areopagitika" dies. Jahrb. a. 0.), wonach Dionysios sogar noch
die Schrift des Proklos über das Übel benutzt hat, kann ich
einstweilen die Thatsache unterstellen, dafs die oben genannten
Schriftsteller alle vor Dionysios geschrieben haben und also von
diesem benützt worden sind (?!)." Die Stelle von den Seraphim
bei Hieronymus epist. 18. (ad Damasum) auf Gregor von Nyssa
(1. 1 c. Eunom.) zu beziehen, geht doch wohl nicht an; auf
letzteren pafst dem Papste Damasus gegenüber nicht des
Hieronymus Wendung: „quidam Graecorum in scriptum apprime
eruditus". Dagegen lassen sich ganz einfach beide Stellen auf
den wirklichen Areopagiten zurückführen; und ist dann auch
die angeführte Wendung sehr erklärlich; allerdings nicht bei
der fixen Idee eines bewufsten Fälschers! Für die Echtheit
des Zeugnisses des Juvenalis von Jerusalem (S. 14 ff.) spricht
gar sehr der Tadel der Ehrsucht, welchen Papst Leo d. Gr.
(ep. 119 ad Max.) dem genannten Bischof erteilt; denn dieser
Leidenschaft hätte es jedenfalls mehr entsprochen, wenn sich
Juvenal als Hüter des Grabes sowohl als auch des Leibes der
Gottesmutter hätte vorstellen können. Wenn Stiglmayr den
Dionysius im entschiedensten Gegensatz zu den Grundgedanken
des Bar Sudailischen Systems (S. 16 ff.) stehen läfst, so spricht
dies sehr für die Echtheit der Dionysischen Schriften; um so
mehr Johannes von Dara den Stephan Bar Sudaili ausdrücklich
zum Fälscher stempelt (S. 19), von Dionysius als Fälscher damals
aber nirgends Rede war. Statt „Liebeshymnen" wird (S. 20)



Nochmals: „Areopagitika". 93

„erotischen Hymnen" unpassend übersetzt. Zu sagen, Dionysius
sei immerhin einer orthodoxen Deutung fähig, geht nicht an, da

er nur orthodox gedeutet werden kann. Ganz widersprechend
ist es, in den Grundgedanken des Systems den entschiedensten
Gegensatz zu finden zwischen Dionysios und Bar Sudaili (S. 18,
unten) und in der Denkweise der beiden Schriftsteller einen
grofsen Unterschied (S. 20, Mitte) und zugleich auffällige
Beziehungen zwischen ihnen vorliegen zu lassen!? (S. 20, unten.)

Der zweite Teil bespricht das Aufkommen der Dionysischen
Schriften bis zum Religionsgespräch von Konstantinopel 533.
Stiglmayr wendet sich „bekannten historischen Thatsachen und
Schriftwerken des fünften Jahrhunderts zu, von denen Dionysius
sich in der einen oder andern Weise abhängig erweist, so
dafs wir also feste chronologische Daten gewinnen, hinter
welche die Abfassung der Dionysischen Schriften zu verlegen
ist." Zuerst kommt die Beziehung dieser Schriften zum Konzil
von Chalcedon 451 zu Sprache. Dafs Dionysius so durchaus

genau die Lehre von der Unvcrmischtheit der beiden Naturen
in Christus aufstellt, ist, wie wir schon oben betreffs des
Ausdrucks vjcoOraOïç hörten, keinerlei Beweis für die spätere
Abfassung seiner Schriften und zwar wegen der auffallenden
Ähnlichkeit mit den Ausdrücken des Konzils von Chalcedon nach
diesem! Es ist hingegen ein vollgültiger Beweis für die Meisterschaft

des Areopagiten! Gerade so erscheint er deutlich als

würdiger Schüler der Apostel, welche „die Erstlinge des
Geistes besitzen nos ipsi primitias spiritus habentes" (Rom. 8, 23).
Dionysius rühmt sich, Schüler des hl. Apostels Paulus gewesen
zu sein. Und St. Paulus (Eph. 1, 7 f.) rühmt sich seinerseits,
dafs ihm die Gnade Gottes überschwenglich zu teil geworden
sei, in aller Weisheit und Erkenntnis. St. Thoraas (2. 2. qu. 1,

a. 7, ad 4) lehrt: „Uli qui fuerunt propinquiores Christo, vel
ante, sicut Joannes Baptista, vel post, sicut Apostoli plenius
my s ter ia fidei cognoverunt." Sehr lehrreich ist, was der
unvergefsliche Schäzler diesbezüglich über den Glauben der

Kirche in seinem Verhältnis zu jenem der Apostel schreibt („Die
Bedeutung der Dogmengeschichte etc." Regensburg 1884,

§ 5, S. 85 ff.). Da heifst es (S. 88) unter andern: „Auf dem

kirchlichen Standpunkt stehen allein diejenigen, welche in dem

persönlichen Glauben der Apostel und in dem ihnen eigenen
Verständnis der christlichen Lehre nicht etwa einen noch

unvollkommenen Anfang erblicken, sondern vielmehr den Höhepunkt

und die gröfste auf Erden mögliche Vollkommenheit

dogmatischer Erkenntnis." Von diesem Standpunkte



94 Nochmals: „Areopagitika".

allein kann die Dionysius-Frage richtig beurteilt werden, und
bietet sie auch durchaus keinerlei Schwierigkeiten. Dionysius
führt Beispiele an, wie der Heiland Übermensch lieh Menschliches

that: er wurde geboren, aber aus einer Jungfrau; er schritt
einher, aber auf fiiefsendem Wasser. Dafs Leo d. Gr. dieselben
Beispiele in derselben Weise in seiner Epistola dogmatica ad
Flavianum als Ausdruck der verschiedenen Wirkungsweise der
beiden Naturen anfuhrt (c. 4), ist vielmehr ein Beweis, dafs Leo
den Areopagiten kannte oder dafs sich Eutyches bereits auf
dessen Werke berufen hatte und der Papst stillschweigend eine
solche Berufung zurückweist, als dafs der „Pseudo-Dionysios"
sie aus Leo hat (S. 22, Note 1)! Stiglmayr schreibt (8. 23,
unten): „Die zwei andern Termini der chalcedonensischen Formel

welche ihre Spitze gegen die Irrlehre des Nestorios kehren,
finden wir in der Christologie des Dionysios nicht verwendet.
Es lag hierfür kein so aktuelles Bedürfnis vor, da das Konzil
von Ephesus schon 431 gehalten worden war." Er übersieht
hier, dafs es um 450 und auch noch viel später zahlreiche
Nestorianer gab! Betreffs des berühmten Wortes >>-9-£avÔQixi/

èvéçysia" heifst es (S. 25 vor 2): „Die Späteren, wie Anastasios
Sin., Sophronios, Maximus, Martin I. u. s. w. bleiben bei dem
Ausdruck stehen, wie er von Dionysios gestaltet worden ist."
Offenbar hatten sie alle keine blasse Ahnung von seiner be-
wufsten Täuschung, hielten ihn vielmehr für den wirklichen
Areopagiten! (Vgl. Schneider, Areop. S. 115 ff.)

Darauf werden (S. 25 ff.) die Schriften des Proklos als
Vorlage des Dionysios besprochen. Der Kürze wegen verweisen
wir hier einfach auf das oben betreffs der diesbezüglichen
Meinung Kochs Gesagte, sowie auf den erwähnten Artikel „Areo-
pagitika" (dies. Jahrb. a. 0.). Drittens (S. 34 ff.) wird die
Erwähnung des Credo in der Messe behandelt. Unter xadohxrj
vfivohoyia soll nämlich das Credo zu verstehen sein (Stiglmayr
zieht die Lesart ofioZoyia vor). Dionysios selbst scheint dies
durch die Worte d-çrjOxslaç to Ov/ißoAov zu bestätigen.
Demnach raüfste der Autor nach der Zeit des Fullo, nicht vor
dem Ende des 5. Jahrhunderts, gelebt haben, wenn er nicht
etwa Fullo selber ist. Indes geht schon aus den verschiedenen
Namen, welche Dionysius diesem Gesänge gibt, hervor, dafs hier
nicht vom eigentlichen symbolum fidei die Rede sein kann. Es
wird auch nie symbolum fidei genannt, wie dies wohl hätte
geschehen müssen, wenn die Werke nach dem Nicänischen oder
Nicänisch-Konstantinopolitanischen Symbolum abgefäfst wären;
sondern im allgemeinen heifst es „Symbol der Anbetung". Zudem



95

ist bekannt, dafs das Apostolische oder auch das Nicänische,
Konstantinopolitanische Glaubensbekenntnis, sowie das des heil.
Athanasius von den griechischen Vätern nie vfivog genannt wird,
sondern jiiGziç, exöoöic, äyiov oQog Jiiozsmç, ygdq.rj
und ähnlich. Aus der Thatsache, dafs Dionysius, welcher doch
bei Beschreibung der kirchlichen Gebräuche gewöhnlich sehr
ins einzelne geht, weder das Nicänische noch das Konstantinopolitanische

Symbolum namhaft macht, ergibt sich vielmehr die

Gewifsheit, dafs die Werke vor Fullo, vor dem Jahre 476
geschrieben sind. Wären sie später verfafst, so wäre sicher
entweder das Nicänum genannt, falls der Verfasser ein Mono-
phy8it, oder das 83'mbolum Constantinopolitanum, falls er ein
Orthodoxer gewesen. Weil überhaupt keines bestimmten
Glaubensbekenntnisses Erwähnung geschieht, ist ein gansi zuverlässiger
Beweis, dafs unter zrjç d-grjOxslaç zo Gv/jßoZov kein
Glaubensbekenntnis zu verstehen, also die Werke vor der Zeit geschrieben
sind, in welcher das Absingen des Nicaenum oder des
Constantinopolitanum einen Teil der kirchlichen Mefsceremonien bildete
(vgl. Schneider, Areopag. S. 135 fif.).

Als vierter Punkt kommt zur Sprache: Dionysius und das
Henotikon des Kaisers Zeno 482. Weil in den Dionysischen
Schriften nicht von einer fda (pvOtg oder âvo <pvöeig in Christus
gesprochen wird, mufs Dionysius Anhänger des Henotikons sein,
welches absichtlichst vermeidet, von einer oder zwei Naturen
in Christus zu reden. Denn „wie im Vorausgehenden gezeigt

nur vermutet!) worden ist, entstanden die Schriften nach
dem Konzil von Chalcedon, also jedenfalls in einer Zeit,
wo die erwähnten Termini bereits das Schlagwort der beiden
Parteien bildeten. Ein strenger Orthodoxer bekannte sich bündig
zu den .beiden Naturen'; ein strenger Monophysit nahm
leidenschaftlich ,eine Natur' zur Parole; ein Anhänger der Mittelpartei

und des Henotikons schwieg absichtlich still" (S. 41).
„Vergeblich wird man auch die klare Bezeichnung evmoig xaß-'
vx6özaöiv, welche bereits auf dem Konzil von Ephesus 431

angenommen und dann ein gemein gebräuchlicher Ausdruck
wurde, bei Dionysius suchen (a. 0.). Anstatt nun daraus ganz
folgerichtig zu schliefsen, also mufs er vorher gelebt haben,
bleibt man ganz im Banne der Abhängigkeit des Dionysius von
Proklus und stürzt sich in immer neue Widersprüche! „Wer
des Dionysius eigentümliche Art, über den menschgewordenen

Logos zu sprechen, etwas näher ins Auge fafst, kann sich des

Eindrucks nicht erwehren, dafs in einer solchen Christologie
eine gewisse Verschwommenheit liegt, die, gegenüber der



Nochmals: „Areopagitika".

brennendsten Frage jener Zeit, beabsichtigt erscheint Nur
bei diesem Charakter der dionysischen Schriften war es möglich,
dal's thatsächlich beide Parteien, Monophysiten und Orthodoxe,
dieselben für sich in Anspruch nahmen und zur Bekräftigung
ihrer gerade entgegengesetzten Lehren benützten" (S. 41, unten, f.).
Immer wieder betont Stiglmayr die starke neuplatonische Färbung
der Schriften, sowie des Verfassers bewufste Täuschung!? „Die
lobpreisende Schilderung der kirchlichen Hierarchie und die
beständige Betonung, dafs die gottgewollten Verhältnisse der Unter-
und Überordnung gewahrt bleiben müssen, mahnte wenigstens
indirekt zum Gehorsam gegen das von zwei Patriarchen
ausgegangene Henotikon. In der unablässigen Aufforderung, für
die höchste Art der Einigung und Einheit in Gott sich zu
befähigen, in dem Stichwort des ganzen Werkes 'èvœOiç, tvœrixoç
spiegelt die Tendenz und der Inhalt des gleichzeitigen Henotikons"

also nur eine Empfehlung des von der Kirche verworfenen
Henotikons! S. 43). Weiter heifst es (a. 0.): „Die energische
Zurückweisung der Mönche in die Grenzen ihres Standes (vgl.
„kirchl. Hierarchie" cp. 6, § 3 ff. und epist. 8.) enthält eine
Verurteilung jener grofsen, von den Mönchen ausgehenden
Bewegungen, an denen ein Unionsversuch regelmäfsig scheiterte."
Stiglmayr übersieht, dafs Dionysius keine Mönche kennt, wie
sie zur Zeit des Henotikons in eigenen Klöstern zusammenlebten
und durch eigene Trachten auch äufserlich von der christlichen
Gemeinde getrennt waren. Seine Mönche sind innerhalb derChristen-
gemeinde solche Laien, welche ein durch die Befolgung der
evangelischen Räthe vervollkommnetes Leben führten. Sie waren die
ersten unter den Laien. Weil sie in hervorragender Weise sich
dem Dienste Gottes widmeten, hiefsen sie „Therapeuten", und
„Mönche" wegen ihres ungeteilten, auf das Eine gerichteten
Lebens (vgl. näher: Schneider, Areop. S. 149 ff.; Apostol. Jahrh.
I. Bd. S. 257 ff. Text; S. 263 ff. Erklärung). Wenn auch bei
deren Weihe von der Anlegung eines neuen Kleides die Rede
ist, so bezeugt dies durchaus nicht, dafs dies auch öffentlich
getragen wurde. Die Einladung zur Kommunion am Ende der
Weihe weist geradezu darauf hin, dafs der Mönch in der
Gemeinschaft der andern Gläubigen bleibe. Damit ist der Vorwurf,
der Verfasser habe bereits die Mönche gekannt, könne also nicht
zur Apostelzeit gelebt haben, entkräftet. Gerade von den Aposteln
lesen wir, dafs sie gewisse Personen Gelübde für das ganze
Leben ablegen liefsen, ohne dafs diese die Welt verlassen oder
eine von den andern äufserlich verschiedene Lebensweise
angenommen hätten! Vielmehr könnte ein Vorwurf gemacht werden,



Nochmals: „Areopagitika". 97

wenn Dionysius nichts von solchen besonders Gott Geweihten
berichtete. Die Haltung1 des Dionysius gegen Andersgläubige
soll ebenfalls dafür sprechen, dafs er ein Anhänger des Ilenoti-
kons gewesen!? „In scharfem Kontraste dagegen steht die Art
und Weise, wie früher Athanasios, die beiden Gregore,
später Leontios von Byzanz, Anastasios Sinaites u. a. den
kirchlichen Standpunkt vertraten. Bei aller Milde gegen die Person
kannten sie keine derartige (J?) Toleranz in Sachen der Lehre"
(S. 45). Im Gegenteil benimmt sich Dionysius gegen die
Andersgläubigen, gegen die Häretiker gerade wie die Apostel, deren
würdiger Schüler er ist.

Stiglmayr verweist zum Belege für seine Ansicht auf Hergen-
röther KG. 3. Aufl. I. Bd. S. 225 f. Da nun heifst es: „Den
so vielgestaltigen Irrlehren gegenüber hatte die Kirche stets
ihre feste Stellung; sie kämpfte gegen sie durch Ausschlufs der
Irrlehrer, durch Warnung der Gläubigen vor ihnen, durch Widerlegung

ihrer falschen Behauptungen und festere Begründung und
Formulierung ihrer eigenen Lehre. Die Apostel kannten keine
Duldung, keine Nachsicht gegen Irrlehren. Diejenigen, welche
der Lehre der Apostel widersprachen, galten als gefangen in
den Stricken Satans und sollten ausgestofsen und verworfen
sein; sie waren Widerchristen. Daher finden die alten Väter
nicht Worte genug, ihren Abscheu vor der Häresie und den
Häretikern auszudrücken. ." Wie schon oben gesagt, wendet
sich der Areopagite mit seiner ganzen Lehre ex professo gegen
den Zauberer Simon. In seiner Schrift über die göttlichen Namen
(Ii. Kap.) nennt er diesen Simon selbst und warnt ausdrücklich
vor ihm und seiner Lehre. „Deshalb möge man die
Wahngebilde und Thorheiten des Simon, die sich selbst widersprechen,
fern halten von der Versammlung der Kinder Gottes; und weise
sie zurück von deiner heiligen Seele. Denn, wie ich meine, war
es diesem Manne verborgen, obgleich er sich weise schien, dafs
jemand, der seine nüchterne Vernunft hat, nicht streiten dürfe
mit Gründen, die nur aus der Anschauung der Sinne geschöpft
sind, gegen die geheimnisvolle Ursache von allem Sein. Dies
also mufs ihm gesagt werden, was er spricht, sei gegen die
Natur; zur göttlichen Natur nämlich steht nichts im Gegensatze,
so dafs es sie hindern könnte." Gewifs keine Toleranz betreffs
der Lehre des Simon Magusü Diese Worte wenden sich
ausdrücklich und ganz entschieden gegen einen
Zeitgenossen, gegen den Zauberer Simon, von welchem das 8. Kap.
der Apostelgeschichte berichtet. Als letzten Kongruenzgrund
für die Abfassung der Dionysischen Schriften nach dem Heno-

7Jahrbuch für Philosophie etc. XIII.



98

tikon führt Stiglmayr (S. 45) folgenden an: „Endlich stellt sich

zwischen den Schriften des Dionysios und dem Henotikon auch

noch diese Analogie heraus, dafs in beiden gewisse
Ausdrücke des Chalcedonense absichtlich hervorgekehrt werden,
während anderer keine Erwähnung geschieht." Von absichtlichem
Hervorkehren gewisser Ausdrücke oder Verschweigen anderer
kann beim Areopagiten vor dem Chalcedonense durchaus keine
Rede sein; ist vielmehr leicht zu begreifen, dafs er nur die
Ausdrücke braucht, welche ihm für seine Zeit und seine Gegner
passen. Dionysius ist entschieden gegen die Monophysiten, was
doch keineswegs für einen Anhänger des Henotikons zeugt.
Hefele (Konziliengeschichte, 3. Bd. 2. Aufl. 8. 127 ff.) hat eine
Anzahl antimonophysitischer Stellen zusammengestellt (vergleiche
Schneider, Areopag. S. 119 ff.). Da nun heifst es unter anderm:
„Oberflächlich betrachtet konnte man in solchen Ausdrücken
die Lehre linden, dafs die beiden Naturen in Christo nur einen

gemeinsamen, zusammengesetzten Willen und beide zusammen
nur eine Wirksamkeit hätten. Aber in Wahrheit fafst Dionysius
nur die konkreten Thätigkeiten oder Funktionen Christi während
seines Erdenlebens ins Auge und sagt: sie sind nicht rein göttlich
und nicht rein menschlich. Früher vor Christus wirkte entweder
Gott oder der Mensch; es gab nur rein göttliche und rein menschliche

Thätigkeiten; aber jetzt in Christus zeigt sich eine neue
wunderbare Wirkungsweise; der überseiende Gott wirkt auf
menschliche Weise, aber so, dafs zugleich das Übermenschliche
durchscheint und das Menschliche über sich selbst erhoben wird.

Ja, sagt Maxiinus, in dem Ausdruck d-Eavâçixf/ èviçysia wird,
weil er die Zweiheit der Naturen numerisch aufführt, periphrastisch
(mittelbar) auch die Zweiheit der Energieen gelehrt."

Im ersten Beitrag hatte Stiglmayr die Abfassungszeit nach
462 angeführt; im zweiten Beitrag ist er 20 Jahre weiter
zurückgegangen nach Erlafs des Henotikons (482). Jetzt geht
er (S. 45 ff.) dazu über, die Schriftsteller anzuführen, welche die
Dionysischen Schriften benutzten. Seiner Meinung nach läfst sich
die Zeit, innerhalb deren des Dionysius Werke erscheinen mufsten,
auf mindestens 20 Jahre einengen. „Denu um 500 erscheinen
schon Citate aus Dionysios in einem Werke des Andreas von
Cäsarea in Kappadozien. In kurzen Zwischenräumen treten
dann rasch verschiedene andere Schriftsteller auf, Orthodoxe wie
Monophysiten, die alle bereits Dionysios als einen Gewährsmann
aus der apostolischen Zeit anführen bezw. verteidigen und
kommentieren." Vor 500 (siehe: Gams, Series Episcop. S. 440)
war Andreas Bischof von Cäsarea; 500 nahm bereits Elias,



Nochmals: „Areopagitika". 99

sein Nachfolger, den Bischofssitz ein. Und nach noch nicht 18
Jahren hält Andreas den bewufsten Fälscher für den grofsen
und glückseligen (/ttyaç, fiaxâçioç) Areopagiten Dionysius, den
berühmten Bekehrten des Völkerapostels!! Mehrmals beruft er
sich auf Dionysius in seiner Erklärung der Apokalypse (S. 45 ff.).
Prokopius von Gaza (465 — 528) schrieb ein Werk zur Widerlegung

des Proklus (S. 47). Da hätte er sich leichter gethan,
den bewufsten Fälscher des Proklus zu widerlegen; aber von
einem solchen weifs auch er nichts, wohl davon, dafs Proklus
von Dionysius entlehnte. Severus, Patriarch von Antiochien
512—518, beruft sich ausdrücklich mehrmals auf den Areopagiten
(S. 47 ff.). „Severus hat die Schrift von den göttlichen Namen
und den vierten Brief an Cajus verwertet; er nennt Dionysios
iïdvOoçpoç und führt ihn als eine Autorität an, wie den heiligen
Gregor von Nazianz." Zacharias von Mitylene (um 536) uennt
in seiner syrischen Kirchengeschichte Hierotheos und Dionysios
ausdrücklich Schüler der Apostel. „Es ergibt sich, dafs
sowohl die Schriften des Hierotheos, wie die des Dionysios
selbst am Anfang des 6. Jahrhunderts schon im Umlauf waren
uud wenigstens bei vielen als echt galten." Keine Stimme
wird angeführt für die Unechtheitü (S. 49.) Jobios Mouachos,
Zeitgenosse und Gegner des Severus (S. 50 f.), Ephräm, Erz-
bischof von Antiochien 527—545 (S. 51 f.), Johannes von
Skythopolis in Palästina um 530 (S. 52) bezeugen ebenfalls
entschieden die Echtheit, d. i. die Autorschaft des Areopagiten.
Letzterer schrieb einen Kommentar zu den Werken des Dionysius.
„Der Verfasser der Vorrede zur syrischen Dionysiusübersetzung,
Phokas Bar Sergis (8. Jahrhundert), sagt ausdrücklich, diese
syrische Übersetzung sei angefertigt worden von dem àçyiatçoç

eigius von Eesaina (f 536). Phokas sagt wörtlich: ,Ferner-
in habe ich gesetzt nach dieser Einleitung (nämlich des Phokas

selbst) und vor der genannten heiligen Schrift (des Dion. Areop.)
auch eine nützliche Abhandlung, verfafst von dem gottes-
iürchtigen vorgenannten Johannes Scholastikus, der auch
diese Scholien derselben Schrift verfafste.' Dennoch ist
den Scholien, die in ihrer jetzigen Gestalt allerdings auf zwei
Verfasser zurückgehen, wenigstens zum Teil ein viel höheres
Alter als die Zeit des hl. Maximus zuzuerkennen; der Prolog
aber kann türderhin nicht mehr als Beweis für die Behauptung
benützt werden, dafs noch im siebenten Jahrhundert eine Gegnerschaft

der dionysischen Schriften bestanden habe." In Note 6
lesen wir: „Die Apologie des Johannes Shythopol. trägt einen
panegyrischen Charakter. Das Lob des Dionysios wird unter

7*



100 Nochmals: „Areopagitika".

anderm hergeleitet aus der hohen Wissenschaft und Einsicht des

Heiligen, die ihn befähigte, die falschen Lehrsätze der griechischen
Philosophen zu berichtigen. Dann folgt ein ziemlich scharfer
Ausfall gegen diejenigen, welche die Mühe ernsten Studiums
scheuen und aus Unkenntnis schnell geneigt sind, über einen
•Schriftsteller, den sie nicht fassen, den Stab zu brechen
Zum Beweise der Orthodoxie des Dionysios wird zunächst
angeführt, was er über die hl. Trinität und über die vollkommene
Menschwerdung des Sohnes Gottes lehrt. Man sieht, dafs bereits
um die Zeit des Johannes Shythop. gegen die Schriften der
Vorwurf apollinarischer Irrlehren erhoben wurde. Die
Schwierigkeit, welche gegen die Echtheit aus dem Schweigen
des Origines und Eusebios sich erhebt, wird geschickt
widerlegt; Johannes schliefst mit dem Gedanken, welchen die

Verteidiger der Echtheit in dem grofsen Streit seit Erasmus
immer als argumentum palmare verwendeten: Was miifste
das für ein verzweifelter Mensch sein, der die Namen so vieler
heiliger Personen und Dinge aus der ersten christlichen Zeit zu
einem solchen Lügengewebe mifsbrauchte und doch im übrigen
sich als einen so frommen und erleuchteten Schriftsteller keineswegs

als pantheistischen Neuplatoniker) erwiese."
Zeitgenosse und Landsmann des genannten Johannes ist

Georg von Skythopolis (S. 53 ff.). In seiner Apologie des

Areopagiten sagt er ausdrücklich, „er wolle ein Argument bieten,
das die Gegner sicher zum Schweigen bringen müsse, und damit
deutet er auf einen Brief des Dionysios, Patriarchen von Alexandrien

248 — 265, an Papst Sixtus II. worin bereits die
Echtheit der areopagitischen Schriften gegen ihre Gegner
verteidigt werde." Es folgt nun das ganze Schriftstück in der
lateinischen Übersetzung von Martin in Pitras Anal. sacr. IV,
414. Dazu bemerkt Stiglmayr nicht gerade sehr logisch:
„Dafs dieser Brief des Dionysius von Alexandrien unecht, geht
vor allem schon aus dem Umstände hervor, dafs über die
areopagitischen Schritten in den ersten drei, bezw. vier
Jahrhunderten vollständiges Schweigen herrschte quod
esset demonstrandum!). Haben schon die früheren Gegner der
Echtheit immer aus dem Umstände argumentiert, dafs weder
Origenes noch Hieronymus noch Gelasius noch sonst
ein kirchlicher Schriftsteller von den Areopagitika spreche,
so gewinnt dieser Einwand ein ganz neues und aufserordentliches
Gewicht, wenn die Existenz eines solchen Briefes ins Spiel
kommt Es ist undenkbar dafs ein Patriarch auf
dem Stuhle von Alexandrien in einem Briefe, der schon zwischen



Nochmals: „Areopagitika". 101

257 und 258 an den Papst Sixtus II. in Rom gerichtet ist,
die Schriften des Dionysios Areopagita gründlich kannte und
wider ihre Gegner warm verteidigte, ohne dafs irgend eine
Spur von diesen Vorgängen in der gleichzeitigen und unmittelbar
folgenden Litteratur zurückblieb Der ganzen Anlage nach
erscheint vielmehr die Apologie des Georg von Skythopolis als
eine Nachahmung der Apologie des Johannes von Skythopolis;
denn auch das Verhältnis zu Apollophanes kommt am Schlüsse
ausführlich zur Sprache; die neue Zuthat des erfundenen
R rief es zu beweisen!) mufste aber den Wert dieser zweiten
Apologie natürlich erhöhen." Dann heifst es weiter: „Noch in
zweifach anderer Weise steht der Name des Dionysios von
Alexandrien mit dem des Areopagiten in Zusammenhang. Erstens
soll der Alexandriner Scholien zu den Areopagitika geschrieben
haben, worüber unten die Rede sein wird ; zweitens existiert
ein Fragment von einem Brief des Dionysios von AI. an Konon,
welches sich genau mit einem Stück von Dion. Areop. ep. VIII.
5. (ad Demophil.) deckt" (was übrigens nichts gegen die Echtheit
beider Briefe beweist!). Zum syrischen, schon genannten,
Übersetzer Sergius von Resaina in Mesopotamien (S. 55) wird
bemerkt: „Wir haben auch in ihm einen der früheren Zeugen
für unsere Frage zu erkennen. Er anerkennt nicht blofs die
Echtheit der Dionysiaka, sondern übersetzt auch die Apologie
und die Scholien des orthodoxen Johannes von Skythopolis und
die weitere Apologie des, wie es scheint, gleichfalls orthodoxen
Geoigios von Skythopolis" (alles ohne das Geringste zu
beanstanden!!).

Leontius von Byzanz, ungefähr 485—543, bezeugt ebenfalls

die Autorschaft des Dionysius Areopagita (S. 57 ff.). Er
kennt letzteren nicht blofs als den vom hl. Paulus Bekehrten,
sondern auch als Lehrer und Schriftsteller!! „Einige besondere
Umstände machen die Anführungen aus Dionysios Areopagita bei
Leontios besonders wichtig Fürs erste gehören sie zu den
früheren Citaten aus Dionysios und zeigen, dafs an die Echtheit
der dionysischen Schriften schon vor dem Religionsgespräch in
Konstantinopel ebenso von Katholiken wie Monophysiten geglaubt
W'urde. Zweitens ist hervorzuheben, dafs Leontios um diese Zeit
in Palästina, in der neuen Laura bei Jerusalem, als Mönch
lebte. Drittens ist Leontios ein ganz hervorragender Kenner
der theologischen Fragen und Schriften der Väter Endlich
erscheint er auch auf dem Religionsgespräch von
Konstantinopelais Abgesandter der palästinensischen Mönche, bei derselben
Disputation, in welcher Hypatios von Ephesus als Vorsitzender



1C2 Nochmals: „Areopagitika".

der Orthodoxen die von den Severianern vorgebrachten Zeugnisse
aus (nicht Schriften des!!) Dionysios Areopagita zurückwies.
Weil das Buch de sectis jedenfalls nach 533 geschrieben ist,
so beweist die in diesem Buche vorkommende Bezeichnung des

Dionysios als eines Lehrers und Schriftstellers, dafs Leontios
durch den Widerspruch des Hypatios in seinem Glauben an die
Echtheit der Dionysios-Schriften nicht erschüttert
wurde." Schon gleich anfangs (S. 3) und auch unter „Leon-
tius" und „dem genannten Religionsgespräch" (S. 58 fi'.)
verwechselt Stiglraayr immer wieder den Ausdruck „Zeugnisse" mit
„Schriften". Die von den Severianern vorgebrachten Zeugnisse
aus Dionysius verwarf Hypatius als unecht, nicht aber die
Schriften des Areopagiten überhaupt. Dafs er und die
katholische Partei die Echtheit der Schriften nicht leugnete,
dafür legt doch gewifs deutlich Zeugnis ab das Urteil des Le-
ontius nach dem Religionsgespräch. Hypatius spricht übrigens
ausdrücklich von einer Fälschung der Dionysischen Schriften
seitens der Apollinaristen!! Die Gegenpartei versteht auch
den Einwand der Rechtgläubigen durchaus nicht so, als ob diese
dem Areopagiten seine Werke hätten absprechen wollen, sondern
schickt sieh an, den Beweis zu liefern, dafs die von ihnen
vorgebrachten „Zeugnisse" echt seien. Jedenfalls geht aus den

beiderseitigen Erklärungen hervor, dafs die Thatsache, Cyrillus
von Alexandrien (f 444) habe die Schriften des Areopagiten
gekannt, von keiner Partei in Zweifel gezogen wurde; nur die
Art und Weise der Citiernng wurde bemängelt. Der Kürze
wegen verweisen wir auf die betreffenden näheren Ausführungen
Schneiders (Areopagitika, S. 115 ff). Der kurze Rückblick
(S. 63) bezeichnet als Heimat der Dionysischen Schriften Syrien;
und trotzdem wird immer behauptet (z. B. S. 56, 69, 88), dafs

bei den Syrern diese Schriften stets als Erzeugnis des Areopagiten

galten (doch offenbar für Stiglmayr Widerspruch!)!!
Der Arbeit dritter Teil (S. 64 ff.) behandelt das

Eindringen der Schriften in die christliche Litteratur bis zum
Laterankonzil 649. Wenigstens annähernd ein Bild zu geben,
wie diese Schriften immer intensiver in die orthodoxen und
häretischen Kreise eindrangen und extensiv allmählich über die
christlichen Länder sich verbreiteten, werden die verschiedenen
Schriftsteller aufgeführt, welche sich auf die Werke des

Dionysius in der Folgezeit berufen. Diese sind Themistios,
Diakon in Alexandrien um 537; Kolluthos und Johannes Philo-

ponos in Alexandrien um 540; der Verfasser der iozoçia Ev-
&v{iiaxr'/ um die Mitte des 6. Jahrh.; Liberatus von Karthago



103

zwischen 560 und 566; der syrische Bischof und Mönch Isaak
von Ninive um 550; Johannes Malalas von Antiochien um 560;
Joseph Huzaja der Weise, syrischer Mönch, um 580 Lehrer an
der Schule von Nisibis; Johannes von Apanea in Kölesyrien,
wahrscheinlich in der ersten Hälfte des 6. Jahrhunderts; aus
der zweiten Hälfte desselben Petros Kallinikos, monophysitischer
Patriarch von Antiochien; Papst Gregor d. Gr. (540—604);
Sergius, Patriarch von Konstantinopel 610—638 und sein Nachfolger

Pyrrhos 639 — 641; Kyros, Patriarch von Alexandrien
630 — 643; Antiochos Monachos, Mitglied des Sabasklosters bei
Jerusalem um 620; der Verfasser der Osterchronik um 630;
Modestus, 631 — 634 Patriarch von Jerusalem; sein Nachfolger (—638)
Sophronios; Abt Maximus, Bekenner, 580—662; Anastasios
Presbyter und Apokrisiar; Anastasios der Mönch; beide Schüler und
Leidensgenossen des hl. Maximus; Anastasios Sinai ta gest. nach
700, aber schon 640 thätig im Kampfe gegen den Monophysitismus;
schliefslich das Laterankonzil 649 selbst. Alle ohne Ausnahme sind
voll des Lobes über den Areopagiten Nirgendswo aber findet sich
auch nur eine blasse Ahnung von einer bewufsten Fälschung des
Verfassers!! Von besonderer Wichtigkeit ist der hl. Maximus.
Bardenhewer (Patrol. S. 537) sagt über das Verhältnis zwischen Dio-
nysios und Maximus, dafs letzterer als Schüler ersteren als Lehrer
au spekulativer Tiefe wie an dialektischer Schärfe überragt habe.
Aber „Maximus lehnt sich nicht blofs thatsächlich an die
Erklärungen des Dionysios über die Liturgie (eccl. hierarchia) an
und spendet ihm die höchsten Lobsprüche, sondern er versichert
auch an wiederholten Orten, dafs er alle seine Wissenschaft auf
diesem Gebiete dem grofsen hl. Dionysios Areopagita verdanke.
In der Anwendung und im Umfange des Stoffes sowie in der
Darstellung will er allerdings von ihm abweichen, weil es
verwegen und anmafsend, ja wahnwitzig wäre, einem Dionysios es
im Fluge der Beschauung gleichthun zu wollen" (S. 80). Seit
100 Jahren waren die Areopagitischen Schriften unbestritten
anerkannt, und doch heifst es (S. 79 unten), dafs des heil.
Maximus Scholien zu den Schriften durch ihre orthodoxe
Auslegung der schwierigen und monophysitisch klingenden Stellen
ungemein viel zur allgemeinen Anerkennung der Echtheit
beitrugen!? Bardenhewer (Patrol. S. 536) meint auch, Maximus
habe den Areopagitika die Grundgedanken seiner Lehi'e
entnommen, und zwar nach Stiglmayr (S. 82, Note 1) mit vollem
Rechte; das will aber in dessen Munde heifsen, er habe dem
heidnisch - pantheistischen Neuplatonismus die Grundgedanken
seiner Lehre entnommen!? Das Referat über den hl. Maximus



104 Nochmals: „Areopagitika".

schliefst mit den Worten: „Wirksamer konnten die dionysischen
Schriften nicht mehr empfohlen werden, als es durch Maximus
geschehen ist, mögen wir nun das Ansehen seiner Persönlichkeit
oder die Stärke seiner Lobeserhebungen oder die weite
Verbreitung und Lesung seiner Schriften in Betracht ziehen." Und
das alles gilt wohlgemerkt einem bewufsten Fälscher!? Auf
dem Laterankonzil 649 „wurde die Autorität der Areopagitika
unbestritten anerkannt. Gegenüber den Häretikern, welche sich
auf diese Schriften beriefen, machte man geltend, dafs sie die
Stellen bei Dionysios nicht richtig ausgelegt, bezw. gefälscht
hätten" S. 84 f.) Gewifs auch ein schwerwiegendes Zeugnis
für unsere obige Auslegung der Vorgänge auf dem Religionsgespräch

zu Konstantinopel 533!! „Unter den Väterzeugnissen,
welche in der fünften Sitzung dieses Konzils vom Lateran
verlesen wurden, sind auchzweiaus Dionysios Ar. genommen" (ÜS. 86).
„Auf dem Urteil dieser Synode fufst Papst Agatho, wenn er
in seinem dogmatischen Schreiben an Kaiser Konstantin (680)
unter andern Väterzeugnissen auch das von Dionysios Ar. anführt"
(S. 87). Das sechste allgemeine Konzil von Konstantinopel
680 schlofs sich ebenfalls an die Bestimmungen der Lateransynode

an.
In einem Anhange werden noch vorgeführt die pseud-

epigraphischen Schriften, in denen die Werke des Dionysius
Areopagita citiert werden. Wenn (S. 93) die Annahme, der
Areopagite und der Bischof von Paris Dionysius seien eine und
dieselbe Person, als Irrtum hingestellt wird und diese Ansicht
erst im 8. Jahrh. bestimmt auftrete, so ist das seitens Stiglmayr
ein Doppelirrtum, wie Schneider in seiner Areopagitika 1. Teil
eingehendst nachweist. Wiederum ein Beweis mehr, dafs sich

Stiglmayr einfach um die Werke derer, welche die Echtheit
verteidigen, nicht kümmert; da thut man sich freilich leicht,
wenn man das, was man nicht zu widerlegen vermag, ignoriert;
ob aber das den Namen einer echten Kritik verdient,
überlassen wir getrost dem Urteile der werten Leser. Vom
hochgefeierten Klemens von Rom war schon im 4. Jahrhundert
ein Brief an den Areopagiten im Umlauf und von Maruta, Bischof
von Maiparkat in Syrien, um 410 in seine Geschichte des Ni-
cänums verwoben. Ist auch dieser Brief selber unecht, so legt

'doch Maruta schon zu Anfang des 5. Jahrh., also vor dem
Henotikon und vor Proklus, Zeugnis ab für das damalige
Vorhandensein der Werke des Dionysius. Denn eben deshalb hielt
man diesen Brief damals so gerne für echt, weil schon der
Areopagite in seiner kirchlichen Hierarchie über die Therapeuten



Nochmals: „Areopagitika".

gehandelt hatte. „Jedenfalls fanden die folgenden Generationen,
die an die Echtheit der dionysischen Schritten glaubten, es ganz
selbstverständlich, dafs Dionysios in jenem Schreiben des Klemens
die Anregung zu seiner schriftstellerischen Thätigkeit, oder noch

wahrscheinlicher die Antwort auf eine vorher gestellte Anfrage
behufs einer solchen Arbeit empfing" (S. 95). Würde dies der
Fall sein, so hätte Dionysius jedenfalls selbst es berichtet, wie
er es in seiner Schrift über die göttlichen Namen (3. Kap. § 2)

von Timotheus mitteilt: „Ja auch du selbst hast mich oft dazu

ermahnt und dies Buch eigens als zu schwer verständlich
zurückgesandt." Es ist da Rede von einem Buche des Hierotheus.
In den Gedichten und Briefen des Araberbischofs Georg (f 724)
finden sich viele Oitate aus der kirchlichen Hierarchie des Areo-
pagiten. Auch ist dort Rede von einer anklingenden Stelle aus
der 23. Homilie des Aphraates, geschrieben im Jahre 345.
Natürlich heifst eB da wieder, Pseudo-Dionysius habe nach Aphraates

einen ähnlichen Ausdruck gebildet (S. 95). Wir bleiben
dabei, die Werke des Areopagiten haben dem Aphraates als
Vorlage gedient und verlangen für die Gegenansicht vollen
Beweis, nicht leere Vermutung!! Zum Schlüsse des Anhangs
heifst eB (S. 96): „Wie mir Prof. Nilles S. J. gütigst mitteilte,
liegen in der vatikanischen Bibliothek vier alte syrische und
karschunische Kaiendarien, in denen Hierotheus als diseipulus
S. Pauli und als magister Dionysii Magni angeführt wird.
Ohne Zweifel soll damit der Areopagite bezeichnet sein. Über
eine genaue Datierung der Kaiendarien konnte ich bisher noch
nichts in Erfahrung bringen. Jedenfalls reichen sie nicht
über das 6. Jahrhundert hinauf." Denn um jeden Preis mufs
nun einmal der bewufste Fälscher nach Proklus und
nach dem Henotikon geschrieben haben!!

Die Werke des Proklus haben dem Verfasser der Dionysischen

Schriften als Vorlage gedient; letzterer ist von Proklus
durchaus abhängig!! So wollen es Koch und Stiglmayr; und
deshalb mufs es so sein!! „Proklus war die letzte Leuchte der
neuplatonischen Philosophie, die in ihm noch einen kurzen Triumph
feierte, bevor sie für immer erlosch. Er wird als ein frommer
Heide geschildert und huldigte in der That allem Aberglauben,
war ein Meister der theurgischen Kunst und ein Apologet des

Polytheismus, deshalb von den Seinen hochgefeiert schrieb
selbst ein Bach über die Orakel, sowie die geradezu polemische
Schrift mit dem Titel ,18 Beweisgründe gegen die Christen',
worin er die christliche Lehre von der Zeitlichkeit und der
Vergänglichkeit der Welt angreift" (Kirchenlex. 2. Aufl., Artikel:

105



106 Nochmals : „ Areopagitika".

,Neuplatonismus', Sp. 215). Gegen die volle Rechtgläubigkeit
des Dionysius aber ist bis jetzt mit Grund nicht das Geringste
vorgebracht worden!! Und doch soll der heidnisch-theosophische
Neuplatonismus durch Dionysius immer tiefer in das Christentum

eingedrungen sein!! Dagegen schreibt mit vollem Rechte
der hochverdiente Stöckl (Kirchenlex. Art.,Piatonismus', Sp. 100):
„Nicht das Christentum, sondern gerade diejenigen Häresieen,
welche den innersten Kern des Christentums fälschten und
infolge dessen darauf angelegt waren, das Christentum zu
zerstören, sind aus dem Piatonismus hervorgegangen. Ganz
abgesehen von den gnostischen Häresieen soll nur auf den Ari-
anismus hingewiesen werden, der ganz offenbar aus dem phi-
lonischen Piatonismus und dem Neuplatonismus
hervorgegangen ist, wie schon die Kirchenväter darüber urteilten

Weit entfernt also, dafs das Christentum aus dem Plato-
nismus sich entwickelt hätte, war vielmehr der Piatonismus der
Vater jener Häresieen, welche zum Christentum, wie es von der
Kirche getragen und vertreten wurde, in ein gegensätzliches
Verhältnis traten und geeignet waren, selbes von Grund aus zu
zerstören" Ganz richtig urteilt Schneider (Areopag. S. 279),
wenn er sagt: „Geht man von der Voraussetzung aus, im Apo
stolischen Jahrhunderte habe bereits unsere katholische Kirche
bestanden mit ihren Dogmen, mit ihrer Jurisdiktion, mit ihrem
Kult; hält man es für möglich, dafs der katholische Christ von
heute in der damaligen Predigt, im damaligen öffentlichen Gottesdienste

seine Kirche wiedererkennen würde und nicht blofs das
Wrack eines gewissen Christentums oder die unbestimmten
Materialien zu einem solchen, dann bieten die areopagitischen W erke
wenig Schwierigkeiten. Nur das Vorurteil, dafs im Apostolischen

Jahrhundert noch .Finsternis die Erde bedeckte', dafs da
der Glaube nur ,in confuso et generaliter, in factis particularibus'
gepredigt wurde und erst nach und nach die Lichtgestalt der
heiligen römisch-katholischen Kirche sich abhob; nur dieses
Vorurteil findet im heiligen Dionysius auf jeder Seite unlösbare
Rätsel" (vgl. Apostol. Jahrb. I. Bd., S. 3 ff.). Die Kirche Jesu
Christi war von Anfang an in vollendeter Weise nach allen
Seiten hin offenbart. Im Verlaufe der Jahrhunderte hat sich
diese Vollendung stets in sichtbarer Weise, nach irgendwelcher
Seite hin, weiter ausgebreitet, gröfsere Kreise ergriffen, sich
mehr und mehr herabgelassen zu der Schwäche der natürlichen
Kräfte, um sie alle insgesamt dienen zu lassen unserer Vollendung!

—'


	Nochmals : "Areopagitika"

