Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 13 (1899)

Artikel: Nochmals : "Areopagitika”
Autor: Leonissa, P. Josephus a
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761757

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

82 Nochmals: ,Areopagitika“.

NOCHMALS: ,,AREOPAGITIKA“,
Von P. JOSEPHUS a LEONISSA O. M. Cap.

Auf die mehr dogmatische Seite der Areopagitischen Frage
(siche dieses Jahrb. XII. Bd., 8. 485 ff.) folgt hier deren
historisch-kritische. Vor uns liegen: Jahn, Dionysiaca, Altona
1889; Stiglmayr, Das Aufkommen der Pseudo-Dionysischen
Schriften und ihr Eindringen in die christliche Litteratnr bis
zum Laterankonzil 649, Feldkirch 1895; und Koch, Der pseud-
epigraphische Charakter der Dionysischen Schriften, Theologische
Quartalschrift, Tubingen 1895, 3. Heft, S. 353 ff. Stiglmayrs
genannte Arbeit ist ein zweiter Beitrag zur Dionysius-Frage.
Der Artikel ,,Areopagitika‘“ behandelt dessen ersten Beitrag zu
dieser Frage. Gleich anfangs (a. a. O. 8. 483, Z. 7) im Artikel
hat sich ein Druckfehler eingeschlichen; statt ,,wissenschaftlicher
mufs es heilsen: ,,wissentlicher. '

Jahns Dionysiaca ist eine sprachliche und sachliche
Platonische Bliitenlese aus Dionysius, dem sog. Areopagiten, zur
Anbahnung der philologischen Behandlung dieses Autors. In
seinem Vorwort S. VI f. sagt Jahn: ,Es ist wirklich zum Er-
staunen, wie viel der Autor sich aus dem platonischen Wort-
und Sprachschatz angeeignet hat; namentlich hat derselbe hierbei
aus dem Phadros geschopft. (Dazu bemerkt Note 2 S. VI:
Wollte man hieraus etwa wieder ein Argument dafiir schmieden,
dafs Dionysius, um sich fir den Areopagiten halten zu lassen,
sich die Atticismen Platos angeeignet habe, so wiirde das Halt-
lose hiervon schon durch das Beispiel des hl. Methodius bewiesen
sein, der ohne eine Filschertendenz, doch auch sprachlich wacker
platonisiert hat, was ich in meinem S. Methodius platonizans,
Halle 1865, dargethan habe.) Dieses darzuthun ist die Aufgabe
meiner sprachlichen ,Platonischen Bliitenlese” gewesen. Es
ist sodann schon an und fir sich undenkbar, dafs ein mit den
Schriften Platos in sprachlicher Beziehung so vertrauter Schrift-
steller, wie Dionysius zufolge meinen Nachweisungen gewesen,
nicht auch aus dem Borne des platonischen (Gedankenschatzes
geschopft haben sollte. Zn zeigen, dafs derselbe dies wirklich,
namentlich in Benutzung des Symposion, des Phiidros, der Leges
und der Briefe, gethan hat, war die Aufgabe der sachlichen
,Platonischen Bliitenlese*; auch glaube ich, diese zweite Anuf-
gabe, mit Zuhilfenahme des ehrwiirdigen Altmeisters M. Ficinus,
der selbst schon Gleiches bezweckte, (vgl. zu Ficinus S, IX),



Nochmals: ,,Areopagltlka 83

derart erfillt zu haben, dafs es fortan schlechterdings
unmoglich sein wird, unsern Dionysius, nach Engelhardts
Vorgang, lediglich als einen von Plotin und Proklus
abhidngigen Kompilator darzustellen. Damit soll freilich
picht geleugnet werden, dals bei Dionysius neben den so zahl-
reichen sprachlichen und sachlichen Beziehungen zu Plato auch
solche zu den Platonikern vorkommen. Habe ich selbst doch
Beziehungen dieser Art neben denjenigen zu Plato mehrfach
berithrt und sogar verschiedentlich Andeutungen iiber das Ver-
haltnis gemacht, in welchem Dionysius zu den heutzutage leider
verschollenen und erst noch zu restaurierenden sog. ,Chaldéischen
Orakeln‘ und zu ihrer Doktrin, der sog. ,Chaldéischen Philosophie
(dieser verkannten Hauptquelle des Neuplatomsmus) gestanden
hat. Uber des Dionysius Beziehungen zu Proklus heifst es
(S. VII Note 2): ,,Was unter den Platonikern speciell den Proklus
betrifft, so bemerkte schon der grundgelehrte F. Pithou (Pithoéana,
in den Scaligerana etc. Ausg. von Des Maizeaux, tom. 1. Amst.
1740 pag. 513): , Multa sunt in libris Dionysii Areopagitae, quae
et apud Proclum Platonicum reperiuntur.“ Auf merkwiirdige
sprachliche Koincidenzen des Dionysius mit Proklus mache ich
selbst zu Div. nom. 1, 1. 283a aufmerksam. Da jedoch aus den
von Hipler und Driseke entwickelten Griinden Dionysius der
2. Hilfte des 4. Jahrhunderts zunzuweisen ist, so mufs man an-
nehmen, dafs Proklus, der es nach Marinus Vita Procli p- 16
Boiss. als Aufgabe des Philosophen betrachtete, 708 620v xd6uov
icpopavtyne zu sein, es nicht verschmiht hat auch aus den
christlichplatonischen Schriften des Dionysius zu schopfen, wie
es schon gelehrten Byzantinern geschienen hat“ Was Jahn fiir
fortan schlechterdings unmoglich gehalten, das meinen Koch und
Stiglmayr bewiesen zu haben, dafs es sich ndmlich bei Dionysius
um bewulste Félschung handle; seine vollige Abhéngigkeit vom
Neuplatoniker Proklus zu verdecken, wolle er den Schein er-
wecken, er schreibe in der Apostolischen Zeit.

Hipler und seine Meinungsfreunde halten es nach dem In-
halte der Werke und der ganzen Schreibweise in denselben fir
volllig ausgeschlossen, dals der Verfasser hitte filschen wolien,
also ein Liigner und Betriiger sei. Mit aller Griindlichkeit hat
Hipler dies nachgewiesen. Kr sagt ganz offen heraus: ,Wer
diese Werke liest, fiir den ist es vollig unmoglich, an einen
bewulsten Filscher als Verfasser zu denken; so grofls ist der
Ernst, die Wahrheitsliebe, so tief die Frommigkeit, welche in
jeder Zeile durchleuchtet.“ Wenn aber das, dann bleibt nur
die Ansicht iibrig, der Verfasser sei der beriihmte Bekehrte

6



84 Nochmals: ,Areopagitika“,

Pauli in Athen. Was er von sich und seinen personlichen Be-
ziehungen spricht, das kann, soll anders keine bewulste Tduschung
vorliegen, kein anderer schreiben als der Areopagite selber. In
einem Briefe an Lansselius schreibt der bekannte Jesuit Lessius
recht scharfsinnig: ,Sind die Schriften des Areopagiten nicht
von ihm, sondern von einem spdtern, so tduschen sie offenbar
das katholische Bewulstsein. Der Autor gebéirdet sich als Zeit-
genosse der Apostel, mit welchen er bekannt war; er richtet
seine Briefe an Méanner des apostolischen Zeitalters und berichtet
iiber die Riten und Gebetsiibungen der ersten Kirche; so zwar,
dafs wir in der Voraussetzung einer Pseudonymitit gezwungen
sind, anzunehmen, der Autor sei ein ehrloser Mensch gewesen,
ein Thor, ein Heuchler, ein Betriiger. Wer nun letzteres an-
nimmt, der muls durchaus folgerichtig die Meinung verwerfen,
der Areopagite sei wirklich der Verfasser. Dieses fiihlen Koch
wie Stiglmayr ganz gut heraus. Darum wollen sie eben von
der Autorschaft des Areopagiten gar nichts wissen. Was aber
ihr Verfahren zu einem vollig ungerechten macht, ist der Umstand,
dafs sie diese Autorschaft a priori, ohne irgend einen ernsten
Beweis, verwerfen. Sie thun, als ob letztere Meinung ohne
weiteres abgethan sei. Sie wenden sich nur gegen Hipler und
Genossen und wiahnen, wenn der widerlegt sei, wire ihre Betrugs-
und Tiuschungs-Theorie unanfechtbar. Gehen wir etwas néher
auf ihre Ausfilhrungen ein.

Gleich anfangs sagt Koch (a. a. O. 8. 353 f.): ,Dals die
seltsamen Werke nicht den vom hl. Paulus fiir das Christentum
gewonnenen Areopagiten Dionysius zum Verfasser haben, steht
seit Laurentius Valla fiir jeden Unbefangenen fest (!?),
und es hétte niemals der Versuch gemacht werden sollen, den
Areopagiten in seine vermeintlichen Rechte wieder einzusetzen,
wie es geschah von Freppel, Kanakis, Ceslaus Schneider,
Baltenweck, wie es scheint, auch von Moriceau und endlich
von Vidieu. Auch Stockl kann man nicht beistimmen, wenn
er unter Berufung auf die Argumentationen Schneiders die Frage
der Autorschaft des Areopagiten in der Schwebe lassen will.
Wenn iiberhaupt irgendwo, hat hier die Kritik sicher(!?)
erkannt, dals diese Schriften nach Form und Inhalt nicht in
das erste christliche Jahrhundert gehoren (vgl. die Ausfithrungen
Dailées bei Engelhardt, Die angeblichen Schriften des A. D. 1823
I, 3 ff).“ Wir rechnen es uns zur grolsten Ehre an, zu diesen
Befangenen zu gehoren, welche nach Laurentius Valla noch
den Areopagiten fir den wirklichen Verfasser halten. Solche
Befangene sind beispielsweise: der hl. Kirchenlehrer Franz von



Nochmals: ,Areopagitika“. 39

Sales, Baronius, Bellarmin, Corderius, Delrio, Lansselius, Lessius,
Natalis Alexander, de Rubeis; aus unserer Zeit aulser den oben
erwihnten: Bertani, Darboy, Darras, Dulac, die kleinen Bollan-
disten. Der in unsern Tagen mit Recht so hochgefeierte selige
Petrus Canisius liebt es in seiner Summa doctrinae christianae
Stellen aus den Werken des Areopagiten als Zeugnisse eines
Apostolischen Vaters anzufithren. Nach Valla hatte Erasmus
(Praef. in I. Cor.) den Satz aufgestellt: ,,Dionysius, qui in 2.
Hierarchia i. e. ecclesiastica priscos cclesiae ritus satis copiose
describit, eruditus recentior quispiam fuisse videtur, quam fuerit
Areopagita ille.“ Die Pariser theologische Fakultit stand damals
entschieden auf der Seite des Areopagitischen Ursprungs. Sie
censurierte am 17. Dezember 1527 auf den Antrag des Syn-
dikus Natalis Beda obigen Satz des Erasmus mit folgenden
Worten: ,Non vero eruditis sed temerariis et novitatum
studiosis videtur non esse Dionysius Areopagites qui libros
Ecclesiasticae hierarchiae conscripserit: quandoquidem ab ipso
Dionysio esse conscriptos constat. Primum ex ipsis Ecclesiasticae
hierarchiae et aliis eiusdem autoris libris. Deinde clarorum
virorum testimonio idem comprobatur. Postremo VI. Synodo
Generali id fit dilucidius, in qua Magnus Dionysius appellatur
is qui libros scripsit Ecclesiasticae hierarchiae.“ Dieselbe Fa-
kultdt hatte bereits im Jahre 1520 eine falsche und verletzende
Behauptung Luthers mit den Worten censuriert: ,Haec propo-
sitio est falsa, arroganter et temerarie asserta ac viro sancto
insigni eruditione claro iniuria, quem Damascenus Divinum Areo-
pagitam, Pauli discipulum, acerrimum et eloguentissimum appellat
(vgl. Schneider, Areopagitica 8. 112.). Die Verfasser des Cate-
chismus Concilii Tridentini (zuerst gedruckt 1566), die drei
Dominikaner: Leonardus de Marinis, Archiepiscopus Lancianensis,
Aegidius Foscherarius, Episcopus Mutinensis, und Franciscus
Forerius, Concilii Tridentini Secretarius, berufen sich sehr hauofig
anf die Werke des wirklichen Dionysius Areopagita; und trotz
sorgfaltigster Priifung wird dieser Catechismus vom hl. Papst
Pius V. approbiert und der sogenannte bewufste Filscher Pseudo-
Dionysius (!!) wird als Apostolischer Vater keineswegs bean-
standet; und das alles wohlgemerkt (!!) nach Valla und auch
nach Erasmus. Dafs vorher, vor dem Aufgange des herrlichen
Kirchenlichtes in L. Valla, die grofsen Scholastiker und hh. Viter,
ja selbst Pipste und allgemeine Konzilien den Areopagiten fiir
den Verfasser der fraglichen Werke gehalten, diese grolse Be-
fangenheit will man noch herablassend entschuldigen. Sie alle,
diese wahren Kirchenlichter, haben sich elendiglich von einem



86 Nochmals: ,Areopagitika“.

Schurken tduschen lassen und haben diesen neuplatonischen
Mischmasch, den reinsten Pantheismus (!?) als reine, zu-
verlissige Lehre eines Apostolischen Vaters in ihren eigenen
Werken verwertet. O bodenlose Verblendung! O (lanz der
Lehre des hl. Thomas von Aquin, wohin bist du geschwunden!?
Neuplatonismus, nackter Pantheismus ist das Fundament, auf
welchem du ruhest!? Ist es da zu verwundern, wenn immer
lauter iiber die Inferioritit der katholischen Wissenschaft ge-
klagt wird?!

Fir solche Inferioritéit kann freilich die moderne Kritik des
aufgeklirten 19. Jahrhunderts nur ein mitleidsvolles Lécheln und
Achselzucken haben! Darum faflst auch Koch den ersten Teil
seiner Abhandlung ,I. Der Stand der areopagitischen Frage®
zum Schlusse kurz in folgende Worte zusammen: ,Dies ist also
der gegenwirtige Stand der areopagitischen Frage: auf der einen
Seite wird der pseudepigraphische Charakter der Schriften ge-
leugnet und die darauf hinweisenden (!?) Stellen werden
durch andere Interpretation und Beziehung auf spatere zeit-
gendssische Personen und Verhiltnisse ihrer apostolischen
Ankliange (!) beraubt; auf der anderen Seite wird der pseud-
epigraphische Charakter strikte festgehalten. Dazu die dritte
Wendung: der pseudepigraphische Charakter wird zugegeben,
aber auf spétere Interpolation zuriickgefiihrt. Der zweite Teil
behandelt die Schriften des Dionysius. Derselbe richtet sich vor-
zugsweise gegen die Reihenfolge der Dionysischen Schriften,
welche Hipler bietet. Die einzig richtige Losung der Frage
nach Anordnung dieser Schriften scheint uns Schneider in seiner
Areopagitica S. 189-—268 gefunden zu haben (vgl. auch dessen
,Apostolisches Jahrhundert‘ 1. Bd. 5. 603 —648). Die Schriften
des Areopagiten wenden sich ganz direkt gegen alle Behaup-
tungen des Simon Magus. In der That darf man die Lehre
Simons, wie sie die Philosophoumena des Hippolytus darlegen,
mit der Lehre des Areopagiten, wie dieselbe in seinen Schriften
enthalten ist, nur vergleichen, um deutlich zu erkennen, dals
,der Vater aller Irrlehren®, ,der Erzketzer, wie die Konzilien
den Simon nennen, in Dionysius, dem Vater der -christlich-
wissenschaftlichen Spekulation, seinen Hauptgegner gefunden hat,
Damit ist, wie Schneider (Areopag. S. 190 f.) mit Recht sagt,
zugleich der innere Grund gegeben, warum iberhaupt Dionysius
die unter seinem Namen bekannten Werke verfalst hat. Das,
was sein Lehrer Hierotheus geschrieben, hat der Areopagite
nach eigener Aussage weiter ausgefiihrt und den Irrlehren Simons



Nochmals: ,Areopagitika“, 87

entgegengestellt. Die Lehre Simons lafst sich in folgenden Lehr-
sitzen ausdriicken :

1. Gott ist wesentlich das Formalprincip in jedem Geschdpfe.

2. Das Urprincip alles Seins ist ein Urvermogen, das alles
werden kann.

3. Was wir in jedem Dinge Substanz nennen, das ist nichts
anderes als die ,,Urmoglichkeit”; die einzelnen Dinge haben keine
eigentliche innere Wesenbheit.

4. Der Stoff an sich hat keine wirkliche Existenz; er ist
wirklich nur im menschlichen Geiste.

9. Das Urvermogen fiir sich allein betrachtet ist weder
noch ist es nicht; demnach ist es auch weder gut noch schlecht.
Aus dem Urvermogen, dem Vater, flie[st die Idee, der Sohn,
und aus der Verbindung beider beim wirklichen Erkennen ergibt
sich das ,,Siebente®, der hl. Geist — aber alle drei haben ein
ewiges, vollig gemeinsames Sein. )

6. Nicht das Urvermogen selber ist ein Ubel, wohl aber
insofern es nicht weiter entwickelt wird; was auch immer getrennt
steht von seiner thatsdchlichen Entwicklung, — das ist ein
Ubel.

7. Wirkliche geschoptliche Vermigen existieren gar nicht.
Es besteht nur ein Fundamentalvermogen, und dies ist der Zahl
nach dasselbe in allem.

8. Die menschliche Seele hat keine substantielle Geistigkeit.

9. Die reinen Geister existieren entweder gar nicht oder
sind nur wie wesenslose Schatten.

Danach zeigen bereits die Titel der Werke des Areopagiten
die systematisch angelegte Widerlegung des simonianischen
Systems. Die den Lehrsitzen Simons entgegenstehenden Be-
hauptungen des Dionysius sind, kurz ausgedriickt, folgende:

1. Gott ist unermefslich; aber nicht das Formalprincip des
Geschaffenen, sondern steht diesem als wirkender Grund ge-
geniiber.

2. Gott ist der unendlich vollkommene Akt; die reine
Thatséichlichkeit; in keiner Weise entwicklungsfihig.

3. Gott verursacht speciell in den Dingen ihre eigenste
festumgrenzte Natur,

4. Der Stoff hat wirkliches Sein.

5. Es sind drei Personen in Gott, aber nur eine Substanz.

6. Das Ubel hat keine bewirkende Ursache, wie iiberhaupt
kein eigenes Sein.

7. Die geschopflichen Vermogen sind etwas wirklich Be-
stehendes mit eigenem Wesen und eigener Wirksamkeit.



88 Nochmals: ,Areopagitika“.

8. Die Seele ist eine geistige Substanz.

9. Die reinen Geister besitzen eine rein geistige Substanz.

Den eingehenden Nachweis der Widerlegung des Simon
seitens des Areopagiten bringt Schneider im dritten Teile seiner
erwahnten Areopagitica; und wir begniigen uns hier einfach auf
diesen zu verweisen.

Im dritten Teile seiner Arbeit bringt Koch ,die Be-
sprechung der fiir den pseudepigraphischen Charakter beweis-
kraftigen Stellen”. Mit grofsem Geschick weist der Autor gegen
Hipler nach, dafls der Verfasser der Dionysischen Schriften un-
moglich 1m vierten Jahrhundert so geschrieben haben konne,
ohne ein bewulster Félscher zu sein; denn die Personlichkeiten
und Verhiltnisse, welche in diesen Schriften besprochen werden,
kémen nur im Apostolischen Jahrhunderte vor. An den vorge-
brachten Stellen zeigt Koch, wie alles so schon und einfach in
die Apostelzeit passe; aber — jetzt kommt der Haken — anstatt
pun den einfachen und natiirlichen Schlufs zu ziehen, also kann
nur der hl. Dionysius, der Areopagite, wirklich der Verfasser
sein, will er uns einreden, der Verfasser unserer Schriften wolle
nur den Schein erwecken, er habe in Apostolischer Zeit gelebt,
in Wirklichkeit falle die Abfassung derselben kurz vor das
Religionsgesprach von Konstantinopel 533!? Nach L. Valla
kann nun ein- und fiir allemal ein Unbefangener nicht mehr fiir
die Echtheit der fraglichen Schriften eintreten; darum bleibt nichts
anderes iibrig, als den pseudepigraphischen Charakter derselben
anzunehmen!? So argumentiert Koch und scheint nicht zu merken,
dafs er sich dadurch in unlosbare Schwierigkeiten verwickelt.
Was er wirklich beweist, ist das gerade Gegenteil von dem,
was er beweisen will. Er beweist, dals der fragliche Verfasser
nur Sachen aus der Apostelzeit vorbringt und nicht das Ge-
ringste, was nicht zu "dieser Zeit vollstdndig paflst. Es heilst
zwar (S. 383 oben), der Filscher sei nicht selten aus der Rolle
gefallen; aber ein Beweis dafiir wird weiter nicht erbracht.
Koch gibt vielmehr zu, dals der Verfasser vom Heimgang der
Gottesmutter redet, bei welchem er mit seinem Lehrer Hiero-
theos Augen- und Ohrenzeuge sein Wwill; dals er im Briefe an
Polykarp wirklich von der Sonnenfinsternis beim Tode Christi
berichtet, welche er mit Apollophanes in Heliopolis gesehen
haben will; dafs er wirklich einen Brief geschrieben an ,Johannes
den Theologen, den Apostel und Evangelisten in der Verbannung
auf der Insel Patmos“; dafs er wirklich in niherer Beziehung
zum Apostel Paulus gestanden, ja selbst personlich sein Schiiler
gewesen sein will; dals er sich selbst Dionysius nennt, Bischof



Nochmals: , Areopagitika“. 8Y

war, vorher als Heide in griechischer Weisheit gebildet worden,
und sich dann dem Christentume zuwandte, ohne den Philosophen-
mantel abzuwerfen. Und dieser geheimnisvolle Mann, dieser
bewulste Téauscher soll kurz vor dem Religionsgesprich 533
gelebt haben, ohne dafs in der Litteratur der damaligen Zeit
von einem solchen Dionysius die geringste Spur zu finden ist!?
Wie Stiglmayr macht auch Koch unsern Verfasser ganz und gar
abhéingig vom Neuplatoniker Proklus und deshalb datiert er
geine Schriften aus der Zeit kurz vor 533; aber ein Beweis
fehlt auch hier. Was vorgebracht wird, sind leere Vermutungen.
,Im Neuplatonismus war dem Christentum ein méchtiger Kon-
kurrent erwachsen . . . . Die christliche Wissenschaft mufste zu
den gleichen Waffen greifen und einen neuplatonischen Panzer (1?)
anlegen. In der That (!I?) finden wir dieses Riistzeug bei D.
(Dionysius). Er redet ganz und gar (!?) die Sprache des Neu-
platonismus, speciell des letzten namhaften Vertreters desselben,
des Proklus. Die ausschweifeude Allegorese, welche Porphyr
bei der Interpretation Homers, Proklus bei der Platoerklarung
anwandte, finden wir in der dionysischen Exegese wieder (!?).
Wie die Neuplatoniker, freilich ihrerseits wieder bewulst oder
unbewulst unter dem Einflusse christlicher Ideen stehend, sich
immer wieder auf die Orakelspriiche als unantastbare Gottes-
worte berufen und die platonischen Dialoge als Quellpunkte der
philosophischen Forschung betrachten, so ist unserm D. (ganz
im Gegensatz zum Neuplatonismus!!) die hl. Schrift die Grund-
lage und der Ausgangspunkt jeglicher Spekulation, und immer
wieder wird nachgeschaut, was ,die Theologie sagt‘ . . . ebeunso
(wie Jamblich den heidnischen Mysteriendienst allegorisch aus-
deutet) gibt D. in seiner ,kirchlichen Hierarchie‘ dem christ-
lichen Gottesdienst und der Feier der hl. Geheimnisse eine tief-
mystische Erklarung, wobel er nicht in &hnliche Verlegenheit
gerit wie der Heide, der auch den bedenklichsten Ceremonien
voch eine ,hohere’ Bedeutung abgewinnen mufs und dies auch
mit einer nach unsern Begriffen iiber die Grenzen der Naivitit
hinausgehenden Unbefangenheit fertig bringt (wie so ganz anders
Dionysius! Und doch heilst es weiter!). Uberhaupt lifst sich eine
Einwirkung der Mysterien auf die Mystik des D. nicht verkennen (!?)
...Auchdie Weihe des Alters mufste ein System wie das des D. haben,
um zu imponieren und gute Aufoahme zu finden. Der Lehrer Ab-
ammon im Buche de mysteriis (I, 1 u. 2) beruft sich auf den allen
Priestern gemeinsamen Schutzgott Hermes als Urheber seines
Wissens, seine Aufklirungen seien den Lehren der Assyrer und
den alten Séulen des Hermes entnommen, welche schon Plato



90 Nochmals: , Areopagitika“.

und Pythagoras gekannt und gelesen hitten . . .. Auch unser
D. citiert die Magier Simon und Elymas, sein Hermes aber soll
kein geringerer sein als der Apostel, welcher in Lystra geradezu
fir Hermes gehalten wurde und der in Athen den Areopagiten
Dionysius bekehrte — der hl. Paulus. Schob er mnoch eine
Person ein, so hatte er ebenfalls (wie Hermes-Tat-Asklepios)
eine Trias mit den klingenden Namen Paulus-Hierotheus-Dionysius
zur Empfehlung seines Systems. Wie der Erfolg zeigte, war
die Fiktion gliicklich gewihlt, um den Neuplatonismus
zu taufen und ihm so in christlichen Kreisen das Biirger-
recht zu verschaffen* (1?7 8. 417 ff). Und trotzdem
befiehlt geradezu Papst Leo XIII. durch die Lehre des Aqui-
naten aus diesem neuplatonisch-pantheistischen Weisheitsborne
des Dionysius zu schopfen!! (Vgl. iiber den Neuplatonismus
und Dionysius den erwidhnten Artikel , Areopagitika®“.) Koch
denkt sich die bewulste Félschung bei den fraglichen Schriften
80, wie die von ihm (Artikel: Zur christlich-lateinischen Litteratur
in ,,Historisch-pol. Blatter®, 1215 8. 591) geschilderte absichtliche
Tiauschung seitens damaliger Ketzer: ,Lehrreich ist das Schicksal
seiner (Novatians) Schrift de trinitate. Da die Werke der Ketzer
als seelengefihrlich dem Untergange geweiht waren, konnten sie
pur zum Theil und mit List gerettet werden. Man wihlte den
Namen von probatissimi auctores (!) und liefs die fraglichen
Schriften unter ihrer Flagge segeln. So machten es die Apolli-
naristen, so die Pelagianer mit den Schriften ihrer Meister, so
die Macedonianer in Konstantinopel mit der novatianischen Schrift
de trinitate. Da sie an ihrer Verbreitung Interesse hatten,
veranstalteten sie, wie Rufin erzahlt, eine Neuausgabe der Briefe
Cyprians zu einem ausnehmend billigen Preise und schmuggelten
den Traktat ein. Allein diesmal (!) kamen bald einige Ortho-
doxe hinter die Sache und deckten den Betrug auf. Jetat stritt
man sich, wem der Traktat eigentlich angehore. Das Zeugnis
des Hieronymus, sowie Stil und Komposition weisen ihn dem
Novatian zu.“ Tief zu bedauern ist nur, dals man bei unserm
fraglichen Verfasser nicht so bald hinter die Sache kam, sondern
erst L. Valla im 15. Jahrhundert den Betrug aufdeckte!! Koch
selbst fiihrt als Zeugnis fiir die KEchtheit der Areopagitischen
Schriften bei deren erwihnter Besprechung (8. 387) an den
Johannes Philoponus in seinem Werke de mundi creatione (um
440) und den Verfasser der Osterchronik (um 630)! Bei Stigl-
mayr, zu dem wir jetzt iibergehen wollen, werden wir noch
altere Zeugnisse fiir die Echtheit kennen lernen.



Nochmals: , Areopagitika¥. 91

In der Einleitung behandelt Stiglmayr die Geschichte
der sog. Pseudo-Dionysischen Schriften. Die erste Epoche gilt
ihm als die Periode des Aufkommens dieser Schriften und ihres
allméhlichen Eindringens in die christliche Litteratur; sie schlielst
mit dem Laterankonzil 649. Die zweite Epoche ist die Peri-
ode des ruhigen Besitzstandes und des ehrwiirdigsten Ansehens
der Areopagitika und dauert iber 900 volle Jahre. Die dritte
Epoche beginnt mit Laurentius Valla (um 1450), ,mit dem
Erwachen der kritischen Richtung in Wissenschaft und Litteratur.
Die Abhandlung selbst befalst sich nur mit der ersten Epoche.
Der erste Teil priift die Argumente, nach welchen der Verfasser
der fraglichen Schriften noch in das 4. Jahrhundert zu setzen
wire (Hipler u. a.). Stiglmayr gibt zu, dafs Dionysius von
Elymas und Simon Magus als von Zeitgenossen redet. Trotzdem
schreibt (S. 7, unten) er: ,Und doch denken wir nicht entfernt
daran, die Abfassung der Areopagitika in die Zeit dieser Gegner
der Apostel zu setzen.“ Seine Voreingenommenheit gegen die
Autorschaft des Areovagiten ist so stark, dafs er dieselbe von
vornherein ohne allen Beweis leugnet. Die Begriindung seiner
eigenen Ansicht vom bewulsten Félscher zu Ende des 5. Jahr-
hunderts ist aber derart, dals dadurch die Areopagitische Autor-
schaft in um so helleres Licht tritt. Weil in den Schriften die
Ansicht der Macedonianer und Appollinaristen nicht blofs, sondern
auch die der Monophysiten widerlegt sei, miilsten sie nach dem
Konzil von Chalcedon (451) verfalst sein. Wie viele Irrtiimer
spiteren Datums finden sich beispielsweise schon in den Werken
des hl. Augustinus und des hl. Thomas von Aquin widerlegt!
Dafs sich in einem Werke der eine oder andere Ausdruck findet,
welcher spéter von der hochsten kirchlichen Autoritit feierlich
sanktioniert wurde, kann doch kein Beweis fiir die spitere Ab-
fassung jenes Werkes sein. Miilste da nicht z. B. der Aquinate
nach dem Konzil von Trient geschrieben haben, in dessen De-
kreten manche Stellen wortwortlich mit Stellen aus dessen Werken
iibereinstimmen?! Betreffs des Wortes dzdoraseg (S. 9 u. 41)
ist auch darauf hinzuweisen, dafs Dionysius dasselbe ganz anders
anwendet wie die Aktenstiicke im 4., 5. oder 6. Jahrhundert,
Dionysius braucht es wohl ganz richtig fiir Person, aber ohne
die Spur einer dariiber bestehenden oder eben beendeten Kontro-
verse. Der Unterschied von ovole und vmdoracic ist zwar
scharf genug ausgedriickt, aber nicht als solcher erwiihnt, weil
er eben nicht bezweifelt worden war (vgl. ndher: Schneider,
Areopagitica, S. 147 ff.). Die von Hipler angefiihrte Stelle aus dem
hl. Gregorius von Nazianz fiihrt Stiglmayr auf den hl. Athanasius



92 Nochmals: , Areopagitika“.

statt anf Dionysius zuriick, iibersieht dabei aber, dals Athanasius
nichts Erhabenes iiber die Seraphim, sondern solches iiber die
allerhh. Dreifaltigkeit berichtet. Seine Ausfiihrungen (8. 10 ff)
gegen Hipler und Langen schliefst Stiglmayr mit folgenden
charakteristischen Worten: ,,Vorliufiz mége nur soviel bemerkt
sein, dals von allen Stellen, die Langen aus Gregor von Nazianz
(Internat. theol. Zeitschrift 1893, S. 603 ff.) anfiihrt, keine ein-
zige von solcher Beschaffenheit ist, dafs wir sie nicht entweder
aus der gemeinsamen Quelle des Neuplatonismus (?!) ableiten
oder mit Umkehrung des Verhiltnisses dem Gregorius als Eigen-
tum, dem Dionysius als litterarische Anleihe (!?) zuerkennen
diirften. Ebendasselbe, was von Dionysius in seinem Verhéltnis
zu Gregor von Nazianz gesagt wurde, gilt meines Erachtens
auch von dessen litterarischen Beziehungen zu andern kirchlichen
Schrifistellern des 4., bezw. des 3. Jahrhunderts, ndmlich zu
Basilios, Gregor von Nyssa, Kyrillos von Jerusalem, Kyrillos
von Alexandrien, Origenes u. s. w. . . . Mit Berufung auf das
Resultat meiner fritheren Untersuchung (1. Beitrag, vgl. Artikel
,Areopagitika® dies. Jahrb. a. 0.), wonach Dionysios sogar noch
die Schrift des Proklos iiber das Ubel benutzt hat, kann ich
einstweilen die Thatsache unterstellen, dals die oben genanunten
Schriftsteller alle vor Dionysios geschrieben haben und also von
diesem beniitzt worden sind (?!).“ Die Stelle von den Seraphim
bei Hieronymus epist. 18. (ad Damasum) auf Gregor von Nyssa
(. 1 c. Eunom.) zu beziehen, geht doch wohl nicht an; auf
letzteren palst dem Papste Damaws gegeniiber nicht des
Hieronymus Wendung: ,,quidam Graecorum in scripturis apprime
eruditus®. Dagegen lassen sich ganz einfach beide Stellen auf
den wirklichen Areopagiten zuriickfiihren; und ist dann auch
die angefiilhrte Wendung sehr erklérlich; allerdings nicht bei
der fixen Idee eines bewulsten Falschers! Fiir die Kchtheit
des Zeugnisses des Juvenalis von Jerusalem (S. 14 ff) spricht
gar sehr der Tadel der Ehrsucht, welchen Papst Leo d. Gr.
(ep. 119 ad Max.) dem genannten Bischof erteilt; denn dieser
Leidenschaft hatte es jedenfalls mehr entsprochen, wenn sich
Juvenal als Hiiter des Grabes sowohl als auch des Leibes der
Gottesmutter hatte vorstellen konnen. Wenn Stiglmayr den
Dionysius im entschiedensten (Gegensatz zu den Grundgedanken
des Bar Sudailischen Systems (3. 16 ff.) stehen lifst, so spricht
dies sehr fiir die Kchtheit der Dionysischen Schriften; um so
mehr Jobannes von Dara den Stephan Bar Sudaili ausdriicklich
zum Filscher stempelt (8. 19), von Dionysius als Filscher damals
aber nirgends Rede war. Statt ,Liebeshymnen* wird (8. 20)



Nochmals: ,Areopagitika®, 93

,,erotischen Hymnen“ unpassend iibersetzt. Zu sagen, Dionysius
sei immerhin einer orthodoxen Deutung fihig, geht nicht an, da
er nur orthodox gedeutet werden kann. Ganz widersprechend
ist es, in den Grundgedanken des Systems den entschiedensten
Gegensatz zu finden zwischen Dionysios und Bar Sudaili (S. 18,
unten) und in der Deukweise der beiden Schriftsteller einen
grolsen Unterschied (8. 20, Mitte) und zugleich auffillige
Beziehungen zwischen ihnen vorliegen zu lassen!? (8. 20, unten.)

Der zweite Teil bespricht das Aufkommen der Dionysischen
Schriften bis zum Religionsgesprich von Konstantinopel 533.
Stiglmayr wendet sich ,bekannten historischen Thatsachen und
Schriftwerken des fiinften Jahrhunderts zu, von denen Dionysius
sich in der einen oder andern Weise abhingig (!?) erweist, so
dals wir also feste chronologische Daten (!?) gewinnen, hinter
welche die Abfassung der Dionysischen Schriften zu verlegen
ist.“ Zuerst kommt die Beziehung dieser Schriften zum Konzil
von Chalcedon 451 zu Sprache. Dafs Dionysius so durchaus
genau die Lehre von der Unvermischtheit der beiden Naturen
in Christus aufstellt, ist, wie wir schon oben betreffs des Aus-
drucks ©mooTaceg horten, keinerlei Beweis fiir die spiitere Ab-
fassung seiner Schriften und zwar wegen der auffallenden Ahn-
lichkeit mit den Ausdriicken des Konzils von Chalcedon nach
diesem! Es ist hingegen ein vollgiiltiger Beweis fur die Meister-
schaft des Areopagiten! (erade so erscheint er deutlich als
wiirdiger Schiiler der Apostel, welche ,die Erstlinge des
Greistes besitzen nos ipsi primitias spiritus habentes“ (Rom. 8, 23).
Dionysius rithmt sich, Schiiler des hl. Apostels Paulus gewesen
zu sein. Und St. Paulus (Eph. 1, 7 f) riihmt sich seinerseits,
dafs ihm die Gnade Gottes iiberschwenglich zu teil geworden
sei, in aller Weisheit und Erkenntnis. St. Thomas (2. 2. qu. 1,
a. 7, ad 4) lehrt: Ll gui fuerunt propinquiores Christo, vel
ante, sicut Joannes Baptista, vel post, sicut Apostoli plenius
mysteria fidel cognoverunt.“ Sehr lehrreich ist, was der
unvergelsliche Schazler diesbeziiglich iiber den Glauben der
Kirche in seinem Verhiltnis zu jenem der Apostel schreibt (,,Die
Bedeutung der Dogmengeschichte etc.“ Regensburg 1884,
§ 5, 8. 85 f). Da heilst es (S 88) unter anderm: ,,Auf dem
kirchlichen Standpunkt stehen allein dlejgnlgen, welche in dem
personlichen Glauben der Apostel und in dem ihnen eigenen
Verstindnis der christlichen Lehre nicht etwa einen mnoch un-
vollkommenen Anfang erblicken, sondern vielmehr den Hohe-
punkt und die grolste aufErdfan mb’gllch'e Vollkommen-
heit dogmatischer Erkenntnis“ Von diesem Standpunkte



094 Nochmals: , Areopagitika®.

allein kann die Dionysius-Frage richtig beurteilt werden, und
bietet sie auch durchaus keinerlei Schwierigkeiten. Dionysius
filhrt Beispiele an, wie der Heiland iibermenschlich Mensch-
liches that: er wurde geboren, aber aus einer Jungfrau; er schritt
einher, aber auf fliefsendem Wasser. Dals Leo d. Gr. dieselben
Beispiele in derselben Weise in seiner Epistols dogmatica ad
Flavianum als Ausdruck der verschiedenen Wirkungsweise der
beiden Naturen anfithrt (c. 4), ist vielmehr ein Beweis, dals Leo
den Areopagiten kannte oder dafs sich Eutyches bereits auf
dessen Werke berufen hatte und der Papst stillschweigend eine
solche Berufung zuriickweist, als dals der ,,Pseudo-Dionysios*
sie aus Leo hat (S. 22, Note 1)! Stiglmayr schreibt (8. 23,
unten): ,,Die zwei andern Termini der chalcedonensischen Formel

. ., welche ihre Spitze gegen die Irrlehre des Nestorios kehren,
finden wir in der Christologie des Dionysios nicht verwendet.
Es lag hierfiir kein so aktuelles Bediirfnis vor, da das Konzil
von Ephesus schon 431 gehalten worden war. Er iibersieht
hier, dals es um 450 und auch noch viel spéter zahlreiche
Nestorianer gab! Betreffs des beriihmten Wortes , &cavdoixs)
évépyera’ heilst es (8. 25 vor 2): ,,Die Spiteren, wie Anastasios
Sin., Sophronios, Maximus, Martin I. u. s. w. bleiben bei dem
Ausdruck stehen, wie er von Dionysios gestaltet worden ist.* (!!)
Offenbar hatten sie alle keine blasse Ahnung von seiner be-
wulsten Téduschung, hielten ihn vielmehr fir den wirklichen
Areopagiten! (Vgl. Schneider, Areop. S. 115 ff.)

~ Darauf werden (S. 25 ff.) die Schriften des Proklos als
Vorlage des Dionysios besprochen. Der Kiirze wegen verweisen
wir hier einfach auf das oben betreffs der diesbeziiglichen
Meinung Kochs Gesagte, sowie auf den erwéhnten Artikel ,,Areo-
pagitika® (dies. Jahrb. a. O.). Drittens (8. 34 ff.) wird die
Erwihnung des Credo in der Messe behandelt. Unter xaﬂo).zm‘y
vpuroloyie soll nimlich das Credo zu verstehen sein (Stiglmayr
zieht die Lesart omoloyla vor). Dionysios selbst scheint dies
durch die Worte g donoxelag To 6vuBolor zu bestitigen.
Demnach miifste der Autor nach der Zeit des Fullo, nicht vor
dem Ende des 5. Jahrhunderts, gelebt haben, wenn er nicht
etwa Fullo selber ist. Indes geht schon aus den verschiedenen
Namen, welche Dionysius diesem Gesange gibt, hervor, dals hier
nicht vom eigentlichen symbolum fidei die Rede sein kann. ks
wird auch nie symbolum fidei genannt, wie dies wohl hitte
geschehen miissen, wenn die Werke nach dem Nicéinischen oder
Niciinisch-Konstantinopolitanischen Symbolum abgefafst wiren;
sondern im allgemeinen heifst es ,oymbol der Anbetung®. Zudem



Nochmals: ,Areopagitika“. 95

ist bekannt, dals das Apostolische oder auch das Nicénische,
Konstantinopolitanische Glaubensbekenntnis, sowie das des heil.
Athanasius von den griechischen Viitern nie vurog genannt wird,
sondern miotig, ¥xdocie, dyiov pd9nua, 6pog miotews, yoayn
und dhnlich. Aus der Thatsache, dafs Dionysius, welcher doch
bei Beschreibung der kirchlichen Gebréuche gewdhnlich sehr
ins einzelne geht, weder das Nicanische noch das Konstantino-
politanische Symbolum namhaft macht, ergibt sich vielmehr die
Gewifsheit, dals die Werke vor Fullo, vor dem Jahre 476
geschrieben sind. Wiren sie spiter verfalst, so wire sicher
entweder das Nicanum genannt, falls der Verfasser ein Mono-
physit, oder das symbolum Constantinopolitanum, falls er ein
Orthodoxer gewesen. Weil iiberhaupt keines bestimmten Glaubens-
bekenntnisses Krwihnung geschieht, ist ein ganz zuverldssiger
Beweis, dals unter z7g $onoxelag to 6vuBolor kein Glaubens-
bekenntnis zu verstehen, also die Werke vor der Zeit geschrieben
sind, in welcher das Absingen des Nicaenum oder des Constan-
tinopolitanum einen Teil der kirchlichen Melsceremonien bildete
(vgl. Schneider, Areopag. S. 135 ff).

Als vierter Punkt kommt zur Sprache: Dionysius und das
Henotikon des Kaisers Zeno 482, Weil in den Dionysischen
Schriften nicht von einer pie @uvetg oder dvo @ivssig in Christus
gesprochen wird, muls Dionysius Anhanger des Henotikons sein,
welches absichtlichst vermeidet, von einer oder zwei Naturen
in Christus zu reden. Denn ,wie im Vorausgehenden gezeigt
(?! nur vermutet!) worden ist, entstanden die Schriften nach
dem Konzil von Chalcedon, also jedenfalls (!?) in einer Zeit,
wo die erwihnten Termini bereits das Schlagwort der beiden
Parteien bildeten. Ein strenger Orthodoxer bekannte sich biindig
zu den ,beiden Naturen‘; ein strenger Monophysit nahm leiden-
schaftlich ,eine Natur’ zur Parole; ein Anhénger der Mittel-
partei und des Henotikons sf}hwieg absichtlich still“ (S. 41).
,, Vergeblich wird man au(‘,!l die klare Bezeichnung frwoic xa 9’
vmécracity, welche berel_ts auf d(_am Konzil von Ephesus 431
angenommen und dann ein gemein gebrduchlicher Ausdruck
wurde, bei Dionysius suchen (a. 0.).  Anstatt nun daraus ganz
folgerichtig zu schlielsen, also muls er vorher gelebt haben,
bleibt man ganz im Banne d?l‘ Abhingigkeit des Dionysius von
Proklus und stiirzt sich in immer neue Widerspriiche! ,,Wer
des Dionysius eigentiimliche Art, iiber den menschgewordenen
Logos zu sprechen, etwas nahef ins Auge faflst, kann sich des
Kindrucks nicht erwehren, dals in einer solchen Christologie
eine gewisse Verschwommenheit (1?) liegt, die, gegeniiber der



96 Nochmals: , Areopagitika“.

brenncndsten Frage jener Zeit, beabsichtigt erscheint (!?). Nur
bei diesem Charakter der dionysischen Schriften war es mdglich,
dals thatsichlich beide Parteien, Monophysiten und Orthodoxe,
dieselben fiir sich in Anspruch nahmen und zur Bekriftigung
ihrer gerade entgegengesetzten Lehren beniitzten® (8. 41, unten, f.).
Immer wieder betont Stiglmayr die starke neuplatonische Firbung
der Schriften, sowie des Verfassers bewulste Tauschung!? , Die
lobpreisende Schilderung der kirchlichen Hierarchie und die be-
stindige Betonung, dals die gottgewollten Verhiltnisse der Unter-
und Uberordnung gewahrt bleiben miissen, mahnte wenigstens
indirekt zum Gehorsam gegen das von zwei Patriarchen aus-
gegangene Henotikon. In der unablassigen Aufforderung, fiir
die hochste Art der Einigung und Einheit in Gott sich zu be-
fahigen, in dem Stichwort des ganzen Werkes £vworg, évotixdg
spiegelt die Tendenz und der Inhalt des gleichzeitigen Henotikons*
(!? also nur eine Empfehlung des von der Kirche verworfenen
Henotikons! S. 43). Weiter heifst es (a. 0.): ,Die energische
Zuriickweisung der Monche in die Grenzen ihres Standes (vgl.
,kirchl. Hierarchie cp. 6, § 3 ff. und epist. 8.) enthilt eine
Verurteilung jener grolsen, von den Monchen ausgehenden Be-
wegungen, an denen ein Unionsversuch regelméfsig scheiterte.*
Stiglmayr iibersieht, dals Dionysius keine Monche kennt, wie
sie zur Zeit des Henotikons in eigenen Klostern zusammenlebten
und durch eigene Trachten auch aulserlich von der christlichen
Gemeindegetrennt waren. Seine Monche sind innerhalb der Christen-
gemeinde solche Laien, welche ein durch die Befolguog der evan-
gelischer Rithe vervollkommnetes Leben fiihrten. Sie waren die
ersten unter den Laien. Weil sie in hervorragender Weise sich
dem Dienste Gottes widmeten, hielsen sie ,Therapeuten®, und
,2Monche“ wegen ihres ungeteilten, auf das Eine gerichteten
Lebens (vgl. ndher: Schneider, Areop. S. 149 ff.; Apostol. Jahrh.
I. Bd. S. 257 ff. Text; S. 263 ff. Erkldrung). Wenn auch bei
deren Weihe von der Anlegung eines neuen Kleides die Rede
ist, so bezeugt dies durchaus nicht, dafs dies auch offentlich
getragen wurde. Die Einladung zur Kommunion am Ende der
Weihe weist geradezu darauf hin, dals der Monch in der Ge-
meinschaft der andern Glaubigen bleibe. Damit ist der Vorwurf,
der Verfasser habe bereits die Monche gekannt, konne also nicht
zur Apostelzeit gelebt haben, entkraftet. Gerade von den Aposteln
lesen wir, dafls sie gewisse Personen Geliibde fiir das ganze
Leben ablegen licfsen, ohne dafs diese die Welt verlassen oder
eine von den andern #ulserlich verschiedene Lebensweise ange-
nommen hitten! Vielmehr konnte ein Vorwurf gemacht werden,



Nochmals: ,Areopagitika“. 97

wenn Dionysius nichts von solchen besonders Gott Geweihten
berichtete. Die Haltung des Dionysius gegen Andersgliubige
soll ebenfalls dafir sprechen, dafs er ein Anhinger des Henoti-
kons gewesen!? ,In scharfem Kontraste dagegen steht die Art
und Weise, wie frilher (I?) Athanasios, die beiden Gregore,
spiter Leontios von Byzanz, Anastasios Sinaites u. a. den kirch-
lichen Standpunkt vertraten. Bei aller Milde gegen die I’erson
kanoten sie keine derartige (!?) Toleranz in Sachen der Lehre
(3. 45). Im Gegenteil benimmt sich Dionysius gegen die Anders-
glaubigen, gegen die Héaretiker gerade wie die Apostel, deren
wiirdiger Schiiler er ist.

Stiglmayr verweist znm Belege fiir seine Aunsicht auf Hergeu-
rother KG. 3. Aufl. L. Bd. S. 225 f. Da nun heilst es: ,Den
so vielgestaltigen Irrlehren gegeniiber hatte die Kirche stets
ihre feste Stellung; sie kdmpfte gegen sie durch Ausschlufs der
Irrlehrer, durch Warnung der Glaubigen vor ihnen, durch Wider-
legung ihrer falschen Behauptungen und festere Begriindung und
Formulierung ihrer eigenen Lehre. Die Apostel kannten keine
Duldung, keine Nachsicht gegen Irrlehren. . . Diejenigen, welche
der Lehre der Apostel widersprachen, galten als gefangen in
den Stricken Satans und sollten ausgestolsen und verworfen
sein; sie waren Widerchristen. . . Daher finden die alten Viter
nicht Worte genug, ihren Abscheu vor der Héresie und den
Héretikern auszudriicken. . .“ Wie schon oben gesagt, wendet
sich der Areopagite mit seiner ganzen Lehre ex professo gegen
den Zauberer Simon. In seiner Schrift iiber die gottlichen Namen
(6. Kap.) nennt er diesen Simon selbst und warnt ausdriicklich
vor ihm und seiner Lehre. ,Deshalb mige man die Wahn-
gebilde und Thorheiten des Simon, die sich selbst widersprechen,
fern halten von der Versammlung der Kinder Gottes; und weise
sie zuriick von deiner heiligen Seele. Denu, wie ich meine, war
es diesem Manne verborgen, obgleich er sich weise schien, dals
jemand, der seine niichterne Vernunft hat, nicht streiten diirfe
mit Griinden, die nur aus der Anschauung der Sinne geschopft
sind, gegen die geheimnisvolle Ursache von allem Sein. Dies
also mufs ihm gesagt werden, was er spricht, sei gegen die
Natur; zur gottlichen Natur nidmlich steht nichts im Gegensatze,
so dals es sie hindern konnte. Gewils keine Toleranz betreffs
der Lehre des Simon Magus!! Diese Worte wenden sich aus-
driicklich und ganz entschieden gogen einen Zeitge-
nossen, gegen den Zauberer Simon, von welchem das 8. Kap.
der Apostelgeschichte berichtet. Als letzten Kongruenzgrund
fiir die Abfassung der Dionysischen Schriften nach dem Heno-

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIII, 7



98 Nochmals: , Areopagitika“,

tikon fihrt Stiglmayr (S. 45) folgenden an: ,Endlich stellt sich
zwischen den Schriften des Dionysios und dem Henotikon auch
noch diese (!?) Analogie heraus, dals in beiden gewisse Aus-
driicke des Chalcedonense absichtlich (!?) hervorgekehrt werden,
wihrend anderer keine Erwahnung geschieht.“ Von absichtlichem
Hervorkehren gewisser Ausdriicke oder Verschweigen anderer
kann beim Areopagiten vor dem Chalcedonense durchaus keine
Rede sein; ist vielmehr leicht zu begreifen, dals er nur die
Ausdriicke braucht, welche ihm fiir seine Zeit und seine Gegner
passen. Dionysius ist entschieden gegen die Monophysiten, was
doch keineswegs fiir einen Anhénger des Henotikons zeugt.
Hefele (Konziliengeschichte, 3. Bd. 2. Aufl. 8. 127 ff.) hat eine
Anzahl antimonophysitischer Stellen zusammengestellt (vergleiche
Schneider, Areopag. 8. 119 ff.). Da nun heilst es unter anderm:
,Oberflachlich (!!) betrachtet konnte man in solchen Ausdriicken
die Lehre finden, dafs die beiden Naturen in Christo nur einen
gemeinsamen, zusammengesetzten Willen und beide zusammen
nur eine Wirksamkeit hadtten. Aber in Wahrheit falst Dionysius
nur die konkreten Thétigkeiten oder Funktionen Christi wihrend
seines Erdenlebens ins Auge und sagt: sie sind nicht rein gottlich
und nicht rein menschlich. Frither vor Christus wirkte entweder
Gott oder der Mensch; es gab nur rein gottliche und rein mensch-
liche Thatigkeiten; aber jetzt in Christus zeigt sich eine neue
wunderbare Wirkungsweise; der iiberseiende Gott wirkt auf
menschliche Weise, aber so, dals zugleich das Ubermenschliche
durchscheint und das Menschliche iiber sich selbst erhoben wird.
... Ja, sagt Maximus, in dem Ausdruck deardoixs évépyeia wird,
weil er die Zweiheit der Naturen numerisch auffiihrt, periphrastisch
(mittelbar) auch die Zweiheit der Energieen gelehrt.”

Im ersten Beitrag hatte Stiglmayr die Abfassungszeit nach
462 angefiihrt; im zweiten Beitrag ist er 20 Jahre weiter
suriickgegangen nach Erlafs des Henotikons (482). Jetat geht
er (S. 45 ff.) dazu iiber, die Schriftsteller anzufiihren, welche die
Dionysischen Schritten benutzten. Seiner Meinung nach lifst sich
die Zeit, innerhalb deren des Dionysius Werke erscheinen mulsten,
auf mindestens 20 Jahre einengen. ,Denn um 500 erscheinen
schon Citate aus Dionysios in einem Werke des Andreas von
Céasarea in Kappadozien. . . . In kurzen Zwischenrdumen treten
dann rasch verschiedene andere Schriftsteller auf, Orthodoxe wie
Monophysiten, die alle bereits Dionysios als einen Gewihrsmann
aus der apostolischen Zeit (!!) anfihren bezw. verteidigen und
kommentieren.“ Vor 500 (siche: Gams, Series Episcop. 8. 440)
war Andreas Bischof von Cidsarea; 500 nahm bereits Elias,



Nochmals: ,Areopagitika®. 99

sein Nachfolger, den Bischofssitz ein. Und nach noch nicht 18
Jahren hélt Andreas den bewufsten Fédlscher fiir den grolsen
und gliickseligen (uéyag, paxagiog) Areopagiten Dionysius, den
beriihmten Bekehrten des Volkerapostels!! Mehrmals beruft er
sich auf Dionysius in seiner Erklirung der Apokalypse (S. 45 ff.).
Prokopius von Gaza (465—528) schrieb ein Werk zur Wider-
legung des Proklus (8. 47). Da hitte er sich leichter gethan,
den bewufsten Félscher des Proklus zu widerlegen; aber von
einem solchen weils auch er nichts, wohl davon, dals Proklus
von Dionysius entlehnte. Severuns, Patriarch von Antiochien
512--518, beruft sich ausdriicklich mehrmals auf den Areopagiten
(S. 47 ). ,Severus hat die Schrift von den gottlichen Namen
und den vierten Brief an Cajus verwertet; er nennt Dionysios
ravGogog und fiihrt ihn als eine Autoritit an, wie den heiligen
Gregor von Nazianz.“ Zacharias von Mitylene (um 536) nennt
in seiner syrischen Kirchengeschichte Hierotheos und Dionysios
ausdriicklich Schiler der Apostel. ,Hs ergibt sich, dafs
sowohl die Schriften des Hierotheos, wie die des Dionysios
selbst am Anfang des 6. Jahrhunderts schon im Umlauf waren
und wenigstens bei vielen als echt galten.“ Keine Stimme
wird angefiihrt fir die Unechtheit!! (8. 49.) Jobios Monachos,
Zeitgenosse und Gegner des Severus (S. 50 f.), Ephrdm, Erz-
bischof von Antiochien 527—545 (8. 51 f.), Johannes von
Skythopolis in Paldstina um 530 (S. 52) bezeugen ebenfalls
entschieden die Echtheit, d. i. die Autorschaft des Areopagiten.
Letaterer schrieb einen Kommentar zu den Werken des Dionysius.
»Der Verfasser der Vorrede zur syrischen Dionysiusiibersetzung,
Phokas Bar Sergis (8. Jahrhundert), sagt ausdriicklich, diese
syrische Ubersetzung sei angefertigt worden von dem apyiarpog
bgrglus von Resaina (+ 536). . . Phokas sagt wortlich: ,Ferner-
hin habe ich gesetzt nach dieser Einleitung (nédmlich des Phokas
selbst) ‘und vor der genanuten heiligen Schrift (des Dion. Areop.)
quch eine niitzliche Abhandlung, verfalst von dem gottes-
firchtigen vorgenannten Johannes Scholastikus, der auch
diese Scholien derselben Schrift verfalste. . . Dennoch ist
den Scholien, die in ihrer Jetzigen Gestalt allerdings auf zwe!
Verfusser zuriickgehen, wenigstens zum Teil ein viel héheres
Alter als die Zeit des hl. Maximus zuzuerkennen; der Prolog
aber kann fiirderhin nicht mehr als Beweis fiir die Behauptung
beniitzt werden, dafs noch im siebenten Jahrhundert eine Gegner-
schaft der dionysischen Schrifien bestanden habe.“ In Note 6
lesen wir: ,Die Apologie des Johannes Shythopol. triigt einen
panegyrischen Charakter. Das Lob des Dionysios wird ubter
ki



100 Nochmals: , Areopagitika®.

anderm hergeleitet aus der hohen Wissenschaft und Einsicht des
Heiligen, die ihn beféhigte, die falschen Lehrsétze der griechischen
Philosophen zu berichtigen. Dann folgt ein ziemlich scharfer
Ausfall gegen diejenigen, welche die Miihe ernsten Studiums
scheuen und aus Unkenntnis schnell geneigt sind, iiber einen
Schriftsteller, den sie nicht fassen, den Stab zu brechen (!!). . .
Zum Beweise der Orthodoxie des Dionysios wird zunédchst an-
gefiihrt, was er iiber die hl. Trinitdt und iiber die vollkommene
Menschwerdung des Sohnes Gottes lehrt. Man sieht, dafs bereits
um die Zeit des Johannes Shythop. gegen die Schriften der
Vorwurf apollinarischer Irrlehren erhoben wurde. Die
Schwierigkeit, welche gegen die Echtheit aus dem Schweigen
des Origines (!?) und Eusebios sich erhebt, wird geschickt (!!)
widerlegt; Johannes schlielst mit dem Gedanken, welchen die
Verteidiger der Echtheit in dem grofsen Streit seit Erasmus
immer als argumentum palmare (!!) verwendeten: Was miilste
das fiir ein verzweifelter Mensch sein, der die Namen so vieler
heiliger Personen und Dinge aus der ersten christlichen Zeit zu
einem solchen Liigengewebe milsbrauchte und doch im iibrigen
sich als einen so frommen und erleuchteten Schriftsteller (!! keines-
wegs als pantheistischen Neuplatoniker) erwiese.“

Zeitgenosse und Landsmann des genannten Johannes ist
Georg von Skythopolis (S. 53 f.). In seiner Apologie des
Areopagiten sagt er ausdriicklich, ,er wolle ein Argument bieten,
das die Gegner sicher zum Schweigen bringen miisse, und damit
deutet er auf einen Brief des Dionysios, Patriarchen von Alexan-
drien 248—265, an Papst Sixtus II. (!!), worin bereits die
Echtheit der areopagitischen Schriften gegen ihre Gegner ver-
teidigt werde.” Hs folgt nun das ganze Schriftstick in der
lateinischen Ubersetzung von Martin in Pitras Anal. sacr. 1V,
414. Dazu bemerkt Stiglmayr nicht gerade sehr logisch:
,Dafs dieser Brief des Dionysius von Alexandrien unecht, geht
vor allem schon aus dem Umstande hervor, dals iiber die
areopagitischen Schriften in den ersten drei, bezw. vier Jahr-
hunderten vollstindiges Schweigen herrschte ('? quod
esset demonstrandum!). Haben schon die friiheren Gegner der
Echtheit immer aus dem Umstande argumentiert, dafs weder
Origenes (!?) mnoch Hieronymus (!?) noch Gelasius noch sonst
ein kirchlicher Schriftsteller (!?) von den Areopagitika spreche,
so gewinnt dieser Einwand ein ganz neues und aulserordentliches
Gewicht, wenn die Existenz eines solchen Briefes ins Spiel
kommt (1?). Es ist undenkbar (!?), dals ein Patriarch auf
dem Stuhle von Alexandrien in einem Briefe, der schon zwischen



Nochmals: ,Areopagitika“. 101

257 und 258 an den Papst Sixtus IL in Rom gerichtet ist,
die Schriften des Dionysios Areopagita griindlich }iannte und
wider ihre Gegner warm verteidigte, ohne dals irgend eine
Spur von diesen Vorgingen in der gleichzeitigen und unmittelbar
folgenden Litteratur zuriickblieb (!!). Der ganzen Anlage nach
erscheint vielmehr die Apologie des Georg von Skythopolis s.m\s
eine Nachahmung der Apologie des Johannes von Skythopolis;
denn auch das Verhiltnis zu Apollophanes kommt am Schlusse
ausfithrlich zur Sprache; die neue Zuthat des er i’unden.en
Briefes (! zu beweisen!) mufste aber den Wert dieser zweiten
Apologie natiirlich erhohen. Dann heilst es weiter: ,,Noch in
zweifach anderer Weise steht der Name des Dionysios von
Alexandrien mit dem des Areopagiten in Zusammenhang. Krstens
soll der Alexandriner Scholien zu den Areopagitika geschrieben
haben, woriiber unten die Rede sein wird; zweitens existiert
ein Fragment von einem Brief des Dionysios von Al. an Konon,
welches sich genau mit einem Stiick von Dion. Areop. ep. VIIL,
0. (ad Demophil.) deckt* (was iibrigens nichts gegen die Kchtheit
beider Briefe beweist!). Zum syrischen, schon genannten, Uber-
setzer Sergius von Resaina in Mesopotamien (S. 55) wird
bemerkt: ,Wir haben auch in ihm einen der friiheren Zeugen
fir unsere Frage zu erkennen. Kr anerkennt nicht blofs die
Echtheit der Dionysiaka, sondern iibersetzt auch die Apologie
und die Scholien des orthodoxen Johannes von Skythopolis und
die weitere Apologie des, wie es scheint, gleichfalls orthodoxen
Georgios von Skythopolis“ (alles ohne das Geringste zu bean-
standen!!).

Leontius von Byzanz, ungefihr 485 —543, bezeugt eben-
falls die Autorschaft des Dionysius Areopagita (S. 57 ff.). Er
kennt letzteren nicht blofs als den vom hl. Paulus Bekehrten,
sondern auch als Lehrer und Schriftsteller!! ,Binige besondere
Umstinde machen die Anfiihrungen aus Dionysios Areopagita bei
Leontios besonders wichtig (!1). Fiirs erste gehoren sie zu den
friiheren Citaten aus Dionysios und zeigen, dals an die Echtheit
der dionysischen Schriften schon vor dem Religionsgesprich in
Konstantinope] ebenso von Katholiken wie Monophysiten geglaubt
wurde, Zweitens ist hervorzuheben, dals Leontios um diese Zeit
in Paldstina, in der neuen Laura bei Jerusalem, als Monch
lebte. Drittens ist Leontios ein ganz hervorragender Kenner
der theologischen Fragen und Schriften der Viiter (!!). Endlich
erscheint er auch auf dem Religionsgesprich von Konstan-
tinopel als Abgesandter der palistinensischen Ménche, bei derselben
Disputation, in welcher Hypatios von Ephesus als Vorsitzender



1C2 Nochmals: , Areopagitika®.

der Orthodoxen die von den Severianern vorgebrachten Zeugnisse
aus (nicht Schriften des!!) Dionysios Areopagita zuriickwies.
Weil das Buch de- sectis jedenfalls nach 533 geschrieben ist,
so beweist die in diesem Buche vorkommende Bezeichnung des
Dionysios als eines Lehrers und Schriftstellers, dals Leontios
durch den Widerspruch des Hypatios in seinem (Glauben an die
Echtheit der Dionysios-Schriften (!!) nicht erschiittert
wurde.“ Schon gleich anfangs (8. 3) und auch unter ,Leon-
tius“ und ,dem genannten Religionsgesprich® (8. 58 ff.) ver-
wechselt Stiglmayr immer wieder den Ausdruck ,Zeugnisse“ mit
»ochriften.  Die von den Severianern vorgebrachten Zeugnisse
aus Dionysius verwart Hypatius als unecht, nicht aber die
Schriften des Areopagiten iiberhaupt. Dals er und die ka-
tholische Partei die Echtheit der Schriften nicht leugnete,
dafiir legt doch gewils deutlich Zeugnis ab das Urteil des Le-
ontius nach dem Religionsgesprich. Hypatius spricht iibrigens
ausdriicklich von einer Félschung der Dionysischen Schriften
seitens der Apollinaristen!! Die Gegenpartei versteht auch
den Einwand der Rechtgldubigen durchaus nicht so, als ob diese
dem Areopagiten seine Werke hiitten absprechen wollen, sondern
schickt sich an, den Beweis zu liefern, dals die von ihnen vor-
gebrachten ,,Zeugnisse“ echt seien. Jedenfalls geht aus den
beiderseitigen Erklarungen hervor, dafs die Thatsache, Cyrillus
von Alexandrien (f 444) habe die Schriften des Areopagiten
gekannt, von keiner Partei in Zweifel gezogen wurde; nur die
Art und Weise der Citiernng wurde bemingelt. Der Kiirze
wegen verweisen wir auf die betreffenden niheren Ausfiihrungen
Schneiders (Areopagitika, S. 115 ff). Der kurze Riickblick
(S. 63) bezeichnet als Heimat der Dionysischen Schriften Syrien;
und trotzdem wird immer behauptet (z. B. S. 56, 69, 88), dals
bei den Syrern diese Schriften stets als Erzeugnis des Areopa-
giten galten (doch offenbar fiir Stiglmayr Widerspruch!)!!

Der Arbeit dritter Teil (S. 64 ff.) behandelt das Ein-
dringen der Schriften in die christliche Litteratur bis zum
Laterankonzil 649. Wenigstens anndhernd ein Bild zu geben,
wie diese Schriften immer intensiver in die orthodoxen und
hiiretischen Kreise eindrangen und extensiv allmahlich iiber die
christlichen Lander sich verbreiteten, werden die verschiedenen
Schriftsteller aufgefithrt, welche sich auf die Werke des Dio-
nysius in der Folgezeit berufen. Diese sind Themistios,
Diakon in Alexandrien um 537; Kolluthos und Johannes Philo-
ponos in Alexandrien um 540; der Verfasser der icrogic Kv-
Svueaxy; um die Mitte des 6. Jahrh.; Liberatus von Karthago



Nochmals: ,Areopagitika®“. 103

zwischen 560 und 566; der syrische Bischof und Mdnch Isaak
von Ninive um 550; Johannes Malalas von Antiochien um 560;
Joseph Huzaja der Weise, syrischer Monch, um 580 Lehrer an
der Schule von Nisibis; Johannes von Apanea in Kolesyrien,
wahrscheinlich in der ersten Hilfte des 6. Jahrhunderts; aus
der zweiten Hilfte desselben Petros Kallinikos, monophysitischer
Patriarch von Antiochien; Papst Gregor d. Gr. (540‘—-—604);
Sergius, Patriarch von Konstantinopel 610—638 und sein Nach-
folger Pyrrhos 639—641; Kyros, Patriarch von Alexandrien
630—643; Antiochos Monachos, Mitglied des Sabasklosters bei
Jerusalem um 620; der Verfasser der Osterchronik um 630; MO-
destus, 631 — 634 Patriarch von Jerusalem; sein Nachfolger.(——GSS)
Sophronios; Abt Maximus, Bekenner, 580—662; Anastasios Pres-
byter und Apokrisiar; Anastasios der Ménch; beide Schiiler und
Leidensgenossen des hl. Maximus; Anastasios Sinaita gest. nach
700, aber schon 640 thitig im Kampfe gegen den Monophysitismus;
schliefslich das Laterankonzil 649 selbst. Alle ohne Ausnahme sind
voll des Lobes iiber den Areopagiten!! Nirgendswo aber findet sich
auch nur eine blasse Ahnung von einer bewufsten Falschung des
Verfassers!! Von besonderer Wichtigkeit ist der hl. Maximus.
Bardenhewer (Patrol. 8. 537) sagt iiber das Verhiltnis zwischen Dio-
nysios und Maximus, dals letaterer als Schiiler ersteren als Lehrer
an spekulativer Tiefe wie an dialektischer Schiirfe iiberragt habe.
Aber ,Maximus lehnt sich nicht blofs thatsdchlich an die Er-
klirungen des Dionysios iiber die Liturgie (eccl. hierarchia) an
und spendet ihm die hochsten Lobspriiche, sondern er versichert
auch an wiederholten Orten, dafs er alle seine Wissenschaft auf
diesem Gebiete dem grofsen hl. Dionysios Areopagita verdanke.
In der Anwendung und im Umfange des Stoffes sowie in der
Darstellung will er allerdings von ihm abweichen, weil es ver-
wegen und anmalsend, ja wahnwitzig wire, einem Dionysios es
im Fluge der Beschauung gleichthun zu wollen* (S. 80). Seit
100 Jahren waren die Areopagitischen Schriften unbes tritten
anerkannt, und doch heilst es (S. 79 unten), dals des heil.
Maximus Scholien zu-den Schriften durch ihre orthodoxe Aus-
legung der schwierigen und monophysitisch klingenden Stellep
ungemein viel zur allgemeinen Anerkennung der Echthe1t.be1~
trugen!? Bardenhewer (Patrol. S. 536) meint auch, Maxunusu
habe den Areopagitika die Grundgedanken seiner Lehre ent-
nommen, und zwar nach Stiglmayr (5. 82, Note 1) mit vollem
Rechte; das will aber in dessen Munde heilsen, er habe dem
heidnisch - pantheistischen Neuplatonismus die Grundgedanken
seiner Lehre entnommen'!? Das Referat iiber den hl. Maximus



104 Nochmals: ,Areopagitika®.

schliefst mit den Worten: ,,Wirksamer konnten die dionysischen
Schriften nicht mehr empfohlen werden, als es durch Maximus
geschehen ist, mogen wir nun das Ansehen seiner Personlichkeit
oder die Stdrke seiner Lobeserhebungen oder die weite Ver-
breitung und Lesung seiner Schriften in Betracht ziehen.“ Und
das alles gilt wohlgemerkt einem bewulsten Falscher!? Auf
dem Laterankonzil 649 ,wurde die Autoritit der Areopagitika
unbestritten anerkannt. Gegeniiber den Hiretikern, welche sich
auf diese Schriften beriefen, machte man geltend, dafls sie die
Stellen bei Dionysios nicht richtiy ausgelegt, bezw. gefilscht
hitten” (!? S. 84 f) Gewils auch ein schwerwiegendes Zeugnis
fir unsere obige Auslegung der Vorginge auf dem Religions-
gesprich zu Konstantinopel 533!! ,,Unter den Vaterzeugnissen,
welche in der fiinften Sitzung dieses Konzils vom Lateran ver-
lesen wurden, sind auch zwei aus Dionysios Ar.genommen* (!!S.86).
»Auf dem Urteil dieser Synode fulst Papst Agatho, wenn er
in seinem dogmatischen Schreiben an Kaiser Konstantin (680)
unter andern Viterzeugnissen auch das von Dionysios Ar. anfiihrt
(S. 87). ‘Das sechste allgemeine Konzil von Konstantinopel
680 schlofs sich ebenfalls an die Bestimmungen der Lateran-
synode an.

In einem Anhange werden noch vorgefilhrt die pseud-
epigraphischen Schriften, in denen die Werke des Dionysius
Areopagita citiert werden. Wenn (5. 93) die Annahme, der
Areopagite und der Bischof von Paris Dionysius seien eine und
dieselbe Person, als Irrtum hingestellt wird und diese Ansicht
erst im 8. Jahrh. bestimmt auftrete, so ist das seitens Stiglmayr
ein Doppelirrtum, wie Schoeider in seiner Areopagitika 1. Teil
eingehendst nachweist. Wiederum ein Beweis mehr, dafs sich
Stiglmayr einfach um die Werke derer, welche die Echtheit
verteidigen, nicht kiimmert; da thut man sich freilich leicht,
wenn man das, was man nicht zu widerlegen vermag, ignoriert;
ob aber das den Namen einer echten Kritik verdient, iiber-
lassen wir getrost dem Urteile der werten Leser. Vom hoch-
gefeierten Klemens von Rom war schon im 4. Jahrhundert (!!)
ein Brief an den Areopagiten im Umlauf und von Maruta, Bischof
von Maiparkat in Syrien, um 410 in seine Geschichte des Ni-
cinums verwoben. Ist auch dieser Brief selber unecht, so legt
*doch Maruta schon zu Anfang des 3. Jahrh., also vor dem
Henotikon und vor Proklus, Zeugnis ab fiir das damalige Vor-
handensein der Werke des Dionysius. Denn eben deshalb hielt
man diesen Brief damals so gerne fiir echt, weil schon der
Areopagite in seiner kirchlichen Hierarchie iiber die Therapeuten



Nochmals: ,Areopagitika“. 105

gehandelt hatte. ,Jedenfalls fanden die folgenden Generationen,
die an die Echtheit der dionysischen Schriften glaubten, es ganz
selbstverstindlich, dafs Dicnysios in jenem Schreiben.des Klemens
die Anregung zu seiner schriftstellerischen Thitigkeit, oder noch
wahrscheinlicher die Antwort auf eine vorher gestellte Anfrage
behufs einer solchen Arbeit empfing” (S. 95). Wi’lrd.e dies dgr
Fall sein, so hitte Dionysius jedenfalls selbst es berichtet, wie
er es in seiner Schrift iiber die gottlichen Namen (3. Kap. § 2)
von Timotheus mitteilt: ,Ja auch du selbst hast mich oft dazu
ermahnt und dies Buch eigens als zu schwer verstindlich zuriick-
gesandt.“ Es ist da Rede von einem Buche des Hierotheus.
In den Gedichten und Briefen des Araberbischofs Georg (+ 724)
finden sich viele Citate aus der kirchlichen Hierarchie des Areo-
pagiten. Auch ist dort Rede von einer anklingenden Stelle aus
der 23. Homilie des Aphraates, geschrieben im Jahre 345. Na-
tirlich heilst es da wieder, Pseudo-Dionysius habe nach Aphra-
ates einen #hnlichen Ausdruck gebildet (8. 95). Wir bleiben
dabei, die Werke des Areopagiten haben dem Aphraates als
Vorlage gedient und verlangen fiir die Gegenansicht vollen
Beweis, nicht leere Vermutung!! Zum Schlusse des Anhangs
heifst es (8. 96): ,,Wie mir Prof. Nilles 8. J. giitigst mitteilte,
liegen in der vatikanischen Bibliothek vier alte syrische und
karschuvische Kalendarien, in denen Hierotheus als discipulus
S. Pauli und als magister Dionysii Magni angefiihrt wird.
Ohne Zweifel soll damit der Areopagite bezeichnet sein. Uber
eine genaue Datierung der Kalendarien konnte ich bisher noch
nichts in Erfahrung bringen. Jedenfalls (1?) reichen sie nicht
iiber das 6. Jahrhundert hinauf.“ Denn um jeden Preis mufs
nun einmal der bewufste Falscher (!!) nach Proklus und
nach dem Henotikon geschrieben haben!!

Die Werke des Proklus haben dem Verfasser der Dionysi-
schen Schriften als Vorlage gedient; letzterer ist von Proklus
durchaus abhiingig!! So wollen es Koch und Stiglmayr; und
deshalb muls es so sein!! ,Proklus war die letzte Leuchte der
neuplatonischen Philosophie, die in ihm noch einen kurzen Triumph
feierte, bevor sie fiir immer erlosch. Er wird als ein frommer
Heide geschildert und huldigte in der That allem Aberglauben,
war ein Meister der theurgischen Kunst und ein Apologet des
Polytheismus, deshalb von den Seinen hochgefeiert . . . schrieb
selbst ein Buch iiber die Orakel, sowie die geradezu polemische
Schrift mit dem Titel ,18 Beweisgriinde gegen die Christen®,
worin er die christliche Lehre von der Zeitlichkeit und der Ver-
ginglichkeit der Welt angreift (Kirchenlex. 2. Aufl, Artikel:



106 Nochmals: , Areopagitika®.

,Neuplatonismus‘, Sp. 215). Gegen die volle Rechtgliubigkeit
des Dionysius aber ist bis jetzt mit Grund nicht das Geringste
vorgebracht worden!! Und doch soll der heidnisch-theosophische
Neuplatonismus durch Dionysius immer tiefer in das Christen-
tum eingedrungen sein!! Dagegen schreibt mit vollem Rechte
der hochverdiente Stockl (Kirchenlex. Art. ,Platonismus‘, Sp. 100):
,,Nicht das Christentum, sondern gerade dle_]enlgeu Haresmen
welche den innersten Kern des Christentums filschten (1) und
infolge dessen darauf angelegt waren, das Christentum zu zer-
storen, sind aus dem Platonismus hervorgegangen. Ganz abge-
sehen von den gnostischen Haresieen . . . soll nur auf den Ari-
anismus hingewiesen werden, der ganz offenbar aus dem phi-
lonischen Platonismus und dem Neuplatonismus hervor-
gegangen ist, wie schon die Kirchenviiter dariiber urteilten (!!)

. Weit entfernt also, dals das Christentum aus dem Plato-
nismus sich entwickelt hatte, war vielmehr der Platonismus der
Vater jener Hiresieen, welche zum Christentum, wie es von der
Kirche getragen und vertreten wurde, in ein gegensitzliches
Verhiltnis traten und geeignet waren, selbes von Grund aus zu
zerstoren (!!). Ganz richtig urteilt Schneider (Areopag. 8. 279),
wenn er sagt: ,,Geht man von der Voraussetzung aus, im Apo:
stolischen Jahrhunderte habe bereits unsere katholische Kirche
bestanden mit ihren Dogmen, mit ihrer Jurisdiktion, mit ihrem
Kult; héalt man es fiir moglich, dals der katholische Christ von
heute in der damaligen Predigt, im damaligen offentlichen Gottes-
dienste seine Kirche wiedererkennen wiirde und nicht blofs das
Wrack eines gewissen Christentums oder die unbestimmten Ma-
terialien zu einem solchen, dann bieten die areopagitischen Werke
wenig Schwierigkeiten. Nur das Vorurteil, dals im Aposto-
lischen Jahrhundert noch ,Finsternis die Erde bedeckte, dals da
der Glaube nur ,in confuso et generaliter, in factis particularibus’
gepredigt wurde und erst nach und nach die Lichtgestalt der
heiligen romisch-katholischen Kirche sich abhob; nur dieses Vor-
urteil (!!) findet im heiligen Dionysius auf JBdBI‘ Seite unlosbare
Ritsel“ (vgl. Apostol. Jahrh. 1. Bd., 8. 3 ff.). Die Kirche Jesu
Christi war von Anfang an in vollendeter Weise nach allen
Seiten hin offenbart. Im Verlaufe der Jahrhunderte hat sich
diese Vollendung stets in sichtbarer Weise, nach irgendwelcher
Seite hin, weiter ausgebreitet, grofsere Kreise ergriffen, sich
mehr und mehr herabgelassen zu der Schwiche der natiirlichen
Krifte, um sie alle insgesamt dienen zu lassen unserer Vollendung!



	Nochmals : "Areopagitika"

