
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 13 (1899)

Artikel: Zur neuesten philosophischen Litteratur

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761756

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761756
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


48 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

creaturae imperfectionis involvit, et solum relicto quod habet
perfectionis ; i. e. praedicamus tunc existentiam de Deo non ut
actum, qui aliquam potentiam compleat, sed tamquam
merum attributum, sicut sapientiam et bonitatem. Talis
autem obscura cognitio — quae quidem id, quod Deus est,
nobis nequaquam manifestât, sed, ut diximus, Ueum mere
indicat seu indigitat, quamdiu non per penitiorem cognitionem
corrigitur et completur, virtualis distinctionis inter Deum et
existentiam eius fundamentum est, quod quidem a nullo philosopho
iure negari posse existimo; secus enim haec propositio: Deus
existit esset propositio etiam quoad nos per se nota; quod
hodie iam nemo catholicus admittat.

Licet autem distinctionem virtualem inter essentiani Dei eius-
queexistentiam hoc tantum sensu a nobis exposito admittamus,
nequaquam argumentorum nostrorum perit efficacia. Sensus enim
iste est, quod existentia, in ista imperfecta oognitione, se
habet ad Deum, sicut attributum aut qualitas non intrin-
sece constitutiva; atqui si hoc sensu sumatur existentia se
non habet contrarie ad conceptum essentiae üei; — neque
enim tune proprie et specifice divinam existentiam exhibet —;
ergo cum argumento nostro nequaquam haec nostra pugnat
concessio.

«

ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN
LITTERATUR.

Von Dr. M. GLOSSNER.

1. Philosophie, Metaphysik und Einzelforschung. Von
Hedwig Bender. Leipzig 1897. 2. Dr. M. Wentscher, Über den
Pessimismus und seine Wurzeln. Bonn 1897. 3. Vom Sein.
Ahrifs der Ontologie. V. Dr. C. Braig. Freiburg i. B. 1896.
4. Institutiones Psychologicae sec. princip. S. Thomae Aqu. Ac-
commod. Tilm. Pesch. Friburgi Brisg. 1896. 5. Der Grundgedanke
der Car te si an isc h en Philosophie. Von Prof. Dr. Otten. Freib.
i. B. 1896. 6. Allgemeine Erziehungslehre für kath. Lehrerund

Lehrerinnenanstalten. Bearb. von Rud. Hafsmann. Paderborn

1895.

Standpunkt und Grundgedanke der an erster Stelle
genannten Schrift (1. H. Bender, Philos., Metaphysik und
Einzelforschung), deren entschiedener Ton und präcise



(1.) H. Bender, Philos., Metaphysik und Einzelforschung.

Darstellungsweise auf keine Frauenhand würde schliefsen lassen,

sind in den Worten ausgesprochen: „Die Erkenntnistheorie ist

nur Mittel zum Zweck, nur Vorübung (Propädeutik) zum System
der Vernunft. Man kann ihrer Notwendigkeit sich deutlich

bewufst sein, ihre Unentbehrlichkeit riickhaltslos anerkennen,
ohne doch die Möglichkeit metaphysischer Erkenntnisse, wirk
licher Einsichten in Bezug auf die Gründe der Erscheinungen
zu verneinen; denn man kann ja (und mufs freilich) die

Metaphysik auf erkenntnistheoretischer Basis begründen" (S. 5).

Mit dieser Forderung einer neuen Begründung stimmt nun
freilich nicht die Abhängigkeit von Kant und die Phrase von
dem Dogmatismus der früheren Metaphysik (S. 4); denn was
den letztern betrifft, so ist die geforderte Begründung der
metaphysischen Principien, insbesondere des Priucips der Kausalität
durch den Grundsatz des Widerspruches gerade ein Hauptpfeiler
des durch Kant angeblich vernichteten „Dogmatismus". Bezüglich
Kants aber lesen wir das Zugeständnis, es gebe für ihn zwar
noch eine systematische Metaphysik aufsor und neben der blofsen
Kritik, ihre wichtigsten Erkenntnisse aber seien erstens nur
Scheinerkenntnisse und zweitens ihre wirklichen Erkenntnisse
solche, die sich auf eine Erscheinungswelt beziehen, also eine
Metaphysik, die statt wirklichen Wissens nur ein Begriffssystem
bietet. Dieser Verzicht auf Metaphysik widerspricht der Absicht
der Philosophie, dem eigentlichen Ziel alles philosophischen
Denkens. Obgleich wir daher nicht mehr mit Schelling sagen
werden, über die Natur philosophieren heifst die Natur schaffen,
so betrachten wir es doch als unsere Aufgabe, „die Möglichkeit
der Metaphysik als eine wirkliche positive Wissenschaft zu
erweisen" (S. 7).

So sehr diese Reaktion gegen Kant einerseits zu billigen
ist, so wenig kann andererseits verkannt werden, dafs sie auf
halbem Wege stehen bleibt, sofern nämlich doch die Metaphysik
erkenntnistheoretisch begründet werden soll. Eine solche
Begründung hat Sinn, wenn man mit Kant die Abhängigkeit des

Gegenstandes vom Denken behauptet, nicht aber, wenn ein vom
Denken unabhängiges und doch erkennbares Sein angenommen
wird. In diesem Falle bedarf vielmehr die Erkenntnistheorie der
metaphysischen, nicht die Metaphysik der erkenntnistheoretischen
Begründung. Wir werden sehen, wie das Festhalten an diesem
Kaatschen Überrest zu Konsequenzen führt, welche die
Wiederherstellung der Metaphysik illusorisch zu machen geeignet sind.

Zunächst werden Wesen und Aufgabe der Philosophie
festzustellen gesucht. Philosophie sei vor allem erste Wissenschaft

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XIII. 4



50 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

im Sinne des Aristoteles; man könne sie mit Wundt als
allgemeine Wissensehaft bezeichnen, deren Gegenstand die für alles
Seiende ohne Unterschied geltenden allgemeinsten und höchsten
Voraussetzungen bilden, und von welcher sehr treffend gesagt
wird, dafs sie jene allgemeinen Begriffe und Erkenntnisse keineswegs

von den Einzelwissenschaften als deren Ergebnisse zu
nehmen habe, also von diesen abhängig sei und nur auf ihren
Schultern stehend, auf ihren Resultaten weiter bauend, zu höheren
und allgemeineren gelangen könnte (eine Ansicht, wie sie in
neuester Zeit von E. L. Fischer vertreten wird); vielmehr habe
die Philosophie als Ontologie in selbständiger Anknüpfung an
das thatsächlich Gegebene jene allgemeinen Principien und
formalen Voraussetzungen, die allem empirischen Wissen zu Grunde
liegen, festzustellen und zu begründen. An dieser Darstellung
sind nur die „formalen" Voraussetzungen zu beanstanden; die
Ontologie hat es mit Seinsbestimmungen, nicht mit Denk- und
Erkenntnisformen zu thun.

Gegen Paulsen wird die „doppelte" Behandlung der
Wirklichkeit, die philosophische und empirische, jene nicht im Sinne
einer spekulativ-aprioristischen, sondern in dem Sinne der Richtung

auf universelle Erkenntnis, des Zuges zum Ganzen und
Allgemeinen verteidigt; denn auch die spekulative Betrachtung
müsse von der Erfahrung ausgehen. Zu dieser Unterscheidung
der Philosophie und der einzelnen empirischen Wissenschaften
ist zu bemerken, dafs die Verschiedenheit der Methoden auch
eine solche des Gegenstandes involviert. In der That hat die
Philosophie als Metaphysik im „Sein" ein ihr eigentümliches
Objekt, das als solches mit seinen Eigentümlichkeiten, Einteilungen
und Gründen keiner andern Disciplin zufällt. — Durch die Richtung

auf das Allgemeine sei ein anderer Unterschied bedingt,
nämlich das Interesse des Geistes an den Resultaten der
Philosophie. Sonach bilde das Ziel dieser die Gewinnung einer Welt-
und Lebensanschauung, welche die Bedürfnisse des Verstandes
und Gemütes befriedigen; unerläfslich sei ihr daher die Lösung
des kosmologischen, psychologischen und naturphilosophischen
Problems (S. 18).

Gegen die Möglichkeit der Metaphysik als einer wirklichen,
positiven Wissenschaft wende man dreierlei ein, die Unlösbarkeit
der eben genannten Probleme, die unwissenschaftliche, d. h. von
der der übrigen Wissenschaften abweichende Methode, den Widerstreit

der verschiedenen philosophischen Systeme. Die
Beantwortung beschränkt sich auf den ersten und wichtigsten Einwand
und geht dahin, dafs es allerdings aufser und neben der Erfahrung



(1.) H. Bender, Philos., Metaphysik und Einzelforschung.

andere Erkenntnisquellen nicht gebe; es sei aber denkbar, dafs

wir durch Schlufsfolgerungen aus der Erfahrung zur Erkenntnis

von Wahrheiten gelangen können, die unserer Anschauung und

Wahrnehmung nicht zugänglich sind. (Hierzu ist zu bemerken,
dafs eben damit die Existenz einer über der sinnlichen Erfahrung
liegenden Erkenntnisquelle, die der schlufsfolgernden Vernunft
anerkannt ist.) Die Naturwissenschaften selbst gehen thatsächlich

über das in der Wahrnehmung Gegebene hinaus; dasselbe
geschehe im gewöhnlichen Leben. So setzen wir aut Grund der

wahrgenommenen räumlich zeitlichen Beziehungen eine innere
kausale Verknüpfung der Erscheinungen und in den Dingen ein
diese Verknüpfung Bewirkendes wie etwas an sich
Selbstverständliches voraus. Hieraus stammen die naturwissenschaftlichen
Grundbegriffe: Naturgesetz und Kraft. Die Kausalität ist nun
aber nichts Wahrnehmbares. Demgegenüber vermag der Posi-
tivismus nicht zu bestehen; denn es ist unmöglich, bei den That-
sachen der Anschauung und Wahrnehmung stehen zu bleiben.
Vergebens berufen sich die Positivisten unter den Naturforschern
auf Kant, dessen Methode, von den denkbar allgemeinsten
Grundbegriffen auszugehen, dem Verfahren, dem sie selbst huldigen,
diametral entgegengesetzt ist.

Ist die Naturwissenschaft genötigt und berechtigt, durch
Anwendung des Kausalgesetzes das der Wahrnehmung direkt
Zugängliche zu überschreiten, so mufs ein solches Überschreiten
auch der Metaphysik gestattet sein. Die Naturwissenschaft forscht
nach Naturgesetzen; Gesetz aber kann nicht blofser Ausdruck
des thatsächlichen Verlaufes bestimmter Naturprozesse sein, blofse
Darstellung, Beschreibung dieser Vorgänge. Im Gesetze liegt
mehr als die Thatsache des Geschehens; es liegt darin, dafs,
was geschieht, geschehen mufs. Die positivistische Auffassung
fälscht seinen Begriff. — Ähnliches gilt vom Begriff der Kraft,
der nichts anderes bedeuten soll, als das objektivierte Gesetz
der Wirkung selbst. Kraft aber ist mehr als dies, nämlich
Ursache des Naturgeschehens; durch diesen Begriff wird nicht
das Gesetz objektiviert, sondern seine thatsächliche Herrschaft
begründet und erklärt. (Nach Anm. 1 S. 38 soll der Begriff
der Kraft wohl in gewissen Fällen zum ,,Hilfsbegriff" werden;
dies gelte vom Begriff der Lebenskraft, deren vermeintliche
Wirkungen vielmehr dem Zusammenwirken einer Vielheit von
Kräften entspringen; die besondere Naturkraft sei zwar ein
Hilfsbegriff, der Begriff der Naturkraft überhaupt aber beziehe sich
aut eine Realität. Diese Auffassung des Lebens als Produkt
einer allgemeinen Naturkraft ist unhaltbar, da sie die wesenhafte

4*



52 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Einheit des Organismus, die nur aus der Einheit des
Lebensgrundes hervorgehen kann, nicht zu erklären vermag.)

Der Grund der positivistischen Auffassung des Naturgesetzes
liege darin, dafs man sich sträubt, zuzugestehen, dafs man ohne
transcendente Voraussetzungen nicht auskommen könne (S. 39).
Die Abhängigkeit der Verf. von Kant gibt sich in der Äufserung
(S. 40 Anm. 2) kund, dafs schon die beiden „Anschauungsformen",

Raum und Zeit selbst nicht wahrnehmbar seien. —
Das Kausalitätsprincip wird im weiteren auf die spontane Thätig-
keit des Geistes zurückgeführt; der Verstand schaffe den Kausalbegriff

auf Grund der Wahrnehmungen, vergleiche die letzteren,
erschliefse ihren Zusammenhang und gehe eben dadurch über
sie hinaus (S. 40). (Hierzu sei bemerkt: Ist die Wahrnehmung
für den Geist bestimmend, so verhält sich dieser eben nicht,
wie Kant annimmt, aktiv, sondern receptiv; er ist durch den

objektiven intellegiblen Zusammenhang determiniert; in der
Annahme der reinen Spontaneität des Verstandes ist der transcen-
dentale Idealismus unvermeidlich.) Mit einem rein empirischen
Ursprung des Kausalbegriffs (im Sinne Humes) vermöchte seine
absolute Geltung, seine unbedingte und apodiktische Gewifsheit
nicht zu bestehen. Diese Gewifsheit resultiert aus der Unmöglichkeit,

dafs ein Entstandenes, dessen Natur es nicht mit sich bringt,
beständig dazusein, seine Realität einem anderen verdanken müsse.
Im entgegengesetzten Falle verwickeln wir uns in einen
Widerspruch, der uns auch in andern Fällen hindert, beim anschaulich
Gegebenen stehen zu bleiben. (Diese indirekte Begründung des
Kau8alprincips durch das princ. contradict, ist vollkommen zu
billigen; damit aber ist die Ansicht Herbarts, der nach S. 45
Anm. 1 die Verf. zustimmt, der Stachel des Widerspruchs sei
es überhaupt, der unser Denken über die Welt der Erscheinungen

hinaustreibt, noch keineswegs gerechtfertigt. Da die
sinnliche Wahrnehmung über Sein nicht urteilt, kann in ihr
weder ein wirklicher, noch ein vermeintlicher Widersprach sich
finden, der der Auflösung durch Denken bedürfte.) Allerdings
mufs, wenn diese Ableitung gültig soin soll, derzufolge der
Begriff der Kausalität aus der Wahrnehmung erschlossen ist, die
zeitliche Succession als etwas objektiv Reales anerkannt werden.
— Der Begriff der Ursache ist, was Kant leugnet, mit dem
Begriff des Geschehens von selbst gegeben, und wir sind vor
jeder besonderen Erfahrung von der Unmöglichkeit eines
Geschehens ohne Ursache so fest überzeugt, weil wir sie aus der
Natur des Geschehens erkannt haben. Der Grund dieser Gewifsheit

ist die volle klare Einsicht in das Wesen der Sache (also



(1.) H. Bender, Philos., Metaphysik und Einzelforschung.

objektive Evidenz, nicht subjektive Denknotwendigkeit; wie man

sieht, entfernen wir uns immer weiter von Kant und den

synthetischen Urteilen a priori!). Gleichwohl soll dies nur deshalb

möglich sein, weil es sich um rein formale Bestimmungen handle,
wie bei den mathematischen Axiomen. (Diese Autfassung trifft
weder beim Kausalprincip, noch bei den mathematischen Axiomen
zu. In beiden Fällen handelt es sich nicht um formale [im
modernen Sinne], sondern um reale Erkenntnisse. Der Kantsche
Zopf, die Meinung, fornal seien auch in die Konstitution des
Objekts, des Erkenntnis gegen stan de s eingehende Bestimmungen,
hängt noch immer „hinten".) S. 49 Anra. 1 wird von den
sinnlichen Qualitäten in der bekannten Weise behauptet, dafs sie

„lediglich" der Sinnlichkeit entspringen. Richtig dagegen wird
gegen Hume unterschieden zwischen der apodiktischen Gewifsheit
des Kausalprincips und den induktiv erschlossenen bestimmten
Ursachen bestimmter Wirkungen. Doch geht Verf. zu weit in
der Behauptung, dafs im zweiten Falle der Schlufs immer
unsicher bleibe. Wiederholt heifst es: Seine (des Kausalpriucips)
Apodikticität verdanke es wie die mathematischen Wahrheiten
lediglich seiner formalen Natur (S. 51).

In analoger Weise wie das Kausalitätsprincip gründe auch
die von der Naturforschung angenommene Konstanz der Materie
auf Folgerungen aus anschaulich Gegebenem. „Wenn in allem
als Ding Existierenden ein solcher Grad von Selbständigkeit ist,
dafs wir es nicht als blofsen Zustand eines anderen auffassen,
es schlechterdings nicht als solchen vorstellen können, dann mufs
es diese Selbständigkeit einem schlechthin Selbständigen und also
auch schlechthin Beharrlichen verdanken, d. h. es mufs selbst
ein schlechthin Beharrliches, das auch beim scheinbaren
Verschwinden des Dinges sich unveränderlich verhält, enthalten"
(S. 56). Es leuchtet ein, dafs eine Veränderung nicht ohne
Subjekt, eine qualitative z. B. nicht ohne Substanz, eine
substantielle nicht ohne Substrat möglich ist. Gleichwohl kann das
schlechthin Beharrende, das durch sich selbst Seiende nicht
Subjekt einer Veränderung sein. Alles Veränderliche hat demnach

nur ein relativ Beharrliches zur Grundlage. Daher bedarf
der Satz einer Einschränkung: „dafs überall, wo Accidentien,
d. h. reale Zustände gegeben seien, ihnen auch etwas absolut
Beharrliches zum Grunde liegen müsse" (S. 58).

Mit der Gültigkeit der Denkgesetze, sowie des Principe der
Kausalität und der absoluten Beharrlichkeit — wird weiter
geschlossen — ist die Philosophie geborgen; denn in der Frage
nach Gottes Dasein, der Geistigkeit der Seele u. s. w. handle



54 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

es sich nur um Anwendung jener Grundsätze. Hierbei ist die
Philosophie nicht auf blofse Vermutungen beschränkt, sondern in
der Lage, Hypothesen aufzustellen, die sie an sicheren Kriterien,
dem Princip des Widerspruchs und demjenigen, sei es der
Ubereinstimmung mit formalen Anschauungsthatsachen, sei es der
Übereinstimmung mit Voraussetzungen des Gegebenen prüft,
Voraussetzungen, die in Gemäfsheit der formalen Verstandes-
principien der Substantialität, Kausalität oder Wechselwirkung
aus Erfahrungsthatsachen erschlossen seien (S. 64). Zuzugeben
ist, dafs höchstes Kriterium (secundum quod) der
Verstandeserkenntnisse das princ. contradict, ist, und zwar ist dieses
Kriterium nicht ein blofs logisches (formales), sondern ein reales,
wie der Begriff „Sein" selbst ein Realbegriff ist, mit dem der
Widerspruch sich nicht vereinbaren läfst. Ebenso sind die
Begriffe: Substanz, Ursache nicht blofs formal, wie Verf. mit Kant
meint, sondern real ; folglich wird von ihnen mit vollem Rechte
ein transcendentaler Gebrauch gemacht. Es erledigt sich also
(schliefst Verf.) der Einwand, dafs man nur auf naturwissenschaftlichem

Wege zu wirklichen Erkenntnissen gelangen könne;
denn die Philosophie gelangt auf ihrem Wege teils zu Grundsätzen

von apodiktischer Gewifsheit, teils zu Hypothesen, die
durch indirekten Beweis zu einer der Gewifsheit gleichzusetzenden
Wahrscheinlichkeit erhoben werden können (S. 67). Der aus
dem Widerstreit der philosophischen Ansichten entnommene
Einwand aber läfst sich gegen die Naturwissenschaften selbst retor-
quieren.

Wie verhalten sich nun genauer Naturwissenschaft und
Philosophie? Wiederholt wird mit Herbart behauptet, die
Erklärung der Erscheinungen laufe auf Auflösung scheinbarer
Widersprüche hinaus ; dieselbe gebe wegen der formalen Natur
der Grundbegriffe keine positive Vorstellung vom Wesen der
Dinge. Als Beispiele sollen dienen das scheinbare Verschwinden
eines real Gegebeuen bei der Verwandlung einer Naturkraft in
eine andere oder (bei chemischen Prozessen) eines Stoffes in
einen andern. Um den Widerspruch zu lösen, nehmen wir im
ersten Falle den Übergang einer Art von Bewegung in eine
andere, im zweiten die blofse Änderung in der Zusammensetzung
kleinster Bestandteile an. (Und dies wäre eine Erklärung? In
der That ist kein Widerspruch vorhanden, sondern wird erst
durch die vermeintliche „Erklärung" gesetzt, nämlich der Widerspruch

zwischen der Erscheinung und dem angeblichen Grunde
derselben, da eine blofse Bewegung und Gruppierung nicht als
qualitative Änderung, als Umwandlung erscheinen kann.)



(1.) H. Bender, Philos., Metaphysik und Einzelforschung.

Wiederholt sollen Philosophie und Naturwissenschaft, jede
auf ihrem eigenen Wege, zu gleichen Resultaten gelangt sein.

Als erstes — offenbar unglückliches Beispiel — diene die Lehre

von den sinnlichen Qualitäten, die von der Philosophie auf ei-
kenntnistheoretischem, von der Naturwissenschaft auf physiologischem

Wege gewonnen worden sein soll. Die Abhängigkeit
des Physiologen Joh. Müller von Kant ist jedoch zu bekannt,
um eines weiteren Nachweises zu bedürfen. Ein anderes Beispiel
ist der Geschichte des Gesetzes von der Erhaltung der Kraft
entnommen. Schon Leibnitz wurde auf dieses Princip geführt.
Robert Meyer habe das Gesetz der Äquivalenz von Wärme und

Arbeit, der Umsetzung der mechanischen Kraft in Wärme und
umgekehrt auf deduktivem Wege gefunden ; den induktiven Wog
beschritt P. Joule und nach ihm Helmholtz. Dieser verlange
eine „empirische" Beweisführung, nicht beachtend, dafs auf diesem
Wege eine vollkommene Gewifsheit und Notwendigkeit jenes
Gesetzes nicht erreicht werden könnte. Der wahre Grund der
Opposition Helmholtz' gegen Robert Meyer liege in den Ver-
irrungen der aprioristischen Naturphilosophie. Es könne daher
die Eintracht zwischen Philosophie und Naturwissenschaft nur
dann wieder hergestellt werden, wenn die Philosophie die
Erfahrung als die einzige Lehrmeisterin anerkenne und zur Einsicht
komme, dafs man nur an der Hand des empirisch Gegebenen
zu jeuen wertvollen formalen Grundprincipien gelangen könne,
die im Leben der Wissenschaft eine «o grol'se Rolle spielen.
Aufgabe der Philosophie sei demnach das systematische,
folgerichtige Zuendedenken der in Anschauung und Wahrnehmung
gegebenen Wirklichkeit zum Zweck ihrer befriedigenden rationalen

Erklärung (S. 83). Die Herstellung jener Eintracht hänge
von zwei Vorbedingungen ab, erstens vom zielbewufsten
Zusammenwirken; einem solchen Zusammenwirken verdanke der
Entwicklungsgedanke seine Bedeutung, der von der Philosophie
längst gekannt durch Darwin in der Naturwissenschaft zur
Geltung gebracht worden sei. Dasselbe gelte vom Atombegrifl;
doch sei weder der grob materialistische noch der landläufige
dynamische Atombegriff frei von Widersprüchen, wreshalb dieser
Begriff vor den Richterstuhl der Metaphysik gehöre. Eine
zweite Vorbedingung sei, dafs sie sich gegenseitig ihre Kreise
nicht stören, die Naturwissenschaft also mit der kausalen
Erklärung sich begnüge und die teleologische der Philosophie überlasse

(als ob die teleologische Erklärung nicht auch eine kausale
wäre! Überdies ist sie auch eine physische, d. h. die Natur-
wesen als solche betreffende, wie das Beispiel der Physiologie



56 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

zeigt, die sich ohne Zweekbegriff nicht als Wissenschaft
realisieren kann).

Doch müfsten Philosophen sowohl als Naturforscher mit den

allgemeinsten und wertvollsten Ergebnissen ihrer Disciplinen Bich

bekannt machen; Männer aber, wie Fechner, Lotze, Wundt,
Häckel hätten gezeigt, wie fruchtbar die intimere Beschäftigung

des Philosophen mit gewissen naturwissenschaftlichen Fragen
und des denkenden Naturforschers mit den umfassenderen
Problemen der philosophischen Forschung sich erweisen könne (S. 91).
Das königliche Scepter aber gebühre der Philosophie.

In Anhang I und II (S. 92 ff.) werden die Stellen
nachgewiesen, in denen Helmholtz seine Auffassung des Princips der
Kausalität und des Gesetzes ausspricht, und gezeigt, wie auch
diesem hervorragenden Forscher eine konsequente Durchführung
seines eng empiristischen Standpunkts nicht gelingen konnte. —
Die wohlgemeinte Schrift zählt zu den sich mehrenden Symptomen
des immer allgemeiner werdenden Bedürfnisses, die Philosophie
aus den Fesseln des Positivismus zu befreien, ohne wieder in
die luftigen Spekulationen des Apriorismus zu verfallen, die soviel
beitrugen, die Philosophie selbst in Verruf zu bringen. Erfolgreich

wird dieses Streben jedoch nur dann sich gestalten, wenn
man sich entschliefst, gewisse von Kant, Herbart und anderen
Neueren überkommene Vorurteile aufzugeben und, um es kurz
zu sagen, zu dem objektiven, wahrhaft vernünftigen Standpunkt
der aristotelisch-scholastischen Philosophie zurückzukehren.

Wie H. Bender gegen den Positivismus, so richtet sich
(2.) Dr. M. Wentsciher in der kleinen Schrift „Über den
Pessimismus und seine Wurzeln" (Bonn 1897) gegen eine andere
philosophische Zeitkrankheit, den Pessimismus. Er
unterscheidet den Pessimismus als philosophische Theorie und als
pathologische Erscheinung. Der Theorie — zum Teil als Reaktion
gegen den Optimismus hervorgerufen — gegenüber wird gezeigt,
dal's es ein ganz verfehltes Beginnen sei, pessimistische Ansichten
auf Vergleichungen von Lust und Unlust gründen zu wollen.
Dem subjektiven Lustprincip müsse der objektive Mafsstab des
„Wertvollen" entgegengesetzt werden. „Nicht als von Lust und
Unlust pathologisch hin- und hergeworfen, jedes innern Haltes
entbehrende Wesen, sondern als sittliche Persönlichkeiten
allein werden wir die Frage nach dem Werte der Welt zu
erörtern haben" (S. 7). Diese Frage aber gehe in die andere
über: „Ist die Welt so angelegt, dafs uns darin eine freie und
mannigfaltige Bethätigung unseres eigensten, innersten Wollens
möglich ist, eines Wollens, in welchem das, was sich uns als



(2.) Dr. M. Wentscher, Über den Pessimismus u. seine Wurzeln. 57

höchstes Ideal menschlichen Daseins und btrebens darstellt, nach

einem bestimmt gestalteten realen Ausdruck, nach individueller

Verwirklichung sucht?" Die wirkliche Welt entspreche nun

allerdings dem Ideale nicht; es sei aber echt menschlich, mit
Lessing zu sagen, das eigene Streben nach Wahrheit sei uns

lieber trotz aller Irrwege, als wenn der Schöpfer sie in fertiger
Gestalt uns in die Hände geben wolle, ja dieses Wort werden
wir sogar auf alles „Idealische" ausdehnen müssen! (S. 9 f.).
„Freies, eigenes Ringen und Streben ist uns das höchste Gut
(S. 11). Das Dasein physischer und moralischer Übel darf nicht
beiseite geschoben werden, seine Anerkennung schliefst aber doch

keineswegs eine pessimistische Weltanschauung ein; denn gerade
sie haben mehr als alles andere zum engeren Zusammenschlufs,
zur solidarischen Gemeinschaft der Menschheit gelührt. Mit der
Verweisung auf die Gesellschaft soll jedoch die sittliche Arbeit
des einzelnen nicht entbehrlicher gemacht, noch weniger ein

"völliges Aufgehen desselben in der Gesellschaft befürwortet
werden. Ob auch nur die Gesamtheit schliefslich über die Übel
Herr zu werden vermöge, läfst sich theoretisch nicht entscheiden.
„Kurz, es zeigt sich überall, dafs die Entscheidung zwischen
optimistischer und pessimistischer Denkweise im lezten Grunde
gar nicht durch blofse theoretische Argumente herbeigeführt
werden kann, sondern zur Sache des sittlichen Entschlusses
und eigenen kraftvollen Handanlegens wird! Die Welt ist das

wert, was wir aus ihr machen wollen" (S. 18).
Auf den Pessimismus als „pathologische Erscheinung"

übergehend, glaubt Verf. die Wurzeln desselben in der Herrschaft
der freiheitsleugnenden mechanistischen Denkweise suchen
zu müssen. Die am glänzendsten in Darwin und Robert Mayer
hervorgetretenen Erfolge dieser Denkweise verleiteten zwar nicht
ihre Urheber selbst, wohl aber übereifrige Anhänger, die Tragweite

der gewonnenen Ergebnisse zu überschätzen, jene Denkart
auf ein Gebiet, wo keine Erfahrung den Boden hergeben konnte,
auf das geistige Leben zu übertragen und in Überspannung
des rein theoretischen Interesses ein Weltbild zu konstruieren,
in welchem freies persönliches Handeln als Illusion erscheinen
müfste. Fortgerissen von den einseitigen Übertreibungen der
Naturwissenschaft wurde auch die Psychologie, deren Vertretern
vielfach das geistige Leben zur blofsen Begleiterscheinung
physischer Vorgänge herabsinkt. Das wirkliche Handeln ist
nicht mehr Folge, Ausdruck des Wollens, sondern Ergebnis
materieller Prozesse, so dafs auch für diese „psycho-physische"
Auffassung das Wollen in letzter Instanz zur blofsen Täuschung



58 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

wird (S. 22). Diesen naturwissenschaftlichen Einflüssen kam
selbst von rein psychologischer Seite trotz des Scheiterns der
Herbartschen Associationsmechanik die Tendenz entgegen, ebenfalls

im theoretischen Interesse, die psychischen Erscheinungen
von starrer mathematischer Notwendigkeit beherrscht zu denken.
In der That aber kommt der mechanischen Notwendigkeit nur
die Bedeutung des Mittels und Werkzeuges zu; sie ist nur die
eine Seite des wirklichen Geschehens, das a tergo treibende
Unvermeidliche, worin doch zugleich auch die Erweiterung unserer
Macht- und Willenssphäre begründet ist (S. 24). Diese
andere Seite des Geschehens wird beeinträchtigt durch die
herrschende deterministische Auffassung des Willens, die Leugnung

nicht blofs jeglichen freien, sondern auch jeglichen eigenen
Wollens. Denn ist auch „Bestimmtheit durch das eigene Wesen"
Determination, so doch nicht „völlige". Wir bedürfen des Be-
wufstseins der Freiheit, ohne das nicht einmal ein eigenes
Handeln möglich ist. Es ist daher Pflicht der Philosophie, die
Sache der Freiheit zu führen und die „Ideale" zur Geltung zu
bringen, „in denen allein aller Wert der umgebenden
Wirklichkeit und deren Erkenntnis liegen kann" (S. 27).

Mit Hecht erklärt sich der Verf. gegen die mechanistische
Weltauffassung und den durch sie bedingten mechanischen
Determinismus. Auch soll nicht geleugnet werden, dafs hierin eine
der Wurzeln der pessimistischen Zeitstimmung liegt. Ferner
gestehen wir zu, dafs der Darwinismus und die Übertreibung
der Bedeutung des Mayerschen Gesetzes der Erhaltung der
mechanischen Kraft zur Herrschaft des mechanistisch deterministischen

Princips beigetragen haben. Was Darwin betrifft, so
hat er das „Entwicklungsprincip" gefälscht und der nur final,
zielstrebig und zweckmässig zu verstehenden Aufwärtsbewegung
in der Natur eine dem blofsen Zufall unterworfene Veränderung
unterschoben. Das Gesetz der Erhaltung der Kraft aber gilt
nur von der mechanischen Bewegung, liegt somit auf der
stofflichen Seite der Dinge, aufser der auch die Form, selbst im
Unorganischen, in Betracht zu ziehen ist. Wie neue Wesen, so
entstehen neue Formen, neue Formkräfte. Deutlich zeigt sich
dies schon im Gebiete des vegetativen Lebens. Wie ein Typus
mehrfache Abdrücke, so erzeugt ein Wesen mehrere gleicher
Art, ein Keim mannigfaltige Frucht. Ernährung, Wachstum,
Zeugung beruhen auf wahren, wirklichen Kräften. Findet
deshalb jenes Gesetz schon im niedersten Gebiete des Lebens nur
beschränkte Anwendung, so ist seine Gültigkeit von dem des
Erkennens und des geistigen Lebens völlig auszuschliefsen. Die



59

bewegende Kraft des Willens (wie immer sie näher zu bestimmen

sein möge) ist unleugbar und würde ihre Leugnung in der That

zu dem vom Verf. verworfenen psychisch-physischen Parallelismus

führen, der alles wahrhaft freie Handeln als Illusion erscheinen

liefse.
Wenn der Verf. mit diesen Faktoren eine der Wurzeln des

Pessimismus als pathologischer Erscheinung aufgedeckt hat, so ist
damit die weite Verbreitung dieser Krankheit noch nicht erklärt. Es

kommen als weitere Faktoren hinzu die Abwendung vom Christentum,

die Genufssucht, der praktische Materialismus der höheren
Kreise, der durch Beispiel und aufreizende Lehre in die niederen
gesellschaftlichen Sphären verpflanzt wird, und gegen welchen
die einseitige Verstandesaufklärung und der ästhetische Pseudo-
idealismuB des „Neueu Glaubens" ein Gegengewicht nicht zu
bieten vermögen. Ist demnach die Ätiologie des Vert.s
unzureichend, so gilt dasselbe auch von dem in Vorschlag gebrachten
Heilmittel. Ein Freiheitsbegriff, der die Wahlfreiheit, das liberum,
preisgibt und nur die Selbstheit, das voluntarium, festhält, also
mit Kant, Fichte u. s. w. nur eine intellegible, nicht eine
empirische, thatsächliche Freiheit statuiert; eine Weltanschauung,
deren idealer Charakter in abstrakten „Idealen" statt im Glauben
an einen persönlichen Gott und eine persönliche Fortdauer nach
dem Tode (worüber der Verf. Stillschweigen einhält) wurzelt,
würde uns nur zu jenem optimistischen Idealismus zurückführen,
gegen den sich der Pessimismus als berechtigten Rückschlag
erhoben hat. Den Pessimismus wird nur eine sittlich - religiöse
Wiedergeburt des einzelnen wie der Gesellschaft überwinden
und diese kann, jetzt wie einst, nur das Christentum gewähreu.

Auf das engere Gebiet der Metaphysik führt uns die Lehre
„Vom Sein, Abrifs der Ontologie von C. Braig (3)", die ein
noch schärferes modernes Gepräge an sich trägt als desselben Verf.s
Lehre vom Denken. Wie dort alles Erkennen vom sinnlichen
„Empfiuden" angefangen bis zum kompliziertesten Schlufsverfahren
auf ein Un tersche iden ein implicites oder explicites Urteilen
zurückgeführt wird, so erscheint im vorliegenden Abrifs der
Ontologie alles Sein als ein reales Sichunterscheiden, als Selbst-

difierenzierung und insofern Sichselbstsetzen der Einheit im
Unterschiede. Hieraus ergibt sich ein Parallelismus des realen
und idealen Seins oder vielleicht noch genauer eine gewisse
Stufenfolge des Seins, in welcher auf höherer Stufe das reale
Unterseheiden sich in ideales (in Erkeunen - Urteilen) umsetzt.
Die dieser Anschauung entsprechende Auffassung des Verhältnisses

zwischen göttlichem und geschöpflichem Sein würde in



60 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

der Richtung liegen, dafs das göttliche Sein als absolute, das

geschöpfliche als relative Selbstsetzung zu denken wäre, und zwar
in der Art, dafs nur das geistige Sein als wahres Sein, das

körperliche aber als eine blol'se Abschattung des geistigen zu
gelten hätte. Wir haben hiermit allerdings dem Verf., der der
Lehre von Gott eine specielle Bearbeitung vorbehält, vorgegriffen,
halten indes dafür, den bewufst oder unbewufst der Metaphysik
des Verf.s zu Grunde liegenden Gedanken getroffen zu haben.
Sehen wir zu, wie derselbe in der Schrift selbst, die — nebenbei

gesagt — nach Richtung und Stil vielfach an Lotze erinnert,
zum Ausdruck gelangt. Auf eine Einleitung, die vom Sein im
allgemeinen und von der Wissenschaft vom allgemeinen Sein

handelt, folgt in drei Abschnitten die Erörterung vom Wesen
des Seienden, vom Wirken und Zwecke desselben. Der erste
Abschnitt zerfällt wiederum in zwei Kapitel, 1. von der
Wirklichkeit, 2. von der Wesenheit. In die letztere fallen das

Wesensding und die Wesenseigenschaft (Wassein und Wiesein,
Wiesein der Räumlichkeit und der Zeitlichkeit). Schon in dieser
Einteilung zeigt sich der oben angegebene Grundgedanke wirksam,
indem das Sein als in Wesen und Eigenschaften sich
explizierendes zweckraäfsiges Wirken aufgefafst erscheint.

Die Metaphysik, deren Gegenstand das Unsinnliche bilde,
unterscheide sich in allgemeine und specielle Metaphysik, jene
handle von den Universalformen, diese von den Specialformen
des Seienden (metaphysische Natur - Seelen - Gotteslehre). Die
allgemeine Metaphysik (Ontologie) gliedere sich in Eidologie,
Nomologie, Teleologie. Letztere frage: Was kommt heraus
an dem Wesen durch das Wirken des Seienden? Was die
Methode der Metaphysik betrifft, so würde, „wäre die
Unterscheidungskraft des menschlichen Geistes derart scharf, dafs sie
ein Seiendes, möcht' es der Geist selber oder ein ihm
gegenüberstehendes Etwas sein, durchdringen könnte, jedes besondere
Seiende mit seiner Wesensform, der Ausprägung der allgemeinsten
Seinsform, dem Unterscheiden, diese selber darstellen, mit der
Wirkungsform des einzelnen das allgemeine Seinsgesetz, mit der
Zweckform des einzelnen das allgemeine Seinsziel vergegenwärtigen.

Allein ein Anschauen, das einem Durchschauen
des Gegenstandes gleichkäme, besitzt der Mensch nicht" (S. 8).

„Das Gewifsheitskriterium ist die Thatsache des Selbst-
bewufstseins." „Die Unabweislichkeit des denkenden Ich ist das
Kriterium der Realität." Das Gesetz der Kausalität lautet:
„Kein Sein, Beschaffensein, Thätigsein ohne zureichende Wirk-
ursaehe." Damit ist das Selbstbowufstsein zur höchsten Norm



(3.) C. Braig, Vom Sein. Abrifs der Ontologie.

des Seienden nach Inhalt und Form erhoben. Wir stehen an

der Quelle, aus welcher der oben angegebene Grundgedanke
fliefst.

„Das Materialobjekt ist, zum wichtigsten Teile, der
Metaphysik gerneinsam mit der Theologie" (S. 11). „Die Vernunfteinsieht

ist aufser stände, das Dogma zu erzeugen, und das

Dogma läfst sich niemals restlos in eine Vernunftformel
umwandeln." In dieser Auffassung glauben wir im wesentlichen
die von Kuhn gegebene Verhältnisbestimmung wiederzuerkennen.

Uber den Seinsbegriff lesen wir folgendes: „Das Sein ist
unserer Vernunft eine unumgängliche Voraussetzung für die
Wahrnehmbarkeit der Erfahrungsgegenstände, desgleichen für
die Möglichkeit des Denkbaren." „Alles wirkliche, reale, aktuale
Sein ist der erstmögliche Erfolg, die unmittelbare Offenbarung
der Wesensenergie im Seienden." „Das Seiende ist nur
dadurch, dafs es durch die ihm wesenseigene Kraft thätig ist."
In scharfem Gegensatz gegen thomistische Bestimmungen heifst
es: „Es mufs mehr im eindeutigen Sinne das Sein von Rose
und Rot, in der Substanz und im Accidens, als das Lebewesen
von Mensch und Pferd ausgesagt werden, weloh letzteres eher
nur per analogiam von beiden gilt" (S. 27).

„Ein mittleres Sein zwischen dem Sosein und dem Sosein
eines wirklich Seienden gibt es nicht. Darum gibt es auch keine
natürliche Verwandlung oder Entwicklung von einem Seienden

in ein anderes." „Die Grundbestimmtheit des Seins ist
das Einssoin im Unterschiedensein" (S. 28). „Eindeutig mit sich
eins ist nur Gott, der durch sein ewiges Wirkeu Seiende, durch
sein Sein und Wirken mit sich Einige" (S. 29). „Das Indivi-
duationsprincip des Seienden ist sein ganzes Sosein." Von der
ontologischen unterscheide sich die „physische" Individualität.
„Werden mehrere ontologische Individuen in eine physische und
zwar innere Einheit zusammengeführt, dann dauert diese
Individualeinheit dadurch, dafs und so lauge als ein ontologisches
Individuum durch sein Sosein die andern zum Seinsdienste zu
zwingen vermag (Einheit des Menschen aus Seele und Leib;
Tier und Pflanzenindividuen; Einheiten der chemischen
Verbindungen)" (S. 31). Die Verwandtschaft mit der Leibnitz-
Ilerbart-Lotzeschen monadologischen Ontologie gelangt in dieser
Stelle zu hinreichend deutlichem Ausdruck. Wie aber sollen
wir uns eine innere Einheit ontologischer Individuen denken?
Und was bedeutet die Formel: zum Seinsdienst zwingen? Worte
ohne Sinn! Es fehlt eben der richtige Begriff des Stoffes, noch
allgemeiner der der realen Potenz!



62 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Wie der Verf. scholastische Philosophumena mifszuverstehen
weifs, zeigt folgende gegen den realen Unterschied von Wesenheit

und Dasein gerichtete Bemerkung: „Daraus (dafs in der
Vorstellung vom Dasein die vom Wesen nicht mitausgedrückt
ist) folgt aber nicht, dafs die sogenannten zwei Seiten am Seienden
sich wie zwei sinnenfällig trennbare Seinsstücke verhalten" (S. 50).

„Jedes Seiende ist Wesensdiug mit Wesenseigenschaften,
ist Substanz und Accidentien." „Die allumfassende Kategorie
ist die Kategorie ,Substanz und Accidens'." Diese frappante
Behauptung erhält Licht, wenn wir bedenken, dafs nach dem
Verf. das Seiende sein Wesen und was damit für gleichbedeutend
gesetzt wird, seine Eigenschaften und Accidentien auswirkt
(S. 54).

Eine ausführliche Erörterung ist dem Raumbegriff gewidmet:
ein Begriff, der nach der richtigen Auffassung nicht ontologisch,
sondern naturphilosophisch ist, nach der des Verf.s aber sich auf
Seinsverhältnisse redueiert. Es begreift sich daher, dafs dem
Lotzeschen Raumbegriff gröfsere Aufmerksamkeit gewidmet wird,
weniger aber, warum Kant im Raumpunkt tief unter Leibnitz
stehen soll (S. 68), da sich doch der Lotzesche Begriff vom Raum

sozusagen aus Leibnitz und Kant zusammensetzt, was dann auch

von dem Raumbegriff des Verf. gelten dürfte. Ganz
unverständlich ist die vom Verf. gegebene psychologische Erklärung
der Raumvorstellung. „Die Seele überträgt ihre kombinierten
Innenempfindungen in die Sprache der räumlichen Anschauung
und ordnet in die räumlichen Unterschiedsreihen nach und nach
die Stellen und die Quellen der äufseren Eindrücke ein" (S. 70).
„Genauer ist das Raurnsehen eine Deutung, eine Schätzung, eine
,Projektion' der Seele auf Grund gedachter Empfindungsverknüpfungen.''

Ich frage: Wie kommt die Seele dazu, Empfindungen

in eine ihr völlig fremde Sprache zu übersetzen? Ist
aber die Raumvorstellung der Seele ursprünglich eigen, wie
kommt es, dafs sich „äufsere" Eindrücke in ein ihnen fremdes
Schema einordnen lassen? Es ist undenkbar, dafs die blofse
„Verschiedenheit und Vereinbarkeit" von last- und Gesichtsdingen

sich in ein „Neben", das „Grundschema der Räumlichkeit"
„übersetzen" lassen. Aus punktueller Auffassung läfst sich keine
kontinuierliche Raumvorstellung konstruieren. Ja, von einem
Punkte kann, ohne eine solche vorauszusetzen, nicht einmal die
Rede sein.

Der Verf. verwechselt Ausdehnung mit Raum (Ort), wenn er
den letzteren als Eigenschaft der Dinge erklärt, und hebt dann
weiterhin im Sinne der monadologischen Auffassung beide zugleich,



63

Ausdehnung und Raum, auf, indem er hinzufügt: „Irgendwosein
ist ontologisch für den Körper dasselbe was Geformtsein,
dieses dasselbe was Sosein, dieses dasselbe was Etwassein,
dieses dasselbe was Sein im Unterschiedensein oder Untei-
sohieden8ein durch Sein" (S. 79). Der Verf. findet es daher

nicht nur denkbar, sondern sogar vorstellbar, dafs Vieles an

Einem Orte und Eines an vielen Orten sei, da „die Wesenheit
eines Körpers und seine Wesensauswirkung und der Erfolg
derselben, die Raumerfüllung nur Verschiedenheiten an Einem Seienden

sind", wobei freilich die „Kraft", der im Innersten geheimnisvolle

Wesenskern jedes Seienden, angerufen werden müsse
(S. 83). Aus diesen Äufserungen ersehen wir zugleich, dafs
der Verf. ganz konsequenterweise in der Frage der Konstitution
der Körper dem Dynamismus huldigt.

Analog der Behandlung des Raumbegriffs ist die des

Zeitbegriffs. „Die Unterscheidungsthätigkeit hat mit innerer
Notwendigkeit die Form des Nacheinander" (S. 83). „Das Denk-
und Seinsgesetz, die Anschauung seines Reflexes in unserem
Bewufstsein, kann man wohl das ideale Zeit- und Raurnpotential
heifsen" (S. 88). „Vermöge des Unterscheidens kann die Seele
zwei ungleiche Zustände ihres Innern nicht gleichsetzen und
mufs sie den einen nach dem andern auffassen" (S. 93). „Die
Notwendigkeit der dreifachen Zeitabteilung ist die Notwendigkeit
des Unterscheidens selber" (S. 94). Kontinuität kommt der
phänomenalen Zeit zu, die reale Zeit ist Eigenschaft,
Wirklichkeitsform des endlichen Seienden (S. 97). Die Erklärung,
die der Verf. vom Raum- und Zeitbegriff gibt, hängt, wie man
sieht, ganz und gar von seiner monadologischen Grundanschauung
ab und scheitert an der Unmöglichkeit, das Kontinuum aus dem
Diskreten abzuleiten. Uber Wirklichsein und Wirksamsein
erfahren wir Folgendes: „Die Bestimmtheiten eines Seienden vom
Dasein bis zur letzten Eigenschaft sind Kennzeichen des Wesens,
weil Ausflüsse seines Wirkens." Alle Seins- und Wesensbe-

thätigung ist Unterscheiden, ein Sichhalten gegen Nichtsein, und
Sich als-sichselber-Behaupten gegenüber dem Anderssein (S. 101).
„Mein Veränderlichsein ist mein Sein selber in seinem Thätig-
sein" (S. 108). Im „Werden" „kommt Daseiendes, Grund- und
Angelegtes zum Vorschein" (S. 111). Alles Wirken, auch das

immanente, Wollen, Denken, ist als Einheit aus Thun und Leiden,
Wechselwirken; jeder Ursache entspricht eine Gegenursache
(S. 116. 118). Die Theorie des influxus pliysicus, die des Occa-
sionalismus werden zurückgewiesen; gleichwohl heifst es: „Indem
jedesmal das Leidende auf sich selber zurückgreifen mufs, erfährt



64 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

es, was es in sich ist und vermag" (S. 120). Wirkend, wirksam
ist jede Ursache, daher der aristotelische Ausdruck: „wirkende
Ursache" pleonastisch S. 121). Im Wirken ist Phänomenalität
und Realität; die Realität desselben ist aber dadurch verbürgt,
dafs das Bewegende der üenkhandlungen und der Willenshandlungen

ein und dasselbe Thun ist, die reale Selbstunterscheidung
unseres Seelenwesens (S. 131).

Den Zweckbegriff (S. 135 ff.) glaubt der Verf., Formal-
(Wesensbegriff) und Finalursache verwechselnd, schon in der
„geometrischen Thatsächliehkeit" nachweisen zu können (III.
Abschnitt § 26). Wie dem kausalen, so liege auch dem
teleologischen Denken das logische Princip von Grund und Folge, die
Fähigkeit des Unterscheidens nach dem Gesetze des Widerspruches
zu Grunde (S. 139).

Gegen die materialistische Zufallstheorie werden verschiedene
Gründe ins Feld geführt (S. 143]. Eine Dähere Ausführung
hätte die Bemerkung verdient, entscheidende Aufgabe sei jene,
aufzuweisen, warum sogar rein zwecklose Elemente unter einer
Anzahl von Fällen mindestens einmal ein sinn- und planvolles
Zusammen eingehen können. Wir würden hierauf antworten,
dafs in solchem Falle die Elemente nach Beschaffenheit und Zahl
eben schon als in zweckmäfsiger Weise daseiend und ausgewählt
gedacht werden miifsten, wie dies in dem bekannten Beispiele
von dem zufälligen Entstehen der Iliade in augenfälliger Weise
vorausgesetzt ist. Die Buchstaben müfsten genau in der Zahl,
in welcher sie in der Dichtung Homers vorhanden sind,
angenommen werden, wenn sich ihre Kombination in der Weise der
Dichtung auch nur als eine Möglichkeit unter zahllosen andern
denken lassen sollte, d. h. die Iliade müfste als bestehend vor
ihrem Bestände gedacht werden.

Die Zweckformel des Verf. lautet: Alles hat sein unmittelbares

und unvermeidbares Endziel in dem Wassein, das es
entweder selber ist oder in dem es ist. Speciell von der Seele
wird gesagt: Telos, Entelechie ist die Seele, weil ihr
Wirklichsein, ihr Eins- und Unterschiedensein, Wirksamsein
ist, Unterscheiden, Thun, Energie. — In „Schlagworten" zu-
sammengefafst sind die ontologischen Bestimmungsmomente: das

Wirklichsein, das Wesensein, das Zwecksein und diese
drei sind eins durch das Wirksamsein (S. 149 f.). „Gesetz
des Seienden ist das Einssein, das Unterschiedensein von anderen,
das Einssein im Unterschiedensein, und dies dreifache Gesetz ist
die eine Wirkungsweise, ihm folgt die eme Aktualität der
unterscheidenden Selbsterhaltung" (S. 151). Endlich über den Urgrund



(4.) P. Peach, Institut. Psychologicae. P. I. Paycholog. natur. 1. prior. 65

des Seienden erfahren wir Folgendes: „Urgrund der Seienden,
die insgesamt sind, unterschieden sind und wohl geor dnet
sind, ist der durch sein Wesen Seiende, ist der durch sein Sein

Wirkende, ist der durch sein Wirken, durch seine absolute

Selbstunterscheidung alle Werke Vollendende" (S. 157).
Das Angeführte dürfte genügen, sowohl, um zu zeigen, dafs

der von uns angegebene Grundgedanke in der That dem Verf.
angehört, als auch zum Beweise dafür, dafs derselbe in der
vorliegenden Ontologie eine konsequente Durchführung erhalten hat.
Was ist nun von diesem Grundgedanken, dem Begriff eines
durch relatives Selbstwirken, Selbstvermittlung unterscheidend
als Wesen sich setzenden Seins, das in einem absolut sich selbst
unterscheidenden vollkommenen Sein gründet, zu halten? Dieser
Grundgedanke, aus dem mifsverstandenen Selbstbewufstsein
abstrahiert, ist falsch, impliziert die Einheit des Aktiven und
Passiven, die Identität von Grund und Folge, von Ursache und
Wirkung, und mufs in konsequenter Ausführung notwendig zu
einer monistischen Auffassung des Verhältnisses von Gott und
Welt führen.

Eine Fortsetzung erfuhr die grofs angelegte Sammlung
philosophischer Handbücher, die sich Philosophia Lacensis nennt, durch
(4.) das erste (analytische) Buch des ersten Teils der
„natürlichen" Psychologie aus der unermüdlichen Feder
P. Tillm. Pesch', dem die Sammlung bereits die Bearbeitung
der Naturphilosophie und der Logik (die letztere in drei umfangreichen

Bänden) verdankt. Das vorliegende erste Buch der
„natürlichen und physischen" Psychologie ist in zwei
„Disputationen" eingeteilt, deren erstere wiederum in fünf, letztere in
drei Abschnitte (sectiones) zerfällt, und handelt in der ersten
Disputation von dem „Wesen und der Natur des Lebendigen",
in der zweiten „von dem Leben oder der Seele in den drei
Ordnungen der lebendigen Wesen".

Über die Vorzüge der vom Verf. angewendeten Methode
sind nicht viel Worte zu verlieren, es sind dieselben, welche
die Scholastik überhaupt charakterisieren, nämlich Schärfe der
Begriffsbestimmungen und Strenge in der Beweisführung; dabei
gelangt auch die Dialektik im aristotelisch-scholastischen Sinne,
d. h. die Erwägung und Prüfung von Gründen und Gegengründen
mit steter Rücksicht auf abweichende Ansichten zur Geltung.
Auch darüber können wir uns kurz fassen, dafs in der
vorliegenden Psychologie "Analyse und Synthese, rationelles und
empirisches Moment im richtigen Verhältnisse sich durchdringen
und infolgedessen einen Reichtum wissenschaftlicher Resultate

Jahrbuch für Philosophie etc. XIII. &



66 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

ziu Tage fördern, demgegenüber die Abstinenzpsychologie der
heutzutage beliebten „empirischen" oder 'gar der „experimentellen"

Richtung in entschiedenem wissenschaftlichen Nachteil
erscheint. Was dann den Standpunkt und die vom Verf.
vertretenen Ansichten betrifft, so sind wir nicht gewillt, die
Berechtigung der dem Titel des Werkes eingefügten Bemerkung:
secundum principia S. Thomae Aquinatis gänzlich zu bestreiten,
glauben aber sagen zu müssen, dafs die thomistische Lehre zwar
in zahlreichen Anführungen zur Darstellung gelangt, jedoch selbst
in einem principiellen Punkte, der Auffassung der materia prima,
der eine inchoative Aktualität zugeschrieben wird (S. 283), in
Suarezscher Färbung: ein Umstand, welcher den Wahrheitsgehalt
des Werkes allerdings nicht wesentlich beeinträchtigt, da die
nach unserer Ansicht bedenklichen Konsequenzen jener
Begriffsbestimmung der Materie nicht gezogen werden. Auf eine
Abweichung von der thomistischen Lehre, die uns von keineswegs
untergeordneter Bedeutung zu sein scheint, das lndividuations-
princip der körperlichen Wesen betreffend, werden wir im
folgenden zu reden kommen.

Mit Recht verwendet der Verf. grofse Sorgfalt auf den
Beweis für die wesentliche Verschiedenheit der drei frühzeitig
in ihrem Unterschied erkannten grofsen Gattungen des Lebendigen
und deren beziehungsweisen Principien. Namentlich auch wird
der Beseeltheit der Pflanzen und dem substantiellen Unterschiede
des Organischen vom Unorganischen überhaupt die verdiente
Aufmerksamkeit gewidmet. Bekanntlich haben Naturforscher von
Bedeutung wie Dubois - Reymond zwar die Unmöglichkeit, die
„Empfindung" mechanisch zu erklären, anerkannt und deshalb
die Entstehung derselben zu den „Welträtseln" gerechnet, von
denen das ignoramus, ignorabimus gelte, während dagegen der
genannte Physiologe selbst und mit ihm zahlreiche andere das
Gelingen einer rein mechanischen Erklärung der vegetativen
Lebenserscheinungen für keineswegs aussichtslos halten. Diese
letztere Meinung, sowie die W elträtseltheorie selbst, hängt innig
zusammen mit einem selbst von Kant genährten und unter den
Naturforschern weit verbreiteten Vorurteil, das von Philosophen
nicht entschieden genug bekämpft werden kann, dem Vorurteil
nämlich, dafs die wahrhaft wissenschaftliche Erklärung aus-
schliefslich die mechanische sei. Unter den Gründen, welche
die Anhänger Darwins zu Gunsten der mechanischen Zuchtwahlhypothese

geltend machen, spielt das genannte Vorurteil die
Hauptrolle. Auf die Frage: weshalb verwerfen wir die Lebenskraft?

gibt Weismann (Studien zur Descendenztheorie II.



(4.) P. Pesch, Institut. Psychologicae. P. I. Psycholog, natnr. 1. prior. 67

S. 282) die Antwort: „Einfach deshalb, weil wir keinen Grund

zu der Annahme sehen, dafs die bekannten Kräfte nicht zur

Erklärung der Erscheinungen genügen sollten, und weil wir
uns solange nicht berechtigt halten, zweckthätige
Kräfte anzunehmen, als wir noch hoffen können,
dereinst eine mechanische Erklärung durchzuführen. Wenn
es daher nicht nur erlaubt, sondern sogar geboten erschien,
die ontogenetische Lebenskraft in bekannte Kräfte aufzulösen
und den Kachweis des Alechanismus anzutreten, der das individuelle

Leben hervorbringt, warum sollte es nicht ebenso geboten
sein, die jede tiefere Einsicht erstickende Annahme einer phyle-
tischen Lebenskraft fallen zu lassen und den Kachweis
anzutreten, dafs auch hier mechanische Kräfte in ihrem Zusammenwirken

die ganze wunderbare Erscheinungsfülle der organischen
Welt hervorgebracht haben."

Was der Anhänger Darwins hier eine tiefere Einsicht nennt,
ist in der That eine Art von Selbstverstümmelung der Vernunft;
denn die ausschliefsliche Geltendmachung der mechanischen
Erklärungsart kommt in der That einer Verzichtleistung auf den
Vernunftgebrauch gleich. Denn gerade die Vernunft sagt uns,
dafs die mechanische Erklärung der Lebenserscheinungen nicht
nur nicht geboten, sondern absolut unmöglich sei; denn selbst
wenn es gelänge, die äufsere mechanische Struktur einer Pflanzenzelle

auf künstlichem Wege zu erzeugen, so würde gerade das
fehlen, was das Wesen des Lebendigen ausmacht, nämlich die
Eähigkeit der Selbstbewegung, des Wachstums, der Ernährung,
der Fortpflanzung. Es ist nämlich durchaus nicht an dem, dafs
die mechanische Erklärung in diesem Falle erlaubt oder geradezu
geboten wäre, vielmehr läfst sich ohne viel Scharfsinn einsehen,
dafs eine solche Erklärung unmöglich ist, da aus einem
Zusammenwirken chemisch-physikalischer Kräfte unmöglich ein von
innen herauB thätiges, auf sich selbst wirkendes, wesenhaft
einheitliches WeBen hervorgehen kann.

Gegenüber allen anderen philosophischen Dichtungen ist die
peripatetische bezüglich der Wesensbestimmung des Lebendigen
und der Auffassung der Seele durch ihren wunderbaren Begriff
der forma substantialis in entschiedenem Vorteil, was auch in
der Darstellung des Verf., wenngleich etwas getrübt durch die
Bestimmung der Materie und die Annahme einer gewissen
aktuellen Fortdauer der Elemente im Organismus (wie wir sehen

werden), in genügender Schärfe hervortritt.
Die peripatetische Begriffsbestimmung der Seele gestattet,

dieselbe als Substanz (im reduktiven Sinne die vegetative und
5*



68 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

sensitive, im direkten und vollkommenen die menschliche Seele)
aufzufassen, ohne die Wesenseinheit des lebendigen Organismus
in Frage zu stellen, und ist ebensoweit von jenem aprioristischen
Monismus entfernt, der das Einzelleben zum Phänomen eines

allgemeinen kosmischen oder göttlichen Lebensgrundes macht,
als von jenem Positivismus und Empirismus, der nicht mehr von
einer Seele, sondern nur von psychischen Erscheinungen wissen
will. Welche Blüten dieser Positivismus zu treiben im stände
ist, beweist das Beispiel eines Mediziners, der unlängst vor den
Mitgliedern einer „psychologischen Gesellschaft" sich über die
Seele mit den Worten äufserte: „Man (sie!) versteht unter Seele
die Summe aller im individuellen Bewufstsein gegebenen inneren
Erlebnisse", und da ihm diese Erklärung noch zu „psychologisch"
ist, weiterhin bemerkt: „Als reiner Mediziner möchte ich
behaupten: unter Seele verstehen wir anatomisch — man verzeihe
die Schiefheit des Ausdrucks! — diejenige Stelle des Gehirns,
wo Sinneseindrücke bewufst in Bewegung umgesetzt werden und
wo sie in bestimmte Relation zu früheren Sinneseindrücken
treten" (Beilage zur Allg. Zeitung 1898 Nr. 10). Wie diese
Ausdrücke liegen, erscheinen sie grob materialistisch und scheinen
das Seelenleben auf blofse Reflexbewegungen zurückzuführen.
Gegen alle wirkliche Erfahrung, derzufolge Wahrnehmung und
Begehreû, Denken und Wollen Bewegung bewirken (wie, kommt
hier nicht in Frage), ist hier von einem „Umsetzen" die Rede,
als ob zwischen Seelenakten uud Körperbewegungen dasselbe
Verhältnis wie zwischen Bewegung und Wärme bestünde. Liest
man Ergiefsungen dieser Art, so wird man nicht ohne Bedauern
jener Zeiten gedenken, in welohen die peripatetische Philosophie
in den Schulen herrschte, und gewisse philosophische
Grundanschauungen und Grundsätze nicht blofs bei Christen und Juden,
sondern selbst bei Mohammedanern in allen gelehrten Kreisen
Geltung besafsen, ja bis in die schöne Litteratur, in Ritterroman
und Minnesang eindrangen, so dafs es keinem Juristen und keinem
Mediziner einfiel, sich eine Philosophie nach eigenem beschränkten
Hausgebrauch zu fabrizieren.

Zufolge dem Proömiuin nimmt die Psychologie eine mittlere
Stellung zwischen Naturphilosophie und Metaphysik ein, indem
die Betrachtung der Menschenseele, die geistig ist, metaphysischer
Art sei (p. 2): eine Auffassung, der wir sowenig beistimmen
als der Ansicht, dafs der Philosoph die Naturwesen betrachte,
ut eae subsunt rationibus metaphysicis. Die menschliche Seele
ist zwar geistig, jedoch nicht Geist, weshalb auch der Logiker
den Menschen nicht als ein intellektuelles Wesen, sondern als



(4.) P. Pesch, Institut. Psychological P. I. Psycholog, natur. 1. prior. 69

animal rationale definiert. Daher denn das Seelenleben hie-

nieden als ein rationales, diskursives der naturphilosophischen

Betrachtung anheimfällt, der metaphysischen aber nur das Leben

des reinen Geistes, und sofern sie daran teilnimmt, auch der

anima separata. Zwar zieht der Verf. (S. 34) selbst es vor, den

vermeintlichen „metaphysischen" Teil der Psychologie als

„anthropologischen" zu bezeichnen, jedoch nur aus dem Grunde, weil
die Psychologie auch daB physische Leben in Betracht ziehen

müsse; wir sehen aber, dafs das höhere Seelenleben selbst als
ein rationales, nicht rein intellektuelles, sieb als ein der
naturphilosophischen Betrachtung Zugehöriges charakterisiere. Die
Metaphysik hat es mit den von der sensiblen wie intellegiblen
Materie zugleich abstrahierenden Begriffen zu thun ; zu diesen
aber ist der Begriff der menschlichen Seele auch nach ihrer
specifischen Natur und Thätigkeit nicht zu rechnen.

Auf eine nicht ganz korrekte Auffassung des Bewufstseins
scheint uns die allgemeine Bestimmung der Erkenntnisthätigkeit
zu deuten, wornach der impressio folgt eine expressio objecti
in subjecto immanens, qua subjectum sibi ipsi rem objectam
praesentem sistit cum aliqua sui conscientia (S. 60). Es ist die
Ansicht des Suarez, dafs jeder Erkenntnisakt auch unmittelbar
Bewufstseinsakt sei. Die Erfahrung beweist indes nur, dafs jede
Erkenntnis, sei es aktuell oder habituell, bewul'st ist. Ferner
läfst sich vom Subjekt der sinnlichen Erkenntnis nicht schlechthin

sagen, es stelle das Erkannte sich selbst vor. Ein Selbst
kommt dem einfachen Subjekte der intellektuellen, nicht dem
nur „einheitlichen" der sinnlichen (tierischen) Erkenntnis zu.

Nicht ungefährlich und auf einem ungerechtfertigten Einflufs
der Theorie von der Erhaltung der Kraft beruhend, konsequent
zur Parallel-Psychologie führend, erscheint die Äufserung: con-
cludere licet, in quolibet actu sensitivo involvi processum quern-
dam physico-chemicum, qui, ut est processus naturalis,
causam habeat in aliquo processu antecedente; qui tarnen

processus, ut sunt simul processus psychici, eveniunt simul
secundum normam intentionalem intrinsecus determinantem (p. 62).
Wie soll hiermit die willkürliche Hervorrufung von Phantasiebildern,

die nicht ohne entsprechende Hirnbewegung geschieht,
sich vereinbaren lassen? Auf die Grenzen des Gesetzes von
der Erhaltung der Kraft zurückzukommen, dazu wird uns der
Verf. alsbald Gelegenheit bieten.

Die ausführlichen Mitteilungen aus der zur Zeit des heil.
Thomas herrschenden und von dem englischen Lehrer
angenommenen Sinnesphysiologie, obgleich in den Einzelheiten veraltet



70 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

und überholt, rechtfertigt der Verf. (S. 77) durch die zweifache
Rücksicht der vom englischen Lehrer anerkannten Abhängigkeit
der psychischen und geistigen Erscheinungen von materiellen
Bedingungen, sowie auf die Wifsbegierde, womit derselbe grofse
Lehrer von den damaligen Autoritäten in solchen Dingen lernte
(S. 77). In keinem Falle ist das Verfahren derjenigen berechtigt,

die in kindischer Selbstüberhebung die mangelhafte
Detailkenntnis der Scholastiker in naturwissenschaftlichen Dingen, ja
vereinzelte uns naiv erscheinende Ansichten in solchen zum
Vorwand nehmen, die Philosophie derselben und unsere
Bemühungen, ihren Wahrheitsgehalt wieder zur Geltung zu bringen,
zu diskreditieren und vor dem grofsen Publikum der Lächerlichkeit

preiszugeben.
Gegen die Annahme, dafs die allgemeinen Naturkräfte

(Wärme und dergl.) das Leben bewirken, wird mit Aristoteles
erinnert, dafs jene zwar irgendwie Mitursachen, die Seele aber
die Hauptursache sei (S. 132). Das tiefste Unterscheidungsmerkmal

aber von pflanzlichem und tierischem Leben wird in
die Sensitivität gesetzt. Das Tier erhebt sich über die Pflanze
zunächst durch die sinnliche Erkenntnis, welche das Begehren
(appetitus elicitus) und die willkürliche Bewegung im Gefolge
hat. Schlimmer noch (wie uns scheint) als „inscienter" verfährt,
wer den Unterschied in die Verschiedenheit der Nahrungsmittel
setzt (a. a. 0.).

Die Aufzählung der „ungeheuren Mannigfaltigkeit der schwersten

Irrtümer" in der Begriffsbestimmung des Lebens gibt dem
Verf. Anlafs zu der richtigen Bemerkung, die klare und genaue
Definition des Lebens sei von der gröfsten Bedeutung. Zu diesem
Zwecke wird das substantielle vom accidentellen Leben
unterschieden, und Leben als Selbstbewegung bestimmt, als im Wesen,
der Substanz begründete Fähigkeit immanenter Thätigkeit. Demnach

ist einerseits der Lebensgrund — principium vitae — die
Seele — ein substantieller, andererseits aber fällt auch die Pflanze
unter die Gattung des Beseelten, da infolge ihrer substantiellen
Einheit Wachstum, Ernährung und Zeugung als immanente
Thätigkeiten aufzufassen sind. Daher ist auch der moderne
Sprachgebrauch, der den Ausdruck „Seele" auf das Princip des
Erkennens beschränkt, nicht zu billigen (p. 229. 250).

Bemerkenswert ist die Antwort, die der Verf. auf die Frage
gibt, ob die Welt als Ganzes ein Mechanismus oder ein
Organismus sei. Sie ist weder das eine noch das andere. „Sunt
enim in mundo res plurimae, quae non solum viribus pure
mechanicis aguntur. Quis vero exercitum militum machinam



(4.) P. Pesch, Institut. Psychologicae. P. I. Psycholog, natur. 1. prior. 71

dicit? Cum organismo convenit, quod ejus partes non mo-

tibu8 subduntur alienis et violentis, sed primo ex sese ad totius

mundi compagem constituendam destinatae sunt. Machiuae autem

est similis, quod non est ens per se unum. Das All ist Natur,
naturalis multarum naturarum ad unum naturalem finein dispo-
sitio (p. 161). Die Hinordnung zum Ganzen resultiert aus dem

allen Naturwesen eingepflanzten natürlichen Streben (das jedoch
nicht — im Sinne Schopenhauers — Wille ist), ein Streben,
welches in der allgemeinen Attraktion ihren physikalischen,
sinnenfälligen Ausdruck erhält.

Die Redeweise (S. 167), dals das Lebendige sich in
gewissem Sinne das Dasein gebe, eine Art von Aseität besitze,
vermögen wir sowenig zu billigen, als die oben bereits
beanstandete Annahme einer Art von tierischem Selbstbewufstsein.
Es ist zwar seit Kant Brauch geworden, dem Organismus eine
gewisse Selbstverwirklichung zuzuschreiben, da derselbe durch
eigene Kraft sich auf- und ausbaue. Es ist indes richtiger, mit
dem hl. Thomas den Organismus durch die in kraft des
elterlichen Organismus wirkende Keimkraft entstehend zu denken.
Der Begriff einer positiven Aseität und eigentlichen
Selbstverwirklichung ist, ernstlich genommen, in allen Fällen als absurd
zurückzuweisen.

In der Einteilung der Seelenvermögen und der Ableitung
der Lebensstufen folgt der Verf. mit Recht dem englischen Lehrer
(S. 188), der Ziel, Form und Ausführung in Bezug auf die
Selbstbewegung unterscheidet.

Bei Erörterung der Descendenzfrage wird der Darwinismus
berücksichtigt, dessen Wesen in dem mechanistischen Erklärungsversuch

der Entstehung der Gattungen und Arten des Lebendigen
mit Ausschlufs jeder Einaltendenz besteht (S. 218). Nicht selten
wird dies aulser acht gelassen und Entwicklungstheorie mit
Darwinismus für gleichbedeutend genommen. Wir können die
Bemerkung nicht unterdrücken, dafs sich erfreulicherweise immer
mehr Naturforscher dem Banne jener dem nacktesten Empirismus
entsprungenen, den Materialismus fördernden Viehzüchterweisheit
entziehen, und lenken die Aufmerksamkeit des Lesers auf eine
allerneueste Schrift, in welcher die Absurdität des „Besondern
des Darwinismus", d. h. „der Art und Weise, wie er sich den
Mechanismus der stammesgeschichtlichen Entwicklung vorstellt,
an einer Pfauenfeder illustriert wird" (s. Haake, Aus der

Schöpfungswerkstatt. Berlin 1897. S. 29 ff.), wiewohl der Vert,
selbst in dem oben gerügten Vorurteil der vermeintlich aus-



72 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

schliefslich wissenschaftlichen „mechanistischen" Erklärung
befangen ist (a. a. 0. S. 36).1

Von den Vertretern des Vitalismus (der Lebenskraft) kann
nicht mit Unrecht gesagt werden, dafs man sie für die
scholastische Theorie in Anspruch nehmen dürfe (S. 236), obgleich sie
die Substantialität des Lebensgrundes nicht ausdrücklich lehren,
woran sie (fügen wir hinzu) vielfach durch den Mangel an
Verständnis der philosophischen Begriffe von Wesensform und Materie
gehindert werden.

Uber die Art und Weise, wie die Seele den Körper bewegt,
lesen wir: Movet anima intellectiva corpus non per operationem
physicam in corpus exercitam, sed producendo in appetitu sen-
sitivo sibi vitaliter conjuncto certam aliquam determinationem;
et appetitus sensitivus residens in organo hac ratione determinatus,

producit in motorio primo determinationem; hoc vero
motorium hac ratione determinatur movendo se ipsum id in
se producit, quod est motionis localis causa (p. 276 sq.). Für
die scholastische Lehre fallt die Frage, die dem cartesianischen
Dualismus so grofse Schwierigkeiten bereitet, nach dem
Aufeinanderwirken von Leib und Seele hinweg; für sie handelt es
sich um das Aufeinander wirken der Seelen ver m ö gen. Hier
aber kehrt die Schwierigkeit bezüglich der geistigen und der
organischen Seelenvermögen wieder. Wir halten dafür, dafs
Vernunft und Sinnlichkeit in einer gewissen realen (nicht
mechanischen) Wechselwirkung stehen; was aber die Art betrifft, wie
sich die örtliche Bewegung von dem sinnlichen Vorstellen und
Begehren aus vollzieht, so stimmen wir dem Verf. insoweit zu, als
die physische Bewegung nicht von einem rein psychischen Agens,
sondern vom belebten Organe ausgeht, nicht aber in der
Behauptung, efficientiam mechanicam totam a viribus chemicis et
physicis esse repetendam (p. 279). Die Rücksicht auf das

„I'rincip der Erhaltung der Kraft" kann diese Behauptung nicht
rechtfertigen. Wollte man demselben eine universelle Tragweite
beimessen, so müfste man sich konsequent zu der Lehre von
einem Nebeneinander, einem Parallelismus psychischer und
physischer Vorgänge bekennen. Jenes Princip bedeutet zunächst die
Konstanz der Bewegungssumme beim Stöfs der elastischen Körper,
dann weiterhin die Äquivalenz von Bewegung (mechanischer Arbeit)
und Wärme. Da die letztere, wenn auch nicht ausschliefslich

1 Zum Entsetzen gewisser Naturforscher schreibt der Verf. von
dem „alten Kleinigkeitskrämer von Down", dessen Gebeine dank der
sonderbaren Entdeckung, dafs der Organismus kein Organismus sei, neben
denen Newtons und Shakespeares ruhen (S. 38 ff.).



(4.) P. Pesch, Institut. Psychologicae. P. I. Psycholog, natur. 1. prior. 73

Bewegung, doch mit Bewegung verknüpft ist, so haben wir es

in beiden Fällen mit Erzeugung von Bewegung durch Bewegung
zu thun. Man würde aber zuweit gehen, wenn man die
Möglichkeit einer Erzeugung von Bewegung durch ein unbewegtes
Princip auf Grund jenes Gesetzes leugnen wollte; ebenso aber
ist auch die Übertragung der mechanischen Gesetze auf das

Seelenleben (s. hierüber die Schrift des auf herbartianischem Standpunkt

stehenden C. S. Cornelius, Abhandlungen zur
Naturwissenschaft und Psychologie, Langensalza 1887. III
Über einige Wechselbeziehungen zwischen Leib und Seele mit
besonderer Bücksicht auf das Princip der Erhaltung der Kraft
S. 118. 132) nicht gerechtfertigt; auch besteht kein Grund, nach
einem „metaphysischen" Analogon des genannten Gesetzes zu
forschen (a. a. 0. S. 129). Weit-entfernt davon, dafs nur
Bewegung (lebendige Kraft) wiederum Bewegung erzeugen könne,
mufs schliefslich ein unbewegtes Bewegungsprincip (sei es im
absoluten oder relativen Sinne) angenommen werden. Ein solches
ist eben die Seele oder genauer das aktuelle Begehren. Dieses
wirkt nicht rein mechanisch, sondern als (örtlich) unbewegter
Ausgangspunkt der willkürlichen Bewegung, oder wie Aristoteles

lehrt: olov o yiyyXiftôç' evrav&a yàç to xvqtov xal to
xolvov to fiev TeXsvTr/ to 6' àçyrj ' âco to /Âv rjçeftsl to de

XIVEÏTCU.

Bezüglich der Fortdauer der Elemente im Organismus weicht
der Verf. von der Lehre des hl. Thomas in dessen späteren
Schriften ab, indem er annimmt, dafs deren Formen bleiben,
jedoch obgleich determinierend, ihre Funktion als Formen
verlieren, indem sie durch die Aufnahme in eine höhere Form, als
wesentlich auf diese hingeordnet, aufhören, wahrhaft Formen,
d. h. das Wesen und die Substanz der Sache bestimmende Prin-
eipien zu sein. Wie uns scheint, wird durch die Unterscheidung
von determinationes und Formen nichts gewonnen. Es ist nicht
abzusehen, wie die substantielle Einheit des Organismus bestehen
bleiben soll, wenn in ihm aufser der einen Seele noch
anderweitige „Determinationen" vorhanden sind: denn die erste
Determination ist eben die substantielle und macht das Ding zur
Substanz, zu der sich jede -weitere, hinzukommende „Determination"

accidentell verhält (S. 309 ff.). Aus der angeführten Ansicht
des Verf. begreift sich das nachsichtige Urteil über die scoti-
stische forma corporeitatis, von der es heifst, sie sei mehr der
Erklärung als der Widerlegung bedürftig (S. 385).

Auf eine ungenügende Begründung der Wechselwirkung
zwischen geistigen und sinnlichen Seelenvermögen dürfte die



74 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Äusserung hinweisen, dal's auf den Willensakt der Akt des
sinnlichen Begehrens sowie der motorischen Kraft folge propter
cohaerentiam sive syrnpathiam, quae est inter potentias unius
substantiae (p. 395).

In der Krage nach dem Individuationsgrund der menschlichen

Seele tritt der Verf. in die Fufsstapfen des Suarez, glaubt
aber zwischen Formalgrund und Einführungs- oder Materialgrund
der Individuation unterscheiden zu sollen; letzteres sei die mat.
signata; formell aber sei die Seele unmittelbar durch ihre Wesenheit

(entitas) individuiert. Der Verf. spricht sich deshalb gegen
jene aus, qui affirmant animas humanas secundum se consideratas
omnes inter se specifiee differre; differre vero individualiter
tantum propter ordiuem ad hanc vel illam matériau). Was uns
betrifft, so sind wir zwar der Meinung, dafs die menschlichen
Seelen, falls sie eben nicht Seelen, sondern reine Geister wären
(was sie nicht sind, auch nicht in statu separato), wie überhaupt
reine Geister sich von einander specifisch unterscheiden würden,
dafs sie aber, weil sie Seelen sind, die Individuation aus ihrer
Hinordnung zu ihren Leibern kontrahieren. Diese Hinordnung
resp. Verbindung bewirkt, dafs sie (reduktiv) einer Species
angehören, innerhalb derselben aber sich individuell unterscheiden.
Gewifs ist die Materie nicht Konstitutiv der Individualität der
Seele; wohl aber resultiert diese in dem oben bezeichneten
Sinne aus der Verbindung mit der Materie und dauert auch nach
der Lösung dieser Verbindung fort. Fragt man nach dem Wie
dieser Fortdauer, so kann dem Verf. die von ihm angeführte
Stelle aus Avicenna (S. 411 f.) die Richtung anzeigen, in welcher
sich die Antwort bewegen dürfte. Den Beweis dafür zu führen,
dafs die Auffassung des Verf. der thomistischen Lehre nicht
konform sei, wird man uns erlassen.

Den Zeitpunkt der Erschaffung der Menschenseele betreffend
soll „unter den Philosophen heutzutage die Ansicht vorherrschen",
dafs sie sofort in prima organisations dem Leibe eingegossen
werde. Wir wissen nicht, wie es sich damit verhält; wohl aber
ist uns bekannt, dafs die scholastische Ansicht, die sich nach
dem an anderem Orte vom Verf. selbst gemachten Zugeständnisse

den Thatsachen genau anschliefst, an Anhängern gewinnt.
Die Bemerkung (8. 429), dafs die aristotelische Sentenz einer
embryonalen Entwicklung von einigen Naturforschern, vor allen
von Häckel vertreten werde, scheint uns unangebracht, da in
jener Meinung von der phantastischen Vorstellung „einer
abgekürzten Phylogenese in der Ontogenese" keine Spur zu finden
ist. Dagegen kann K. E. v. Bär als Vertreter der genannten



(5.) Dr. Otten, Der Grundgedanke der Cartesianischen Philosophie. 75

Ansicht betrachtet werden, derzufolge die embryonale Entwicklung
von den allgemeinen, generellen zu den specifischen Eigentümlichkeiten

fortschreitet. Einem solchen Fortschreiten aber entspricht
ein Wechsel der Formen, nicht aber ein sofortiger Eintritt der
specifischen Form des wirklieben Organismus. Denn die Seele
ist Entelechie des physischen, organischen Körpers.

Auf die Frage, ob die Tierseele extra materiam existieren
könne, antworten (so berichtet der Verf. S. 443) die einen mit
Ja, die andern mit Nein, letztere Ansicht scheine die wahrscheinlichere.

Warum nur die wahrscheinlichere? Da doch nach des
Verf. eigener Auffassung der ïierseele ein Sein nur in
Verbindung mit dem Stoffe zukommt?

Mit Recht wird (S. 455) die Vergleichung der Entstehung
der Seele mit derjenigen der Wärme zurückgewiesen. In diesem
Falle verliert das „Gesetz der Äquivalenz" seine Gültigkeit.
Aus eben diesem Grunde darf das „Gesetz der Erhaltung der
Kraft" nicht über den Bereich mechanischen Geschehens
ausgedehnt werden.

Fassen wir unser Urteil zusammen, so verdient diese neueste
Gabe des unermüdlichen Verf. trotz der gemachten Ausstellungen
in Anbetracht der Korrektheit des Standpunktes im grofsen Ganzen,
der Fülle des Gebotenen, der Schärfe der Methode und der
klaren Darstellung das eingehende Studium aller Freunde einer
in Wahrheit wissenschaftlichen Psychologie.

Auf geschichtliches Gebiet führt uns die „zum dreihundertjährigen

Geburtsjubiläum Descartes'" erschienene Schrift Dr. Ottens :

(5.) Der G rundgedanke der Cartesianischen Philosophie.
Monographieen dieser Richtung erscheinen uns aus dem Grunde
verdienstlich, weil sie uns in der Diagnose der modernen
philosophischen Krankheit fördern, also zur Erfüllung der Bedingungen
beitragen, ohne welche an eine Genesung nicht zu denken ist.
Descartes wird mit Recht in einem engeren Sinne als Bacon

von Verulam der Vater der modernen Philosophie genannt; denn

wenn er auch mit diesem insofern den empiristischen Standpunkt
teilt, als er von der Erfahrung — jedoch der innern und zwar
der des intellektuellen Ich — ausgeht und diese zum höchsten
Kriterium erhebt, so ist er doch dadurch, dafs er zuerst die
Innenwelt unserer Gedanken und Vorstellungen als das allein
unmittelbar Erkannte betrachtete, der eigentliche Vater der
modernen Spekulation, des modernen Idealismus geworden.
In der Absicht, dem menschlichen Wissen eine über jeden
Zweifel erhabene Grundlage zu geben, glaubte er eine solche
weder in der sinnlichen Erkenntnis, noch in den objektiven



76 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Vernunftprincipien, sondern ausschliefslich in der Selbstgewifsheit
des denkenden (zweifelnden) Subjekts zu finden. Hieraus ergab
sich ihm als höchstes Kriterium der Wahrheit und Gewifsheit
jene Klarheit und Evidenz, mit welcher das Subjekt seiner eigenen
Existenz im Denken gewifs ist. Als Brücke aber, die vom
Subjekt zum Objekt hinüberführen sollte, betrachtete er die
vermeintlich mit der geforderten Klarheit erkannte und im Selbst-
bewufstsein eingeschlossene Idee Gottes, die uns unmittelbar das
Dasein Gottes, mittelbar aber das Dasein einer von uns
verschiedenen Körperwelt bezeuge. Die in einer solchen Anschauung
liegenden Keime intellektualistischer, idealistischer und pan-
theistischer Irrtümer gelangen teils in der ihr von Descartes
selbst gegebenen Ausgestaltung, teils aber und noch mehr in
den Systemen seiner Nachfolger zur vollen Entfaltung. Dies
zeigt sich vor allem in der näheren Bestimmung der Gottesidee
und ihrem Verhältnis zur Seele. Bereits bei Descartes erscheint
sie als der allgemeine Vernunftbegriff: denn nur in diesem Sinne
kann sie gewissermafsen als ein wesentlicher Bestandteil der
vernünftigen Seele aufgefafst werden. Deutlicher tritt dies bei
Malebranche und Spinoza hervor. Für jenen ist Gott, sofern
er von der Seele unmittelbar erkannt wird, die absolute Vernunft,
die raison universelle, die alle speciellen Ideen in sich fassende
Vernunftidee; für diesen das allgemeine Sein, die eine Substanz,
zu der sich alles Endliche als Modus ihrer von uns erkennbaren
Attribute des Denkens und der Ausdehnung verhält. In
pluralistisch modifizierter Form begegnet uns dieselbe Auffassung bei
Leibnitz, der die Seele als aus der Centraimonade effulgurierte
Monas — Einzelsubstanz — betrachtet und von ihr sagt, sie
existiere und erkenne so, als ob sie mit Gott allein sei. Der
idealistische Irrtum aber, der in der Annahme liegt, dafs das
Subjekt direkt nur die eigenen Vorstellungen erkenne, fand seine
— empiristisch - sensualistische — Vertretung in Locke und
Berkeley, seine volle und äufserste Entwicklung aber im Kriti-
cismus Kants und in den intellektualistisch-idealistischen Systemen
seiner Nachfolger.

Was der Verf. für den „Grundgedanken" der Cartesianischen
Philosophie hält, zeigt der Fortgang seiner Untersuchung von
dem methodischen, alles aufser der Selbstgewifsheit absorbierenden
Zweifel durch das Wahrheitskriterium der klaren und deutlichen
Einsicht und die, Erkenntnis- und Seinsordnung identificierende,
Auffassung des natürlichen Lichtes bis zur „Priorität der
Gottesidee" als des höchsten Principe. Diese nämlich scheint
nach der Auffassung des Verf. den zwar nicht zeitlich ersten,



(5.) Dr. Otten, Der Grundgedanke der Carteaianischen Philosophie. 77

wohl aber sachlich tiefsten Grundgedanken des Systems
Descartes' zu bilden. Ob damit nicht Descartes näher als billig
an Malebranche gerückt wird, bleibe dahingestellt. Wie uns
scheint, ergriff Descartes die Gottesidee zunächst nur als

Notbehelf; sie ist ihm ein Deus ex machina, der ihn der drohenden
Gefahr des Solipsismus entreifsen soll. Nachträglich allerdings
gestaltet sich ihm der Notbehelf zum Grundprincip, auf welchem
die Selbstgewifsheit selber beruht, jedoch so, dafs die subjektive
Basis nicht verlassen wird. Denn was ist die Oartesianische
Gottesidee anderes, als eine Intuition des vermeintlich wahren
und innersten, göttlichen Wesens des Ich, d. h. das Ich als
unendlich gefafst, gedacht sub specie aeternitatis

Wenden wir uns der Schrift des Verf. zu, so sind jene
Keime der verhängnisvollsten Irrtümer, die wir oben signalisierten,

treffend hervorgehoben und urkundlich aus den Schriften
Descartes' belegt. Hervorgehoben wird die Abneigung gegen
die Scholastik, der Anschlufs an die Skeptiker, der Einüufs der
Verweltlichung in Leben und Philosophie. In der behaupteten
Abhängigkeit der Wahrheitserkenntnis vom Willen, der
Auffassung des Urteils als Willensfunktion ist die Erkenntnis der
objektiven Wahrheit „ziemlich" preisgegeben (S. 13). Dem

sog. ontologischen (Anselmschen) Argument gibt Descartes eine
Fassung, welche einen ungerechtfertigten Sprung aus der idealen
in die reale Ordnung involviert (S. 37). Zwei Seinsprincipien
bilden die hauptsächlichsten Erkenntnisprincipien im System des
Descartes, beide von unmittelbarer Gewifsheit (S. 43). Sein
Grundsatz ist die Existenz des Ich als denkender Substanz;
dadurch und durch Aufstellung des andern Princips wurde er
vor dem Abgrund des Solipsismus bewahrt (S. 51). Die
Erkenntnis Gottes beruht ihm auf Intuition; daher er insofern mit
Recht leugnen konnte, „das alte ontologische Argument einfach
aufgefrischt zu haben" (S. 77). Gleichwohl entspricht dieses

Argument am besten dem Wahrheitskriterium des Philosophen
(S. 82). Es ist bei ihm mit anthropologischen Erwägungen
verquickt (S. 83), aus dem (bemerken wir hinzu) oben angeführten
Grunde, nämlich weil nach Descartes sich Gott in der eigenen
göttlichen Natur des Ich unmittelbar kundgibt. Dem widerspricht
zwar scheinbar das aus der unendlichen Realität, die, in der
Gottesidee eingeschlossen, aus dem Ich nicht erklärt werden
könne, geschöpfte Argument für Gottes Dasein. Die Lösung des

Widerspruchs liegt in der Unterscheidung einer doppelten
Auffassungsweise des Ich, teils nach seiner Quelle als einer

Begrenzung des unendlichen göttlichen Seins, teils nach seinem



78 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

gesonderten, endlichen Fürsichsein (S. 96). Daher auch jenes
Argument schliefslich aus der (subjektiven) Klarheit der Gottesidee

seine Kraft schöpft (S. 89). Jene doppelte Betrachtungsweise

des Ich eröffnet eine zweifache Möglichkeit der
Weiterbildung, entweder in der Richtung des Ontologismus (S. 95)
oder des subjektiven Idealismus. Die subjektive Färbung der
Gottesidee führt ferner zu einer bisher unbekannten Auffassung
der Aseität als einer positiven, als selbstmächtigen Übergangs
von der Möglichkeit zur Wirklichkeit, vom Wesen zum Dasein:
eine Auffassung, die demnach so alt ist als die neue Philosophie
und mit Unrecht in. ihrer neuesten Aufwärmung als originelle
Idee in Anspruch genommen wird (S. 90 ff. Vgl. Schopenhauer,
W. W. IV. S. 90 f. Ausg. v. Grisebach).

Der Keim des Pantheismus, der im Ontologismus liegt, ist
in den Worten ausgedrückt: „Um ein endliches Sein zu erfassen,
mufs ich etwas von jenem allgemeinen Begriffe des Seienden

hinwegnehmen, dem also die Priorität gebührt" (S. 102). Die
Gottesidee redimiert sich somit auf den Seinsbegriff, der gewisser-
mafsen mit dem intellektuellen Ich zusammenfällt, sofern er seinen
ersten und unmittelbaren Gedanken bildet, zu dem sich in
gewissem Sinne jeder andere Gedanke als Modifikation und
Konkretion verhält. Es sei hier in Kürze an Rosmini, Gioberti und
Hegel erinnert, die sämtlich am eleatischen Seinsbegriff
scheiterten.

Über die nach solchen spekulativen Verirrungen begreifliche
Verweltlichung der Philosophie, die Descartes mit Bacon teilt,
werden wir S. 113 f. belehrt. Die Erkenntnis Gottes (d. h. des
Absoluten, Unendlichen, des allgemeinen Wesens der Dinge, also
der Quelle alles wissenschaftlichen Erkennens im modernen Sinne)
ist mehr Mittel zum Ziele als Ziel (S. 114). Eb ist die
rationalistische Bewegung vom Allgemeinen zum Besondern, der in
Descartes präformierte Apriorismus. Statt mit den Vätern und
der Scholastik von der Welt zu Gott sich zu erheben, steigt
diese Philosophie von der vermeintlich geschauten Gottheit, dem
allgemeinen Vernunftbegriff zur Welt, d. h. zur konkreten Vielheit

der Dinge herab.
Nach dem Gesagten begreift man, warum die Attributenlehre

des französischen Philosophen auf wenige Hauptbestimmungen,
auf die Wahrhaftigkeit und Macht Gottes sich beschränkt (S. 119).
Aus demselben Grunde, aus welchem ein Vorläufer des Descartes,
der Kardinal Nik. von Cues, die Gottheit als Können, als Possest
bestimmt. Gott ist als Princip der Dinge Urkraft im Idealen
wie im Realen. Die persönlichen, moralischen Attribute treten



(6.) Allgemeine Erziehungslehre von Rud. Hafsmann. 79

gegen die Immanenz in den Hintergrund einer verschwommenen
Transcendenz, sofern sie nicht, wie bei Spinoza, in einer
konsequenteren, naturalistischen Auffassung völlig verschwinden.

Bezeichnend ist das von Descartes gebrauchte Bild der
unendlichen Zahl für Gott, der Zwei- und Dreizahl für das

Einzel-Ich (S. 126). Was die Frage der Willensfreiheit und des

Verhältnisses derselben zur causa prima betrifft, so erfahren wir,
dafs Descartes einerseits dem reinen Molinismus huldigt (S. 129),
dafs aber andererseits in seinem System der intellektuelle
Determinismus sich breit mache (S. 133). Die Thatsache des Irrtums
beweise ihm „die gröfsere Weite der menschlichen Willensfreiheit"
(S. 140). — Die empfehlenswerte Schrift schliefst mit dem für den
Vater der neueren Philosophie und diese selbst in ihrer apriori-
stischen Richtung charakteristischen Citate (Princ. philos. I. 24):
„Weil Gott von allem, was ist oder sein kann, die wahre Ursache
ist, so folgen wir offenbar dem besten Weg zu philosophieren,
wenn wir versuchen, aus der Kenntnis Gottes selbst die
Erklärung der von ihm geschaffenen Dinge abzuleiten" (S. 142).
Der Sinn dieser Worte kann freilich nur richtig erkannt werden,
wenn man den Ursprung und die Bedeutung der Oartesianischen
Gottesidee im Auge behält.

Das Bestreben, die Erziehungslehre psychologisch zu
begründen, dürfte die Aufnahme der an letzter Stelle genannten
(6.) „Allgemeinen Erziehungslehre von Rud. Hafsmann"
in diese Überschau rechtfertigen. Dem Vorwort zufolge stellt
sich dieses Lehrbuch als eine Umarbeitung und gröfstenteils
Neubearbeitung der ersten drei Teile des ursprünglich Kehrein-
schen „Handbuches der Erziehung und des Unterrichtes" durch
den am freien katholischen Lehrerseminar in Tisis (Vorarlberg)
als Lehrer wirkenden Verfasser dar. Der eingenommene, christliche

Standpunkt, sowie die formellen Vorzüge einer übersichtlichen,

der Aufgabe eines Lehrbuchs angemessenen Anordnung
und einer sowohl präcisen als klaren Darstellung rechtfertigen
den Wunsch, dafs es nicht allein an der Anstalt, an welcher der
Verf. wirkt und an der es staatlicherseits zugelassen ist, sondern
auch an den übrigen pädagogischen Anstalten, insbesondere des
österreichischen Kaiserstaates, Aufnahme finde und daher
demselben die staatliche Zulassung nicht länger vorenthalten bleiben
möge. Dieser Wunsch erscheint um so gerechtfertigter, als es
endlich Zeit sein dürfte, mit Lehrbüchern aufzuräumen, in denen
eine Philosophie zu Grunde gelegt ist, deren wahre Natur, deren
rein formalistischer und trotz idealistischen Aufputzes sensuali-
stischer Charakter längst durchschaut und aufgedeckt ist, und



80 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

die nur noch in gewissen pädagogischen Kreisen ein künstliches
Dasein fristet. Weder die Psychologie noch die Ethik Herbarts
eignen sich zur Grundlage einer wahrhaft menschlichen,
geschweige denn christlichen Erziehung. In der letzteren behauptet
das übernatürliche Endziel seinen Vorrang, dem alles unterzuordnen

ist. Mit Recht stellt daher der Verf. S. 89 den Grundsatz
auf: „Wer christlich erzieht, erzieht auch vernunftgemäfs." In
dem Satze: Erziehe christlich, ist auch der Satz: Erziehe
vernunftgemäfs, enthalten. Das allgemein Menschliche, das wahrhaft
Humane ist im Christlichen, im Übernatürlichen wie die Sphäre
des Mondes in der der Sonne eingeschlossen. Dafs die Her-
bartsche Pädagogik nicht einmal zu einer wahrhaft humanen
Bildung führt, läfst sich leicht von beiden Seiten, der
psychologischen wie ethischen her, zeigen. Obschon sie an der
Seelensubstanz festhält und sich dadurch vom Positivismus, der nur
psychische Phänomene zuläfst, unterscheidet, verfallt sie gleichwohl
den destruktiven Konsequenzen des letzteren, da ihr die Seele
macht- und kraftlos, hinter ihre Phänomene zurücktritt, und das

gesamte Seelenleben in ein Spiel der Vorstellungen sich auflöst.1
Die Herbart8che Ethik aber entbehrt des Inhalts, des klar
erkannten und deutlich bestimmten Endziels, das in der thatsäch-
lichen Ordnung nur in der durch die Mittel der Offenbarung zu
erreichenden übernatürlichen Bestimmung gesucht werden darf.
Auf solcher christlicher Grundlage beruht das vorliegende Lehrbuch,

ohne indes die wirklichen, in methodischer Beziehung
gemachten Eortschritte und die humaner gestaltete Praxis späterer
Zeiten auszuschliefsen.

Mit Recht führt der Verf. in § 6 die Gefühle auf das
Strebevermögen zurück. Die moderne Annahme eines besondern
Gefühlsvermögens, die so recht geeignet ist, das Gefühl auf Kosten
klarer Erkenntnis uud festen Wollens zu überschätzen, mufs
gerade vom Gesichtspunkt einer gesunden Pädagogik verworfen
werden. Dagegen vermögen wir die Ableitung der Wahrnehmung
aus „Empfindungen" (§ 7) nicht zu billigen. Der Aufbau der
psychischen Phänomene aus vermeintlichen „Empfindungselementen"

ist ein unhaltbarer Rest Herbartscher Psychologie uud
erklärt sich aus der bekannten Herbartschen Leugnung der
Seelenvermögen. Es ist überdies ungeeignet, von Empündung
der Farben, Töne u. s. w. zu reden. Farben, Töne, alle sen-

1 „Sein (Herbarts) System ist sozusagen ein physisch-mathematisches,
seine Theorie des Denkens ein vollkommen geistloser Mechanismus."
Deutinger, Der gegenw. Zust. d. deutsch. Philos. S. 105.



(6.) Allgemeine Erziehungslehre von Rud. Hafsmann. 81

siblen Qualitäten werden „wahrgenommen", das Sehen, Hören,
überhaupt subjektive Zustände, wie Schmerz und dgl. empfunden.
Der moderne Sprachgebrauch beruht auf der falschen Ansicht
von der Subjektivität der sensiblen Qualitäten, wie sie Demokrit
lehrte und vor allem Locke wieder aufwärmte. Zum Schlüsse

gestatte man einige Bemerkungen über Ausdruck und Begriff
der „Apperception" (S. 24 f.). Das Wort ist im Sinne von
„Aneignung oder Hinzueignung" von der Ilerbartschen Schule

aufgenommen und die Theorie derselben besonders von Steinthal
ausgebildet worden. Bei Leibnitz und Kant hat es den Sinn von
Bewufstsein und bedeutet die bewufste, ins Bewufstsein
aufgenommene Perception. Im Herbartschen System soll die
Apperception als Mittel zur mechanischen Erklärung der Bewufstseins-
erscheinungen dienen. Durch die Unterscheidung einer doppelten
Apperception ist dieser mechanischen Auffassung einigermafsen
die Spitze abgebrochen, jedoch nicht in wirksamer Weise, so

lange man (wie dies der konsequente Herbartianismus thut) an
der Leugnung der Seelenvermögen, also auch eines ursprünglichen

Denkvermögens festhält. Im Sinne unseres Lehrbuchs ist
die Apperception die naturgemäfse Aneignung des Lehr- und
Lernstoffes, d. h. das selbstthätige, unter Leitung des Lehrers
sich vollziehende Fortschreiten vom Bekannten zum Unbekannten,
vom Allgemeinen zum Besonderen, vom Unbestimmten zum
Bestimmten. Der Herbartianische Irrtum liegt darin, dafs nicht die
Seele sich aneignet, sondern der schon vorhandene Vorstellungskomplex.

Von diesem Irrtum ist der Verf. weit entfernt. Die
Schrift sei, soweit äufsere Hindernisse ihrer Einführung an den
Anstalten entgegenstehen, wenigstens zum Privatgebrauche aufs
wärmste empfohlen.

——=

Jahrbuch für Philosophie etc. XIII. 6


	Zur neuesten philosophischen Litteratur

