Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 13 (1899)

Artikel: Disputatio critica de distinctione "virtuali" inter essentiam et existentiam
Autor: Jansen, J.L.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761755

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

De distinctione virtuali inter essentiam et existentiam. 41

DISPUTATIO CRITICA

DE DISTINCTIONE ,, VIRTUALI INTER ESSENTIAM
ET EXISTENTIAM.

Scripsit J. L. Jansen C. SS. R.

oo

Inter philosophos, qui essentiam et existentiam 1n
ente creato existenti identicas esse autumant realemque neg.ant
earum distinctionem, longe plurimi tamen, quantum scimus, fqrtlter
tenent, virtualem inter eas distinctionem, (seu distinctlongm
rationis, cuius ipsd res, de qua agitur, fundamentum sit), omnino
esse admittendam. Licet igitur in aliqua re creata id quod
existit et id, quo seu vi cuius (intrinsece) existere concipitur,
io re identicum inter se esse teneant, conceptus tamen illos,
relate ad illam rem, non synonymos esse, sed diversa, saltem
inadaequate distincta, de eadem et identica illa entitate praedicare
docent. Sive aliis verbis: Licet essentiam illam et existentiam
non agnoscant tamquam partes physice constituentes illius rei

existentis ut sic, seu in linea existentiae, diversos tamen de
eadem re conceptus esse sentiunt.

Laudabile quidem istorum auctorum studium est, quod data
opera oblectivum valorem notionum istarum in tuto ponere conantur.
Atvero in mentem obrepit dubitatio, permittatne ipsa distinctionis
virtualis natura, ut de distinctione inter essentiam et existentiam
(seu: inter essentiam individuam in linea reali et eius existentiam)
praedicetur. Krit sane operae pretium inquirere, utrum habitudo,
quae inter fundame ntum distinctionis logicae et ipsius
distinctionis membra necessario reperienda est, reperiatur
etiam inter essentiam existentem et membra distinctionis eius in
essentiam et existentiam, neecne. Hoc solum huius articuli ma-
teria esto; utrum eruditus Lector, cum forte ipsi patuerit virtu-
alem distinctionem admitti non posse, potius distinctionem pure
logicam seu rationis ratiocinantis, quam realem admittere velit,!
Ipsius sapientiae committimus.

1 Ad hos videtur pertinere Emin. Card. Franzelin, qui a_it:_ HIust
omnino evidens, in re posita extra suas causas in statu actualitatis, ne
ratione quidem abstrahi posse formalem existentiam“ (de verbo Incarn.
Thesis XXXIV). Cfr. tamen de Deo uno Thesin XXVI, ubi distinctionem
rationis non videtur negare; in textu autem modo citato nititur voce
»actualitatis“, quae (ut statim videbimus) ambigua est, sicut vox prealist.



42 De distinctione virtuali inter essentiam et existentiam.

Primum quidem liceat duo observare.

Alterum est: distinctionem rei in partes, si quae datur,
seu partium distinctionem, confundendam non esse cum re-
solutione rei in partes suas. Distinctio enim, etiam realis,
inter partes rei cohaerentiam actualem partium nequaquam tollit;
distinctio realis arguit tantum negationem identitatis partium con-
stitutivarum entis, circa quod distinctio versatur; ipsam autem
rem relinquit, sicut est, eo quod partes, quae membris distinctionis
exhibentur, coniunctas relinquit. At resolutio rel in suas partes,
si non solo intellectu fiat, destructionem rei, quatenus par-
tibus illis constat, efficeret. Sic quidem ,hominem istum‘ in
animam et corpus resolvimus, quae realiter distinguuntur; atvero
resolutio ista solo intellectu fit, secus cessaret ,homo“ esse.
In omni igitur distinctione, cuius membra partes rei constitu-
tivas et actu cohaerentes repraesentant, resolutio rei in partes
istas est tantum logica. Etiam isti igitur auctores, qui distincti-
onem realem inter essentiam eiusque existentiam admittunt,
nunquam pertendent tamen se non solo intellectu, sed etiam
realiter essentiam existentem in essentiam et existentiam resolvere !
Periisset enim eo ipso res atque in nihilum rediisset.!

Alterum quod observare lubet, est: Ambigua valde est vox
haec: essentia realis sive actualis. Potest enim primum
significare: essentiam cum existentia sua; eodem modo, quo
vox: corpus humanum significare potest: corpus cum anima
humana, per quam corpus ipsum tamquam humanum, seu in
linea humanitatis constituitur. Si haec vis tribuitur voci realis,
neminem sanae mentis admissurum existimo existentiam realiter
ab illa reali essentia, sic sumpta, distingui, sicut nec anima
ista realiter distinguitur ab homine isto, complete sumpto,
utpote intrinsece, una cum corpore, ipsum hominem constituens.?
— Sed vox essentiae realis significare potest etiam: istam
esseuntiam individuam, de facto quidem existentem, abstractam
tamen a conceptu suae essentiae; cui tamen (essentiae), cum de

1 Ex quo vides non apte Boedder S. J. (Psychol. rationalis p. 263)
ita loqui: ,Ad quaestionem, quo sensu intelligamus compositionem illam
entium creatorum ex essentia et esse, de qua toties loquitur Angelicus,
ex mente eius breviter respondemus: Eam compositionem omnibus entibus
creatis tribuimus, quia ,,unnumquodque eorum intelleetu resolvitur
in id, quod est, et in suum esse““ (De subst. separ. cap. 9 § — Sed si
quis diligenter). )

2 Cfr. Lahousse, Ontol. p. 331. — Talis distinctio posset vocari
extrinseca, qualem S.Thomas (?) describit Opusculo 48° (Ed. Romana
1581) tract. V. cap. IIL



De distinctione virtuali inter essentiam et existentiam, 43

facto iam locum in reali linea occupet, nomen _,,realis“ Vi exi-
stentiae tribui potest per modum praedicati. Fodem modo
corpus istius hominis vere ut corpus considerare possumus,
abstractum ab anima, et tamen illud corpus vocare kfuma.num,
propter actualem animae informationem; et hoc qgldem_ sensu
corpus illud humanum ab ista anima humana realiter distingui
dicitur.

Membra distinctionis virtualis posse distingui vel adaequate
vel inadaequate, Lectori notum est. Qui inter essentiam atque
existentiam distinctionem virtualem ponunt, videntur tantum in-
adaequatam admittere; quatenus eandem essentiam-existentem
nominant aut mere ,essentiam istam®, aut ,existentiam iS_tal'lEl“,
ita tamen, ut conceptus unius membri in conceptum alterius
effluat. TIpsa autem essentia existens isti distinctioni funda-
menti vice, ex illorum auctorum sententia, fungitur.

Hisce praelibatis ex duabus propositionibus, quae distinctionis
virtualis indolem exprimunt, conclusiones circa distinctionem inter
essentiam et existentiam in ente existenti ponere conabimur.

L Conceptus fundamenti alicuins distinetionis virtualis

est necessario logice prior quam singuli conceptus mem-
brorum distinctionis.

Etenim distinctio virtualis tantum fit vi cognitionis funda-
menti, quatenus scil. pluribus istis distinctionis membris aequi-
valet. Sic v. g. notio animae humanae est logice prior notionibus
animae vegetativae, an. sensitivae, an. intellectivae, quatenus
cogitantur quasl partes istius animae humanae, seu
quatenus membra sunt distinctionis virtualis ipsius animae
humanae. Sic etlam notio Deitatis est logice prior notionibus
divinae sapientiae, divinae bonitatis, divinae misericordiae. Dixi-
mus autem supra: singulos conceptus membrorum distinctionis
esse posteriores ipso fundamento, et consequenter hic addimus,
etiam singula membra distinctionis virtualis reduci posse ad
rem, quae fundamentum distinctionis est; v. g. ista anima vege-
tativa, quatenus membrum distinctionis modo positae est; ista
anima vegetativa quam in ista anima humana ab anima sensitiva
distinguo, tamen obiective eadem illa humana anima tota est. —
Etenim si non singula distinctionis membra, sed tantum simul
sumpta ad fundamentum reduci seu pro illo poni possunt,
signum est in ipso fundamento adesse partes non i@e nticas,
seu realem compositionem, et igitur realem distinctionem; sic
v. g. membra distinctionis ,hominis“ in animam et corpus



44 De distinctione virtuali inter essentiam et existentiam.

tantum simul sumpta ad ,hominem“ reducuntur, seu pro
,homine® poni possunt, sed et realem distinctionem faciunt.!

Atqui: conceptus essentiae existentis non est logice
prior quam singunli conceptus membrorum distinctionis in:
essentiam in linea reali, sed abstractam ab existentia, et
existentiam ipsam.

Dicimus: essentiam ... abstractam ab existentia. Hanc
quippe abstractionem etiam ipsi Auctores, contra quos pugnamus,
facere coguntur. Si enim non fieret, iam non esset distinctio
virtualis, seu distinctio, quarum membra de eadem re di-
versa praedicata enuntiant, sed esset distinctio pure logica,
cuius membra synonyma sunt. Sic v. g. si animam humanam
dicis virtualiter distingui in animam vegetativam, animam sensi-
tivam et animam intellectivam, in membro, quod exhibet animam
vegetativam, abstrahis ab anima seusitiva et intellectiva. Sic
etiam ipsi Auctores, qui secus ac nos in hoc puncto sentiunt,
cur non admittunt in Deo distinctionem virtualem inter essentiam
eius et existentiam? —

Eo quod, cum ipsum KEsse constitutivum Del sit, essentiam
eius, ut est in se, abstracte ab Existentia cogitare non potes,
(Sed cfr. quae de hac re dicemus infra.)

Hoc posito, ita demonstramus minorem: Illud est logice prius
altero, ad quod alterum reducitur.

Atqui conceptus essentiae individuae in linea reali atque
conceptus eius existentiae seorsim sumpti seu singuli reduci non

1 Observandum hic est eos, qui non admittunt relationem categoricam
esse aliquid in natura rerum suo fundamento superadditum, et qui non
admittunt subsistentiam extra intellectum aliquid substantiae addere, —
zon tamen propterea cogi inter fundamentum relationis et ipsam rela-
tionem, atque inter substantiam et eius subsistentiam distinctionem tantum
virtualem admittere. Sufficit enim, ut isti auctores statuant: Quidquid
relativom est — (et ad hoc etiam subsistentiam simpliciter per-
tinere existimo, cum sit id, quo substant!a sui juris est, id quo sibi
permittitur —) esse tantum aliquid in ordine ideali sive manifesta-
tivo; qui quidem ordo idealis ab ordine reali extrinsece vere et
realiter distinguitur. (Cfr. opusc. 48 inter opusc. S. Thomae, praecipue
tract. V. cap. Il. ubi statuitur: relatio differt a suo fundamento realitate
extrinseca solum.) FEatenus igitur relatio differt a fundamento, quatenus
a re differt idea de re, idea quidem quae se adhuc ultra rem extendit,
ut opuse. cit. 1. ¢. dicitur; quapropter dicimus: Causa ordinis est in-
telligens; solus enim intellectus vi pollet ultra rei sphaeram se pro-
tendendi. Sed etiam patet ex dictis, in hisce quaestionibus de relatione
non esse proprie quaestionem de distinctione virtuali. — Existentia
autem nequaquam sicut subsistentia simpliciter aliquid relativam est,
sed est aliquid in linea absoluta, quamquam relativi aliquid connotet
ut actus.



De distinctione virtuali inter essentiam et existentiam, 45

possunt ad conceptum essentiae existentis. — ]:\Tam neque con-
ceptus solius essentiae, in linea quidem reali, sed tan;gn, ut
ipsa distinctio virtualis expostulat, abstracte a sua e:qsnentla
considerata, neque conceptus solius existentiae reduci potest
ad conceptum essentiae existentis. Aeque enim ffnlse dxgls:
Conceptus essentiae (solius, abstractae a sua existentia) exhibet
obiective essentiam existentem, ac false dicitur: Conceptus exi-
stentiae solius exhibet obiective essentiam existentem. — ¥n
casibus vero, in quibus nemine diffitente distinctio virtualis occurrit,
ut supra ostensum est, vere singulum distinctionis membrum ex-
hibet obiective totam rem circa quam versatur distinctio, et sin-
gulum membrum proprio et stricto sensu de re ista praedicari
potest. .

Ergo conceptus essentiae existentis non est logice prior
quam singuli conceptus membrorum distinctionis eius. _

E contra, in conceptu essentiae existentis essentia ista et
eius existentia sunt partes entis existentis, in linea existend:
saltem logice (ut adversarii volunt) compositi.

Atqui, compositum logicum logice posterius est suis
componentibus, Ergo essentiae existentis conceptus nequit
esse fundamentum distinetionis virtualis, quia non esset logice
prior suis membris dividentibus.

IL. Conceptns membrorum distinetionis virtualis nequeunt
contrarie positive opponi.

Etenim illa, quae repraesentantur per membra distinctionis
virtualis, debent in re, circa quam distinctio versatur, identica
esse. — Atqui quae identica sunt, nequeunt per conceptus posi-
tive contrarios exhiberi, quia contraria sunt ea, quae enti-
tate sua inter se pugnant. Unde videmus membra distinctionum,
quae ab omnibus pro distinctionibus virtualibus habentur, inter
se tantum negative, non positive opponi. V. g. anima sensitiva
quatenus in ista anima humana ab anima vegetativa
et anima intellectiva distinguitur, est quidem opposita
animae vegetativae quatenus non habet illud, quod jlla habet;
attamen non pugnant inter se, sed potius qua tales disparatae
sunt; idem dicendum de attributis Dei. .

Neque huic opponi potest, multa esse, in_ quibus distin-
guantur potentia et actus, — quae certe conftrarie 1_nt?,r se op-
ponuntur — et tamen virtualiter solum in ea distinguantur,
ita ut id, quod per ,actum®, et id quod per ,potentiam® ex-
hibetur, obiective tamen identicum sit. V. g. facultas intellectiva



46 De distinctione virtuali inter essentiam et existentiam.

praebet fundamentum distinguendi eam in potentiam et actum,
seu in potentiam et actum virtualiter distinguitur, quatenus est
actus essentiae animae superadditus, et simul potentia, relate
ad actum intelligendi quem recipit et elicit. Idem dici potest
de forma, quae relate ad materiam est actus, relate ad accidens
superveniens est potentia.

Huic oppositioni facile satisfiet observando notiones potentiae
et actus, quatenus in istis exemplis et similibus occurrunt, non
exprimere entitates seu partes intrinsecas, saltem logicas,
entis, sed tantum respectus transcendentales, quae non
componunt rem, ne logice quidem, ut distinctio virtualis ex-
postulat, sed tantum exhibent ea, quae ipsam entitatem conse-
quuntur. Quapropter per talem distinctionem non circa ipsam
rem distinctio fit, seu non ipse intellectus ille, non ipsa forma
illa (quae tamquam exempla adducta sunt) virtualiter distinguitur,
sed tantum ipsi respectus, qui quum ex diverso fonte s. ter-
mino oriantur, proprie non opponuntur, et simul esse possunt in eodem
subiecto, iuxta adagiuvm: ,Relatio non habet contrarium.“ — Ad
obiectionem igitur respondemus, in illis casibus 1) non haberi
distinctionem virtualem circa ipsam rem, de qua tunc quaestio
est; 2) si haberetur, membra distinctionis non esse contraria.
Observandum igitur est, tunc solum potentiam et actum con-
traria esse, quando primario exhibent entitates in aliqua linea,
seu entis partes (saltem logicas) in illa linea, licet aliquid re-
lativi connotent; potentia et actus autem, quae in casibus allatis
nominabantur, mere respectus sunt.

Atqui: Conceptus essentiae individuae in linea quidem
reali, sed abstractae ab existentia suma, — et conceptus
istius existentiae positive contrarie opponuntur.

In linea enim reali essentia illa se habet ad existentiam,
— prout utraque haec sumuntur in sua ratione formali — ut
potentia ad actum. ,Essentia realis, ita ipse Lahousse, qui
nostrae doctrinae adversatur (Praelect. Log. et Ontol. p. 333.),
concipitur tamquam potentia, cuius ~actus metaphysicus est exi-
stentia.“ Atqui — conceptus potentiae et actus non tantum sunt,
ut auctor modo laudatus inquit, ,formaliter diversi®, sed sub sua
ratione formali accepti, sunt contrarii, siquidem potentiae notio
privationem actus exhibet; seu: siquidem notio essentiae in linea
reali, sed seorsim a sua existentia consideratae privationem exi-
stentiae exhibet; sicut corpus humanum, seorsim consideratum
ab anima, vi cuius de facto humanum est, privationem seu ex-
clusionem animae ex sua entitate designat.



De distinctione virtuali inter essentiam et existentiam. 47

Ergo: — sit conclusio unica utriusque argumenti: iqter
eéssentiam indiviluam in linea reali, atque eius existentiam
non potest esse distinctio virtualis.

Adhuc tamen manet obiectio specietenus gravissima. — Kt-
enim: Nonne inter ipsius Dei essentiam atque existentiam ad-
mittenda est distinctio virtualis? — Quae si admittenda est, se-
quitur argumenta nostra nimijum probasse, et ergo nihil.

Quaestioni modo positae nimis quidem absolute respondet
Lahousse (Praelect. log. et ontol. p. 329.): ,Inter essentiam
divinam et eius existentiam nullam dari distinctionem, ne rationis
quidem, omnes fatentur, et in theologia naturali probatur.” Sunt
enim omnino, qui secus sentiant, atque pro se aperta S. Thomae
adducant testimonia,!

Nobis distinguendum videtur. Aliud enim est loqui de Deo,
ut est Esse in se absolutum, aliud de Eo loqui, prout mere
tamquam existens consideratur, seu quatenus per ratiocinationem
ex existentia contingentium cognoscimus, Ipsi praedicatum
existentiae competere. — Si de illa, quam priori loco indi-
cavimus, cognitione Dei agitur, a. v. si ipsum constitutivum Dei
assignandum est, concedo equidem inter obiectivam essentiam et
existentiam eius nec virtuale discrimen esse; Dei enim esse prout
In fine pervestigationis nostrae attingitur, invenitur a nobis
tamquam eminentissimum aliquod Esse, quod supra conceptus
nostros essentiae aut existentiae, quos ex rebus creatis abstra-
Ximus, immense attollitur et quocum essentiae et existentiae istius
conceptus nihil commune habent. In linea igitur Esse divini,
ut sic considerati, nihil distinctionis esse potest; promiscue ibi
essentia et existentia poni possunt, cum altera alterius no-
tionem perfecte et adaequate includat, (quod quidem dici nequit
de attributis divinis).

Atvero aliter loquendum est, si sermo sit de conceptu De;
altero valde imperfecto, qui subiectum est illins propositionis:
nuDeus realiter existit,« quatenus per hanc propositionem solum
f:a-Ctum eius existentiae indicare volumus, prout illud factum ex
facto existentiae rerum contingentium cognoscitur. In hac enim
Propositione subiectum ,,Deus® nequaquam constitutivam Dei aut
lus essentiam proprie exhibet, sed tantum divinam substantiam
Indicat sive indigitat, quin proprie sciamus qualis sit. In
Praedicando igitur existentiam de illo, illam praedicamus, sicut
Ipsam ex creaturis cognovimus, dempto tamen eo, quod existentia

-
! Cfr. hu

n » - . - . - - hrbuch
fiir Philgs, ¢ Ipsum, in quo scribimus, librum periodicum, Ja

u. spekulat. Theologie. t. VI. p. 835.



48 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

creaturae imperfectionis involvit, et solum relicto quod habet
perfectionis; i. e. praedicamus tunc existentiam de Deo non ut
actum, qui aliquam potentiam compleat, sed tamquam
merum attributum, sicut sapientiam et bonitatem. Talis
autem obscura cognitio — quae quidem id, quod Deus est,
nobis nequaquam manifestat, sed, ut diximus, Deum mere
indicat seu indigitat, quamdiu non per penitiorem cognitionem
corrigitur et completur, virtualis distinctionis inter Deum et
existentiam eius fundamentum est, quod quidem a nullo philosopho
lure negari posse existimo; secus enim haec propositio: Deus
existit esset propositio etiam quoad nos per se nota; quod
hodie iam nemo catholicus admittat.

Licet autem distinctionem virtualem inter essentiam Dei eius-
queexistentiam hoctantum sensuanobisexpositoadmittamus,
nequaquam argumentorum nostrorum perit efficacia. Sensus enim
iste est, quod existentia, in ista imperfecta cognitione, se
habet ad Deum, sicut attributum aut qualitas non intrin-
sece constitutiva; atqui si hoc sensu sumatur existentia se
non habet contrarie ad conceptum essentiae Dei; — neque
enim tunc proprie et specifice divinam existentiam exhibet —;
ergo cum argumento nostro nequaquam haec mnostra pugnat
concessio.

___»o_<B/.}_qm SRS

ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN
LITTERATUR.

Von Dr. M. GLOSSNER.

1. Philosophie, M_etaphysik und KEinzelforschung. Von
Hedwig Bender. Leipzig 1897. 2. Dr. M. Wentscher, Uber den
Pessimismus und seine Wurzeln. Bonn 1897. 8. Vom Sein.
Abrifs der Ontologie. V. Dr. C. Braig. Freiburg i. B. 1896.
4, Institutiones Psychologicae sec. princip. S. Thomae Aqu. Ac-
commod. Tilm. Pesch. Friburgi Brisg. 1896. 5. Der Grundgedanke
der Cartesianischen Philosophie. Von Prof Dr. Otten. Freib.
i. B. 1896. 6. Allgemeine Erziehungslehre fir kath. Lehrer-
und Lehrerinnenanstalten. Bearb.von Rud. Halsmann., Pader-

born 1895.

Standpunkt und Grundgedanke der an erster Stelle ge-
nannten Schrift (1. H. Bender, Philos., Metaphysik und
Einzelforschung), deren entschiedener Ton und pricise



	Disputatio critica de distinctione "virtuali" inter essentiam et existentiam

