
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 13 (1899)

Artikel: Disputatio critica de distinctione "virtuali" inter essentiam et existentiam

Autor: Jansen, J.L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761755

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


De distinctione virtuali inter essentiam et existentiam. 41

DISPUTATIO CRITICA

DE DISTINCTIONE „VIRTUALI" INTER ESSENTIAM

ET EXISTENTIAM.

Scripsit J. L. Jansen C. SS. R.

»<§>0

Inter philosophos, qui essentiam et existentiam in
ente creato existenti identicas esse autumant realemque negant
eai'um distinctionem, longe plurimi tarnen, quantum scimus, fortiter
tenent, virtualem inter eas distinctionem, (seu distinctionem
rationis, cuius ipsa res, de qua agitur, t'undamentum sit), omnino
esse admittendam. Licet igitur in aliqua re creata id quod
existit et id, quo seu vi cuius (intrinsece) existere concipitur,
in re identicum inter se esse teneant, conceptus tarnen illos,
relate ad illam rem, non synonymos esse, sed diversa, saltern
inadaequate distincta, de eadem et identica illa entitate praedicare
docent. Sive aliis verbis: Licet essentiam illam et existentiam
non agnoscant tamquam partes physice constituentes illius rei
existentis ut sie, seu in linea existentiae, diversos tarnen de
eadem re conceptus esse sentiunt.

Laudabile quidem istorum auetorum Studium est, quod data
opera obiectivum valorem notionum istarum in tuto ponere conantur.
Atvero in mentem obrepit dubitatio, permittatne ipsa distinetionis
virtualis natura, ut de distinctione inter essentiam et existentiam
(seu: inter essentiam individuam in linea reali et eius existentiam)
praedicetur. Erit sane operae pretium inquirere, utrum habitudo,
quae inter t'undamentum distinetionis logicae et ipsius
distinetionis membra necessario reperienda est, reperiatur
etiam inter essentiam existentem et membra distinetionis eius in
essentiam et existentiam, necne. Hoc solum huius articuli
materia esto; utrum eruditus Lector, cum forte ipsi patuerit virtualem

distinctionem admitti non posse, potius distinctionem pure
logicam seu rationis ratiocinantis, quam realem admittere velit,1
ipsius sapientiae committimus.

1 Ad hos videtur pertinere Ernin. Card. Franzelin, qui ait: „Est
omnino evidens, in re posita extra suas causas in statu aotualitatis, ne
ratione quidem abstrahi posse formalem existentiam" (de verbo Incarn.
Thesis XXXIV). Cfr. tarnen de Deo uno Thesin XXVI, ubi distinctionem
rationis non videtur negare ; in textu autem modo citato nititur voce
„actualitatis", quae (ut statim videbimus) ambigua est, sicut vox „realis".



42 De distinctione virtuali inter essentiam et existentiam.

Primum quidem liceat duo observare.
Alterum est: distinctionem rei in partes, si quae datur,

seu partium distinctionem, confundendam non esse cum re-
solutione rei in partes suas. Distinctio enim, etiam realis,
inter partes rei cohaerentiam actualem partium nequaquam toi lit;
distinctio realis arguit tantum negationem identitatis partium con-
stitutivarum entis, circa quod distinctio versatur; ipsam autem
rem relinquit, sicut est, eo quod partes, quae membris distinctionis
exhibentur, coniunctas relinquit. At resolutio rei in suas partes,
si non solo intellectu fiat, destructionem rei, quatenus par-
tibus illis constat, efficeret. Sic quidem „hominem istum" in
animam et corpus resolvimus, quae realiter distinguuntur; atvero
resolutio ista solo intellectu fit, secus cessaret „homo" esse.

In omni igitur distinctione, cuius membra partes rei constitu-
tivas et actu cohaerentes repraesentant, resolutio rei in partes
istas est tantum logica. Etiam isti igitur auctores, qui distinctionem

realem inter essentiam eiusque existentiam admittunt,
nunquam pertendent tarnen se non solo intellectu, sed etiam
realiter essentiam existentem in essentiam et existentiam resolvere!
Perii8set enim eo ipso res atque in nihilum rediisset.1

Alterum quod observare lubet, est: Ambigua valde est vox
haec: essentia realis sive actualis. Potest enim primum
significare: essentiam cum existen tia sua; eodem modo, quo
vox: corpus humanum significare potest: corpus cum anima
humana, per quam corpus ipsum tamquam humanum, seu in
linea humanitatis constituitur. Si haec vis tribuitur voci realis,
neminem sanae mentis admissurum existimo existentiam realiter
ab i 11 a reali essentia, sic sumpta, distingui, sicut nec anima
ista realiter distinguitur ab homine isto, complete sumpto,
utpote intrinsece, una cum corpore, ipsum hominem constituens.2

— Sed vox essentiae realis significare potest etiam: istam
essentiam individuam, de facto quidem existentem, abstractam
tarnen a conceptu suae essentiae; cui tarnen (essentiae), cum de

1 Ex quo vides non apte Boedder S. J. (Psychol, rationalis p. 263)
ita loqui: „Ad quaestionem, quo sensu intelligamus compositiouem illam
entium creatorum ex essentia et esse, de qua toties loquitur Angelicus,
ex mente eius breviter respondemus: Earn compositionem omnibus entibus
creatis tribuimus, quia „„unnumquodque eorum intellectu resolvitur
in id, quod est, et in suum esse"" (De subst. separ. cap. 9 § — Sed si

quis diligenter).
2 Cfr. Lahousse, Ou toi. p. 331. — Talis distinctio posset vocari

extrinseca, qualem S.Thomas describit Opusculo 48° (Ed. Romana
1581) tract. V. cap. III.



De distinctione virtuali inter essentiam et existentiam. 4d

facto iam locum in reali linea occupet, nomen „realis" vi exi-
stentiae tribui potest per modum praedicati. Eodem modo

corpus istius hominis vere ut corpus considerare possumus,
abstractum ab anima, et tarnen illud corpus vocare humanuni,
propter actualem animae inforraationem; et hoc quidem sensu

corpus illud humanum ab ista anima humana realiter distingui
dicitur.

Membra distinctions virtualis posse distingui vel adaequate
vel inadaequate, Lectori notum est. Qui inter essentiam atque
existentiam distinctionem virtualem ponunt, videntur tantum in-
adaequatam admittere; quatenus eandem essentiam-existentcm
nominant aut mere „essentiam istam", aut „existentiam istam",
ita tarnen, ut conceptus unius membri in conceptum alterius
effluat. Ipsa autem essentia existens isti distinctioni funda-
menti vice, ex illorum auctorum sententia, fungitur.

Iiisce praelibatis ex duabus propositionibus, quae distinctionis
virtualis indolem exprimunt, conclusiones circa distinctionem inter
essentiam et existentiam in ente existenti ponere conabimur.

I. Conceptus fundamenti alicuius distinctionis virtualis
est necessario logice prior quam siuguli conceptus mem-
hrorum distinctionis.

Etenim distinctio virtualis tantum fit vi cognitiouis
fundamenti, quatenus seil, pluribus istis distinctionis membris aequi-
valet. Sic v. g. notio animae humanae est logice prior uotionibus
animae vegetativae, an. sensitivae, an. intellectivae, quatenus
cogitantur quasi partes istius animae humanae, seu
quatenus membra sunt distinctionis virtualis ipsius animae
humanae. Sic etiam notio Deitatis est logice prior notionibus
divinae sapientiae, divinae bonitatis, divinae miserieordiae. Dixi-
mus autem supra: singulos conceptus membrorum distinctionis
esse posteriores ipso fundamento, et consequenter hic addimus,
etiam singula membra distinctionis virtualis reduci posse ad

rem, quae fundamentum distinctionis est; v. g. ista anima
vegetativa, quatenus membrum distinctionis modo positae est; ista
anima vegetativa quam in ista anima humana ab anima sensitiva
distinguo, tarnen obiective eadem illa humana anima tota est. —
Etenim si non singula distinctionis membra, sed tantum simul
sumpta ad fundamentum reduci seu pro illo poni possunt,
signum est in ipso fundamento adesse partes non identicas,
seu realem compositionem, et igitur realem distinctionem; sie
v. g. membra distinctionis „hominis" in animam et corpus



44 De distinctione virtuali inter essentiam et existentiam.

tantum s i m u 1 sumpta ad „hominem" reducuntur, seu pro
„homine" poiii possunt, sed et realem distinctionem faciunt.1

Atqui : conceptus essentiae existentis non est logice
prior qnam singuli conceptns membrorum distinctionis in:
essentiam in linea reali, sed abstractam al» existentia, et
existentiam ipsam.

Dicimus: essentiam abstractam ab existentia. Hanc
quippe abstractionem etiam ipsi Auetores, contra quos pugnamus,
facere coguntur. Si enim non fieret, iam non esset distinetio
virtuali s, seu distinetio, quarum membra de eadem re di-
versa praedicata enuntiant, sed esset distinetio pure logica,
cuius membra synonyma sunt. Sic v. g. si animant humanam
dicis virtualiter distingui in animam vegetativam, animam sensi-
tivam et animam intellectivam, in membro, quod exhibet animam
vegetativam, abstrahis ab anima sensitiva et intellectiva. Sic
etiam ipsi Auetores, qui secus ac nos in hoc puncto sentiunt,
cur non admittunt in Deo distinctionem virtualem inter essentiam
eius et existentiam? —

Eo quod, cum ipsum Esse constitutivum Dei sit, essentiam
eius, ut est in se, abstracte ab Existentia cogitare non potes.
(Sed cfr. quae de hac re dicemus infra.)

Hoc posito, ita demonstramus minorem: Illud est logice prius
altero, ad quod alterum reducitur.

Atqui conceptus essentiae individuae in linea reali atque
conceptus eius existentiae seorsim sumpti seu singuli reduci non

1 Observandum hic est eos, qui non admittunt relationem categoricam
esse aliquid in natura rerum suo fundamento superadditum, et qui non
admittunt subsistentiam extra intellectum aliquid substantiae addere, —
non tarnen propterea cogi inter fundameutum relationis et ipsam
relationem, atque inter substantiam et eius subsistentiam distinctionem tantum
virtualem admittere. Sufficit enim, ut isti auetores statuant: Quidquid
relativum est — (et ad hoc etiam subsistentiam simpliciter per-
tinere existimo, cum sit id, quo substantia sui iuris est, id quo sibi
permittitur —) esse tantum aliquid in ordine ideali sive manifesta-
tivo; qui quidem ordo idealis ab ordine reali extrinsece vere et
realiter distinguitur. (Cfr. opusc. 48 inter opusc. S. Thomae, praeeipue
tract. V. cap. II. ubi statuitur: relatio differt a suo fundamento realitate
extrinseca solum.) Eatenus igitur relatio differt a fundamento, quatenus
a re differt idea de re, idea quidem quae se adhuc ultra rem extendit,
ut opusc. cit. 1. c. dicitur; quapropter dicimus: Causa ordinis est in-
telligens; solus enim intellectus vi pollet ultra rei sphaeram se pro-
tendendi. Sed etiam patet ex dictis, in hisce quaestionibus de relatione
non esse proprie quaestionem de distinctione virtuali.— Existentia
autem nequaquam sicut subsistentia simpliciter aliquid relativum est,
sed est aliquid in linea absoluta, quamquam relativi aliquid connotet
ut ac tu s.



De distinctione virtuali inter essentiam et existentiam.

possunt ad. conceptura essentiae existentis. — Nam neque con-

ceptus solius essentiae, in linea quidem reali, sed tarnen, ut
ipsa diBtinctio virtualis expostulat, abstracte a sua existentia
considerata, neque conceptus solius existentiae reduci potest
ad conceptual essentiae existentis. Aeque eniui false dicis:
Conceptus essentiae (solius, abstractae a sua existentia) exhibet
obiective essentiam existentem, ac false dicitur: Conceptus
existentiae solius exhibet obiective essentiam existentem. — In
casibus vero, in quibus nemine diffitente distinctio virtualis occurrit,
ut supra ostensum est, vere singulum distinctionis membrum
exhibet obiective totam rem circa quam versatur distinctio, et
singulum membrum proprio et stricto sensu de re ista praedicari
potest.

Ergo conceptus essentiae existentis non est logice prior
quam singuli conceptus membrorum distinctionis eius.

E contra, in conceptu essentiae existentis essentia ista et
eius existentia sunt partes entis existentis, in linea existendi
saltern logice (ut adversarii volunt) compositi.

Atqui, compositum logicum logice posterius est suis
componentibus. Ergo essentiae existentis conceptus liequit
esse fundamentum distinctionis virtualis, quia non esset logice
prior suis membris dividentibus.

II. Conceptus membrorum distinctionis virtualis nequeunt
contrarie positive opponi.

Etenim ilia, quae repraesentantur per membra distinctionis
virtualis, debent in re, circa quam distinctio versatur, identica
esse. — Atqui quae identica sunt, nequeunt per conceptus positive

contrarios exhiberi, quia contraria sunt ea, quae enti-
tate sua inter se pugnant. Unde videmus membra distinctionum,
quae ab omnibus pro distinctionibus virtualibus habentur, inter
se tantum negative, non positive opponi. Y. g. anima sensitiva
quatenus in ista anima humana ab anima vegetativa
et anima intellectiva distinguitur, est quidem opposita
animae vegetativae quatenus non habet illud, quod illa habet;
attamen non pugnant inter se, sed potius qua tales disparatae
sunt; idem dicendum de attributis Dei.

Neque huic opponi potest, multa esse, in quibus
distinguante potentia et actus, — quae certe contrarie inter se op-
ponuntur — et tarnen virtualiter solum in ea distinguante,
ita ut id, quod per „actum", et id quod per „potentiam" ex-
hibetur, obiective tarnen identicum sit. V. g. facultas intellectiva



46 De distinctione virtuali inter essentiam et existentiam.

praebet fundamentum distinguendi earn in potentiam et actum,
seu in potentiam et actum virtualiter distinguitur, quatenus est
actus essentiae animae superadditus, et simul potentia, relate
ad actum intelligendi quem recipit et elicit. Idem dici potest
de forma, quae relate ad materiam est actus, relate ad accidens
superveniens est potentia.

Huic oppositioni facile satisfiet observando notiones potentiae
et actus, quatenus in istis exemplis et similibus occurrunt, non
exprimere entitates seu partes intrinsecas, saltern logicas,
entis, sed tantum respectus transcendentales, quae non
componunt rem, ne logice quidein, ut distinctio virtualis ex-
postulat, sed tantum exhibent ea, quae ipsam entitatem conse-
quuntur. Quapropter per talem distinctionem non circa ipsam
rem distinctio lit, seu non ipse intellectus ille, non ipsa forma
ilia (quae tamquam exempla adducta sunt) virtualiter distinguitur,
sed tantum ipsi respectus, qui quum ex diverso fonte s. ter-
mino oriantur, proprie non opponuntur, et simul esse possunt in eodem
8ubiecto, iuxta adagium: „Relatio non habet contrarium." — Ad
obiectionem igitur respondemus, in illis casibus 1) non haberi
distinctionem virtualem circa ipsam rem, de qua tunc quaestio
est; 2) si haberetur, membra distinctionis non esse contraria.
Observandum igitur est, tunc solum potentiam et actum
contraria esse, quando primario exhibent entitates in aliqua linea,
seu entis partes (saltern logicas) in ilia linea, licet aliquid re-
lativi connotent; potentia et actus autem, quae in casibus allatis
nominabantur, mere respectus sunt.

Atqui: Conceptus essentiae individuae in linea quidein
reali, sed abstractae ab existentia sua, — et conceptus
istins existentiae positive contrarie opponuntur.

In linea enim roali essentia ilia se habet ad existentiam,
— prout utraque haec sumuntur in sua ratione formali — ut
potentia ad actum. „Essentia realis, ita ipse Lahousse, qui
nostrae doctrinae adversatur (Praelect. Log. et Ontol. p. 333.),
concipitur tamquam potentia, cuius actus metaphysicus est
existentia." Atqui — conceptus potentiae et actus non tantum sunt,
ut auctor modo laudatus inquit, „formaliter diversi", sed sub sua
ratione formali accepti, sunt contrarii, siquidem potentiae notio
privationem actus exhibet; seu: siquidem notio essentiae in linea
reali, sed seorsim a sua existentia consideratae privationem
existentiae exhibet; sicut corpus humanuni, seorsim consideratum
ab anima, vi cuius de facto humanum est, privationem seu ex-
clusionem animae ex sua entitate désignât.



De distinctione virtuali inter essentiam et existentiam. 47

Ergo: — sit conclusio unioa utriusque argumenti: inter
essentiam individnam in linea reali, atque eins existentiam
non potest esse distinctio virtualis.

Adhuc tamen manet obiectio specietenus gravissima. — Et-
enim: Nonne inter ipsius Dei essentiam atque existentiam ad-
mittenda est distinctio virtualis? — Quae si admittenda est, se-
quitur argumenta nostra nimium probasse, et ergo nihil.

Quaestioni modo positae nimis quidem absolute respondet
Lahousse (Praelect. log. et ontol. p. 329.): „Inter essentiam
divinam et eius existentiam nullain dari distinctionem, ne rationis
quidem, omnes fatentur, et in theologia naturali probatur." Sunt
enim omnino, qui secus sentiant, atque pro se aperta S. Thomae
adducant testimonia.1

Nobis distinguendum videtur. Aliud enim est loqui de Deo,
ut est Esse in se absolutum, aliud de Eo loqui, prout mere
tamquam existens consideratur, seu quatenus per ratiocinationem
ex existentia contingentium cognoscimus, Ipsi praedicatum
existentiae coinpetere. — Si de ilia, quam priori loco indi-
cavimus, cognitione Dei agitur, a. v. si ipsum constitutivum Dei
assignandum est, concedo equidem inter obiectivam essentiam et
existentiam eius nee virtuale discrimen esse; Dei enim esse prout
in fine pervestigationis nostrae attingitur, invenitur a nobis
tamquam eminentissimum aliquod Esse, quod supra conceptus
nostros essentiae aut existentiae, quos ex rebus creatis abstra-
ximus, immense attollitur et quocum essentiae et existentiae istius
conceptus nihil commune habent. In linea igitur Esse divini,
ut sic considerati, nihil distinctionis esse potest; promiscue ibi
essentia et existentia poni possunt, cum altera alterius no-
tionem perf'ecte et adaequate includat, (quod quidem dici nequit
de attributis divinis).

Alvero aliter loquendum est, si sermo sit de conceptu Dei
altero valde imperf'ecto, qui subiectum est illius propositions :

„„Deus realiter existit,"" quatenus per banc propositionem solum
factum eius existentiae indicare volumus, prout illud factum ex
facto existentiae rerum contingentium cognoscitur. In hac enim
propositione subiectum „Deus" nequaquam constitutivum Dei aut
eius essentiam proprie exhibet, sed tantum divinam substantiam
mdicat sive indigitat, quin proprie sciamus qualis sit. In
piaedicando igitur existentiam de illo, illara praedicamus, sicut
ipsam ex creaturis cognovimus, dempto tamen eo, quod existentia

fil» pi-!'' hunc ipsum, in quo scribimus, librum periodicum, Jahrbuch
ÜUos- u. spekulat. Theologie, t. VI. p. 335.



48 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

creaturae imperfectionis involvit, et solum relicto quod habet
perfectionis ; i. e. praedicamus tunc existentiam de Deo non ut
actum, qui aliquam potentiam compleat, sed tamquam
merum attributum, sicut sapientiam et bonitatem. Talis
autem obscura cognitio — quae quidem id, quod Deus est,
nobis nequaquam manifestât, sed, ut diximus, Ueum mere
indicat seu indigitat, quamdiu non per penitiorem cognitionem
corrigitur et completur, virtualis distinctionis inter Deum et
existentiam eius fundamentum est, quod quidem a nullo philosopho
iure negari posse existimo; secus enim haec propositio: Deus
existit esset propositio etiam quoad nos per se nota; quod
hodie iam nemo catholicus admittat.

Licet autem distinctionem virtualem inter essentiani Dei eius-
queexistentiam hoc tantum sensu a nobis exposito admittamus,
nequaquam argumentorum nostrorum perit efficacia. Sensus enim
iste est, quod existentia, in ista imperfecta oognitione, se
habet ad Deum, sicut attributum aut qualitas non intrin-
sece constitutiva; atqui si hoc sensu sumatur existentia se
non habet contrarie ad conceptum essentiae üei; — neque
enim tune proprie et specifice divinam existentiam exhibet —;
ergo cum argumento nostro nequaquam haec nostra pugnat
concessio.

«

ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN
LITTERATUR.

Von Dr. M. GLOSSNER.

1. Philosophie, Metaphysik und Einzelforschung. Von
Hedwig Bender. Leipzig 1897. 2. Dr. M. Wentscher, Über den
Pessimismus und seine Wurzeln. Bonn 1897. 3. Vom Sein.
Ahrifs der Ontologie. V. Dr. C. Braig. Freiburg i. B. 1896.
4. Institutiones Psychologicae sec. princip. S. Thomae Aqu. Ac-
commod. Tilm. Pesch. Friburgi Brisg. 1896. 5. Der Grundgedanke
der Car te si an isc h en Philosophie. Von Prof. Dr. Otten. Freib.
i. B. 1896. 6. Allgemeine Erziehungslehre für kath. Lehrerund

Lehrerinnenanstalten. Bearb. von Rud. Hafsmann. Paderborn

1895.

Standpunkt und Grundgedanke der an erster Stelle
genannten Schrift (1. H. Bender, Philos., Metaphysik und
Einzelforschung), deren entschiedener Ton und präcise


	Disputatio critica de distinctione "virtuali" inter essentiam et existentiam

