
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 13 (1899)

Artikel: Apologetische Tendenzen und Richtungen [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761753

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761753
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


APOLOGETISCHE TENDENZEN UND RICHTUNGEN.

(Fortsetzung von X, 433.)

Von Dr. M. GLOSSNER.

Neunter Artikel.

Der Gottmensch, seine Person und sein Werk.

Wie keine andere Religion ist die christliche auf die Person
ihres Stifters gegründet. Wir sagen: ihres Stifters, um sogleich
das Unzureichende dieses Ausdrucks hervorzuheben; denn Christus
ist für die von ihm gestiftete Religion aktuales, gegenwärtiges
Lebensprincip, beseelende Lebensquelle. Es ist nicht blofs der
Geist Christi in moralischem Sinne, der seine „Stiftung", richtiger
Schöpfung oder Neuschöpfung belebt, während er etwa selbst
als „geschichtliche" Person in den Hintergrund tritt, sondern
seine lebendige, persönliche Gegenwart, die diese Schöpfung,
seine Kirche durchdringt, mit ihrem Lebenshauch erfüllt, jene
wunderbare Regenerationskraft ihr verleiht, durch welche sie
von innen heraus sich immer wieder zu neuer Thatkraft erhebt,
in neuen geschichtlichen Erscheinungsformen, unverändert in
ihrem Wesen und doch allen Wandlungen in den wechselnden
Gestalten menschheitlicher Entwicklung ebenbürtig und überlegen,
dem erstaunten Blicke geschichtlicher Betrachtung gegenübertritt.
In dem Bewufstsein dieses Verhältnisses zur Person des Erlösers,
nicht in ihrer Lehre, ihren Ämtern, ihrer so wunderbaren
Organisation gründet das Vertrauen der Kirche auf ihre unversieg-
liche Kraft; jeder Angriff aber auf dieses Verhältnis, auf die
Person und persönliche Eigentümlichkeit des Erlösers wird von
ihr als eine Bedrohung ihres innersten Wesens, ihres Daseins
und Bestandes betrachtet und zurückgewiesen.

Aus dieser Erwägung erhellt, von welchem Interesse für
den Apologeten die Person des Erlösers sein müsse. Sie ist
ihm Grund und Mittelpunkt des Ganzen. Ein Sokrates, ein
Sakya-Muni stehen hinter ihrer Lehre zurück, der erstere trotz
seiner persönlichen Bedeutung und der geschichtlichen Klarheit,
niit welcher seine Persönlichkeit vor uns steht; der letztere auch
teilweise infolge des sagenhaften, mystischen Dunkels, in welches
seme Person und sein Leben gehüllt sind. Dagegen ist Christus

Jahrbuch für Philosophie etc. XIII. 1



2 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

in seiner Schöpfung, der Kirche, alles in allem. (Hettinger,
Lehrb. d. Fund. S. 390.)

Wodurch und wie ist dies Christus? Als Sohn Gottes, als
wahrhafter Gott, als Gottmensch. Als solcher tritt er klar und
bestimmt in den Evangelien, in den Briefen des heiligen Paulus,
in der Predigt der Apostel, im Glauben der Kirche und der
Väter hervor.

Christus verlangt Glauben an sich, an sein Verhältnis zum
himmlischen Vater, an seine Würde als Sohn Gottes. Feierlich
bekennt der Apostel Petrus diesen Glauben und empfängt
hinwiederum die Verheifsung, das sekundäre und sichtbare, in seinen
Nachfolgern fortdauernde Fundament der Kirche zu werden.
Denselben Glauben bekennen die „Zeugen" (martyres) und
besiegeln ihr Bekenntnis mit ihrem Blute. Denselben Glauben
verteidigen die „Bekenner" gegen den Angriff des Unglaubens
und der Häresie, gegen einen Celsus, einen Arius, der den
menschgewordenen Gottessohn zum Geschöpfe, gegen Nestorius,
der den Erlöser von Sünde und Verdammnis zu einem puren,
wenn auch gottbegnadigten Menschen herabsetzte, gegen einen
Eutyches, der die Naturen vermischend die Eeinheit und aus-
schliefsliche Göttlichkeit der Person preisgab und damit den

Erlöser, den er zu erhöhen glaubte, thatsächlich in seiner
persönlichen Würde beeinträchtigte und erniedrigte. Denn die

Integrität der menschlichen Natur liegt nicht allein in unserem
— der menschlichen Mitbrüder des Erlösers — Interesse, sofern
nur ein wahrhaft menschlicher Mittler uns in allem — die Sünde

ausgenommen — gleich werden konnte und gleich geworden ist,
sondern auch im Interesse der persönlichen Hoheit des Erlösers
selbst; denn aus einer gemischten Natur würde eine gemischte
Persönlichkeit resultieren, und der Erlöser wäre nicht mehr
wahrhaft Gott, Gottessohn und göttliche Person in menschlicher
Natur.

Nur als wahrhaft göttliche Person vermochte der Sohn Gottes
durch die Kraft seiner im unversehrten Zustande verbleibenden
göttlichen Natur der von ihm zu eigen genommenen menschlichen

jene Vollkommenheit zu verleihen, die ein notwendiges Attribut
des Gottmenschen ist. Was man die Verwirklichung des Ideals
der Menschheit in Jesus Christus nennt, konnte nur aus der
persönlichen Aufnahme der menschlichen Natur in die Gemeinschaft

der göttlichen entspringen. Denn auch an das Ende
der menschlichen Natur zu gelangen, konnte, wie man richtig
bemerkte, nur eine Wirkung Gottes in ihr sein, nicht aber das
Werk rein menschlicher Entwicklung. So hat demnach die ideale



3

menschliche Vollkommenheit des Erlösers ihren Grund in der

hypostatischen Vereinigung mit der göttlichen Natur des Logos,
ist aber ihrerseits zugleich ein Zeichen und Beweis tür diese

Verbindung, eine Bestätigung des Zeugnisses, das Christus von
sich selbst gibt. Tu dixisti (Matth. 26, 63 sq.). Es ist
unmöglich, das Verhältnis der beiden Naturen in Christus schärfer
zu bezeichnen, als dies nach der von Augustin und anderen
dem Wortlaut der Vulgata gemäfs gegebenen Erklärung von
dem Erlöser selbst geschieht, wenn er sich den Anfang nennt,
der zugleich zu uns spricht, d. h. den Urgrund, Gott und göttliche

Person in menschlicher Natur (principium, qui et loquor
vobis, Joh. 8, 25), ein Ausspruch, beziehungsweise eine Auffassung,
die durch die Anfangsworte des vierten Evangeliums ihr Licht
erhält.

Von dem Verbum caro factum, der göttlichen, im Fleische,
d. h. in der menschlichen Natur subsistierenden Person ist gesagt:
Der Knabe aber wuchs, voll der Weisheit, und Gottes Gnade

war in ihm: ein Wort, das nicht, wie einleuchtet, auf die
göttliche Natur Christi bezogen werden darf; denn könnte auch, was
wir nicht zugeben, das: „voll der Weisheit" von der Gottheit
ausgesagt werden, so doch in keinem Falle das: „gratia Dei
erat in illo" (Luk. 2, 40). Aber wird nicht in demselben
Evangelium von dem Kinde Jesu gesagt: „Et Jesus proficiebat
sapientia et gratia apud Deum et homines" (1. c. v. 52)? Wie
ist das plenus sapientia mit dem proficiebat sapientia zu
vereinbaren? Ist ein Fortschritt, eine Entwicklung in der menschlichen

Natur Jesu, eine Geistesentwicklung, die allein in Frage
kommt, anzunehmen? Offenbar nur ein Fortschritt, wie er von
der menschlichen Natur unzertrennlich ist, ein Fortschritt in der
durch die Sinne vermittelten Erfahrungserkenntnis, ferner in der
Applikation und in der Offenbarung seiner aus dem innigsten
substantiellen (wir möchten sagen: subsistentiellen) Verhältnis
zum Logos quellenden Weisheitsfülle. Darf aber auch ein
Fortschritt von der Unwissenheit (Nichtwissen) zum Wissen, eine

Entwicklung im (menschlichen) Bewufstsein des Erlösers und,
davon unzertrennlich, im Wissen um seine höhere persönliche
Würde angenommen werden? Keineswegs! Eine solche scheint
sowohl durch den angeführten Ausspruch des Evangelisten Lukas
(v. 40), als auch durch den Begriff der hypostatischen Union
ausgeschlossen.

Man hat die Frage nach dem Wissen der menschlichen
Natur als eine vom apologetischen Standpunkt minder wichtige
bezeichnen wollen (Dr. Schanz, Apol. Bd. II S. 469). Wir

1*



4 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

vermögen dem nicht beizustimmen. Denn jene Frage hängt auf's

innigste mit der nach der Persönlichkeit des Erlösers zusammen,
die wir als die principiellste, für den Bestand des Christentums
wichtigste erklärt haben. Überdies ist sie höchst zeitgemäfs;
denn soviel wir aus Werken über das Leben Jesu, selbst von
hervorragenden gläubigen Verfassern, entnehmen, herrscht in
weiten Kreisen eine Auffassung bezüglich des menschlichen Be-
wufstseins Christi, die von Unklarheit und Unbestimmtheit, wir
dürfen wohl sagen von Irrtum, nicht freigesprochen werden kann.

„Da der Sohn Gottes Mensch wurde," so spricht sich ein
fruchtbarer und vielgelesener Exeget aus in seinen „Sechs Bücher
des Lebens Jesu" (Dr. Schegg, 1874 B. I S. 78), „wollte er auch
in jeder Beziehung, die Sünde allein ausgenommen, als Mensch
erfunden werden. Er unterwarf sich daher allen Gesetzen der
natürlichen Entwicklung, sowohl der Seele als des Leibes, so dafs
beide ebensowenig etwas Frühreifes und Vorzeitiges als Mangelhaftes

und Unvollkommenes an sich tragen. Sein Zunehmen am
Wissen war darum nicht scheinbar, die Offenbarung der dem
Alter entsprechenden Einsicht nicht eine blofse Herablassung zu
seiner Umgebung, sondern der Knabe gewann Kenntnisse nach
und nach, wie er nach und nach gröfser wurde, und wie es im
Wesen der menschlichen Natur liegt. Als Kind hatte er auch
ein kindliches Wissen, das durch Lernen wuchs und zunahm,
aber so, dafs als Gegenstand des Lernens nur die rein menschliche

Erkenntnissphäre der natürlichen Dinge, nicht die
übernatürlichen dienten."

Angesichts der Abhängigkeit des Willens von der Erkenntnis
und des Zusammenhangs der Unwissenheit mit der Möglichkeit
des Irrtums, und dieser mit der Möglichkeit zu fehlen und zu
sündigen, werden wir uns nicht wundern, wenn derselbe Autor
eine innere Versuchbarkeit Christi für zulässig und mit dem

„strengsten Festhalten an der Sündelosigkeit Jesu" für vereinbar
hält. „Dem göttlichen Erbarmen steht gegenüber das menschliche

Elend. Jenes kannte Jesus nach seiner göttlichen Natur
von Ewigkeit, dieses sollte er in seiner menschlichen Natur kennen
lernen und erfahren. Zum menschlichen Elend gehört aber auch
und nicht als dessen kleinster Teil die Versuchung." „Die
Versuchung eröffnet wohl einen Weg zur Sünde, die Versuchbarkeit
selbst ist aber nichts Sündhaftes." Aber Versuchbarkeit (falls
damit eine innere gemeint ist; nur eine solche aber kann als

zum menschlichen Elend gehörig bezeichnet werden) schliefst
die Möglichkeit der Sünde ein; demnach könnte die
Sündelosigkeit Jesu nur als eine thatsächliche, nicht als eine notwendige,



Der Gottmensch, 6eine Person und sein Werk. 5

als eigentliche Unsündlichkeit (Iuopeeeabilität) betrachtet werden.
Die Versuchung Christi durch den Satan ist eine äufsere; sie

geschah um unsertwillen, um uns zu zeigen, mit welchen Waffen
der Versucher zurückzuweisen sei. Wenn Christus alles Menschliche,

die Sünde ausgenommen, annahm, so ist auch das, was
zur Sünde führt und die innere Versuchbarkeit begründet,
Unwissenheit und Konkupiscenz, ausgeschlossen. Man wird fragen:
Wo bleibt dann das Verdienst, wenn die Versuchung keine wahre
und wirkliche, sondern nur eine scheinbare gewesen? Wir
antworten: Auch die äufsere Versuchung ist eine wahre, keine blofse

Schaustellung; denn sie schliefst einen Akt der Demut, der
Unterwerfung, des Gehorsams, folglich auch ein unendliches Verdienst
in sich. Die innere Versuchung aber könnte nur als ein Reiz,
ein unwillkürliches Wohlgefallen, eine unfreiwillige Regung der
Konkupiscenz im weiteren Sinne des Wortes gedacht werden:
eine solche aber ist durch den Begriff der hypostatischen Union
schlechterdings ausgeschlossen.

Ein anderer Verfasser eines Lebens Jesu äufsert sich in
folgender Weise zunächst über das Verhältnis der geistigen zur
leiblichen Entwicklung: „Voll der Weisheit, ja die göttliche
Weisheit selbst, wie er war, hatte der Messias, indem er ein
schwaches Kind wurde, auch nicht verschmäht, allen
Grundbedingungen natürlicher Entwicklung sich zu unterziehen; er
wächst und erstarkt an Leib und Geist; mit der körperlichen
Reife, von ihr bedingt und gefördert, geht auch die Reife des
Geistes ihren natürlichen Entwicklungsgang, dafs beide, Leib und
Seele, immer mehr das entsprechende Organ werden, auch ohne
Wunder, ohne aufserordentliche wunderbare Erleuchtung, die
innewohnende Eiille des göttlichen Wesens immer tiefer zu
erfassen und zugleich nach aufsen zunehmend klarer abzuspiegeln"
(Dr. Grimm, Das Leben Jesu Bd. I S. 401 f.). Wie sollen wir
aber mit diesen Worten vereinbaren, was uns von demselben
Autor von dem Kinde Jesu in der Krippe gesagt wird: „Freilich
in den ersten Augenblicken, da er sich offenbaren will, erfährt
er auch gleich das Ungeheuerliche seiner Lage, ergreift ihn die
Vorempfindung seines Todes" (a. a. 0. S. 278)?

Über die Taufe Jesu spricht sich derselbe Autor dahin
aus: „Was hier äufserlich, vor der Welt, sichtbar vor sich geht,
ist die Offenbarung, äufsere Darstellung eines Prozesses, der in
diesem Augenblicke allerdings im Innern des Messias, eben mit
der Taufe in Flufs gerät und sich vollzieht. Der Vater
will, dafs der „Menschgewordene" sein messianisches Amt
eröffne: zu diesem Zwecke stellt er ihm, dem hilflosen Menschensohne,



6 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

die Fülle seines Geistes, den hl. Geist selbst zur Verfügung:
der hl. Geist, die göttliche Kraft des Vaters und des Sohnes,

tritt aus ihrer Verborgenheit, läfst sich zu unmittelbarer Thätig-
keit, einzig und ausschliefslich zu herrschen und zu walten, mitten
in der geheiligten Menschheit des Erlösers nieder, und was
dieser Jesus, so unmittelbar vom hl. Geiste ergriffen und in all
seinen Kräften beherrscht, von nun an thut und spricht, das

thut und spricht er in Gehorsam nach dem Willen des Vaters,
gesendet vom Vater, aber auch in der Kraft des Vaters, der
eben hierfür seinen hl. Geist zu Gebote stellt" (Grimm, a. a. 0.
II S. 130 f.).

Wir fragen: ob donn nicht der hl. Geist kraft der
Menschwerdung der menschlichen Natur Christi vom ersten Augenblicke
an zu eigen gehörte? Wie soll also diesen selben hl. Geist der
Vater seinem eingebornen Sohn in menschlicher Natur zur
Verfügung stellen, und dies erst im Beginne seiner öffentlichen
Wirksamkeit?

Die innerliche Unversuchbarkeit des Heilands hängt, wie
wir sahen, innig mit seinem abgeschlossenen, einer Mehrung oder
Steigerung so wenig als einer Minderung fähigen gottmenschlichen
Bewufstsein zusammen. Jene nimmt auch unser Autor an: „Der
Messias, der absolut Heilige, ist keiner wirklichen Versuchung
fähig; d. h. bei der treffenden Unterscheidung der Schule zu
bleiben: er kann wohl äufserlich den Versucher an sich
herantreten, durch die äufseren Sinne die Anregung zur Sünde
sich vermitteln lassen, aber auch nur von dem leisesten Anklänge
der geringsten Möglichkeit, in die Versuchung irgendwie
einzuwilligen, kann bei ihm, dem Heiligen, nicht die Rede sein"
(Grimm, a. a. 0. S. 187). Mit einer blofs äufserlichcn Ver
suchbarkeit stimmt jedoch nicht die Bemerkung a. a. 0. S. 215
überein: bei der Versuchung habe sich die Kraft der
innewohnenden Gottheit nicht der hl. Menschheit des Versuchten,
aber seinem menschlichen „Bewufstsein" entzogen. (Die aus
F ranzelin in der Anmerkung citierte Unterscheidung spricht nicht
für eine solche Entziehung, sie ist in dem Sinne gemeint, in
welchem der hl. Thomas zwischen höheren und niederen Seelenkräften

unterscheidet. Grimm läfst jene Entziehung ein Grund
für das Gefühl der,,Ängstigung einer so unnatürlichen Annäherung
des Satans" sein S. 216.)

Die Kraft der Gottheit konnte sich dem menschlichen
Bewufstsein Jesu nicht entziehen, ohne sich überhaupt seiner
Menschheit zu entziehen. Denn zu den Folgen der Menschwerdung
gehört insbesondere dies, dafs die Gottheit nicht blofs objektiv,



Der Gottmensch, seine Person und sein Werk.

"wie uns allen, sondern auch subjektiv und aktuell, als wesenhait,
wirksam und kontinuierlich erleuchtende Kraft der Menschheit

Christi, also vor allem ihrem Denken und Wollen, ihrem Bewufst-
sein gegenwärtig war. Denn es gibt kein unbewufstes aktuelles
Denken und Wollen, indem es den geistigen Akten wesentlich
ist, im Unterschiede von den sinnlichen, auf sich selbst zu
reflektieren. Entweder also war die geistige Verbindung- mit der
Gotteskraft gelöst, oder sie bestand im Bewufstsein selbst fort:
es gibt kein Drittes.

Ferner ist a. a. 0. S. 252 davon die Rede, dafs Jesus in
den dem Nathanael mitgeteilten zwei Thatsachen natürlicherweise
keine Kenntnis haben konnte. Setzt man das „natürlicherweise"
dem „wunderbarerweise" entgegen, und nimmt man Wunder, wie
es im strengen Begriffe desselben liegt, als zugleich übernatürliche

und aufserordentliche Wirkung, so ist die Aufserung mifs-
verständlich, weil sie die Auffassung- offen läfst, als ob der
Heiland zu jener Kenntnis einer aufserordentlichen Erleuchtung
bedurft hätte. Richtig ist sie dann, wenn sie besagen will, dafs
die Kenntnis des Heilands nicht aus den natürlichen Kräften der
menschlichen Natur als solchen geschöpft war, waB indes für den
Theologen von selbst verständlich ist.

„Mit dem ersten Schritt in den Tempel — so lesen wir
S. 296 — tritt ihm (dem Messias) der Unglaube Israels in einer
Weise und mit einer Bestimmtheit entgegen, dafs er den
Eintretenden, Überraschten gleich ein für alle Mal vor die
entscheidende Probe stellt." Verträgt sich eine „Überraschung"
mit dem Bewufstsein desjenigen, dem sein Leiden, also doch auch
der Unglaube, dem er begegnet, beständig vor Augen gewesen
(Ps. 37, 18)?

Über den Unterschied des Auftretens Jesu in Galiläa und
Judäa äufsert sich der Vf. (a. a. 0. S. 465): „In Judäa, wie or
sich gleich im Beginn voll der Majestät des Böhnes Gottes im
Tempel geoffenbart hat, so hält er sich durchweg auf der Höhe
dieses Bewufstseins." Man könnte demnach versucht sein, das
innere Bewufstsein Jesu mit der äufseren Offenbarung in einem

strengen Parallelismus verlaufend zu denken. Damit aber würde
das gottmenschliche Bewufstsein Jesu Schwankungen unterworfen
und die hypostatische Vereinigung selbst, die nur als eine
einfache, gleichsam in einem unteilbaren Punkte, bestehen kann, in
eine auf- und abwogende Strömung hineingezogen. — Einer
anderen Aufserung zufolge wird neuerdingB der Gedanke
nahegelegt, als ob die göttliche Kraft und der göttliche Geist erst
mit der Taufe Jesu verliehen worden sei, wenn nämlich gesagt



8

wird: „was er für sich selbst, für seine Nöten verschmähte,.
Gebrauch zu machen von dem Geiste, der Macht des Vaters,
die ihm bei der Taufe anvertraut wurde" u. s. w.

Endlich noch Band III S. 133 steht der Messias „verwundert,
dafs ein Heide ihm mehr Glauben entgegenbringe, als er je in
Israel, inmitten seines eigenen, so begnadigten Volkes, während
seiner ganzen Wirksamkeit gefunden." Das Verwundern schliefst
die Schattierung des Unerwarteten ein, die, wie uns scheint,
auf das gottmenschlicbe Bewufstsein des Erlösers keine
Anwendung findet. In jedem Falle ist die vom Vf. citierte
Erklärung des hl. Thomas zu Matth. 8, 10 viel mehr im Sinne
einer bewundernden und lobenden Anerkennung als einer
Verwunderung über eine unerwartete Erscheinung aufzufassen.

Die Gründe, durch welche Apologeten und Exegeten zur
Annahme einer der gewöhnlichen menschlichen Entwicklung
analogen geistigen Entwicklung des Erlösers bewogen werden, finden
wir von dem Tübinger Apologeten Bd. II S. 455 zusammengestellt.
Man werde den einschlägigen Stellen in den Evangelien und dem
Hebräerbriefe nicht gerecht, „wenn man darin blofs das allmähliche
Hervortreten des von Anfang an fertigen, geistigen Charakters
Jesu finden will. Man wird ihm aber auch nicht gerecht, wenn
man der fertigen geistigen Erkenntnis, die man als eine der
menschlichen Natur überhaupt erreichbare glückselige Schauung
(visio beatifica) seit der Scholastik zu bezeichnen pflegt, eine
audere, empirische, experimentelle, fortschreitende gleichsam zur
Seite gehen läfst, indem man dasselbe Wissen, welches von
Anfang in der Klarheit des Schauens Besitz der menschlichen
Seele war, auf diese Weise zum Gegenstand der Erwerbung
macht (scientia experimentalis, acquisita). Diese doppelte
Erkenntnisweise kann nur als ein Versuch betrachtet werden, den
Einfiufs des göttlichen Wissens nicht zur Beseitigung des menschlichen

auszudehnen, der unausweichlichen Konsequenz des Dogmas
gerecht zu werden, denn der menschliche Wille und die menschliche

Willensthätigkeit (Energie) wäre ja gegenstandslos, wenn
im Leben Jesu lediglich der göttliche Wille und die göttliche
Energie in allen Thätigkeiten Jesu zu jeder Zeit zur Geltung
gekommen wären. Nur eins ist durch die hl. Schrift unbedingt
ausgeschlossen, ein Fortschritt vom Schlimmeren zum Besseren."

In dieser Äufserung fällt das Mifsverständnis auf, als ob

die der menschlichen Natur zugeschriebene vollkommene
Erkenntnis deren Energie und Aktivität ausschliefse, da sie
vielmehr die höchste Bethätigung der menschlichen freilich durch göttliche

Kraft ergänzten und gestärkten Geistesvermögen involviert;



9

denn der erleuchtende und bewegende Einflufs der Gottheit
erweist sich gerade in der Anregung und Erhebung der kreatür-
lichen Potenzen zur Selbsttätigkeit wirksam. In keinem Falle
aber darf die Unvollkommenkeit einer allmählichen und wesentlichen

intellektuellen und moralischen Entwicklung in der menschlichen

Natur Christi angenommen werden. Die im Evangelium
des hl. Lukas behauptete „Zunahme" rnufs mit der „Fülle der

Weisheit" in Übereinstimmung stehen. Die Schwächen, von
denen der Apostel spricht, können nicht geistige, intellektuelle
oder moralische, nicht Quellen solcher sein. Glaubt man aber

die Integrität der menschlichen Natur Christi durch ihre
uranfängliche geistige Vollkommenheit bedroht, so verkennt man,
wie gesagt, die Art und Weise, wie die göttliche Kausalität im

Geschöpfe wirke, indem sie seine Selbsttätigkeit nicht authebt'
oder niederdrückt, sondern sie vielmehr zur vollen Geltung bringt.
Ist dies schon in der gewöhnlichen Natur- und Gnadenordnung
der Fall, so noch in viel höherem Grade in jenem Verhältnis
der innigsten Gemeinschaft, der Aufnahme der menschlichen
Natur in die göttliche Personeinheit, deren Gesetz ein ganz
eigenartiges, über die gewöhnliche Ordnung der Natur und Gnade
erhabenes ist. Die Abgeschlossenheit der wesenhaften, intellektuellen

und moralischen Vollkommenheit Christi schliefst durchaus
nicht die Wahrheit und Wirklichkeit seines menschlichen Geisteslebens

aus. Die „eigene Denkarbeit" Christi bleibt unversehrt
und unbeeinträchtigt unter dem Einflüsse der göttlichen
Persönlichkeit, durch den sie ihre menschliche Natur der Unvollkommen-
heit menschlicher Entwicklung enthebt.

Man wird einwenden, unsere Annahme widerspreche wie
der allgemein menschlichen, so auch insbesondere der kindlichen
Natur. Es ist aber weder das eine, noch das andere der Fall.
Im allgemeinen bringt es allerdings die menschliche Natur mit
sich, eine Entwicklung durchzumachen, vom Sinnlichen zum
Geistigen sich zu erheben; der Grund aber liegt nicht in dem

höheren, specifischen, sondern in dem niederen, generischen,
sinnlichen Teile der menschlichen Natur. Die intellektuelle Natur
ist nicht wesentlich an jenes Entwicklungsgesetz gebunden. An
dieser aber partieipiert die menschliche Natur, die, wie das
bekannte Bild besagt, im Horizont zweier Welten, der geistigen
und sinnlichen — himmlischen und irdischen — steht. Es ist
ihr daher zwar natürlich, in Abhängigkeit von den Sinnen und
durch diese gestützt zur Höhe geistiger Bildung emporzuklimmen;
eine Erhebung aber über diese Art von natürlicher Notwendigkeit
ist nicht wider-, sondern aufser- und übernatürlich. In dem



10 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

Falle Christi aber ist die übernatürliche Vollkommenheit durch
die ganz einzige Verbindung mit der Gottheit, die unvergleichliche

Gottesnähe und persönliche Gemeinschaft mit der Gottheit
etwas wesentlich Gefordertes. Es ist nicht zufällig — accidentell

—, dafs die menschliche Seele Christi ursprünglieh und konstant
der Anschauung Gottes sich erfreut, vielmehr liegt dies im Wesen
der hypostatischen Union. Wenn die Personeinheit Christi die

Möglichkeit der Sünde — das gesamte corpus peccati — von
seiner menschlichen Natur schlechterdings ausschliefst, auch nicht
der Schatten der Sünde diese Natur berühren darf, so ist dies
eine einleuchtende Forderung. Sie gelangt jedoch nur zur
Erfüllung, wenn wir die Konsequenzen jener persönlichen Gemeinschaft:

die gröfstmögliche intellektuelle und sittliche Vollkommenheit

der aufgenommenen Natur, also den status comprehensoris,
annehmen.

Der Gottmensch ist nicht ein Mensch, der am Göttlichen
participiert, sondern der Sohn Gottes, der in menschlicher Natur
wahrnimmt, empfindet, fühlt, denkt und will. Eine wesenhafte
Zunahme an Weisheit wäre ein Hineinwachsen in die Verbindung
mit dem Logos, nicht ein Bestandhaben im Logos. Die denkbar
innigste Verbindung mit der aktuellen Weisheit mufste notwendig
die volle Aktualisierung jeder Art geistiger Potenzialität in der
menschlichen Natur Christi nach sich ziehen.

Wie nicht der menschlichen Natur, die durch ihr Form-
princip, die Geistseele, in ihren höheren Vermögen an kein Organ
und daher auch nicht mit absoluter Notwendigkeit an eine
organische Entwicklung gebunden ist: so widerspricht die Erhabenheit

über die gewöhnlichen Entwicklungsgesetze auch nicht der
kindlichen Natur. Denn das aus der Verbindung mit dem

Logos geschöpfte Wissen der Menschheit Christi ist nicht ein
reflektierendes und diskursives, sondern ein intuitives; unkindlich
aber ist ein frühreifes Wissen ersterer, nicht aber ein solches
letzterer Art. Oder überraschen uns nicht zuweilen an Kindern
Lichtblicke, die aus der Tiefe der geistigen Natur zu quellen
scheinen? Wer wüfste nicht von geistig frühreifen Kindern,
deren geistiges Leben Spuren einer Ursprünglichkeit zeigt, die
mit den sich mehrenden und steigernden Erfahrungen und der
zunehmenden Reflexion, gleichsam unter dem Drucke sinnlicher
Einflüsse, häufig wieder zurücktritt und verloren geht?

Sollte die Hartnäckigkeit — wenn der Ausdruck gestattet
ist —, womit viele an der wesenhaften Entwicklung der
Menschheit Christi festhalten, nicht mit jenem Vorurteil, jener
Überschätzung des Werdens, des Erwerbens zusammenhängen.



11

die in dem bekannten Dichterworte (Erwirb es, um es zu

besitzen) und in noch schrofferer Weise in dem Ausspruche Leasings

von der Forschung nach der Wahrheit ihren Ausdruck gefunden
hat? Wir werden hiermit zu der Frage nach dem Grunde dieser

Erscheinung geführt. Angesichts nämlich der schwankenden

Bestimmungen bei Exegeten und Apologeten, dieser Scheu, die

Konsequenzen des strengen dogmatischen Begriffs der
Menschwerdung des Gottessohnes zu ziehen, fühlt man sich zu der Frage
gedrängt, ob nicht derselben tiefere geschichtliche Ursachen zu

Grunde liegen: dogmatisch-philosophische Auffassungen, die, mit
Lieblingsideen der Zeit verwachsen, nur schwer auszurotten sind,
und unbewufst ihren Einfinfs auf die Geister ausüben. Eine

Bemerkung von Schäzlers (Das Dogma von der Menschwerdung,
1870 S. 201) dürfte geeignet sein, auf die richtige Spur zu
führen. Hier wird von dem christologischen System Berruyers
gesagt, die genauere Betrachtung desselben sei aus dem Grunde
nützlich, weil sich daraus klar erkennen lasse, woher denn eigentlich

jene Verflachung gekommen sei, welche die Ursache gewesen,
dafs auch katholische Theologen unter den Einflufs des
Rationalismus gerieten. Die Auffassung Berruyers selbst wird mit
den Worten gekennzeichnet: „Der Sohn Gottes oder Jesus Christus
der Heiland ist ihm (B.) seine menschliche Natur für sich allein
und diese folglich eine eigene Person für sich; sie allein, nicht
der Sohn Gottes selber, ist das handelnde Princip in Christus."
„Nach B. ist der unmittelbare und eigentliche Gegenstand der
biblischen Aussagen über Jesus Christus seine hl. Menschheit
selber, und wenn er auch von dieser lehrt, sie sei mit der
göttlichen Natur substantiell verbunden und erfahre von dem Worte
Gottes ihre persönliche Vollendung, so ist doch der Sinn dieser
Behauptung nicht der kirchliche. Christus nämlich ist bei dieser
Auffassung nicht der menschgewordene Gott, sondern ein
persönlich mit ihm verbundener Mensch. Näher der Wirklichkeit
als der Ausdruck „Gottmensch" komme daher, meint B., eine

Bezeichnung, die den Begriff des Menschen in den Vordergrund
stellt; denn dieser ist der unmittelbarste und vornehmste Gegenstand

der evangelischen Berichte" (vgl. Schäzler, a. a. 0. S. 20 ff.).
Es ist leicht einzusehen, dafs diese Auffassung sich in

Widersprüchen bewegt. Zugleich aber leuchtet ein, dafs sich mit ihr
die Ansicht wohl verträgt, Christus sei den gewöhnlichen Gesetzen

geistiger Entwicklung unterworfen gewesen. Die \erflaehung,
von welcher der angeführte Theologe spricht, gibt sich auch in

der Christologie Stattlers kund, eines Autors, der sich trotz
aller Polemik gegen Kant den modernen Einflüssen nicht zu



12

entziehen wufste (vgl. Schäzler a. a. 0. S. 213 ff.), und dieselbe
Verflachung zieht sich, durch den Einflufs der Jakobischen
Glaubensphilosophie gefördert und von hervorragenden Vertretern
der praktischen und angewandten Theologie vertreten (a. a. 0.
S. 198 ff'.), fa9t bis in die Gegenwart herein.

Die wissenschaftliche Aufgabe des Theologen besteht nach
dem alttheologischen Begriffe von seiner Wissenschaft darin, die
Konsequenzen aus den Dogmen zu ziehen; denn die Dogmen
sind für den Theologen die Principien: das, was für den
Geometer die Definitionen und Axiome sind. Daher bethätigt sich
die Kühnheit, die zuweilen an hochbegabten spekulativen Geistern
von den einen gerühmt, von den andern getadelt wird, soweit
sie berechtigt ist, nicht in neuen, originellen oder es scheinenden
Auffassungen des Dogmas selbst, sondern in der Schärfe, womit
die Konsequenzen des Dogmas gezogen werden. In unserem
Falle ist aus dem Dogma der hypostatischen Union die Erhabenheit

der Menschheit Christi über die gewöhnlichen Entwicklungsgesetze

des menschlichen Geistes ak notwendige Folgerung zu
ziehen. Das so im allgemeinsten Umrifs gewonnene Bild des
Erlösers nun steht in vollkommener Übereinstimmung mit dem
Bilde, das die Evangelien, nicht allein jenes des Johannes, sondern
auch die der Synoptiker vom Erlöser entwerfen. Zu den Zügen
dieses Bildes gehören die Irrtumslosigkeit und die Siindelosigkeit
JeBU (vgl. Gutberiet, Lehrb. d. Apol. II S. 257 ff.). Jesus lehrt
wie einer, der Gewalt hat, und spricht die Wahrheit aus als einer,
der sie intuitiv schaut — unmittelbar aus der substantiellen
Wahrheit schöpft —, und setzt ohne vorgängigen Unterricht
schon als Knabe durch seine weisen Fragen und Antworten die
Gesetzeslehrer im Tempel in Staunen (a. a. 0.). Jesus ist der
einzige, der, ohne den Vorwurf unerträglichen Hochmuts
befürchten zu müssen, an seine Feinde die Frage richten durfte;
Wer von euch kann mich einer Sünde beschuldigen? so dafs
man mit Recht aus dieser selbst von seinen Feinden anerkannten
Heiligkeit, aus dem Zeugnis, das er von seiner eigenen göttlichen
Persönlichkeit gibt, auf seine wirkliche Gottheit zu schliefsen
berechtigt ist (a. a. 0.).

Die ethische Vollkommenheit Christi übersehreitet jeden
menschlichen Mafastab in dem Grade, dafs man nicht mit Unrecht
sagen konnte, der Erfinder eines solchen Charakterbildes wäre
erstaunlicher, als der Heros selbst (Rousseau, s. Gutberiet a. a.

0. S. 251). Wenigstens finden wir in keiner Litteratur das

Bild eines Weisen entworfen, das von nationalen und traditionellen
Schranken frei, nur entfernt mit dem ebenso ideal hohen als



13

konkret erfüllten Charakterbilde verglichen werden könnte, das

uns die Evangelisten im einfachsten und schlichtesten Erzählertone

vor Augen führen. Wir sagen: „konkret erfüllt"; denn

ohne abstrakt zu sein, umfafst das Charakter- und Lebensbild
Christi im einfachsten Lichtstrahl das zusammen, was in den Heiligen
kraft seiner Nachfolge in den mannigfaltigsten Farben gebrochen

erscheint, und bringt also das Bild des wahrhatten Idealmenschen
in dem früher erklärten Sinne (nicht in dem des Idealchristus
der protestantischen Vermittlungstheorie) alle Seiten zur Geltung,
die wir in der in ihrer gröfstmöglichen Vollkommenheit gedachten
Menschennatur (dem Menschheitsideal) unterscheiden und
vereinzelt in den Geistesheroen der Menschheit ausgeprägt finden.
Nicht das Ideal des jüdischen und griechischen u. s. w. Geistes,
sondern das der Menschheit verwirklichend sehen wir ihn, den
Weisesten der Weisen, voll menschlichen Zartgefühls, sich
herablassend zu den Schwächen seiner Brüder, zu ihrer Unwissenheit,
den Armen das Brot der Lehre brechend, zu ihren körperlichen
Gebrechen, heilend und tröstend; damit aber Starkmut verbindend,
den verzehrenden Eifer für die Ehre und das Haus Gottes,
vollbringt er, nicht in stoischer Gefühllosigkeit seinen Leiden
entgegensehend, sondern als ob er unter der vergegenwärtigten
Last derselben für einen Augenblick erliege, mit zu seinem
himmlischen Vater, an den ihn das zärtlichste Band der
himmlischen Liebe und gehorsamsten Ergebung knüpfte, erhobenem
Blicke seinem Willen sich fügend, vollbringt er, sage ich, das
freiwillige Opfer seines kostbaren menschlichen Lebens (vgl.
Gutberiet a. a. 0. S. 257). Und um in diesen Umrifs einen
für die sociale \\ irksamkeit des Christentums bedeutungsvollen
Zug einzufügen, so bleibt der Erlöser frei von den Banden des
ehelichen Lebens, ein Vorbild vollkommener Enthaltsamkeit, ohne
sich jedoch der Grundlage der Societät, der Familie, zu entziehen,
vielmehr um Familie und körperliche Arbeit gleichmäfsig zu
adeln und zu heiligen, verbringt er den weitaus gröfsten Teil
seines irdischen Daseins in der stillen Zurückgezogenheit des

Familienlebens, während er der öffentlichen Thätigkeit den kurzen
Zeitraum von drei Jahren widmet.

Der Berson des Erlösers entsprechend gestaltet sich seine

Wirksamkeit und sein Werk. Seine Lehre trägt nach Inhalt
und Form das Gepräge des Menschhoitslehrers mit Vorzug.
Was jene betrifft, so enthält die l'redigt Jesu die reinsten und

erhabensten Vorstellungen von Gott, seinen Attributen der
Vollkommenheit, Heiligkeit, Barmherzigkeit, von seinem Verhältnisse

zur Welt, Vorstellungen, die überdies zum Höchsten, was die



14 Apologotische Tendenzen und Richtungen.

natürliche Erkenntnis zu erreichen und zu lassen vermag,
Aufschlüsse über das der Natur verborgene Leben Gottes in
mitteilender und überquellender Erkenntnis und Liebe fügen. Keine
Religion, weder der Brahmanismus noch der Buddhismus und
Parsismus, vermag sich in dieser Beziehung mit dem Werke
Jesu zu vergleichen. Die Lehren des Alten Bundes selbst finden
darin eine Ergänzung und Erfüllung, wie sie die Propheten nur
von ferne zu ahnen vermochten. Das letztere gilt vor allem
von der Sittenlehre Jesu, die, ohne unvollkommenere Motive
zu verwerfen, vielmehr solche mit Rücksicht auf die konkrete
Menschennatur billigend, doch das Schwergewicht in die Liebe
als des Gesetzes Erfüllung verlegt, den Tugendbau in der sonst
unbekannten oder verkannten Demut fundamentiert, um ihn zu
einer der Tiefe des Grundes entsprechenden Höhe der
Vollkommenheit emporzuführen, endlich aber durch die evangelischen
Räte die mit Hilfe der Gnade zu erreichende sittliche
Vollkommenheit bis zur Höhe sittlichen Heroismus steigert (Hettinger,
Lehrb. S. 392 f.): ohne deshalb einen unstatthaften Dualismus
einzuführen, vielmehr dem Charakter göttlicher Wirksamkeit in
der Natur- und Gnadenordnung gemäfs eine Fülle und
Mannigfaltigkeit von Stufen sittlicher Vollkommenheit ermöglichend,
die sich in dem Reichtum der Formen, Arten und Varietäten
der Naturwesen widerspiegelt.

Nicht minder einzig stellt sich uns die Lehrlorm oder
Lehrmethode des Erlösers dar. Er ist nicht allein, wie man wohl
allgemein zugibt, der gröfste und unvergleichliche Parabellehrer,
sondern bedient sich der Parabeln in einer Weise, wie sie eben

nur ein Gottmensch zu handhaben vermochte, in einem Bilde
die Geschichte der Menschheit an die einfachsten sittlichen
Erlebnisse des Individuums anknüpfend, wie dies beispielsweise in
der überdies gleich einfachen wie tief ergreifenden Parabel vom
verlorenen Sohne ersichtlich ist (vgl. Veiths Monographie über
diese Parabel). Daher auch einerseits jene Tiefe, die kein Verstand
vollkommen zu ergründen vermag, andererseits aber zugleich
jene Klarheit, die sich dem schlichtesten kindlichen Sinne
anzuschmiegen weifs und seiuem ahnungsvollen Verständnis sich
erschliefst. Der Erlöser spricht nicht in der Sprache der Wissenschaft,

sondern als die substantielle Wahrheit, die das Leben
des Geistes ist, mit göttlicher Autorität, die Glauben und
Unterwerfung heischt (s. Hettinger a. a. 0. S. 394).

Von diesen Bemerkungen über die Wirksamkeit und das

Werk Jesu wenden wir uns zum Schlüsse zur Gottheit Jesu
zurück. Dieselbe steht nicht blofs dogmatisch, sondern auch



15

geschichtlich, also vom apologetischen Standpunkt, unzweifelhaft

fest. Der Kardinal Zigliara führt die Gründe in semer fur die

Schule bestimmten Propädeutik der Theologie aut folgende v'er
Argumente zurück. Erstens das eigene Zeugnis Christi, auf das

der Evangelist Johannes rekurriert (1. Joh. 1, 4), ein Zeugnis,

gegen das keinerlei Annahme von Lüge oder Selbsttäuschung

aufkommen kann. Zweitens das übereinstimmende Zeugnis der

Apostel. Drittens das indirekte Zeugnis der nach Christus
autgestandenen falschen Messiasse, die sich für Gott — Gottessohn

— ausgaben. Viertens endlich der selbst von den Rationalisten

zugestandene sittliche, sociale Umschwung, der mit der
Einführung des Christentums stattfand und als Werk Gottes
anerkannt werden mufs, da eine solche Frucht unmöglich aus der

Lüge, aus sei es absichtlicher sei es unabsichtlicher Täuschung
entspriefsen konnte.

Der Keim wird beurteilt nach dem Baum, der Baum nach
seinen Früchten. Die Frucht der gottmenschlichen Wirksamkeit
ist die geistigsittliche Erneuerung des Erdkreises. Von den
Aposteln und dem ihnen verliehenen hl. Geiste Jesu Christi gilt
das prophetische Wort des Psalmisten, der im Bilde der irdischen
Schöpfung von der zukünftigen geistigen voraussagt: „Emitte
spiritum tuum et creabuntur, et renovabis faciem terrae" (Ps. 103,
30). Dem Auftrag Christi gemäfs gingen sie hinaus nach allen
Richtungen des Erdkreises und streuten den Samen aus, der
zu herrlicher Frucht aufsprofs: „In omnem terrain exivit sonus
eorum et in fines orbis terrae verba eorum" (Rom. 10,18; Ps. 18,5).

Den logischen Zusammenhang der sittlichen Erneuerung der
Menschheit durch das Christentum legt treffend Kard. Zigliara
in folgenden Worten dar, mit denen wir unsere demonstratio
Christiana schliefsen wollen: „Beide (Glaubens- und Sittenlehren)
werden auf das Ansehen (die Autorität) Christi bin angenommen,
d. h. wir glauben und handeln (dem Glauben gemäfs), weil wir
(in) Christus Gott zu unserem Lehrer zu haben glauben, auf den

das Menschengeschlecht hört, den es liebt, dem es folgt, bereit,
alles zu ertragen und das Leben selbst zu verlieren aus Liebe

zu Christus, der zuerst für uns gestorben ist. Folglich ist der

intellektuelle, sittliche und sociale Fortschritt nicht irgendwie
die Frucht der Lehre Christi allein, sondern Frucht der Lehre

Christi, sofern er Gott ist, und an ihn als Gott geglaubt wird.
Sieht man also von der Gottheit Christi ab, so ist es ungereimt,
mit den Rationalisten die nämliche oder eine ähnliche sociale

Umgestaltung in der Ordnung der Wahrheit und der lugend
zu erdichten (Zigl. Propaed. p. 322).


	Apologetische Tendenzen und Richtungen [Fortsetzung]

