
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 12 (1898)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


494 Litterarische Besprechungen.

Lehrgehalt, Jurisdiktion in den Windeln gelegen. Das Licht des Glaubens
strahlte im Apostolischen Jahrhundert so glänzend und klar wieder in der
vernünftigen Auffassung der Christen, wie nie mehr später. Was da über
Kult und Jurisdiktion bestimmt wurde, blieb ausreichende Kegel und
Berutsinstanz für alle folgenden Jahrhunderte. Das Apostolische
Jahrhundert ist die wahrhafte Grundlage der kirchlichen Tradition, was
Glauben u n d Wissenschaft betrifft. Nur so behält die Tradition ihren
wahren mafsgebenden Charakter. Sie ist ein „Empfangen" seitens der
kommenden Geschlechter, ein „Geben" von Seiten des Altertums. So allein
wird dem Areopagiten recht eigentlich der Ehrenplatz zu teil als Eckstein
der wissenschaftlichen Tradition zum überaus grofsen Vorteile des
katholisch-wissenschaftlichen Lebens in allen seinen Teilen.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Joli. Bapt. Lohmann S. J.: Das Leben unseres Herrn
und Heilandes Jesus Christus nach den vier Evangelisten.
Eine Evangelienharmonie mit erklärenden Anmerkungen.
3. Aufl. Paderborn 1897.

Die vorliegende Zusammenstellung des Lebens Jesu nach den vier
Evangelisten gibt uns der hochw. Verfasser jetzt schon in der 3. Auflage.
Und wahrlich, das Buch verdient diese Verbreitung! Ruhig und milde,
wie die Worte der Evangelisten selbst, so mutet uns die Übersetzung
an. Sie ist durchgängig nicht nur würdevoll gehalten, sondern lehnt sich,
so weit dieses überhaupt möglich ist, eng an den Urtext an. Die
Erklärungen und Annotationen sind — was ich besonders hervorheben
möchte — ganz frei von jeglicher Polemik, erläutern dabei aber den
Text so klar, dafs auch die gebildete Laienwelt sich ihrer mit Nutzen
bedienen kann. Der Verf. scheut sich auch mit Recht nicht, auf die
alten und ältesten Sinneserklärungen der Väter und der Scholastiker
zurückzugehen : was Augustinus, Hieronymus, Thomas Aq. zur Erklärung
der hl. Schrift geben, das hat ja bleibenden Wert. Allein auch das,
was Maldonat, Salmeron und andere grofse Vertreter der neueren Exegese
geleistet haben, mufs noch viel mehr als bisher verwendet, dem
allgemeinen Verständnisse näher gebracht werden. Damit soll aber absolut
nicht gesagt sein, dafs es heutzutage keine guten Exegeten gäbe: die
vorzügliche Auswahl von Anmerkungen, die der Verf. in seinem Werke
selbst zur Erklärung chronologischer, topographischer, archäologischer
und besonders textkritischer Schwierigkeiten gibt, beweist dieses mehr
als genügend; sie zeigt uns auch die aufserordentliche Gabe des Verf.
für eine gesunde Kritik. Möge der kindlichfromme Sinn des hochw.
Verf., der uns aus jeder seiner eigenen Erklärungen entgegenleuchtet,
auch den Geist derjenigen erfassen, die diese seine Evangelienharmonie
lesen.

Joh. Bapt. Lohmann S. J. Über (leu Priesterstand.
Vorträge. Paderborn 1896.

Fr. Ludwig B. Adler O. /'. Betrachtungen Uber die
fünfzehn Rosenkranz-Geheimnisse. Zunächst für Priester.
Wien 1895.



Litterarische Besprechungen. 495

Beide Werke gehören zusammen oder ergänzen einander. Wendet
sich das erstgenannte mehr an die Kandidaten des Priestertums — aber
auch der Priester, besonders der junge Priester kann es mit grofsem
Nutzen lesen —, so will das zweitgenannte mehr den gewordenen Priester
für die wahre Benützung seiner Berufsgnaden begeistern. Aber auch
innerlich gehören beide Werke zusammen. Es weht aus ihnen derselbe
Geist des freundlichen Mitgefühls mit allen jenen, die wahre Priester
Gottes sein wollen. Ihnen zu helfen, ihnen zu raten sowohl in der Wahl
ihres Berufes, wie in der Erfüllung ihrer Berufspflichten, das ist die
Aufgabe, die beide hochw. Verfasser sich gestellt haben.

In diesem Geiste behandelt P. Lohmann in seinen Vorträgen I. die
erhabene Würde des Priester- und Seelsorgerstandes; II. die priesterliche
Heiligkeit; III. die Verpflichtung des Ordinanden zur Heiligkeit; IV. den
Beruf zum Priesterstande; V. Gefahren des Priesterstandes; VI. die
heiligen Weihen (hiervon vorläufig die Tonsur, das Ostiariat, Lektorat,
Exorcistat und Akolythat). Im IV. und V. Abschnitt zeigt sich so recht,
wie tief der Verf. die menschliche Seele erkannt hat. Ohne irgendwie
zu übertreiben, ohne Pathos, sondern nüchtern, aber wahr zeigt er die
ganze Schwere des priesterlichen Berufes, zeigt, wie die Berufung zum
Priestertum von Gott ausgehen mufs. Dabei hat es der Verf. im VI.
Abschnitt verstanden, mit der Aufzählung und Erklärung aller Gefahren,
die dem Priestertum eigentümlich sind, auch ganz unauffällig die speci-
fischen Mittel anzugeben, die geeignet sind, gerade jenen Gefahren zu
begegnen: so viel Gefahren und daher Abschreckungsmittel, so viele
Trostgründe und daher auch Aufforderungen, das Priestertum, freilich
in der richtigen Gesinnung, für sich anzunehmen!

Das an zweiter Stelle genannte Werk ist ein dem Umfange nach
nur kleines Betrachtungsbuch; aber welche Fülle von Gedanken sind
darin augedeutet! Wohl soll das Rosenkranzgebet allen Gläubigen am
Herzen liegen, aber vor allem soll doch der Priester ein treuer Freund
dieses hochheiligen Gebetes und dadurch auch der Regina Ss. Rosarii
sein. An den Priester wendet sich daher der Verf., ein Mitglied jenes
Ordens, der in seinem Stifter den ersten grofsen Verbreiter des
Rosenkranzes verehrt. Daher spricht auch der Geist des hl. Dominikus aus
diesem Büchlein: der Geist der Milde, der Sanftmut, der Demut und
besonders der Geist des frommen Kindes, das in Maria seine liebe Mutter
verehrt. — Die einzelnen Betrachtungspunkte sind nicht ausgeführt; mit
Recht: denn der Priester soll nicht schematisch beten, sondern sich mit
allen seinen Kräften, und sei es auch unter Zuhilfenahme der Phantasie,
hineinversenken in jene Scenen aus dem Leben Jesu und Mariens, die
uns die einzelnen Gesetze des Rosenkranzes vorführen. Er wird dann
von selbst an der Hand der hier gegebenen Betrachtungspunkte weiter
betrachten können, besonders wenn er im Geiste der Demut betet und
erkennt, dafs sein ganzes Priestertum ihm nur von dem gegeben ist, der
uns im Rosenkranz seine unendliche Liebe, seine tiefste Erniedrigung
und seine glorreiche Herrlichkeit offenbart. Er wird aber auch Maria
nicht vergessen : sie, die den Hohenpriester des Neuen Bundes zum ersten
Male im Tempel hat aufopfern dürfen, steht ja auch dem Priester am
nächsten — Möchten beide Büchlein von recht vielen Priestern nicht
nur theoretisch, sondern auch praktisch gelesen werden!
/>. Hoffmanns-. Die Apokalypse oder die dem heil. Jo¬

hannes gewordene OlFenbarnng. Leipzig 1897. — Verl.
von P. Friesenhahn.

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 33



496 Litterarische Besprechungen.

Der hier vorliegende neue Versuch, die Apokalypse zu erklären,
geht, wie man aus dem Buche selbst schliefsen mufs, von einem Katholiken

aus. Er will keine Exegese bieten, wie er im Vorwort (S. I) sagt,
auch keine „grofsen Ermahnungen und Moralpredigten" halten, sondern
nach dem Beispiel des ehrw. Holzhauser, aber besser als dieser, eine
„wirkliche Deutung" und den „klippen und klaren Nachweis" geben,
„wie die einzelnen Gesichte sich erfüllt haben, soweit sich solche auf
bereits vergangene Zeiten beziehen". Auch die Deutung der Zukunft
soll natürlich dabei nicht zu kurz kommen. „Möge", so schliefst er das
Vorwort, „sie (die Arbeit) trotz aller Mängel, die ihr in Einzelheiten
anhaften, im allgemeinem im Geiste des Lesers die gleiche Überzeugung
wachrufen, welche sich meiner in langjähriger Beschäftigung mit dem
Stoffe unerschütterlich bemächtigt hat: dafs im wesentlichen meine
Deutungen richtig sind." — Da werden wir doch wohl trotz aller „klippen
und klaren" Deutungen noch bis zum Ende aller Zeiten warten müssen,
um zu erfahren, ob alles, was Hr. Hoffmanns uns so schön erzählt, auch
wirklich eingetroffen ist. Einiges freilich wird man jetzt schon erkennen
können: dafs z. B. die Begeisterung des Verf. für seine Arbeit gröfser
war als seine Leistungsfähigkeit. Er will auf streng religiösem Boden
stehen, müht sich auch nach seinem besten Können ab. Allein, schon
das ist ein Fehler, dafs er alles, rein alles in der Apokalypse erklären
will. So kommt es dazu, dafs seine Deutungen manchmal nicht nur
vage, sondern auch oberflächlich, manchmal sogar einfach lächerlich sind.
So läfst er (S. 36) schon in seiner „ersten" Periode von 33—330 die
griechische Kirche in jeder Beziehung von der lateinischen überflügelt
werden: ein historischer Fehler, der weder bezüglich der äufseren, noch
der inneren Lage der damaligen Kirche gerechtfertigt ist. Ebenso
ungerechtfertigt ist fS. 37) die Zusammenstellung der 10 Hauptsekten für
die Periode von 330—660; es fehlen in dieser Aufzählung mindestens
die Donatisten, Manichäer und Priscillianisten, während die Arianer vom
Verf. in 4 einzelne Sekten zerlegt werden, blofs um die 10-Zahl voll zu
machen. Dafs die Juden der damaligen Zeit, also von 330—660, „Bündnisse

untereinander geschlossen, das Christentum aufzureiben", ist eine
Behauptung, die mehr als gewagt zu nennen ist; die Art und Weise,
wie sich hierbei der Verf. auf die Gesichte der Katharina Emmerich
beruft, verrät zu deutlich seine Verlegenheit. Übrigens sind diese von
Klemens Brentano aufgezeichneten Gesichte, sowie Janssens Geschichte
des deutschen Volkes die einzigen und selten herangezogenen Beweisquellen

des Verf.! Dafs Hr. Hoffmanns Freihändler ist, mufs auch in
die Apokalypse hinein: daher die Anmerkung auf S. 56. — S. 87 zeigt
er Grimm gegen die Inquisition uud Ketzergerichte; S. 95 gegen die
scholastische Philosophie; S. 97 eine mehr als einseitige Beurteilung der
Motive, die den 30-jährigen Krieg beeinflufsten: er wäre „im Grunde
ein Bingen der niederen Aristokratie gegen die höhere und den Kaiser"
gewesen! Die vier Engel Ap. 7, 1 versinnbilden nach Hr. Hoffmanns
„insgesamt die Kriegsmacht in ihrer vollkommensten Entwickelung," und
jeder derselben ist „das Sinnbild einer Truppengattung, der Truppe mit
leichtem (Fufstruppe) und der Truppe mit schwerem Geschütz, der
Truppe zu Pferde und derjenigen zu Schiff"! (S. 101). — Die Erklärung
der 12000 Bezeichneten Ap. 7, 5—8 ist zuweilen geradezu lächerlich
(S. 103—113). Der Ap. 8, 10.11 erwähnte Stern, der vom Himmel fällt,
gleich einer Fackel brennt, den Namen „Wermut" trägt und den 3. Teil
des Wassers in Wermut verwandelt, so dafs hierdurch viele Menschen
sterben, dieser Stern wird auf — das Mönchtum der Periode 660—980



Litterarische Besprechungen. 497

bezogen! (S. 125). — Oberflächlich ist auch die Erklärung der Stelle
Ap. 9, 1—12; und nun erst gar der 17. Vers desselben Kap.: Et ita vidi
equos in visione: et qui sedebant super eos, habebant loricas igneas et
hyacinthinas et sulphureas, von dein Hr. Hoffmanns folgende Erklärung
zum besten gibt: „Es ist darin der geschichtliche Entwickelungsgang
der Geschosse eingehalten. Anfangs benutzte man von Rost gerötete
Eisenkugeln zum Schiefsen, dann bläuliche (hyazinthenfarbige)
Bleikugeln, und heute gelangen mit blankem Stahl gepanzerte Geschosse
zur Verwendung" (S. 140)! Überhaupt hegt Hr. Hoffmanns grofsen
Abscheu vor dem doch heute so notwendigen Militarismus. Fast immer,
wenn er von der VI. Periode spricht, die er für die Zeit von 1620—19??
fixiert hat, hören wir auch etwas Schlechtes vom Militarismus; ebenso
regelmäfsig fast bringt die V. Periode (von 1300—1620) einen Tadel der
scholastischen Philosophie. Es würde zu weit führen, alle —
Wunderlichkeiten der Hoffmannsschen Erklärungsweise hier aufzuzählen. Nur
folgendes mufs.noch gerügt werden: 1. dafs dem Evangelisten Johannes
das Verständnis für die ihm selbst geoffenbarten Wahrheiten von Hr.
Hoffmanns abgesprochen wird (z. B. S. 7, 74). Es ist doch etwas stark,
wenn letzterer glaubt, er habe die Apokalypse verstanden, S. Johannes
aber nicht! — 2. Direkt gegen das Dogma verstofsend ist die S. 245
und 246 geäufserte Ansicht, dafs der stagnum ardens igne et sulphure
nur bildlich aufzufassen sei. — 3. Wenn auch nicht gerade undogmatisch,
so doch zum mindesten verfehlt ist die S. 243 und 244 versuchte Lösung
der schwierigen Frage, wie es möglich ist, dafs jeder Mensch einst in
dem ihm eigenen Leibe vom Tode auferstehen werde. Der Verf. will da
das „Vorrecht des ersten Besitzes" angewendet wissen, d. h. diejenigen
Teile eines menschlichen Körpers, die etwa von anderen, also früheren
Menschen herstammen, werden bei der Auferstehung der Toten dem
Körper desjenigen Menschen zugeteilt, der sie zuerst besessen hat; dafür
erhält derjenige oder diejenigen, welche an diesen Teilen participierten,
durch Gott einen Ersatz, der jedoch in den Augen aller anderen Menseben
als Ersatz kenntlich sein soll! Der Verf. sieht selbst S. 244 die Schwierigkeit

dieser Lösung ein und widerlegt sich selbst. Er würde dieses noch
besser eingesehen haben, wenn er folgenden nach seiner Theorie
möglichen Fall betrachtet hätte: Die Reliquie eines Heiligen, die wir
verehren, hat früher den Bestandteil des Körpers eines von Gott verworfeneu
Menschen gebildet; soll diese selbe Reliquie nun dereinst der Hölle
überantwortet werden? — Will Hr. Hoffmanns sich aufklären lassen, so

möge er, wenn er die Scholastiker gar so sehr scheut, wenigstens Bautz,
die Lehre vom Auferstehungsleibe nach ihrer positiven und spekulativen
Seite dargestellt, Paderborn 1877, nachlesen. — Noch eins! Hr.
Hoffmanns ist Katholik; hat er sein Werk der kirchlichen Behörde zur
Approbation vorgelegt? Wahrscheinlicher wohl ist es, dafs er diese
Approbation nicht erhalten hat. Dann hätte er freilich besser gethan,
das Buch nicht herauszugeben

Bruno St.achowitz: Biblisches Christentum. Ein Leit¬
faden für Konfirmanden und zum Selbstunterricht mit
Zusammenfassungen nach Luthers kleinem Katechismus. —
Berlin, (Georg Reimer) 1897.

Die christliche Lehre über Gott, das Verhältnis des Menschen zu
Gott, die Erlösung durch Christus mit den wichtigsten Stellen aus der
hl. Schrift zu stützen, ist gewifs ein gutes Unternehmen, besonders,

33*



498 Litterarische Besprechungen.

wenn man dadurch, wie der Verf. der vorliegenden Schrift es offenbar
anstrebt, den Konfirmanden die auch heutzutage noch gültige Bedeutung
der hl. Schrift vor Augen führt. Freilich ist die Sprache des Buches
die bekannte „Kirchensprache" des deutschen Protestantismus, der es

vergessen hat, dafs er so oft gegen die dem Volke unverständliche
lateinische Kirchensprache geeifert hat. Versteht das Volk die hieratische
Sprache der protestantischen Geistlichen noch durchweg? — Dafs vieles
im vorliegenden Buche der katholischen Glaubenslehre nicht entspricht,
ist natürlich. Bezeichnend für den Protestantismus ist ja seit Schleiermacher

die Theorie, dafs die Religion ein Gefühl des Menschen ist
(S. 4), dafs Gott gefühlt werden mufs (S. 9). Überhaupt ist die Lehre
von Gott doch etwas recht kurz behandelt (S. 9—11), ebenso die Trini-
tätslehre (S. 59, 60). Dafs das Dasein Gottes nicbt durch denVerstand
erwiesen werden kann (S. 9), erinnert an Kant. Die Gegenüberstellung
der wichtigsten Lehrunterschiede zwischen der evangelischen und der
römisch-katholischen Kirche (S. 53, 54) ist sehr oberflächlich ausgeführt ;

die katholische Lehre ist darin nicht wahrheitsgemäfs angeführt. Ein
anderer wichtiger Punkt ist die totale Verkennung der Bedeutung,
welche das Sakrament der Taufe hat (S. 35—37): „Die Wassertaufe
bedeutet, dafs etwas geschehen soll, was also an sich durch sie noch
nicht geschieht" 1 — Andere dogmatische und historische Ungenauigkeiten
(z. B. S. 53, Konzil zu Trient 1545!) mögen übergangen bleiben.

Parsifal: Der Weg zu Christus durch die Kunst; eine
Wagner-Studie von Albert Ross Parsons; aus dem
Englischen nach der zweiten Auflage übersetzt von Dr. Reinhold

Freiherr von Lichtenberg. Berlin-Zehlendorf 1897.
Verl. von Paul Zillmann. — Preis 3 Mk.
Das Werk zerfällt ohne die Vorrede in zwei ungleiche Hälften,

deren erste (S. 1—65) den eigentlichen Vortrag enthält, der am 19. Mai
1889 in der Aller-Seelen-Kirche (Episkopal) zu New-York gehalten wurde;
während die mehr als doppelt so lange zweite Hälfte (S. 67—212) in
XXVII Anmerkungen einen erklärenden Anhang dazu bieten soll.

Der Vortrag will zeigen, dafs Richard Wagner sich allmählich vom
Neu-Heidentum zum Christentum durchgerungen habe. Wir können aus
den wenigen Seiten, die dieses Thema wirklich behandeln, nur zweierlei
erkennen; 1. dafs nach den angegebenen Citaten Rieh. Wagner ein
Demokrat und Revolutionär war; und 2. dafs er das Christentum nur
vom Standpunkte des künstlerischen Gefühls betrachtet. Das erstere
beweisen die von Hafs triefenden Stellen, iu welchen er gegen die „oberen
10000", gegen die heute de facto obenan stehenden Klassen der Gesellschaft

donnert (bes. S. 39, 40, 41). Hingegen ist reinste Gefühlsschwärmerei,

was er über den „gekreuzigten Christus" sagt (S. 22—25);
Gefühl, wenn er die Liebe als Haupttugeud der Menschheit preist (S. 37,
38). Dafs man aber deswegen noch lange nicht in Rieh. Wagner einen
„Theologen" suchen darf, wie der Verf. ihn zu nennen beliebt, bezeugen
die anderen Gedanken Rieh. Wagners über Religion (z. B. S. 28), Gott
(S. 17—25, bes. S. 26), „Inspirationsschwindel" (S. 13, 14). Wagner ist
nicht nur angesteckt vom Zeitgeist, also Revolutionär und Gefühlsmensch,
sondern er hat auch in gewisser Weise auf einem Special-Gebiete, dem
der Musik, diesen Zeitgeist zum beherrschenden Motiv gemacht. So allein
können wir auch nur seine Kompositionen betrachten und würdigen.
Ihm gelingt nur die Darstellung des rein Natürlichen, am besten die



Litterarische Besprechungen. 499

Darstellung der entfesselten Leidenschaft. Man denke nur an den
„Liebestod" aus Tristan und Isolde Dagegen kann besonders dje
bekannte Schlufsscene des ersten Aktes aus Parsifal, in welcher das tiefste
Mysterium des Neuen Bundes, die hl. Eucharistie, auf die Bühne gezerrt
wird, im wahren Christen nur Entrüstung, im Atheisten nur das
schwärmerische Gefühl eines magischen Zaubers hervorrufen.

Im zweiten Teile des Werkes verrät uns der Verf. die eigene
Tendenz. Von Rieh. Wagner hören wir nur noch wenig, desto mehr von
Schopenhauer und anderen „Autoritäten", auch von Spencer, der
„vielleicht einer der gröfsten philosophischen Geister seit 2000 Jahren" ist!
S. 99. Hatte der Verf. schon S. 12 gesagt: „ weil alle Christen in
christlicher Liehe geeint sein können, denken nur die ganz recht, welche
überhaupt nicht weiter denken als bis zu dem Punkte, von dem an es
das beste ist, jedem seine eigene Meinung zu lassen" — so setzt er jetzt
S. 109 u. 110 hinzu: „In unserer Kindheit, betrachteten wir den
Buddhismus und Mohammedanismus als reine IJbel, doch jetzt denken wir
nicht mehr so über dieselben. Wir sind zu der Hoffnung gelangt, dafs
jede Religion etwas Wertvolles enthalte, und dafs dieser wertvolle
Bestandteil das Thor sei, durch welches die Wahrheit schliefslich eingeht."
Beide Stellen ergänzen sich und lassen den eklektischen Standpunkt des
Verf. klar hervortreten. Von diesem Standpunkt kann er freilich Wagner
einen gläubigen Christen nennen, kann er die Darwinsche Theorie als
Stütze des Christentums gelten lassen (S. 169), kann er auch mit Rieh.
Wagner für Tierschutz, Mäfsigkeitsvereine und Vegetarianismus schwärmen
(S. 150, 151). Auf diesem Wege werden wir dann auch vielleicht zur
Erkenntnis gelangen, „dafs wir im Christentume bei weitem nicht „etwas
Engbegrenztes und Lokales" vor uns haben, sondern die Religion der
prähistorischen Menschen, und dafs es jetzt daran ist, durch die
unfreiwillige Mitwirkung moderner Wissenschaft ausführlicher auf seiner alten,
intellektuellen Grundlage wieder hergestellt zu werden" (S. 158. Anmerkung).

Das ist's! Lafst uns die alte, die älteste Religion suchen, denn
das Christentum, obgleich ein Abbild derselben, genügt uns nicht mehr:
„Das Christentum der Zukunft mufs die alleinige Obergewalt der
Seele verkünden und auch die Herrschaft der Sinne aner-
keunen"! Am Ende dieser Zukunft hat dann jeder von uns den Trost:
ein „Par — si — fal" zu sein, was Wagner mit „der reine Thor"
übersetzt hat! (S. 65.) Verfasser und Übersetzer sind schon, wie es
scheint, „reine Thoren"!

Carl August: Die Welt und ihre Umgebung. Berlin-
Zehlendorf 1897.
Das vorliegende Buch hat ein Vorwort, in welchem der Verfasser

scheinbar sich ein ideales Ziel setzt, das er mit seinem Werke anstrebt.
Allein das Vorwort täuscht; wir können wohl sagen: mit Absicht. Im
Vorwort steht S.III: „Soll der trübe, gärende Most nicht überschäumen
und das gute Alte mit hinwegschwemmen, so ist es nötig, die Ideale
ans Licht zu ziehen, an welchen die weitere Entwickelung des
Menschengeschlechtes emporranken wird." Im Werke selbst steht selten etwas,
das uns an das „gute Alte" erinnern könnte, und wenn etwas darüber
gesagt wird, so hören wir nur, dafs es eben veraltet, unbrauchbar,
Kinder- und Aberglaube ist. Man vergleiche darüber beispielshalber
nur das ganze letzte Kap. 39. Weiter betont der Verf. ebd., dafs es
notwendig sei, dem Volke „greifbare Ideale" zu geben. Gibt Herr Carl
August uns etwa solche in seinem „Werke"? Vielleicht ist das



500 Litterarische Besprechungen.

„Monenmeer" ein greifbares Ideal? Oder die Kraft"? Oder aber
die Thatsache, dafs die Eltern- und Kindesliebe Unterstufen der „reinen
Geschlechtsliebe" sind? (S. 240.) Oder soll uns folgender Satz etwa
ein „greifbares Ideal" enthüllen; „Wollen wir sie (die Welt) aus einer
ersten Ursache hervorgehen lassen, so darf diese nur sein ein Verhältnis
von Druck und Widerstand" (S. 5)? Es wird jedem Leser schwer fallen,
irgendwo auf den 415 Seiten des Buches etwas Ideales zu finden; ein
Kind jedoch, das nur richtig zu denken versteht, könnte fast auf jeder
Seite Widersprüche, Ungereimtheiten, Unsinn entdecken. Die Logik des
Herrn Carl August liegt wahrhaftig noch in den Windeln! Statt vieler
anderen nur ein einziges Beispiel dafür, wie man aus einem rein
bedingten Satze doch noch etwas Sicheres folgern kann ; etwa nach folgendem

Muster: Wenn die Erde nicht die Form einer Kugel hätte, so
könnten wir annehmen, dafs sie die Form eines Tellers hätte. Also hat
die Erde die Form eines Tellers! Auf S. 212 steht wörtlich: „Hätte
das Tier (Herr Carl August spricht über die Gregarinen) diese Haken
nicht und vermehrte es sich nicht durch Koppelung, so würde es etwa
auf der Daseinsstufe der Spaltpilze stehen, da die Haut sein alleiniges
Organ zur Aufnahme und Ausscheidung wäre. Irgend einen Spaltpilz
wird man daher als seineu Vorfahren ansehen müssen ."!!! Herr
Carl August hat es auch nie nötig, seine unsinnigen Behauptungen zu
beweisen: das ganze Buch ist aber einfach Unsinn, allerdings systematischer
Unsinn. Und dieses „System" ist nichts anderes als das des Materialismus,

der alles rein mechanisch zu erklären sucht. „Unsere sinnliche
Erfahrung nötigt uns den umgebenden Raum mit unzähligen
einzelneu Rauminhalten zu erfüllen, von denen jedes Einzelne wieder
unzählige Einzelne als Umgebung hat. Wir müssen daher annehmen,
dal's für die sinnliche Wahrnehmung die Welt aus lauter Eiuzelräumen
besteht, deren jeder voii innen heraus gegen die umgebenden Einzelkräfte

behauptet wird." S. 26. Ein solcher „Einzelraum" ist unser
Ich! Ebd. Dieser „Einzelraum" wird auf S. 27 das „Einzelne", auf
S. 28 „das Raumeinzelne" genannt, und von ihm behauptet Herr Carl
August, dafs es ursprünglich die Gestalt eines Schlauches gehabt habe!!!
Einen solchen „Schlauch" beehrt Herr Carl August mit dem Namen
„Mone". S. 28. Eine Vorwärtsbewegung der Monen kommt durch
einen „Mehrdruckstrahl" Strahl", eine Rückwärtsbewegung durch
einen „Minderdruckstrahl" „—Strahl" zu stände. S. 31, 32. „Dem
ringsum mit dem Drucke der Umgebung ringenden Einzelnen überbringt
der Mehrdruckstrahl (+ Strahl) eine Vermehrung, der Minderdruckstrahl

(— Strahl) eine Verminderung des umgebenden Druckes." S. 32.
Es gibt + + Strahlen, Strahlen und -| Strahlen. „In diesen
-) Strahlen haben wir anscheinend die gesuchten Weltbausteine vor
uns." S. 32. „Das Atom ist aus der Begegnung zweier -f Strahlen
abzuleiten." S. 33. „Falls Atome einander entgegenkommen, deren
Achsen innerhalb eines teilweise gemeinsamen Strahlgebiets parallel
laufen, so drücken sie sich aneinander vorüber, wenn die überstehenden
Ränder eine vorwärtsgerichtete Anziehung haben, und sie verbinden sich
zu einem Molekül, wenn die Ränder eine rückwärtsgerichtete Anziehung
haben." S. 42. „Eine Ansammlung unzähliger Atome, die sich durch
ihre inneren Eigenschaften von einer anderen Atomansammlung
unterscheidet, ist ein Stoff." S. 64. „Es ist anzunehmen, dafs unser Sonnensystem

aus einer räumlich weit ausgedehnten Atomanhäufung enstanden
ist, welche sich allmählich zu einzelnen, schneckenartig nach innen laufenden

Spiralringen verdichtet und dann bei der immer mehr gesteigerten



Litterarische .Besprechungen. 501

Verdichtung die äufseren Spiralringe draufsen im Räume als Planeten
zurückgelassen hat. Die Planeten haben demnach zuerst die Gestalt
eines losgerissenen Spiralringes gehabt, welcher von seinen Enden aus
allmählich zu dem jetzigen Planetenkörper zusammengezogen ist und
dann bei seiner Verdichtung in derselben Weise seine Trabanten abgesetzt

hat. Die Sonne selbst ist eine Anhäufung solcher teils noch
zusammenhängender, teils bereits losgerissener und zerfallener Spiralringe,

steckt also gewissermafsen in einem Gewimmel von Planeten,
welche wir nicht mehr voneinander unterscheiden können." S. 97. „Es
steht z. B. fest, dafs die Himmelskörper auf ihrem Laufe durch den
Weltraum eine Menge kleinerer und kleinster Himmelskörper auffischen
(Sternschnuppen u. s. w.), welche ihnen fortwährend neue Atome
einverleiben. Andererseits werden jedoch wieder eine Menge ihrer
bisherigen Atome durch den angetroffenen — Druck in den Monenzustand
zurückversetzt und in der Monenumgebung zurückgelassen, so dafs die
Träger des in den Himmelskörpern angehäuften Stoffes einem beständigen
Wechsel unterworfen sind und innerhalb ihrer Anhäufung nicht zur
Ruhe kommen können." S. 173. „Kurz, ohne diesen Stoffwechsel würde
die jetzige Daseinsform der Sonne nicht möglich sein." S. 174. „indem
die neu eintretenden Atome im Innern aufgehen, verursachen sie eine
Reihe von Veränderungen, welche nach aufsen hervortretend auch die
äufsere Daseinsform verändern würden, wenn dort nicht durch Ausscheidung

von Grenzatomen bereits in entgegengesetztem Sinne geändert wäre.
Umgekehrt rufen die in das Innere weitergeleiteten Folgen der
Grenzausscheidungen dort eine Reihe von Veränderungen hervor, welche den
Zustand dauernd umgestalten würden, wenn dieser nicht zugleicü durch
die neu aufgenommenen Atome in entgegengesetztem Sinne umgeändert
würde. Die Ausgleichung dieser Gegensätze erfolgt gröfstenteils im
Innern der Anhäufung, um dann als Folge dieser inneren Vorgänge nach
aufsen zu Tage zu treten, verlegt also den Schauplatz des Geschehens
von aufsen nach innen und begründet unter besonderen Umständen
denjenigen Zustand des Stoffes, welchen wir als Leben bezeichnen." S. 174.
„Wird einer solchen (Mone) im Zustande des Monengleichgewiclits
einseitiger + — Druck zugeführt, so wird ihr eine Kraft mitgeteilt, welche
sie bis dahin nicht hatte oder nicht äufsern konnte, denn sie ist im
Stande, jetzt sich von innen nach aufsen in ihre Umgebung hineinzudrängen

oder sich von ihr zurückzuziehen, hat also genau das, was wir
unter Leben verstehen." S. 175. „. Dieses (das Atom) ist daher in
der Stoffwelt das einfachste Lebewesen und damit der Stammvater allen
stofflichen Lebens bis hinauf zu unserem denkenden Ich." S. 176.

Damit ist wenigstens ein Teil des unsinnigen „Systems" enthüllt.
Wenn es noch möglich wäre, so würde ich sagen, dafs der zweite Teil
des Werkes den ersten Teil an Ungereimtheit, an Mangel jeglichen
logischen Denkens übertrifft. Man lese nur noch S. 198 oder 201 die
Erklärung des Lebens, S. 208 u. 209 eine solche der Zeugung; ebd. den
famosen Satz : „Jedes Junge ist ein Teil des Alten mit eigenem Brennpunkt,

daher lediglich als eine Fortsetzung des Urstammes aufzufassen"!!!
S. 211 bringt eine schauerliche Definition und Darstellung der „Zeugung
durch Kuppelung"; S. 242 die Definition des Begriffes „Gott"; S. 269
den Begriff des Bösen; S. 278 die Definition der Liebe; S. 294 das Fortleben

nach dem Tode; bis endlich das ganze letzte Kap. 39 den so lange
nur schwer versteckt gehaltenen Pferdefufs des Antichristentums offen
zeigt. In pharisäisch-heuchlerischer Weise wird besonders S. 412—414
das jetzige Christentum entweder verworfen oder höchstens als Notbehelf



502 Zeitschriftenschau.

dargestellt und dem „Christentum der Zukunft" sein Ziel gesteckt. —
„Sollte mir dabei das Können versagt gewesen sein, so wird doch der
Wille nicht tadelnswert erscheinen", sagt Herr Carl August S. IV des
Vorwortes. Er hat kein Recht zur Anwendung dieses bescheidenen
Satzes: die Tendenz des Buches ist böse und auch die vires defuerunt.
Gott sei Dank! Ein solcher Blödsinn wird unser Volk nicht zum Anti-
christentum führen! Da Herr Carl August nirgends eine Vorlage citiert,
so möchte ich das „Werk" eine bezahlte Arbeit nennen!

Wilhelm Fischer: Die Einrichtung und der Entwicke-
lungsgang der Schöpfung. Lissa i./P. 1897.

Konnte einst ein Schuhmacher sich auf dem Gebiete der Dichtkunst
den niewelkenden Lorbeer erringen, warum sollte es da heutzutage einem
Zahlmeister des Kgl. Preufs. 3. Bataillons 3. Niederschlesischen
Infanterie-Regiments Nr. 50 — denn diese Stellung hat der Autor des
vorliegenden 59 Seiten umfassenden Schriftchens — versagt sein, einmal der
Philosophie und Theologie etwas „auf den Zahn zu fühlen"? Ehrlich
gesagt, es ist viel, wenn ein Kgl. Preufs. Zahlmeister noch die Zeit
findet, sich mit der Frage nach Entstehung der Welt etc. abzugeben;
noch ehrenvoller für ihn, dafs er den Mut hat, seine Gedanken darüber
der Kritik zu unterbreiten. Freilich sind seine Resultate nicht gerade
neu und das, was neu an ihnen ist, nicht besonders überzeugend: er
hält sich in seinen astronomischen Bemerkungen an das Sammelwerk
„Wissen der Gegenwart"! Ohne weiter auf seine „Resultate" bezüglich
der Entstehung und Zusammensetzung der Welt, des Stoffes etc.
einzugehen, will ich nur noch lobend erwähnen, dafs der Verf. streng
bibelgläubig zu sein scheint und daher versucht, die Ergebnisse der neueren
Forschung für die Exegese einzelner Stellen der hl. Schrift bezüglich der
Weltschöpfung und des Weltunterganges zu verwerten; freilich mifsgliickt
auch dieser Versuch völlig. Fr. von Tessen-Wçsierski.

ZEITSCHRIFTENSCHAU.
Annales de philosophie chrétienne. 134, 4—6. 135, 1—3. 1897.

Esquisse d'une apologie philosophique du christianisme dans les limites
de la nature et de la révélation. Ferrand: Physiologie et indissolubilité.
Huit: Le platonisme pendant la Renaissance, de Margerie: La
philosophie de M. Fouillée. Lechalas: Le polyzoïsme du Dr. Durand de Gros.
Largest: Massillon apologiste, de Gros: Des différents ordres taxino-
miques. Thouverez: La philosophie de Spir. Denis: Esquisse d'une
apologie philosophique du christianisme. Segond: Essai sur la grâce au
point de vue philosophique. Potvin: Kantisme et réalisme. Bos: Le
pessimisme de Pascal. Tannery : Qu' est-ce que l'atomisme? Griveau:
Esthétique nouvelle des formes. Nourry: La Bible et la critique catholique

au XVlIIo siècle. Leclere: Science, métaphysique et religion à

propos de la doctrine philosophique de Sabatier. de Seguier : L'acte
de fois. Dornet de Vorges: Les certitudes de l'expérience. Farges:
L' évolution et les évolutions. Divus Thomas. 6, 17—24. 1897/98.
Vespignani : In liberalismum Universum doctore Angelieo duce et ponti-
fice summo Leone XIII trutina. Baméllini: Comm. in D. Thomae S.
th. III. qu. 27—59. Dr. M.: Doctrina S. Thomae de natura theologicae


	Litterarische Besprechungen

